

# รายงานวิจัยฉบับสมบูรณ์

# โครงการจัดสัมมนาทางวิชาการ "วิถีนักคิด/ปัญญาชนไทย-เทศ : อดีต ปัจจุบัน อนาคต"

# โดย อาจารย์ฉลอง สุนทรราวาณิชย์ และคณะ

31 กรกฎาคม 2543

# รายงานวิจัยฉบับสมบูรณ์

# โครงการจัดสัมมนาทางวิชาการ "วิถีนักคิด/ปัญญาชนไทย-เทศ: อดีต ปัจจุบัน อนาคต<sub>"</sub>

## โดย

- 1. อาจารฉลอง สุนทราวาณิชย์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย
- 2. รองศาสตราจารย์ ดร. ปรีชา เปี่ยมพงศ์สานต์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย
- 3. รองศาสตราจารย์ ดร. สุวรรณา สถาอานันท์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย
- 4. อาจารย์ ดร. จรัญ มะลูลีม มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์
- 5. อาจารย์ธเนศ วงศ์ยานนาวา มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์
- 6. ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร. ไชยันต์ ไชยพร จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย
- 7. อาจารย์สายชล สัตยานุรักษ์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่
- 8. รองศาสตราจารย์ ดร. ภัทรพร สิริกาญจน มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์
- 9. รองศาสตราจารย์นครินทร์ เมฆไตรรัตน์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 10.อาจารย์ ดร. สุธาชัย ยิ้มประเสริฐ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย

สนับสนุนโดย สำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย

# สัมมนา "วิถีนักคิด/ปัญญาชนไทย-เทศ: อดีต ปัจจุบัน อนาคต" ศูนย์มนุษยศาสตร์เพื่อสังคม คณะอักษรศาสตร์ จุฬาถงกรณ์มหาวิทยาลัย ด้วยความสนับสนุนของ สำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.)

#### หลักการเหตุผล

นักคิด/ปัญญาชน เป็นกลุ่มคนในสังคมที่มีบทบาทในการสร้างสรรค์อารยธรรม และในความ งอกงามของวัฒนธรรม โดยผ่านกิจกรรมหลักทางปัญญาความคิด บทบาทเชิงสร้างสรรค์ของนักคิด/ปัญญาชนในแต่ละสังคมจะปรากฏอย่างเด่นชัดในยามที่สังคมนั้นเผชิญกับภาวะวิกฤต เมื่อการคุกคาม หรือท้าทายจากภาวะวิกฤตและความขัดแย้งเกิดขึ้น ทำให้จำต้องทบทวนวิพากษ์ปัญญาความคิดดั้งเดิม และแสวงหาทางออกจากวิกฤตให้แก่สังคมด้วยปัญญาความคิดใหม่ บทบาทของนักคิด/ปัญญาชนใน สังคมจึงมีไม่น้อยไปกว่าบทบาทของกลุ่มผู้ปกครอง และกลุ่มไพร่ราษฎรพลเมืองที่ทำการผลิต

โดยที่สังคมไทยกำลังเผชิญกับภาวะวิกฤตครั้งใหม่ และการท้าทายดังกล่าวได้แผ่งยายออกไป อย่างกว้างขวาง ทั้งยังทวีความเข้มข้นและซับซ้อนมากขึ้น บทบาทของนักคิด/ปัญญาชนในสังคมไทยจึง ยิ่งมีความสำคัญมากขึ้นด้วย การสัมมนาเพื่อทบทวนนิยามความหมาย ภารกิจและบทบาทของนักคิด/ปัญญาชนในสังคมไทยและสังคมอื่นๆ ทั้งตะวันออกและตะวันตกในบริบทของประวัติสาสตร์ และใน ภาวะวิกฤตที่กำลังคำเนินอยู่ในขณะนี้และในอนาคต จึงเป็นกิจกรรมทางวิชาการที่สอดคล้องเหมาะสม กับเงื่อนไขทางสังคมวัฒนธรรม

## วัตถุประสงค์ เพื่อ

- 1. ทบทวนและวิพากษ์ข้อวิเคราะห์เกี่ยวกับ "นักคิด" ร่วมสมัยของไทยจากงานวิจัยชุด "เมืองไทยในความใฝ่ฝันของนักคิดอาวุโส"
- สำรวจทบทวน "นิยามความหมาย" "สถานะ" "ภารกิจ" และบทบาทของ นักคิด/ ปัญญาชน ใน วัฒนธรรมตะวันออก ตะวันตก และไทย
- 3. แสวงหา "ตัวแบบ" ของ นักคิด/ปัญญาชน สำหรับสังคมไทยในภาวะวิกฤต และวิถีที่เอื้อ เสริมต่อการเกิด หรือ การสร้างนักคิด/ปัญญาชน ตาม "ตัวแบบ"

## **วิธีการประชุม** ประกอบด้วย

การนำเสนอบทความวิจัย/วิชาการโดยวิทยากร การนำอภิปรายโดยวิทยากร การอภิปรายกลุ่ม โดยวิทยากร และการอภิปรายจากผู้เข้าร่วมการสัมมนา

## ผู้เข้าร่วมการประชุม

วิทยากรรับเชิญ คณาจารย์และนิสิตนักศึกษาจากสถาบันอุดมศึกษาทั่วประเทศ และสื่อมวลชน รวมประมาณ 150 คน ทั้งนี้โดยไม่เสียค่าใช้จ่ายใดๆ

## ผู้รับผิดชอบการจัดประชุม

ศูนย์มนุษยศาสตร์เพื่อสังคม คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย ด้วยความสนับสนุน ทางการเงินจากสำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.)

## กำหนดการ วันเวลา และสถานที่

วันศุกร์ที่ 10 และเสาร์ที่ 11 มีนาคม 2543 เวลา 8.30-16.30 น. ณ ห้องประชุมจุมภฎ-พันธุ์ทิพย์ ชั้น 4 อาคารประชาธิปก-รำไพพรรณี จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย ตามรายละเอียดของรายการที่แนบมานี้

## ค่าใช้จ่ายผู้เข้าร่วมการสัมมนา

เป็นการสัมมนาที่ไม่เก็บค่าลงทะเบียน

## ผลที่คาดว่าจะได้รับ

- 1. เกิดความเข้าใจที่แจ่มชัดมากขึ้นเกี่ยวกับนิยามความหมาย สถานะทางสังคม ภารกิจ และ บทบาทของนักคิด/ปัญญาชนในสังคม/วัฒนธรรมไทย และวัฒนธรรมอื่นๆ
- 2. นำไปสู่การถกเถียงในวงวิชาการและสาชารณชนที่กว้างขวางมากขึ้นในประเด็นที่เกี่ยวกับ นักคิด/ปัญญาชน ซึ่งไม่ว่าการสัมมนาครั้งนี้จะเกิดข้อสรุปที่เห็นพ้องต้องกันได้หรือไม่ หรือข้อสรุปที่เกิดขึ้นจะเป็นอย่างไร ก็น่าจะก่อให้เกิดผลดีต่อสังคมไทยในฐานะที่เป็น กิจกรรมทางปัญญาที่สร้างสรรค์

#### การสัมมนา

## "วิถีนักคิด/ปัญญาชนไทย-เทศ: อดีต ปัจจุบัน อนาคต"

ณ ห้องประชุมจุมภฏ-พันธุ์ทิพย์ ชั้น 4 อาคารประชาธิปก-รำไพพรรณี จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย จัดโดย ศูนย์มนุษยศาสตร์เพื่อสังคม คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย สนับสนุนโดย สำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.)

## วันศุกร์ที่ 10 มีนาคม 2543

8.00-8.45 ลงทะเบียน

8.45-9.15 พิธีเปิดการสัมมนา

ผู้อำนวยการศูนย์มนุษยศาสตร์เพื่อสังคม กล่าวรายงาน

ผู้อำนวยการสำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.) และคณบดีคณะอักษรศาสตร์

กล่าวเปิดการสัมมนา

9.15-12.00 "งานวิจัยชุด "เมืองไทยในความใฝ่ฝันของนักกิดอาวุโส": บทวิเคราะห์/วิพากษ์"

นำเสนอโดย รองศาสตราจารย์ ดร. มรว. อคิน รพีพัฒน์

รองศาสตราจารย์ คร. ปรีชา เปี่ยมพงศ์สานต์

นำอภิปรายโดย ศาสตราจารย์ คร. ชัยอนันต์ สมุทวณิช

ศาสตราจารย์ ปรีชา ช้างขวัญยืน

รองศาสตราจารย์ คร. สมบัติ จันทรวงศ์

12.00-13.0 0 พักรับประทานอาหารกลางวัน

ิ 13.00-16.00 "จารีตนักคิด/ปัญญาชนตะวันออก-ตะวันตก"

นำเสนอโดย รองศาสตราจารย์ คร. สุวรรณา สถาอานันท์

อาจารย์ คร. จรัญ มะลูลีม อาจารย์ ชเนศ วงศ์ยานนาวา

ผู้ช่วยศาสตราจารย์ คร. ใชยันต์ ใชยพร

## วันเสาร์ที่ 11 มีนาคม 2543

9.00-12.00 "จารีตนักคิด/ปัญญาชนไทย"

นำเสนอโดย อาจารย์สายชล สัตยานุรักษ์

รองศาสตราจารย์ คร. ภัทรพร สิริกาญจน รองศาสตราจารย์ นครินทร์ เมฆไตรรัตน์

อาจารย์ คร. สุธาชัย ยิ้มประเสริฐ

12.00-13.00 พักรับประทานอาหารกลางวัน

13.00-16.00 การอภิปราย "วิถีนักคิด/ปัญญาชนไทยในกระแสความเปลี่ยนแปลง"

น้ำอภิปรายโดย ศาสตราจารย์ ดร. ยงยุทธ ยุทธวงศ์

รองศาสตราจารย์ คร. อมรา พงศาพิชญ์ รองศาสตราจารย์ คร. มารค ตามไท

รองศาสตราจารย์ เฉลิมเกียรติ ผิวนวล

อาจารย์ คร. อานันท์ กาญจนพันธุ์

อาจารย์ คร. วีระ สมบูรณ์

16.00-16.30 สรุปและปิคการสัมมนา

รหัสโครงการ : PDG 4310004

ชื่อโครงการ : วิถีนักคิด/ปัญญาชนไทย–เทศ: อดีต ปัจจุบัน และอนาคต

ชื่อนักวิจัย: ดร.ปรีชา เปี่ยมพงศ์สานต์, รองศาสตราจารย์ ดร. สุวรรณา สถาอานันท์,

ดร. จรัญ มะลูลีม, อาจารย์ธเนศ วงศ์ยานนาวา,

ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร. ไชยันต์ ไชยพร, อาจารย์สายชล สัตยานุรักษ์,

รองศาสตราจารย์ ดร. ภัทรพร สิริกาญจน,

รองศาสตราจารย์นครินทร์ เมฆไตรรัตน์, อาจารย์ ดร. สุธาชัย ยิ้มประเสริฐ

#### **Email Address:**

ระยะเวลาโครงการ : 1 กุมภาพันธ์ 2543 – 31 กรกฎาคม 2543

โครงการวิถีนักคิด/ปัญญาชนไทย–เทศ: อดีต ปัจจุบัน และอนาคต มีวัตถุประสงค์เพื่อ ทบทวนและวิพากษ์ข้อวิเคราะห์เกี่ยวกับนักคิดร่วมสมัยของไทยจากงานวิจัยชุด "เมืองไทยใน ความใฝ่ฝันของนักคิดอาวุโส" สำรวจการนิยามความหมาย, สถานะ, ภารกิจ และบทบาทของ นักคิด/ปัญญาชนในวัฒนธรรมไทย ตะวันออก และตะวันตก และแสวงหาตัวแบบของนักคิด/ปัญญาชน สำหรับภาวะวิกฤตของสังคมไทย รวมทั้งวิถีที่เอื้อต่อการเกิดหรือสร้างนักคิด/ปัญญาชนตามตัวแบบดังกล่าว โดยการศึกษาวิจัยเชิงคุณภาพ เน้นการวิจัยเอกสารเป็นสำคัญ โครงการนี้ได้ศึกษานักคิด/ปัญญาชนจากกรีก, จีน, มุสลิม และตะวันตกสมัยใหม่ และได้ศึกษา นักคิด/ปัญญาชนไทยจากสมัยสมบูรณาญาสิทธิราชย์, นักคิดพุทธสมัยใหม่, รวมทั้งนักคิด/ปัญญาชนไทยที่มีแนวคิดชาตินิยมและสังคมนิยม

จากการดำเนินโครงการสรุปได้ว่า นักคิด/ปัญญาชนเป็นผลผลิตของบริบทเฉพาะที่เขา เหล่านั้นทำงานทางปัญญา ซึ่งอาจเป็นทั้งบริบททางสังคม, เศรษฐกิจ, การเมือง, วัฒนธรรม หรือการตอบโต้ถกเถียงกับนักคิด/ปัญญาชนอื่นๆ ทั้งที่ทำงานในช่วงเวลาเดียวกันและก่อนหน้า อย่างไรก็ตาม นักวิจัยที่เข้าร่วมโครงการให้ความสำคัญกับการศึกษาบริบทต่างกัน ขึ้นกับวิธี วิทยาในการศึกษาของแต่ละท่าน

ผลจากการศึกษาทำให้เห็นว่า การแสวงหาตัวแบบของนักคิด/ปัญญาชนเพื่อนำมาปรับ ใช้ตามวัตถุประสงค์ของโครงการนั้น นอกจากการศึกษางานของนักคิด/ปัญญาชนแล้ว ความ เข้าใจในบริบทที่งานเหล่านั้นกำเนิดขึ้นมามีความสำคัญไม่น้อยกว่ากัน

คำหลัก: นักคิด/ปัญญาชน, ไทย, ตะวันออก, ตะวันตก

Project Code: PDG 4310004

**Project Title**: Paths of Thai and Foreign Thinkers: Past, Present and Future

**Researchers**: Preecha Piamphongsant, Suvanna Sathaanand, Charan Maluleem, Thanes

Wongyannawa, Chayan Chaiyaporn, Saichon Stayanurak, Phathraphorn Sirikan,

Nakarin Mektrairat, Suthachai Yimprasert

E-mail Address: schalong@chula.ac.th

**Project Duration**: 1 February 2000-31 July 2000

The research project on "Paths of Thai and Foreign Thinkers: Past, Present and Future" has as its objectives, first, to review the analysis of contemporary Thai intellectuals in the research report entitled "Ideal Thailand According to Senior Thai Intellectuals"; second, to investigate the definitions, status, missions and roles of thinkers/intellectuals in Thai, oriental and western societies; third, to search for the model of an ideal thinker/intellectual for Thai society in time of crisis; and lastly, to identify the conditions in which such an ideal thinker/intellectual emerges. This is a documentary research based on a comprehensive study of relevant texts and historical sources. Representing foreign thinkers in this study are the Greek, the Chinese, the Muslim and Western modernist intellectual tradition. Thai thinkers/intellectuals are represented by thinkers of the absolutist period, modern Thai Buddhist thinkers, Thai nationalist intellectuals and Thai socialist intellectuals.

The research finds that thinkers/intellectuals in each society are products of their own social, economic, political and/or cultural context and they generally 'dialogue' with thinkers/intellectuals of their own and/or past generations. Further, the successful search for the model of an ideal thinker/intellectual for Thai society must be based on a comprehensive study of writings by thinkers/intellectuals in their socio-cultural context.

**Keywords**: Thinkers, intellectuals, Thai, oriental, western.

## แนวคิดและความใฝ่ฝันของ 14 นักคิดอาวุโสไทย: บทสังเคราะห์เชิงวิพากษ์

ปรีชา เปี่ยมพงศ์สานต์

จากการอ่านผลงานวิจัยจำนวนทั้งสิ้น 15 เรื่อง (13+2 เรื่อง) ฟังเทปการสัมมนาและอ่านเอกสารต่างๆ เพิ่มเติม อาจกล่าวโดยรวมได้ว่า แนวคิดและความใฝ่ฝันของนักคิดอาวุโส 14 ท่านนั้น เป็นกระแสแนวคิดทางเลือก ใหม่ของสังคมไทยที่ไม่ได้สอดคล้องกับแนวคิดหลักที่มีอยู่ในสังคม อย่างไรก็ตามในอีกด้านหนึ่งผลของการพัฒนา ประเทศไปสู่ความทันสมัย โดยเฉพาะอย่างยิ่งการพัฒนาเศรษฐกิจที่เน้นความเจริญเติบโตเป็นเป้าหมายสูงสุด อีกทั้ง การร่วมมือกันอย่างใกล้ชิดระหว่างรัฐกับทุน เพื่อผลักดันให้ประเทศไทยก้าวรุดหน้าทัดเทียมกับอารยประเทศนั้น ได้ ส่งผลกระทบทางด้านลบไม่น้อย ทำให้ต้องมีการทบทวนการวางแผนการพัฒนากันขนานใหญ่ ดังปรากฏออกมาเป็น แผนพัฒนาฯ ฉบับที่ 8 (พ.ศ. 2540-2544) ดังข้อความข้างล่างนี้

"แนวคิดของการพัฒนาตามแผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติในอดีต ได้ให้ความสำคัญกับการเร่งรัดการเจริญเติบโตทางเศรษฐกิจ ยุทธศาสตร์การพัฒนาได้ มุ่งเน้นพัฒนาอุตสาหกรรมและการผลิตเพื่อการส่งออก โดยอาศัยความได้เปรียบ ทางด้านทรัพยากรธรรมชาติและทรัพยากรมนุษย์มาใช้ขยายฐานการผลิตเพื่อสร้าง รายได้และการมีงานทำ ซึ่งเป็นยุทธศาสตร์ที่เหมาะสมและสอดคล้องกับสถานการณ์ ทางเศรษฐกิจและสังคมของประเทศในขณะนั้น อย่างไรก็ตาม การเจริญเติบโตรุดหน้า ทางเศรษฐกิจโดยรวมของประเทศและความเจริญทางวัตถุที่มากขึ้นมิได้หมายความว่า คนไทยและสังคมไทยจะมีความสมบูรณ์พูลสุข มีคุณภาพชีวิตที่ดี อย่างทั่วถึง วัฒนธรรมและวิถีชีวิตที่ดีงามและเรียบง่ายของสังคมไทยเริ่มเปลี่ยนไปพร้อมๆ กับความ เสื่อมโทรมของทรัพยากรธรรมชาติและความไม่มั่นคงของครอบครัว ชุมชน และสังคม

การพัฒนาที่ท้าทายต่อการอยู่รอดของระบบเศรษฐกิจและความมั่นคงของ สังคมไทยในอนาคต คือ "การพัฒนาคน" ซึ่งหมายถึงการพัฒนาคุณภาพและ สมรรถนะของคนให้สามารถมีความคิดริเริ่มสร้างสรรค์ที่จะเพิ่มขีดความสามารถของ ชุมชน สังคม และของชาติในที่สุด ดังนั้น ในแผนพัฒนาฯ ฉบับที่ 8 จึงได้ปรับแนวคิด การพัฒนา จากเดิมที่เน้นการพัฒนาเศรษฐกิจเป็นจุดมุ่งหมายหลักของการพัฒนาแต่ เพียงอย่างเดียว มาเป็นการเน้นคนเป็นศูนย์กลางของการพัฒนา เพราะคนเป็นปัจจัยชื่ ขาดความสำเร็จของการพัฒนาในทุกเรื่อง โดยการพัฒนาเศรษฐกิจเป็นเพียงเครื่องมือ อย่างหนึ่งที่จะช่วยให้คนมีความสุขและมีคุณภาพชีวิตที่ดีขึ้นเท่านั้น ไม่ใช่เป็นเป้าหมาย สุดท้ายของการพัฒนาอีกต่อไป" 1

แผนพัฒนาฯ ฉบับที่ 8 เป็นก้าวแรกของการนำวิธีการใหม่ในการพัฒนาประเทศมาใช้ เพื่อจัดระเบียบทาง เศรษฐกิจและสังคมให้สามารถบรรลุถึงสภาวะอันพึงปรารถนาของคนไทยทั้งชาติในอนาคต การจัดทำแผนพัฒนาฯ ฉบับนี้ ได้เริ่มต้นจากการเปิดโอกาสให้คนไทยทุกกลุ่มสาขาอาชีพและภูมิภาคของประเทศเข้ามาร่วมแสดงความ คิดเห็น กำหนดทิศทางการพัฒนาประเทศอย่างกว้างขวาง ตั้งแต่การเริ่มจัดทำแผน แทนการกำหนดแผนจากภาค ราชการแต่เพียงฝ่ายเดียวอย่างแต่ก่อน ซึ่งนับได้ว่าการเปิดศักราชกระบวนการวางแผนที่เน้นสร้างความร่วมมือร่วมใจ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> พิมพ์ครั้งแรกใน **วารสารเศรษฐศาสตร์การเมือง** (เพื่อชุมชน) 9 (เมษายน 2542), น. 180-209.

2 กันผนึกกำลังอย่างสมานฉันท์ของคนในชาติ รวมทั้ง ปรับเปลี่ยนวิธีการวางแผน จากการแยกส่วนรายสาขา เศรษฐกิจหรือสังคมที่ขาดความเชื่อมโยงเกื้อกูลต่อกัน มาเป็นการพัฒนาแบบรวมส่วนหรือบูรณาการเพื่อให้เป็น แผนพัฒนาฯ ที่เอื้ออำนวยประโยชน์ให้คนไทยส่วนใหญ่ของประเทศอย่างแท้จริง

"ยุทธศาสตร์ใหม่ที่สำคัญ 2 ประการของแผนพัฒนาฯ ฉบับที่ 8 คือ **ประการแรก** การ พยายามเสริมสร้างความสัมพันธ์อันดีระหว่างรัฐกับประชาชนให้เกิดขึ้นมากที่สุด โดย การใช้ระบบความร่วมมือและการมีส่วนร่วมจากทุกฝ่ายในสังคม รวมทั้งการที่จะมี หลักประกันด้านสิทธิเสรีภาพ ความเสมอภาค และการแก้ไขความขัดแย้งในสังคมด้วย สันติวิธี **ประการที่สอง** การปรับระบบการบริหารจัดการเพื่อให้มีการแปลงแผนไปสู่ ภาคปฏิบัติอย่างมีประสิทธิผล ซึ่งการปรับกระบวนการและกลไกในการบริหารจัดการ งบประมาณและบุคลากรให้มีประสิทธิภาพ มีความคล่องตัว และสัมพันธ์สอดคล้องกัน โดยยึดหลักการประสานงานภายใต้ระบบการจัดการพื้นที่กับภารกิจของหน่วยงาน และ การมีส่วนร่วมของประชาชนในการกำหนดแผนงาน โครงการตามยุทธศาสตร์การ พัฒนาที่กำหนดไว้ในแผนการพัฒนาฯ ควบคู่ไปกับการพัฒนาระบบติดตามและ ประเมินผล โดยการจัดทำเครื่องชี้วัดความสำเร็จของแผนในหลายมิติและหลายระดับ รวมทั้งจัดให้มีระบบการติดตามประเมินผลประจำทุกปี โดยเปิดโอกาสให้ประชาชนและ ผู้เกี่ยวข้องได้มีส่วนร่วมในการติดตามผลการพัฒนาอย่างกว้างขวาง"<sup>2</sup>

อาจกล่าวโดยไม่ผิดความจริงจนเกินไปว่า ส่วนหนึ่งที่แผนพัฒนาฯ ฉบับที่ 8 มีทิศทางดังกล่าวข้างต้น เป็น ผลสืบเนื่องมาจากการเคลื่อนไหว วิพากษ์วิจารณ์ การพัฒนาที่ผ่านมาในอดีตอย่างเอาจริงเอาจังของบรรดานักคิด อาวุโสเหล่านี้หลายต่อหลายท่านไม่ทางใดก็ทางหนึ่ง และทั้งโดยตรงและโดยอ้อม และมีนักคิดอาวุโสบางท่านที่มีส่วน ช่วยให้แนวคิดหรือร่วมในคณะทำงาน ในการกำหนดกรอบการวางแผนพัฒนาฯ ในครั้งนี้อีกด้วย ดังจะพิจารณาได้ จากเป้าหมายในการพัฒนาประเทศในสองทศวรรษข้างหน้า ไม่ได้แตกต่างไปจากความใฝ่ฝันของนักคิดอาวุโส ทั้งหลายแต่อย่างใด ดังข้อความข้างล่างนี้

"สังคมไทยที่พึงปรารถนาในอนาคต คือ สังคมที่มีความสงบ สังคมที่คนมีความสุข เป็น สังคมที่มีสมรรถภาพ มีความยุติธรรม มีความเมตตากรุณา เคารพสิทธิมนุษยชน มี ครอบครัวอบอุ่น มีชุมชนที่เข้มแข็ง และมีหลักธรรมของศาสนาเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวใน การดำรงชีวิตของคนในสังคม"<sup>3</sup>

อย่างไรก็ตาม เมื่อพิจารณาลงไปในระดับลึกแล้วจะเห็นได้ว่า จุดหนักของแนวคิดและความใฝ่ฝันของนักคิด อาวุโสทั้ง 14 ท่านยังมีความแตกต่างกันออกไปในรายละเอียดพอสมควร ทั้งนี้และทั้งนั้นคิดว่าคงสืบเนื่องมาจาก ข้อจำกัดที่ว่า แนวคิดและความใฝ่ฝันของนักคิดอาวุโสย่อมจะเกี่ยวเนื่องสัมพันธ์กันกับความรู้ ความเชี่ยวชาญและ ประสบการณ์ในชีวิตของนักคิดอาวุโสเองอยู่ไม่มากก็น้อย แต่เนื่องจากว่าได้มีการศึกษาวิจัยแนวคิดและความใฝ่ฝัน ของนักคิดอาวุโสแต่ละท่านเป็นการเฉพาะไปแล้ว ดังปรากฏอยู่ในผลงานวิจัยชุด "เมืองไทยในความใฝ่ฝันของนักคิด

-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> สำนักงานคณะกรรมการพัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ, 2539, ค-ง-จ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> สำนักงานคณะกรรมการพัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ, 2539, ก.

3 อาวุโส" ของสำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย ปี 2539 ดังนั้นจึงไม่มีเหตุสมควรอันใดที่จะกล่าวซ้ำในเรื่องนี้อีก

ด้วยเหตุนี้ การสังเคราะห์แนวคิดและความใฝ่ฝันของนักคิดอาวุโส 14 ท่าน ในที่นี้จึงขอจำแนกแนวคิดและ ความใฝ่ฝันของนักคิดอาวุโส 14 ท่านออกเป็น 2 กลุ่มด้วยกัน ทั้งนี้เกณฑ์ที่ใช้ในการจำแนกแนวคิดและความใฝ่ฝัน ของนักคิดอาวุโสอยู่ในกรอบของ 4 มิติที่สำคัญคือ **หนึ่ง** มิติด้านเศรษฐกิจ **สอง** มิติด้านการเมือง **สาม** มิติด้าน วัฒนธรรมและสังคม และ **สี่** มิติด้านศาสนา

จากเกณฑ์ทั้ง 4 ข้างต้น เราอาจจำแนกแนวคิดและความใฝ่ฝันของนักคิดอาวุโส 14 ท่านได้เป็น **หนึ่ง** กลุ่ม นักคิดแนววัฒนธรรรมชุมชน ที่มีแนวคิดที่ให้ความสำคัญกับวัฒนธรรมชุมชนและการพึ่งตนเองทางเศรษฐกิจเป็น หลัก และ สอง กลุ่มนักคิดแนวประชาธิปไตยเสรีนิยม ที่มีแนวคิดที่ให้ความสำคัญกับมิติการเมืองและเศรษฐกิจใน ระดับชาติมากกว่ามิติอื่นๆ⁴ ซึ่งมีรายละเอียดดังต่อไปนี้

### 1.1 กลุ่มนักคิดแนววัฒนธรรมชุมชน

กลุ่มนักคิดแนววัฒนธรรมชุมชนประกอบด้วยนักคิดอาวุโสจำนวน 10 ท่าน ซึ่งในความเป็นจริงนั้นก็เป็น องค์ประกอบที่มีความหลากหลายอยู่พอสมควร แต่ก็มีอยู่จำนวนหนึ่งที่ประกาศตัวอย่างเปิดเผยว่า มีแนวคิดแบบ แนววัฒนธรรมชุมชน (Community Culture) อีกทั้งมีบางท่านที่เป็นนักคิดของแนววัฒนธรรมชุมชนเองด้วย ซึ่งอย่าง ้น้อยได้แก่ วิบูลย์ เข็มเฉลิม, ประเวศ วะสี่, ฉัตรทิพย์ นาถสุภา, เอกวิทย์ ณ ถลาง และ เนาวรัตน์ พงษ์ไพบูลย์ สำหรับ ความหลากหลายในตัวของนักคิดอาวุโสกลุ่มแนวคิดวัฒนธรรมชุมชน จะเห็นได้ดังนี้

พระธรรมปิฎก พระนักคิดชั้นนำของฝ่ายสงฆ์ ที่เชี่ยวชาญทั้งทางธรรมและทางโลกจนรู้แจ้งแทงตลอด เป็น แสงสว่างทางปัญญาเพื่อการพัฒนาที่ยั่งยืน

**วิบูลย์ เข็มเฉลิม** นักคิดภูมิปัญญาท้องถิ่นหรือปราชญ์ชาวบ้าน ที่ผ่านประสบการณ์เศรษฐกิจ-การเมืองทุก ระดับอย่างโชกโชน จนในท้ายที่สุดสามารถค้นพบทางออกที่สอดคล้องกับบริบทของชนบทไทย และถอด ประสบการณ์มาเป็นแนวคิดในท้ายที่สด

**ประเวศ วะสี** นายแพทย์นักกิจกรรมสังคม ผู้แสวงหาหนทางเยี่ยวยาสังคมที่วิกฤติด้วยแนวคิดสังคมสมานฺ ภาพ

**ฉัตรทิพย์ นาถสุภา** นักเศรษฐศาสตร์การเมืองแนวประวัติศาสตร์ ที่ค้นพบว่าวัฒนธรรมชุมชนเป็นทางรอด ของสังคมไทย

เนาวรัตน์ พงษ์ไพบูลย์ กวีสยามและศิลปินแห่งชาติ ที่เข้าถึงสัจธรรมของชีวิต โดยเสนอปัญหาสังคมที่ วิเคราะห์จากมุมมองของพุทธธรรมผ่านบทกวี

เอกวิทย์ ณ ถลาง นักการศึกษาระดับชาติ ผู้ตระหนักถึงความสำคัญของภูมิปัญญาชาวบ้าน

**นิธิ เอียวศรีวงศ์** นักประวัติศาสตร์ นักคิด และนักวิจารณ์สังคม ที่มีจุดยืนว่า "นักวิชาการมีพันธกิจต่อ สังคม เป็นหน้าที่ที่ต้องตอบแทนประชาชน"

**สิปปนนท์ เกตุทัต** นักฟิสิกส์ ที่ประสบความสำเร็จด้านวางแผนการศึกษาและการบริหาร และอดีต รัฐมนตรีหลายสมัย

ระวี ภาวิไล นักฟิสิกส์ ที่ประสบความสำเร็จด้านดาราศาสตร์ และเป็นนักคิดด้านปรัชญาและศาสนาคน

⁴ การจำแนกนักคิดอาวุโส 14 ท่าน ออกเป็น 2 กลุ่มในที่นี้ เพื่อประโยชน์ในการสังเคราะห์แนวคิด เนื่องจากเป็นกุญแจ สำคัญที่จะนำไปสู่การหาทางออกจากวิกฤติที่สังคมไทยเมชิญอยู่ ซึ่งแน่นอนว่า แนวคิดของนักคิด 2 กลุ่ม มีความคิด แตกต่างกันในระดับหนึ่ง โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ยุทธศาสตร์และยุทธวิธี

### เจตนา นาควัชระ นักคิดคนสำคัญด้านมนุษยศาสตร์และนักบริหารการศึกษา

## 1) ลักษณะร่วมและลักษณะเฉพาะของนักคิดอาวุโสกลุ่มแนวคิดวัฒนธรรมชุมชน พระธรรมปิฎก

- มิติเศรษฐกิจ การพึ่งตนเอง การพัฒนาอย่างยั่งยืน
- มิติวัฒนธรรมและสังคม การพัฒนาชาวพุทธและสังคมไทยในทิศทางที่ถูกต้อง การพัฒนาวัฒนธรรม ทางจิตใจและภูมิปัญญา ตลอดจนการประยุกต์ใช้วัฒนธรรมไทยในการแก้ปัญหาโลกเพื่อให้เกิดการ พัฒนาอย่างยั่งยืนในท้ายที่สุด
- มิติศาสนา ปฏิรูปสถาบันสงฆ์
- มิติการเมือง กระจายอำนาจ ให้การตัดสินใจแก่ชุมชน

#### วิบูลย์ เข็มเฉลิม

- มิติเศรษฐกิจ การพึ่งตนเอง วนเกษตร อุตสาหกรรมชุมชน
- มิติวัฒนธรรมและสังคม วัฒนธรรมสังคมเครือญาติ การศึกษาของชุมชน
- มิติศาสนา พุทธปรัชญา อันได้แก่ ปัจจัยสี่ ความไม่ประมาท และความสันโดษ
- มิติการเมือง การมีส่วนร่วมทางการเมืองโดยตรง การสร้างพลังภายในชุมชน

#### ประเวศ วะสี

- มิติเศรษฐกิจ การพึ่งตนเอง พุทธเกษตรกรรม
- มิติวัฒนธรรมและสังคม ปฏิรูปการศึกษา พัฒนาภูมิปัญญาชาวบ้าน
- มิติศาสนา ปฏิรูปสถาบันสงฆ์ ธรรมิกสังคม
- มิติการเมือง ปฏิรูปการเมือง กระจายอำนาจให้แก่ชุมชน การสร้างประชาสังคมที่เกิดจากการรวมตัวของ ชุมชน

#### ฉัตรทิพย์ นาถสุภา

- มิติเศรษฐกิจ การพึ่งตนเอง อุตสาหกรรมแห่งชาติ
- มิติวัฒนธรรมและสังคม การช่วยเหลือเกื้อกูล ความมีน้ำใจ
- มิติศาสนา
- มิติการเมือง ประชาธิปไตยของประชาชนในระดับรากหญ้า

#### นิธิ เอียวศรีวงศ์

- มิติเศรษฐกิจ การพึ่งตนเอง ประชาชนเป็นเจ้าของสิ่งแวดล้อมและทรัพยากร และมีส่วนร่วมในการ ตัดสินใจใช้ทรัพยากรเพื่อประโยชน์ของชุมชนอย่างแท้จริง
- มิติวัฒนธรรมและสังคม สำนึกและมโนภาพแห่งความเป็นไทยที่มีความหลากหลาย สังคมที่มี "วัฒนธรรมแบบไม่มีเอ็น"
- มิติศาสนา
- มิติการเมือง กระจายอำนาจให้องค์กรประชาชนเข้ามามีส่วนร่วมในการตัดสินใจ

#### เอกวิทย์ ณ ถลาง

- มิติเศรษฐกิจ การพึ่งตนเอง และการพึ่งพา ซึ่งกันและกัน เศรษฐกิจเชิงพุทธ
- มิติวัฒนธรรมและสังคม พุทธเกษตร ภูมิปัญญาและศักยภาพชุมชน การศึกษาเพื่อความเป็นไท
- มิติศาสนา พุทธปรัชญา สัมมาทิฐิ
- มิติการเมือง กระจายอำนาจให้แก่ชาวบ้านในการจัดการชีวิตของตนเอง

#### เนาวรัตน์ พงษ์ไพบูลย์

- มิติเศรษฐกิจ เกษตรเชิงพุทธ เกษตรผสมผสาน
- มิติวัฒนธรรมและสังคม ปลุกจิตสำนึกนำความเป็นไทยกลับคืนมา การปลูกฝังค่านิยมที่ถูกต้องแก่เด็ก
- มิติศาสนา ธรรมะเป็นเครื่องนำความคิด
- มิติการเมือง พัฒนาส่งเสริมประชาธิปไตยรวมศูนย์ ส่งเสริมพัฒนาองค์กรเอกชนให้เข้มแข็ง

#### สิปปนนท์ เกตุทัต

- มิติเศรษฐกิจ การพัฒนาแบบ "องค์รวม" บนพื้นฐานของสังคมวัฒนธรรมไทย โดยเฉพาะพุทธศาสนา เศรษฐกิจตามหลักของทางสายกลาง "กินพอดี อยู่พอดี"
- มิติวัฒนธรรมและสังคม วิทยาศาสตร์เพื่อความเป็นมนุษย์ วิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีที่สอดคล้องกับ สิ่งแวดล้อมและวัฒนธรรม การฝึกอบรมครูให้มีความรู้ ความสามารถ และคุณธรรม
- มิติศาสนา หลักทางสายกลางคือ "ความพอดีในทุกทาง"
- มิติการเมือง การปฏิรูปการเมือง ประชาธิปไตย และวัฒนธรรมแบบไทยๆ

#### ระวี ภาวิไล

- มิติเศรษฐกิจ เศรษฐศาสตร์ชาวพุทธ คือ ความอยู่เย็นเป็นสุขทางกายภาพด้วยปัจจัย 4 โดยการใช้
  ทรัพยากรอย่างประหยัด แต่มีประสิทธิภาพสูงสุด
- มิติวัฒนธรรมและสังคม การศึกษาสมบูรณ์ การศึกษาเพื่ออยู่เย็นเป็นสุขและการอยู่อย่างรู้จริง
- มิติศาสนา โลกทัศน์และชีวทัศน์แบบอยู่เย็นเป็นสุขตามหลักพุทธธรรม ศาสนธรรมกับการพัฒนา
- มิติการเมือง ไม่ยุ่งกับการเมือง

#### เจตนา นาควัชระ

- มิติเศรษฐกิจ ต่อต้านการพัฒนาเชิงวัตถุนิยมที่ทำลายความเป็นมนุษย์
- มิติวัฒนธรรมและสังคม ปฏิรูปการศึกษา การศึกษาเพื่อเปิดทางแห่งปัญญาและสำนึกขบถ ความสัตย์ ซื่อทางปัญญา มนุษยศาสตร์เป็นศาสตร์ที่จะช่วยพัฒนาความแข็งแกร่งทางจริยธรรม การให้ครูกับ นักศึกษาอยู่ร่วมกันเป็นประชาคม
- มิติศาสนา พุทธศาสนาเป็นรากฐานทางวัฒนธรรมที่สำคัญและเอื้อให้ "มนุษยศาสตร์ไทย" พัฒนาไปได้
- มิติการเมือง

## 2) แนวคิดหลักของนักคิดอาวุโสกลุ่มแนวคิดวัฒนธรรมชุมชน

มีลักษณะที่สำคัญดังนี้ คือ

- (1) มีความเห็นว่าแกนหลักของสังคมไทยคือ **ชุมชน** หรือกล่าวอีกนัยหนึ่งคือ ชุมชนคือรากเหง้าของ สังคมไทย และชุมชนเป็นพลังขับเคลื่อนสังคมที่สำคัญที่สุด
- (2) มีทัศนคติด้านลบต่อกระแสโลกานุวัตรที่เข้ามากัดกร่อนพลังของชุมชนและก่อให้เกิดการพึ่งพาใน หลายๆ ทาง โดยเฉพาะอย่างยิ่งด้านเศรษฐกิจและเทคโนโลยีจากภายนอกประเทศ

- 6 (3) เน้นระบบเศรษฐกิจแบบพึ่งตนเองตามหลัก เศรษฐศาสตร์ชาวพุทธ ทั้งในระดับของปัจเจกและระดับ ชุมชน และอาจขยายระดับไปสู่อุตสาหกรรมชุมชน โดยใช้หลักการทางวัฒนธรรมที่สำคัญของไทยคือ ความมีน้ำใจ และการช่วยเหลือเกื้อกูล มาเป็นเครื่องค้ำประกันและสนับสนุนให้การพึ่งตนเอง โดยเฉพาะอย่างยิ่งของชุมชน เป็นไป ได้ และประกอบด้วยหลักการของศาสนาคือ ความสมถะและการอยู่ร่วมกับธรรมชาติเพื่อการรักษาสภาพทางนิเวศ เป็นตัวกำกับพฤติกรรมทางเศรษฐกิจและสังคม (หมายถึงการอยู่พอดี่ กินพอดี่ ไม่ทำลายร้างทรัพยากรธรรมชาติ) มี ยกเว้นกรณีของ ฉัตรทิพย์ นาถสุภา เพียงท่านเดียวที่มีความใฝ่ฝันถึงระบบอุตสาหกรรมแห่งชาติ โดยการประสาน ผลประโยชน์ร่วมของทั้ง 3 ฝ่ายคือ ชุมชน ชนชั้นกลาง และรัฐ
- (4) เน้นการฟื้นฟูวัฒนธรรมประเพณีดั้งเดิมของไทยมาปรับใช้ในกระบวนการพัฒนา เพื่อให้ชุมชนมีพลังที่ เข้มแข็ง อันเป็นปัจจัยหลักที่จะทำให้เศรษฐกิจแบบพึ่งตนเองดำรงอยู่ได้อย่างยั่งยืน
- (5) ค้นหาและพัฒนาภูมิปัญญาชาวบ้านเพื่อนำมาใช้ในชีวิตทางเศรษฐกิจ-วัฒนธรรมที่เปลี่ยนแปลงไป รวมทั้งสนับสนุนส่งเสริมให้มีการศึกษาเรียนรู้ร่วมกันในระดับชุมชน ซึ่งจะเป็นการดึงให้การศึกษาได้กลับมาสู่ชุมชน อย่างแท้จริงอีกครั้ง (แทนที่จะเป็นการศึกษาเพื่อพรากคนออกจากชุมชนของตนดังเช่นที่เป็นอยู่ในปัจจุบัน)
- (6) เน้นการร่วมมือกับสถาบันศาสนา (คือ วัด) ให้เข้ามามีบทบาทในการพัฒนา โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ด้าน การศึกษาและภูมิปัญญาชาวบ้าน เพื่อการดำรงอยู่ของชุมชนตามหลักการไตรลักษณ์ชุมชนไทยคือ **บ้าน (ชุมชน)**-วัด-โรงเรียน
- (7) ในด้านการเมือง เน้นอำนาจการตัดสินใจของชุมชนเป็นสำคัญ (หรือมาก่อน) โดยเฉพาะอย่างยิ่งใน เรื่องที่เกี่ยวกับการใช้ทรัพยากร ตามหลักการการมีส่วนร่วมของประชาชน ซึ่งจะเป็นไปได้ต้องมีการกระจายอำนาจ การเมืองสู่ท้องถิ่นอย่างแท้จริง นอกจากนี้ ในเรื่องของการเมืองระดับชาตินั้นจะสามารถเป็นประโยชน์ต่อชุมชนได้ก็ ต่อเมื่อชนชั้นกลางในเมืองจะต้องร่วมกับชาวบ้าน (ฉัตรทิพย์ นาถสภา และนิธิ เอี่ยวศรีวงศ์)

## 3) วัฒนธรรมชุมชนกับการพัฒนาที่ยั่งยืน

ในระยะหลังๆ นับตั้งแต่ **Our Common Future**⁵ แนวคิด "**การพัฒนาแบบยั่งยืน**" (Sustainable development) ได้หลั่งไหลเข้าสู่สังคมไทยเหมือนดั่งเป็นสินค้าวิทยายุทธใหม่จากระบบโลกานุวัตร แนวคิดนี้ได้รับการ ตอบสนองอย่างดีจากนักคิดและนักปฏิบัติแนววัฒนธรรมชุมชนของเรา โดยเฉพาะอย่างยิ่ง มีความพยายามที่จะ ประสานแนวคิด "การพัฒนาแบบยั่งยืน" กับกระแสธารของวัฒนธรรมไทย (เอกวิทย์ ณ ถลาง) และที่น่าสนใจเป็น พิเศษคือ การผสมผสานกับพุทธธรรม (พระธรรมปิฎก)

ในช่วงหลังๆ นี้ พระธรรมปิฏกได้หันมาให้ความสนใจแก่เรื่องสิ่งแวดล้อมมากขึ้น แม้ว่า "นิเวศวิทยาของ ชาวพุทธ" จะยังไม่ปรากฏให้เราเห็นอย่างเป็นระบบ แต่เราก็พอจะมองเห็นเค้าโครงบ้างแล้วในงานชิ้นหลังๆ ล่าสุด (เช่น **การพัฒนาที่ยั่งยืน** ในปี 2539) พระธรรมปิฎกแสดงความวิตกว่า องค์ประกอบ 3 ส่วนในอารยธรรมของ มนุษยชาติคือ ชีวิตมนุษย์ สังคม และสิ่งแวดล้อม กำลังตกอยู่ในกระบวนการพัฒนาที่ไม่ยั่งยืน ซึ่งทำให้ผลประโยชน์ ของทั้งสามอย่างขัดแย้งกันไปหมด กล่าวคือ ถ้ามนุษย์ได้ประโยชน์ สังคมหรือสิ่งแวดล้อมก็ต้องสูญเสีย ถ้าจะให้ สังคมหรือสิ่งแวดล้อมได้ประโยชน์ ชีวิตมนุษย์ก็ต้องตกอยู่ในฐานะที่ลำบาก

ทางพุทธศาสนามีแนวคิดว่า เมื่อคนพัฒนาแล้วทุกอย่างเกี่ยวกับคนก็จะเปลี่ยนไป ชีวิตมนุษย์ สังคม และ สิ่งแวดล้อม สามารถประสานประโยชน์กันได้ มนุษย์-สังคมได้ดี ธรรมชาติก็ได้ดีด้วย พระธรรมปิฎกกล่าวว่า การ

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Brundtland Report, 1987.

7 พัฒนาจะต้องมาถึงจุดนี้จึงจะเป็นการพัฒนาที่ยั่งยืน ฟังดู แล้วคล้ายๆ กับ win-win solution ของ World Bank<sup>6</sup>

เป็นที่เข้าใจกันทั่วไปว่า จริยธรรมทางสิ่งแวดล้อมแนวพุทธมีพลังอำนาจที่สามารถแก้ไขปัญหาวิกฤติการณ์ ทางนิเวศได้ระดับหนึ่ง ทั้งนี้เป็นเพราะพุทธศาสนาสอนให้มนุษย์มีความสันโดษในการบริโภควัตถุ อันเป็นการสร้าง ความพึงพอใจกับสิ่งที่มีอยู่ มีความสุขกับสิ่งที่มีอยู่ ความสันโดษแบบนี้ทำให้มนุษย์มีเวลา แรงงาน และความคิด เหลืออยู่มากขึ้น ซึ่งสามารถนำไปใช้สร้างสรรค์สังคมและสิ่งแวดล้อมได้ ความสันโดษแบบนี้ทำให้มนุษย์ไม่ต้องไปเผา ผลาญเบียดเบียนธรรมชาติ

แต่แนวคิดการพัฒนาที่ยั่งยืนแบบพุทธเช่นนี้ไม่ได้แยกแยะให้ชัดเจน "มนุษย์" ในที่นี้หมายถึงแบบไหน มนุษย์ที่ร่ำรวยหรือยากจน? และไม่ได้บอกชัดเจนว่า สิ่งแวดล้อมที่หมายถึงนั้นเป็นสิ่งแวดล้อมของใคร? ของคน ร่ำรวยหรือของคนยากจน? ประการสุดท้าย เราต้องถามด้วยว่า ความยั่งยืนในที่นี้เป็นความยั่งยืนของใครหรือของ อะไร?

#### 1.2 นักคิดอาวุโสกลุ่มแนวคิดประชาธิปไตยเสรีนิยม

นักคิดอาวุโสกลุ่มแนวคิดประชาธิปไตยเสรีนิยมประกอบด้วยนักคิดทั้งสิ้น 4 ท่าน ซึ่งก็เป็นองค์ประกอบที่มี ความหลากหลายอยู่ไม่น้อยที่เดียว และแนวคิดของบางท่านก็ดูจะใกล้เคียงกับแนวคิดวัฒนธรรมชุมชนอยู่บ้าง ดัง รายละเอียดต่อไปนี้คือ

ชัยอนันต์ สมุทวณิช ราชบัณฑิตแห่งสำนักธรรมศาสตร์และการเมือง นักทฤษฎีการเมืองผู้สร้างทฤษฎีไตร ลักษณ์รัฐสำหรับการเมืองไทย และนักเคลื่อนไหวทางสังคม

**อมร จันทรสมบูรณ์** นักกฎหมายมหาชนชั้นแนวหน้า และช่ำชองกับรัฐธรรมนูญของไทย และใฝ่ฝันจะเห็น สังคมไทยพัฒนาระบบบริหารรัฐ ที่ทันกับพัฒนาการทางเศรษฐกิจ-สังคมของไทยและของโลก

สายหยุด เกิดผล นักการทหารผู้ปราบคอมมิวนิสต์ด้วยประชาธิปไตย (การเมืองนำการทหาร) และศรัทธา หลักการธรรมิกนิยม

**อัมมาร สยามวาลา** นักเศรษฐศาสตร์สำนักประจักษ์นิยม ผู้สนใจทฤษฎีระบบอุปถัมภ์เป็นพิเศษ และไม่ ค่อยชอบฝัน

## 1) ลักษณะร่วมและลักษณะเฉพาะของนักคิดอาวุโส กลุ่มแนวคิดประชาธิปไตยเสรีนิยม ชัยอนันต์ สมุทวณิช

- มิติการเมือง ระบบการเมืองแบบจตุโลกบาลประชาธิปไตย การมีส่วนร่วมโดยความภักดีของทุน สมัยใหม่และประชาชน การเปลื้องแอกประชาสังคมออกจากการครอบงำของรัฐไปสู่สังคมประชาธรรม
- มิติเศรษฐกิจ การมีนโยบายที่เอื้อต่อการเพิ่มขีดความสามารถในการแข่งขันของภาคธุรกิจเอกชนใน ต่างประเทศ และการพัฒนาเศรษฐกิจของภาคประชาชนโดยเน้นการช่วยเหลือประชาชนผู้ด้อยโอกาส
- มิติวัฒนธรรมและสังคม ประสานกระแสโลกานุวัตรในด้านที่เป็นคุณกับชุมชนท้องถิ่นเพื่อจุดหมายใน การสร้าง "โลกานุวัตร-ชุมชนานิยม" (globalized communitarianism) คุณค่าชีวิตที่อยู่เย็นเป็นสุข เป็น ธรรม และเป็นไท
- มิติศาสนา พุทธศาสนาเป็นพื้นฐานทางวัฒนธรรมที่มีคุณค่าของสังคมไทย สังคมตามหลักธรรมคือ มี ความเมตตาปรารถนาดีต่อกันและเอื้ออาทรกัน

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> World Development Report, 1992.

#### อมร จันทรสมบูรณ์

- มิติการเมือง การปฏิรูปการเมือง รัฐธรรมนูญในฐานะที่เป็นเครื่องมือและกฎเกณฑ์ในการปฏิรูป การเมือง การบริหารรัฐกิจที่โปร่งใสและมีประสิทธิภาพโดยกฎหมายมหาชน
- มิติเศรษฐกิจ
- มิติวัฒนธรรมและสังคม
- มิติศาสนา

#### สายหยุด เกิดผล

- มิติการเมือง การพัฒนาประชาธิปไตย การเมืองเป็นกิจกรรมของประชาชนไทยทุกคน ประชาชนต้องมี
   ช่วนร่วมในการเมือง
- มิติเศรษฐกิจ เศรษฐกิจแบบเสรีนิยม ระบบสหกรณ์ การสังคมสงเคราะห์
- มิติวัฒนธรรมและสังคม สังคมหมู่บ้านเป็นสังคมที่พึ่งตนเอง พัฒนาสังคมและปลูกฝังศีลธรรม
- มิติศาสนา ผู้นำยึดมั่นในหลักธรรม สังคมยึดมั่นในทางสายกลางและสันติวิธี ธรรมิกนิยม สังคมที่มี คุณธรรม เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่

#### **อัมมาร** สยามวาลา

- มิติการเมือง ความโปร่งใสทางการเมือง โดยเฉพาะอย่างยิ่งการตัดสินใจทางสาธารณะเป็นสิ่งสำคัญ มากต่อการพัฒนาการเมือง
- มิติเศรษฐกิจ เศรษฐกิจแบบเสรีนิยมที่มีความโปร่งใสและมีประสิทธิภาพ
- มิติวัฒนธรรมและสังคม ต้องมีกระบวนการสร้างองค์ความรู้จากการโต้เถียง
- มิติศาสนา

## 2) แนวคิดหลักของนักคิดอาวุโสกลุ่มแนวคิดประชาธิปไตยเสรีนิยม

มีลักษณะที่สำคัญดังนี้คือ

- (1) เน้นการปฏิรูปการเมืองอย่างรอบด้าน ซึ่งรวมถึง การปฏิรูปการปกครอง การปฏิรูปกฎหมาย และการ ปฏิรูประบบราชการ การมีส่วนร่วมของประชาชนและการกระจายอำนาจควรได้รับความสำคัญในระดับนโยบาย ซึ่ง จะเป็นการเอื้ออำนวยให้เกิดผลดีแก่ภาคธุรกิจเอกชนและภาคประชาชนในระยะยาว
- (2) มีทัศนคติด้านบวกต่อกระแสโลกานุวัตร และคิดว่าเป็นสิ่งที่หลีกเลี่ยงไม่ได้ แต่อาจสามารถปรับตัวให้ เข้ากับมันได้
- (3) ในด้านเศรษฐกิจ เน้นเศรษฐกิจแบบเสรี รัฐไม่ควรเข้ามาแทรกแซง กระบวนการตัดสินใจทางเศรษฐกิจ อีกทั้งจะต้องมีความโปร่งใส และปล่อยให้กลไกตลาดทำหน้าที่ของมันอย่างสมบูรณ์ และอย่างมีประสิทธิภาพ ซึ่งจะ ทำให้เศรษฐกิจของประเทศมีศักยภาพที่จะแข่งขันในตลาดโลกได้
  - (4) ให้ความสำคัญแก่ชุมชนในฐานะที่เป็นพลังขับเคลื่อนสังคมที่สำคัญในระดับรอง

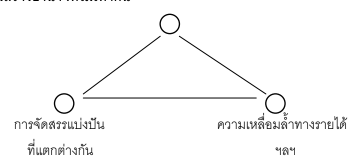
## 3) ความคิดเสรีนิยมกับปัญหาเรื่องอำนาจ

การที่เราใช้คำว่า "**เสรีนิยม**" ก็เพื่อที่จะย้ำว่า นักคิดแนวนี้ต้องการเห็นสังคมไทยก้าวหน้าไปในทิศทางที่มี อิสระเสรีมากขึ้น มีความเจริญทางเศรษฐกิจและมีความเป็นธรรมในระดับหนึ่ง นักคิดแนวนี้ไม่ต้องการหวนกลับคืน ไปสู่ระบบเก่า ไม่ต้องการเห็นสังคมหยุดนิ่งอยู่กับที่ แต่ในขณะเดียวกันก็ไม่ต้องการเปลี่ยนแปลงแบบถอนรากถอน โคนแบบพลิกฟ้าพลิกแผ่นดิน นักคิดแนวประชาธิปไตยเสรีนิยมเชื่อว่า ประชาธิปไตยเป็นหนทางสำคัญไปสู่ความก้าวหน้า ประเทศชาติต้องมีประชาธิปไตย ประชาชนต้องมีสิทธิเสรีภาพพื้นฐาน ในขณะเดียวกัน รัฐต้องมีบทบาทสำคัญในการ วางกรอบเพื่อความก้าวหน้าด้วย เช่น โดยการส่งเสริมการพัฒนาเศรษฐกิจและพัฒนาประชาธิปไตย

นักคิดเสรีนิยมของเราอาจมองเห็นปัญหาความไม่เป็นธรรมในสังคม แต่มีแนวใน้มที่จะวิเคราะห์ว่า ปัญหานี้ เกิดจากความผิดพลาดของกลไกบางอย่าง (เช่น กฎหมายไม่เป็นธรรม มีการใช้อำนาจอย่างไม่ถูกต้อง กลไกตลาด ทำงานไม่สมบูรณ์ ฯลฯ) วิธีแก้ไขก็คือ ต้องทำการปรับปรุงปฏิรูปบางสิ่งบางอย่าง ซึ่งก็เพียงพอแล้ว การปรับเปลี่ยน ระบบเป็นสิ่งที่ไม่จำเป็น

นักคิดเสรีนิยม (รวมทั้งนักคิดไทยทั่วไป) มีแนวโน้มที่จะมองข้ามปัญหาและเรื่องที่เกี่ยวกับ **โครงสร้าง** อำนาจ ราวกับว่าเหตุการณ์ต่างๆ เกิดขึ้นท่ามกลางความว่างเปล่าของอำนาจ เมื่อมองข้ามสิ่งนี้ไป ปัญหาใหญ่ๆ ที่ รุมเร้าสังคมไทยก็ถูกละเลยไปด้วย นั่นคือ ปัญหาความไม่เท่าเทียมกันหรือความเหลื่อมล้ำทางรายได้ ทรัพย์สมบัติ และการครอบครองทรัพยากรธรรมชาติ

#### โครงสร้างอำนาจที่ไม่เท่ากัน



ความคิดของนักคิดไทยจึงเปรียบเสมือนการมองเหรียญเพียงด้านเดียว การแก้ไขปัญหาจึงเป็นหนทางที่ ค่อนข้างไม่สมบูรณ์เท่าใดนัก และไม่อาจเจาะเข้าไปในส่วนลึกของปัญหาได้

เป็นที่สังเกตได้ว่า ในการเสนอแนะทางออก **เราจะไม่พบข้อเสนอที่เกี่ยวกับการเปลี่ยนแปลง โครงสร้างอย่างถอนรากถอนโคนเลย** อย่างมากที่สุดก็เป็นข้อเสนอแนะเกี่ยวกับการกระจายอำนาจจากผู้ปกครอง ข้างบนไปสู่ผู้ถูกปกครองข้างล่าง หรือการมอบอำนาจเล็กๆ น้อยๆ ให้แก่ประชาชน

#### 4) อุดมการตลาดเสรี

ในขณะที่ระบบทุนนิยมขยายตัวในสังคมไทย กลไกตลาด และกฎตลาด เริ่มปฏิบัติงานมากขึ้น และ กลายเป็นหลักสำคัญของระบบ ภายใต้ระบบนี้ การต่อสู้เพื่อแสวงหารายได้ กำไร และผลประโยชน์ ได้กลายเป็น กระแสหลัก การคิดถึงสังคมและส่วนรวมลดน้อยถดถอยไป ระบบการเมืองถูกนำมาใช้เป็นเครื่องมือเพื่อผลประโยชน์ อันคับแคบระยะสั้น รัฐมีแนวโน้มที่จะเป็นสถาบันที่ถูกกลุ่มอภิสิทธิชนครอบครอง การมีอำนาจรัฐจะนำไปสู่การมี อำนาจทางธุรกิจมากขึ้น ท่ามกลางทุนนิยมแบบนี้ ประชาธิปไตยจึงได้กลายเป็นช่องทางและกระบวนการของคนกลุ่ม น้อยที่เข้ามาครอบครองทรัพยากรของสังคม คนส่วนใหญ่ถูกหลงลืมไป ชีวิตยังคงทุกข์ยากเหมือนเดิม ความจริงข้อนี้ มักถูกมองข้ามไปโดยนักคิดแนวประชาธิปไตยเสรีนิยม

นักคิดเสรีนิยมมักอ้างถึง "**ตลาดเสรี**" เสมอ โดยหมายถึง **ตลาดเสรีทางเศรษฐกิจและตลาดเสรีทาง** การเมือง แต่นั่นเป็นเพียงอุดมคติหรือความฝันเท่านั้นเอง เพราะในความเป็นจริงไม่มีตลาดเสรีดำรงอยู่ มีแต่การ

10 ผูกขาดและการครอบงำของอำนาจ และความพยายามที่ จะให้มี "ตลาดเสรี" ก็ไม่มีทางเกิดขึ้นจริงได้ เพราะมีการ ควบคุมทางอำนาจเป็นอุปสรรคขวางกั้นอยู่ ที่บอกว่ามีทางเลือกมีเสรีภาพที่จะเลือกนั้นเป็นเพียงความปรารถนาเท่า นั้นเอง เพราะหลายสิ่งหลายอย่างถูกกำหนดมาล่วงหน้าโดยกลุ่มคนที่มีอำนาจมีผลประโยชน์พิเศษเรียบร้อยแล้ว ้ดังนั้น ตลาดเสรีจึงกลายเป็นตลาดที่ไม่เสรี และเสรีภาพจึงกลายเป็นความไร้เสรีภาพ นี่คือความขัดแย้งระหว่างสิ่งที่ เป็นจริงและสิ่งที่เป็นอุดมคติที่กำหนดสังคมไทย ซึ่งนักคิดแนวเสรีนิยมมักจะมองไม่เห็น จนในที่สุดก็มีการทึกทักว่า ตลาดเสรีเป็นสิ่งที่ควรดำรงอยู่จริงๆ บางทีเราอาจสรุปได้ว่า การยึดติดมั่นกับ "**อุดมการตลาดเสรี**" ก็เป็นวิธีการชนิด หนึ่งเพื่อต่อต้านไม่ให้การอภิปรายเกี่ยวกับสังคมไทยเบี่ยงเบนไปยังทิศทางของ "สังคมนิยมเพื่อประชาชน"

## แนวคิดที่น่าสนใจสำหรับสังคมไทย

จากการศึกษาผลงานวิจัย ความคิดและความใฝ่ฝันของนักคิดอาวุโส 14 ท่าน ในครั้งนี้ผู้วิจัยพบว่า แนวคิด ที่น่าสนใจสำหรับสังคมไทยในขณะนี้ได้แก่ **แนวคิดวัฒนธรรมชุมชน** ซึ่งควรที่จะให้การสนับสนุนทั้งในระดับของ การศึกษาวิจัย และในระดับของการปฏิบัติเพื่อค้นหาประสบการณ์ที่เป็นจริงต่อไปด้วย ดังเหตุผลต่อไปนี้

(1) ในสถานการณ์ของสังคมไทยปัจจุบัน อาจกล่าวได้ว่า แนวคิดวัฒนธรรมชุมชนเป็นแนวคิดที่เด่นมาก ที่สุดในบรรดาทางเลือกการพัฒนาที่มีอยู่ในขณะนี้ และอาจกล่าวได้เช่นกันว่า แนวคิดวัฒนธรรมชุมชนนี้มีอิทธิพลอยู่ ในระดับหนึ่งที่สามารถผลักดันให้มีการเปลี่ยนแปลงทิศทางการพัฒนาประเทศดังปรากฏอยู่ในแผนพัฒนาฯ ฉบับที่ 8 ที่มีจุดใหญ่ใจความอยู่ที่ "**การพัฒนาโดยถือเอาคนเป็นศูนย์กลาง**" ซึ่งเป็นหลักการสำคัญประการหนึ่งของแนวคิด วัฒนธรรมชุมชน หรือกล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือ แนวคิดวัฒนธรรมชุมชนเป็นแนวคิดที่เป็นกระแสหลักของทางเลือกการ พัฒนา ทั้งนี้ในระดับของนักคิดชาวบ้านนั้นเองก็มีจำนวนอยู่พอสมควร อีกทั้งยังมีตัวอย่างรูปธรรมของการทำงานที่ เป็นจริงเป็นจังสนับสนุนยืนยันความถูกต้องของแนวคิดนี้ด้วย ดังจะเห็นได้จากว่า ในท่ามกลางการทำงานของ ชาวบ้าน นักพัฒนาเอกชนและเครือข่ายจำนวนหนึ่ง มีนักวิชาการเป็นกำลังเสริมอยู่อีกด้วย

้อย่างไรก็ตาม ก็มีข้อสังเกตอีกเช่นกันว่า ในระดับแนวคิดยังมีแนวคิดที่หลากหลายซ้อนๆ กันอยู่ ซึ่งก็คือ **ไม่ มีความเป็นเอกภาพ** ขึ้นอยู่กับว่าจะเริ่มต้นแนวคิดนี้จากจุดใด ในขณะเดียวกัน ในระดับของการปฏิบัติก็ยิ่งมีความ หลากหลายมากกว่าระดับแนวคิด เพราะถูกกำหนดโดยสถานการณ์เงื่อนไขแวดล้อมที่เป็นจริงที่แตกต่างกันไปในแต่ ละที่แต่ละแห่ง แต่ก็อาจเป็นจุดแข็งของแนวคิดนี้ก็ได้ จึงควรที่จะมีการสนับสนุนการวิจัยเกี่ยวกับแนวคิดนี้ทั้งในเชิง วิชาการ (Academic Research) และเชิงปฏิบัติการ (Action Research) ให้มากกว่าที่เป็นอยู่ อีกทั้งเพื่อนำไปสู่การ สร้างฐานข้อมูล (Data base) ในเรื่องนี้ อันจะเป็นประโยชน์ในทางปฏิบัติการที่อาจไม่ต้องเริ่มต้นจากศูนย์ของ โครงการต่างๆ ที่จะมีขึ้นในอนาคต (หมายถึงอาจใช้เป็นช่องทางลัดเข้าสู่การปฏิบัติได้ แต่ทั้งนี้และทั้งนั้นขึ้นอยู่กับว่า การศึกษาวิจัยเพื่อถอดบทเรียนและประสบการณ์จากการพัฒนาแนวคิดวัฒนธรรมชุมชนจะต้องรอบด้านและเชื่อถือ ได้ในระดับหนึ่ง) ยิ่งไปกว่านั้นยังจะสามารถช่วยให้การพัฒนาในระดับแนวคิดและทฤษฎีเป็นไปได้ เพราะมีความจริง รูปธรรมจำนวนหนึ่งเป็นฐานรองรับและตรวจสอบความถูกต้องเหมาะสมของแนวคิดและทฤษฎีอยู่ โดยเฉพาะอย่าง ยิ่ง **ทฤษฎีเศรษฐกิจชุมชน (ของไทย)** ซึ่งขาดแคลนและเป็นที่ต้องการอย่างเร่งด่วนอยู่ในขณะนี้

(2) ในงานวิจัยแนวคิดและความใฝ่ฝันของ **วิบูลย์ เข็มเฉลิม** ซึ่งผู้วิจัยจัดให้อยู่ในกลุ่มนักคิดแนววัฒนธรรม ชุมชนนั้น ผู้วิจัยได้มองเห็นว่า พัฒนาการความคิดในเชิงปฏิบัติของ วิบูลย์ เข็มเฉลิม ได้มาจากประสบการณ์จริงส่วน หนึ่งและพัฒนาการทางความคิดส่วนตัวอีกส่วนหนึ่ง โดยเฉพาะในประเด็นของ**อุตสาหกรรมชุมชน** ในประเด็นนี้

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> เช่น ดู ยุกติ มุกดาวิจิตร, "การก่อตัวของกระแสวัฒนธรรมชุมชนในสังคมไทย พ.ศ.2520-2537" (วิทยานิพนธ์ มหาบัณฑิต สาขามานุษยวิทยา มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 2538) เป็นต้น

สกว.น่าที่จะได้มีการสนับสนุนให้มีการวิจัยเชิงปฏิบัติการ (Action Research) อย่างรีบด่วน ซึ่งจะเป็นประโยชน์ อย่างมากสำหรับการแสวงหารูปแบบของกิจกรรมทางเศรษฐกิจที่เหมาะสมสำหรับชุมชน ที่จะต้องมีการปะทะ ประสานกับระบบตลาดอย่างไม่อาจหลีกเลี่ยงได้ (ภายใต้กระแสโลกานุวัตร) หรืออย่างน้อยที่สุดอาจใช้เป็นฐาน สำคัญสำหรับประเมินขอบเขตและศักยภาพของชุมชนในการพึ่งตนเองทางเศรษฐกิจ และเป็นการเตรียมรองรับ/ รับมือกับนโยบายการพัฒนาอุตสาหกรรมสู่ชนบทของรัฐได้ในอนาคตอันใกล้อีกด้วย

นอกจากนี้ความสำคัญของเรื่อง อุตสาหกรรมชุมชน ยังอยู่ที่ศักยภาพในการเป็นตัวเชื่อมโยง (linkage) จากการพึ่งตนเองในระดับปัจเจก (individual level) ในชุมชน ไปสู่การพึ่งตนเองในระดับชุมชนหรือส่วนรวม (community or collective level) ซึ่งนอกจากจะเป็นช่องทางให้ชุมชนเกิดการเรียนรู้ร่วมกัน โดยเฉพาะอย่างยิ่งการ จัดการธุรกิจอันเป็นสิ่งที่จำเป็นในยุคโลกานุวัตรแล้ว ยังเป็นการลดความขัดแย้งในชุมชนอีกด้วย ความคาดหวังที่จะ เกิดความเป็นชุมชนที่ยั่งยืนในอนาคต รวมทั้งการพัฒนาการพึ่งตนเองในระดับสากลหรือระดับประเทศชาติก็อาจจะ เป็นสิ่งที่ไม่ไกลจากความฝัน แต่ทั้งนี้และทั้งนั้นสิ่งต่างๆ เหล่านี้เป็นกระบวนการที่จะทำให้คนเราเกิดความเชื่อมั่นใน ตนเอง พาตนให้มีอิสระ และกล้าประกาศ ความเป็นไท ดังที่วิบูลย์ เข็มเฉลิม ได้ให้ความหมายอุตสาหกรรมชุมชน เอาไว้อย่างน่าสนใจ คือ

อุตสาหกรรมชุมชน อุตสาหกรรมในที่นี้คงไม่ได้หมายถึงการไปเชิญชวนนักธุรกิจที่มี เงินทุนหรือคนที่มีฐานะทางการเงินเข้ามาลงทุน แต่หมายถึงว่า การระดมเงินทุนในหมู่ ของพวกชาวบ้านด้วยกัน จัดตั้งอุตสาหกรรมตามลักษณะการเกษตรหรือผลิตผลที่ ตัวเองมี จากวัตถุดิบเพื่อจะแปรรูป ฉะนั้น อุตสาหกรรมลักษณะนี้ก็จะมีผลิตภัณฑ์ที่เป็น มาตรฐานเดียวกันจากชุมชนหนึ่งๆ แล้วก็สามารถนำเข้าสู่ระบบตลาดได้

ผู้ใหญ่เชื่อมั่นว่า **อุตสาหกรรมชุมชน** จะเป็นระบบเศรษฐกิจในชนบทที่ พัฒนาไปได้ทันกับระบบเศรษฐกิจทั่วไป และจะเป็นประโยชน์แก่ชุมชนอย่างแท้จริง เพราะเป็นอุตสาหกรรมที่ชุมชนเป็นเจ้าของเอง เป็นการเน้นให้สร้างอุตสาหกรรมก่อน การทำธุรกิจ ให้รื้อฟื้นอุตสาหกรรมในครัวเรือนจากศักยภาพเดิมที่ชนบทเคยมีอยู่ขึ้นมา ใหม่ และจะช่วยให้ลดรายจ่ายของชุมชนจากการบริโภคสินค้าสมัยใหม่ที่โถมเทเข้ามา ในชุมชนจนคนคุ้นเคยกับการซื้อ สูญเสียความสามารถในการทำเองใช้เองไป

การเกิดขึ้นและพัฒนาได้ของอุตสาหกรรมชุมชน อยู่บนพื้นฐานที่ชุมชนจะต้อง มีระบบของการเรียนรู้ การสืบต่อทางวัฒนธรรม ในเรื่องกระบวนการจัดการและการแปร รูป ตลอดจนความเข้าใจในระบบทุน ระบบธุรกิจ และตลาด มากขึ้น เกี่ยวโยงสัมพันธ์ กันไปโดยตลอด<sup>8</sup>

## 2.1 จุดหนักของการแก้ไขปัญหาตามแนวคิดวัฒนธรรมชุมชน

ข้อเสนอแนะในการแก้ปัญหาของแนวคิดวัฒนธรรมชุมชนมีค่อนข้างหลากหลาย ครอบคลุมหลายมิติและ หลายสถาบันของสังคมไทย แต่สิ่งที่เราต้องการเน้นในที่นี้เป็นพิเศษคือ **สำนักคิดนี้ให้ความสำคัญสูงสุดแก่เรื่อง** การปรับเปลี่ยนวิธีคิดและโลกทัศน์ของคนในสังคม ดังที่เราจะสรุปสั้นๆ ดังต่อไปนี้ พร้อมทั้งชี้ให้เห็นจุดอ่อนบาง ประการด้วย

ข้อสรุปที่สำคัญที่สุดของแนวคิดวัฒนธรรมชุมชนคือ ถ้าเราต้องการแก้ไขวิกฤติการณ์ทางสิ่งแวดล้อมแล้ว

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> วิบูลย์ เข็มเฉลิม ใน ยุทธซัย เฉลิมซัย, **สังคมถึงพร้อมด้วยความไม่ประมาท**: **ความใฝ่ฝันของ ผู้ใหญ่วิบูลย์** เข**็มเฉลิม** (กรุงเทพฯ: มูลนิธิสานแสงอรุณ, 2539), น. 51.

12 เราจะต้องมีวิธีการคิดแบบใหม่และมีโลกทัศน์แบบใหม่ ด้วย ความคิดแบบใหม่ปฏิเสธความคิดแบบแยกเป็น ส่วนๆ แบบกลไกและแบบทวิวาท (dualistic worldview) โลกทัศน์แบบใหม่ปฏิเสธโลกทัศน์แบบอรรถประโยชน์นิยม แต่อาจจะเป็นแบบมนุษยนิยมได้บ้าง โดยขยายมนุษยนิยมให้ครอบคลุมไปถึงธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม (ไม่ถึงขั้น นิเวศน์นิยมแบบสดขั้ว [ecocentrism])

ความคิดและโลกทัศน์แบบใหม่นี้สอดคล้องกับวัฒนธรรมของ "**ความเป็นไทย**" ด้วย ซึ่งพุทธศาสนามีส่วน หล่อหลอมเป็นอย่างมาก มองจากแง่นี้แล้ว แนวคิดวัฒนธรรมชุมชนพยายามเอาพุทธศาสนาในฐานะที่เป็น "**ญาณ ปัญญา**" มาใช้เพื่อแก้ปัญหาวิกฤติการณ์ของสังคมไทย นั่นคือ สอนให้คนมีทัศนะแบบใหม่ในการมองโลกและมอง ชีวิต โดยมองว่า สรรพสิ่งทุกอย่างเป็นธรรมชาติ และทุกสิ่งทุกอย่าง จักรวาล โลกสสาร พืชพรรณไม้ สัตว์ มนุษย์ สังคม ทุกสิ่งในระบบนิเวศน์ล้วนแต่เชื่อมโยงสัมพันธ์กัน และเคลื่อนไหวเปลี่ยนแปลงตลอดเวลา (หลักอิทัปปัจจยตา ของท่านพุทธทาสภิกขุ)

คุณลักษณะจำเพาะที่เด่นของแนวคิดวัฒนธรรมชุมชนคือ การนำเอาหลักพุทธศาสนาไปประยุกต์ในการ ฟื้นฟูชุมชนท้องถิ่นและการอนุรักษ์ธรรมชาติ แนวคิดนี้ค่อนข้างมีการปฏิบัติและมีประสบการณ์อยู่ในภูมิภาคต่างๆ ของไทยอย่างแพร่หลาย และอาจกล่าวได้ว่าประสบความสำเร็จในระดับหนึ่งในการทำให้วัฒนธรรมชมชนฟื้นคืนมา พร้อมๆ กับการฟื้นฟูระบบนิเวศน์ของชุมชน

กระบวนการประยุกต์ใช้ของพุทธศาสนานั้น ควรจะเริ่มต้นโดยการเรียนรู้เพื่อปรับเปลี่ยนโลกทัศน์และการ มองธรรมชาติให้เป็นแนวพุทธ ซึ่งสอนว่า มนุษย์และสัตว์ทั้งหลายต้องตกอยู่ภายใต้กฎธรรมชาติเดียวกัน เมื่อเป็น เพื่อนร่วมทุกข์ร่วมสุขกันแล้วก็ต้องพึ่งพากัน เกื้อกูลกัน และไม่เบียดเบียนซึ่งกันและกัน ซึ่งควรจะหมายความว่า มนุษย์ไม่ควรไปทำลายธรรมชาติ เมื่อมี "ความรู้สึกแบบพุทธต่อธรรมชาติ" เกิดขึ้นแล้ว การรักษาความยั่งยืนของ ระบบนิเวศน์ก็เป็นสิ่งที่เป็นไปได้<sup>9</sup>

ในที่สุดแล้วแนวคิดวัฒนธรรมชุมชนย้ำว่า การแก้ไขปัญหาวิกฤติการณ์ทางสิ่งแวดล้อมจะต้องมาเริ่มต้นกัน ที่รากฐานแห่งความคิด เราจะต้องให้คำตอบที่แน่ชัดว่า มนุษย์มีความสัมพันธ์กับธรรมชาติแบบไหน คิดและรู้สึก อย่างไรต่อธรรมชาติ หลักจากนั้นแล้วเราก็สามารถพัฒนา "จริยธรรมทางสิ่งแวดล้อมแนวพุทธ" ขึ้นมาได้

Albert Einstein เคยกล่าวว่า "**เราจำเป็นต้องมีวิธีคิดใหม่อย่างถึงรากถึงโคน มนุษยชาติจึงจะอยู่รอด ไปได้**" ประเวศ วะสี เห็นด้วยกับคำกล่าวนี้ การพัฒนาแบบยั่งยืนคงไม่สำเร็จแน่หากไม่มีการเปลี่ยนวิธีคิดขั้นพื้นฐาน เรามีความเห็นว่า การคิดแบบใหม่นี้ควรจะนำไปสู่ข้อเสนอแนะที่ให้มีการเปลี่ยนแปลงสังคมอย่างถอนรากถอนโคน ด้วย แต่ในความเป็นจริง แนวคิดวัฒนธรรมชุมชนต้องการเพียงให้มีการปฏิรูป (บางสิ่งบางอย่าง) ข้อเสนอแนะของ ประเวศ วะสี เป็นตัวอย่างที่ดี ซึ่งมองว่า ในโครงสร้างมหภาคอำนาจของสังคมไทย ภาครัฐและภาค ธุรกิจมีอำนาจมากเกินไป ภาคชุมชนไม่เข้มแข็ง จึงเกิดปัญหาและวิกฤติการณ์ต่างๆ ขึ้น วิธีแก้ไขก็คือ ต้องให้อำนาจ รัฐ อำนาจธุรกิจ และอำนาจชุมชน ดำรงอยู่เคียงข้างกันอย่างมีดุลยภาพ

หนทางที่ถูกต้องกว่าคือ สังคมชุมชนจะต้องมีความสามารถควบคุมอำนาจรัฐและอำนาจธุรกิจได้ ไม่ให้ อำนาจนี้ใหญ่โตจนครอบงำสังคมชุมชนแบบเบ็ดเสร็จ เราจึงจะรอดพ้นจากวิกฤติการณ์ทางจิตวิญญาณและ สิ่งแวดล้อมได้

#### 2.2 ทิศทางแนวคิดวัฒนธรรมชุมชนกับแนวคิดราดิคัล

เพื่อให้มีประสิทธิภาพมากในการอภิปรายปัญหาและเสนอแนวทางแก้ไข เราควรจะปรับปรุง **แนวคิด** 

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> พระธรรมปิฎก, **คนกับป่า** (กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์บริษัทสหธรรมิก จำกัด, 2537).

13 **วัฒนธรรมชุมชน** (ซึ่งมีศักยภาพอยู่แล้วให้มีลักษณะ "radical" ยิ่งขึ้น) ข้อเสนอแนะบางประการมีดังต่อไปนี้

- (1) เราต้องมอง "ชุมชน" ว่าเป็นกระบวนการ ไม่ใช่เป็นดุลยภาพ ในกระบวนการนี้มีพัฒนาการและการ เปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลา ซึ่งส่วนใหญ่เกิดขึ้นจากความขัดแย้ง ความขัดแย้งนี้คอยทำหน้าที่รบกวนไม่ให้ดุลยภาพ ปรากฏขึ้นได้ เกี่ยวกับเรื่องนี้ แนวคิดวัฒนธรรมชุมชนมักจะมองความขัดแย้งว่าเป็นความขัดแย้งระหว่างวัฒนธรรม (วัฒนธรรมตะวันออกกับวัฒนธรรมตะวันตก) แต่บางที่เราอาจต้องมองให้กว้างกว่านี้ ในชุมชนเราจะพบทั้งความ ขัดแย้งทางเศรษฐกิจ (เช่น ระหว่างผู้มีทรัพยากรกับผู้ไร้ทรัพยากร) และความขัดแย้งทางอุดมการ (เช่น ระหว่าง อุดมการสีเขียวกับอุดมการอุตสาหกรรมนิยม) ซึ่งนำไปสู่ความตึงเครียดและการปะทะกันของผลประโยชน์ตลอดเวลา การทำงานของกระบวนการเหล่านี้จะให้คำตอบเราว่า ชุมชนในวันนี้ไม่เหมือนชมชนเมื่อวานนี้แล้ว
- (2) ปัณหาที่เราต้องมาคิดกันใหม่ คือ อะไรทำให้ "ชมชน" เปลี่ยนไป? การเปลี่ยนแปลงมาจาก กระบวนการภายนอกที่เราเรียกว่า "**โลกานฺวัตร**" หรือจากพลังพลวัต (dynamic) ภายในชุมชน? หรือว่าเกิดจาก ปฏิสัมพันธ์ของทั้งสองกระบวนการ? แต่ที่แน่ๆ ก็คือ "**โอกาสชีวิต**" ของประชาชนท้องถิ่นได้ลดน้อยถดถอยลง และ "**ความอยู่รอด**" ของระบบนิเวศน์พื้นบ้านได้กลายเป็นปัญหาใหญ่ ทั้งมนุษย์และธรรมชาติถูกทำลายพร้อมๆ กัน การ แสวงหาทฤษฎีที่สามารถอธิบายปรากฏการณ์นี้ยังต้องดำเนินต่อไป
- (3) ดังที่ได้วิเคราะห์แล้ว แนวคิดวัฒนธรรมชุมชนไม่ได้ให้ความสนใจแก่เรื่องการวิเคราะห์ความไม่เท่า เทียมกันในโครงสร้างอำนาจ จุดอ่อนนี้ควรได้รับการแก้ไข โดยผนวกเอาแนวคิดทางเศรษฐศาสตร์การเมืองของสำนัก มาร์กซิสต์ใหม่เข้ามาด้วย แล้วเราจะพบว่า "**ตลาดของชุมชน**" ไม่ใช่เป็นปรากฏการณ์ธรรมชาติ หากแต่เป็นระบบ ความสัมพันธ์ทางอำนาจที่ให้ผลประโยชน์แก่คนกลุ่มต่างๆ อย่างไม่เท่ากัน นอกจากนี้ การนำมิติของอำนาจเข้ามา ้ เกี่ยวข้องจะทำให้เราได้ข้อสรุปว่า เพื่อแก้ไขปัญหาความยากจนของชุมชน เราจะต้องทำจากข้างล่างขึ้นมา การให้ การศึกษาเป็นการช่วยให้มีความสามารถในการผลิตและดำรงชีพเพิ่มขึ้นเท่านั้นเอง เมื่อผลิตเพิ่มขึ้นก็สามารถให้ ผลผลิตเพิ่มขึ้นแก่ผู้ขูดรีด ความยากจนก็จะยังคงมีอยู่ต่อไป ตราบใดที่ยังไม่มีการเปลี่ยนแปลงทางด้านอำนาจและ สถานภาพของผู้ยากไร้
- (4) ในสถานการณ์ที่สิ้นหวังและไร้ความหมาย ชีวิตก็อาจดำเนินต่อไปได้ แต่สิ่งนี้จะเป็นไปได้ก็ต่อเมื่อมี การรวมพลังกัน เคลื่อนไหวร่วมกัน เพื่อแก้ไขปัญหาร่วมกัน ในช่วง 10 ปีที่ผ่านมา การปฏิบัติการประท้วงร่วมกัน (เช่น สมัชชาคนจน) จากชุมชนหลายแห่งของภูมิภาคต่างๆ ของไทย ได้กลายเป็นปรากฏการณ์ที่เราเรียกว่า "**การ** เคลื่อนไหวทางสังคมแบบใหม่" จนบัดนี้แนวคิดวัฒนธรรมชุมยังไม่ได้ให้ความสนใจเท่าที่ควร แนวคิดราดิคัลมอง ว่า ถ้าไม่มีการเคลื่อนไหวเราก็ไม่อาจประสบความสำเร็จในการแก้ไขปัญหาของท้องถิ่นได้ ผู้ที่เดินหนทางอำนาจนิยม ย่อมต้องการเสถียรภาพ ไม่ต้องการการเปลี่ยนแปลง การเคลื่อนไหวทางสังคมเป็นการท้าทายอำนาจนี้โดยตรง ซึ่งถ้า มีขอบเขตการเคลื่อนไหวที่กว้างขวางและครอบคลุมหลายวงการ หลายชนชั้นของสังคม รวมทั้งมีการปฏิบัติการอย่าง มีประสิทธิผลแล้ว โครงสร้างอำนาจก็อาจสั่นคลอนได้ อันเป็นการเปิดประตูไปสู่การเปลี่ยนแปลงที่ปรับปรุงโอกาส ชีวิตของประชาชน รวมทั้งช่วยให้ระบบนิเวศน์สามารถอยู่รอดได้

อย่างไรก็ตาม เราต้องระลึกอยู่เสมอว่า ระหว่างความคิดราดิคัลกับการปฏิบัติการทางการเมือง ย่อมมีความ ์ ตึงเครียดเกิดขึ้นเสมอ ในสังคมที่มีอนุรักษ์นิยมครอบงำ คำว่า "**ราดิคัล**" ควรจะมีความหมายว่า "**เป็นยูโธเปียที่** สามารถนำไปปฏิบัติได้"

#### เอกสารประกอบการสังเคราะห์งานวิจัย

งานวิจัยชุด "**เมืองไทยในความใฝ่ฝันของนักคิดอาวุโส**" สนับสนุนโดย สำนักงานกองทุนส่งเสริมการวิจัย (สกว.), 2539.

กษมา วรวรรณ ณ อยุธยา, "**เมืองไทยในความใฝ่ฝันของนักคิดอาวุโส: ศาสตราจารย์ ดร.เอกวิทย์ ณ ถลาง**", 2539.

เชาวนะ ไตรมาศ, "เมืองไทยในความใฝ่ฝันของนักคิดอาวุโส: ศาสตราจารย์ ดร.ชัยอนันต์ สมุทวณิช", 2539. จารุภัทร เรื่องสุวรรณ, "ประเทศไทยในทรรศนะของนักคิดอาวุโส: พลเอกสายหยุด เกิดผล", 2539. ไชยันต์ รัชชกูล, "ความคิดและข้อเสนอแนะของนักคิดอาวุโส: ศาสตราจารย์ ดร.เจตนา นาควัชระ", 2539. ชัชวาล บุญปัน, "เมืองไทยในความใฝ่ฝันของนักคิดอาวุโส: ศาสตราจารย์ ดร.ระวี ภาวิไล", 2539. บวรศักดิ์ อุวรรณโณ, "เมืองไทยในความใฝ่ฝันของนักคิดอาวุโส: ศาสตราจารย์ ดร.อมร จันทรสมบูรณ์", 2539.

ตรีศิลป์ บุญขจร, "**แนวคิดและประสบการณ์ชีวิตของนักคิดอาวุโส: เนาวรัตน์ พงษ์ไพบูลย์**", 2539. ฉันทนา บรรพศิริโชติ และสุริชัย หวันแก้ว, "**ความคิดของผู้ใหญ่ วิบูลย์ เข็มเฉลิม**", 2539.

จิรพร วิทยศักดิ์พันธุ์, "**เมืองไทยในความคิดและความใฝ่ฝันของ ศาสตราจารย์ ดร.นิธิ เอียวศรีวงศ์**", 2539. ทวีวัฒน์ ปุณฑริกวิวัฒน์, "**เมืองไทยในความใฝ่ฝันของพระธรรมปิฎก**", 2539.

ยศ สันตสมบัติ, "ประเวศ วะสี อาจารย์แพทย์ผู้เยียวยาสังคม"

วิชัย โชควิวัฒน์, "เมืองไทยในความใฝ่ฝันของนักคิดอาวุโส: ศาสตราจารย์ นายแพทย์ ประเวศ วะสี" อานันท์ กาญจนพันธุ์, "สังคมไทยตามความคิดและความใฝ่ฝันในงานของ อาจารย์ฉัตรทิพย์ นาถสุภา" อนัญญา ภุชงคกุล และพีเตอร์ ไมตรี อึ๊งภากรณ์, "ประเทศไทยในความใฝ่ฝันของนักคิดอาวุโส: ดร. อัมมาร สยามวาลา"

เสรี พงศ์พิศ, "อนาคตเริ่มตั้งแต่วันวาน แนวคิดและประสบการณ์ชีวิตของ ศาสตราจารย์ ดร. สิปปนนท์ เกตุทัต", 2539.

## เอกสารอื่นๆ

เจตนา นาควัชระ, **วิกฤติการณ์ของมนุษยศาสตร์**. กรุงเทพฯ: สำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.), 2538. ชัยอนันต์ สมุทวณิช, **สยามสู่ศตวรรษที่ 21**. กรุงเทพฯ: สถาบันนโยบายศึกษา, 2537.

ไชยรัตน์ เจริญรินโอฬาร, "การเมืองแบบใหม่ ขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคมรูปแบบใหม่ และวาทกรรมการพัฒนาชุด ใหม่" **วารสารธรรมศาสตร์**. ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม-เมษายน 2539), น. 76-119.

ประเวศ วะสี, **พุทธเกษตรกรรมกับศานติสุขของสังคมไทย**. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์หมอชาวบ้าน, 2530.

ผาสุก พงษ์ไพจิตร, การวิจารณ์งานวิจัย "สังคมไทยตามความคิดและความใฝ่ฝันของ "อาจารย์ฉัตรทิพย์ นาถ สุภา" วิจัยโดย รองศาสตราจารย์ ดร. อานันท์ กาญจนพันธุ์.

นิธิ เอียวศรีวงศ์, **สองหน้าสังคมไทย: บทวิพากษ์โครงสร้างอารยธรรมไทย**. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ผู้จัดการ, 2539.

พระธรรมปิฎก **คนกับป่า**. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์บริษัทสหธรรมิก จำกัด, 2537.

ยุกติ มุกดาวิจิตร, "การก่อตัวของกระแสวัฒนธรรมชุมชนในสังคมไทย พ.ศ.2520-2537" วิทยานิพนธ์มหาบัณฑิต สาขามานุษยวิทยา มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 2538.

ยุทธชัย เฉลิมชัย, **สังคมถึงพร้อมด้วยความไม่ประมาท**: **ความใฝ่ฝันของ ผู้ใหญ่วิบูลย์ เข็มเฉลิม**. กรุงเทพฯ: มูลนิธิสานแสงอรุณ, 2539.

## แนวคิดและความใฝ่ฝันของ 14 นักคิดอาวุโสไทย: บทสังเคราะห์เชิงวิพากษ์ของ ดร. ปรีชา เปี่ยมพงศ์สานต์

## ปรีชา ช้างขวัญยืน

บทวิพากษ์เชิงวิเคราะห์นี้เขียนขึ้นเพื่อพิจารณาบทลังเคราะห์เชิงวิพากษ์ ของ ดร.ปรีชา เปี่ยมพงศ์สานต์ เรื่อง แนวคิดและความใฝ่ฝันของ 14 นักคิดอาวุโสไทย ซึ่งเสนอในที่ประชุมสัมมนา ซึ่งศูนย์มนุษยศาสตร์เพื่อสังคม คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย โดยความสนับสนุนของสำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.) จัด ขึ้น รายละเอียดในบทความของ ดร.ปรีชา นั้นถือว่าผู้เข้าร่วมสัมมนาได้อ่านแล้ว จึงมิได้เขียนโดยการยกข้อความจาก บทความของ ดร.ปรีชามายืนยันทุกครั้งที่วิพากษ์วิจารณ์ ดังเช่นบทความวิชาการซึ่งเขียนขึ้นตามปกติ

การวิพากษ์จะวิพากษ์เฉพาะในประเด็นหลักๆ ของแนวคิดเท่านั้น เนื่องจากเป็นเรื่องที่อภิปรายกันในเวลา จำกัด ประเด็นที่อ้างถึงซึ่งแม้อาจเป็นประเด็นใหญ่หากนำไปพิจารณาเป็นเรื่องเฉพาะ แต่เป็นประเด็นที่ห่างประเด็น หลักของบทความที่ ดร.ปรีชาเสนอ จะไม่นำมาวิเคราะห์ เช่น ข้อความที่อ้างถึงข้อเขียนของนายแพทย์ประเวศ วะสี ว่า "ขณะนี้เรามีโสเภณีจำนวนมากกว่าพระ คือมีพระ 200,000 กว่ารูป แต่มีโสเภณีมากกว่า 500,000 คน" ซึ่งเป็น ข้อความที่มุ่งจะซี้ว่าลังคมและเศรษฐกิจไทยได้เสื่อมลง จนผู้หญิงต้องเป็นโสเภณีมากขึ้น แต่การบวชของคนซึ่งเป็น เรื่องศีลธรรมกลับลดลง ตัวเลขทั้งสองนั้นมีทางที่จะวิเคราะห์ได้หลายแนว และเป็นเรื่องที่มีสาเหตุหลายสาเหตุ ทั้งยัง มิใช่เครื่องวัดเชิงคุณภาพ แต่เมื่อพิจารณาบทความของ ดร.ปรีชาแล้ว ข้อความนี้ก็เป็นเพียงตัวอย่างที่แสดงว่านัก คิดเห็นว่าปัจจุบันสังคมไทยมีปัญหาถึงขั้นวิกฤติ ไม่ได้ประสงค์จะพิจารณาในแง่อื่นมากไปกว่านี้ ประเด็นปัญหาลักษณะนี้มีอยู่มาก และบางประเด็น ดร.ปรีชา ก็วิพากษ์วิจารณ์ แต่ด้วยเหตุผลดังกล่าวข้างต้น ประเด็นเหล่านั้นจะ ไม่ได้รับการพิจารณาในบทความนี้

นอกจากนั้น งานนี้เป็นงานพิจารณาความคิดของนักคิดอาวุโส ตามที่ ดร.ปรีชาสรุป ซึ่งถือว่าเป็นความเห็น ของ ดร.ปรีชา และอาจไม่ตรงกับความเห็นของนักคิดที่ ดร.ปรีชาสรุป การพิจารณาในบทความนี้จึงเป็นการพิจารณา โดยมีสมมติฐานจากการสรุปของ ดร.ปรีชา ขอให้ผู้อ่านบทความอ่านภายในขอบเขตของข้อจำกัดดังกล่าว

#### สมมติฐาน

ดร.ปรีชามีความเห็นว่าแนวคิดและความใฝ่ฝันของนักคิดอาวุโสไทยเกิดจากหรือเกิดในสภาวะวิกฤตของ ประเทศไทย ดังนั้นแนวคิดและความใฝ่ฝันยังมีลักษณะเป็นปฏิกิริยาต่อสภาวะวิกฤตดังกล่าว และเป็นความพยายาม เสนอทางออกจากสภาวะวิกฤตนั้น ในเรื่องนี้เราอาจตั้งข้อสงสัยตั้งแต่การเลือกนักคิดของสกว.ได้ว่า อาจจะเกิดจาก การเลือกนักคิดในฝ่ายที่มีแนวทางอย่างเดียวกันคือ เห็นว่าประเทศไทยอยู่ในสภาวะวิกฤตโดยไม่ได้เลือกนักคิดฝ่ายที่ เห็นว่าประเทศไทยไม่ได้อยู่ในสภาวะดังกล่าว ซึ่งนักคิดฝ่ายหลังนี้อาจเห็นว่าไม่มีอะไรวิกฤตหรือแม้วิกฤตก็เป็นเพียง เรื่องชั่วคราวที่เข้าใจได้ จึงไม่มีอะไรที่ต้องพูดต้องเขียนเหมือนนักคิดฝ่ายตรงข้าม ทำให้ดูเหมือนไม่เป็นนักคิด ถ้าให้ นักคิดกลุ่มหลังนี้มาวิจารณ์แนวคิดของนักคิดอาวุโส 14 คนนั้นก็คงจะได้ความคิดความเห็นตรงข้าม ดร.ปรีชาเองก็ดู เหมือนจะอยู่ในฝ่ายเดียวกับนักคิด 14 คนนั้นจึงไม่ได้ตั้งข้อสงสัยเกี่ยวกับสภาวะวิกฤต แต่ได้ยอมรับและพิจารณาว่า ทั้ง 14 คนเสนอแนวคิดและทางออกในการแก้ปัญหาดังกล่าวอย่างไร จัดเป็นกลุ่มได้อย่างไร

ถ้าเรามองปัญหาตามแนวทางนี้ก็จะเห็นว่าระบบเดิมมีข้อเสียมากมาย ไม่ว่าจะเป็นการเมือง เศรษฐกิจ สังคม วัฒนธรรม และเห็นว่าทางเลือกใหม่มีข้อดีมากมาย แต่เราอาจจะไม่พิจารณาข้อดีของระบบเดิมและ ข้อบกพร่องหรือข้อจำกัดของทางเลือกใหม่ หากพิจารณาเช่นนี้ของเก่ากับของใหม่ก็อยู่ด้วยกันไม่ได้เพราะว่าเป็น ระบบที่ต่างทำลายกัน ดร.ปรีชาก็อยู่ในหมู่นักวิชาการที่ใช้วิธีพิจารณาดังกล่าว แต่รุนแรงกว่าจึงได้เสนอแนวคิดที่จะ เปลี่ยนแปลงแบบถอนรากถอนโคน ความคิดเช่นนี้อาจถูกก็ได้ แต่เราก็ยังไม่ได้พิจารณาว่าการแก้ไขในระบบเก่าทำได้ หรือไม่ หรือสองระบบอยู่ร่วมกันได้หรือไม่ถ้ามีการแก้ไขระบบเก่าบ้าง ที่จริงความคิดของกลุ่มประชาธิปไตยเสรีนิยม ตามที่ ดร.ปรีชาจัดไว้ก็พูดเรื่องนี้อยู่บ้าง แต่อาจจะได้รับการพิจารณาจาก ดร.ปรีชาน้อยเกินไป เนื่องจาก ดร.ปรีชามี แนวคิดค่อนไปข้างกลุ่มแนววัฒนธรรมชุมชนมากกว่า ในเมื่อยังมิได้พิจารณาโดยรอบคอบทั้งสองด้านก็ยากที่ ดร. ปรีชาจะตัดสินว่าควรถอนรากถอนโคนระบบที่เป็นอยู่เสีย งานของ ดร.ปรีชาจึงดูเหมือนวางอยู่บนสมมติฐานว่า แนวคิดของนักคิดอาวุโสแนววัฒนธรรมชุมชนถูกกว่าแนวประชาธิปไตยเสรี และแนวประชาธิปไตยเสรีดีกว่าระบบที่ เป็นอยู่ในปัจจุบัน โดยที่ยังมิได้มีการอภิปรายว่าสมมติฐานดังกล่าวน่าเชื่อถือเพียงไร แม้ว่าแนวคิดของนักคิดอาวุโส ทั้ง 14 คนจะมีการปฏิบัติเป็นรูปธรรมอยู่บ้างแต่ก็อยู่ในขอบเขตและระดับที่จำกัดเกินกว่าจะฉวยเอาความสำเร็จเพียง ที่เห็นเป็นหลักฐานว่าจะเป็นแนวทางที่ดีในเศรษฐกิจ สังคม วัฒนธรรมและการเมืองโดยรวมของประเทศ

#### วิธีการศึกษาแนวคิด

การศึกษาแนวคิดของนักคิดตามแนวทางของสกว. มีข้อดีในแง่ที่ได้มีการรวบรวมความคิดของบุคคลที่มี ชื่อเสียงจำนวนหนึ่ง แต่การรวบรวมความคิดนั้นมักจะขึ้นกับความสนใจและพื้นความรู้ของผู้รวบรวมด้วย ยิ่งในขั้น วิเคราะห์แล้วด้านใดหรือประเด็นใดจะได้รับการวิเคราะห์มากน้อยและมีทฤษฎีหรือเหตุผลทางวิชาการหรือไม่ ขึ้นกับ ความชำนาญในศาสตร์นั้นๆ ของผู้รวบรวมหรือผู้วิจัย ประเด็นใดที่ไม่ถนัดหรือสนใจน้อย แม้สำคัญก็อาจถูกมองข้าม การอ่านเรื่องที่บุคคลมีชื่อเสียงเขียน หรือฟังจากการสัมภาษณ์บุคคลดังกล่าวก็มักจะต้องอ่านหรือฟังตามพื้นฐาน ความสนใจและความรู้ของตน ผลงานที่ได้จึงอาจขาดการวิเคราะห์และศึกษาในประเด็นสำคัญ หรืออาจจะใน้มเอียง ไปในทางที่ตนเข้าใจหรือปรารถนาจะให้เป็น ถ้ามีผู้ศึกษางานของบุคคลคนเดียวกันมากกว่าหนึ่งคนก็อาจได้ผลงานที่ ต่างกันและเห็นแง่มุมความคิดของนักคิดเพิ่มขึ้น เว้นแต่ความคิดของบุคคลที่มีชื่อว่าเป็นนักคิดนั้นจะไม่ใช่ความคิดที่ ลึกซึ้งจริง

การให้บุคคลมากกว่าหนึ่งคนทำงานทั้งหมดของนักคิดดังกล่าวข้างต้นมาศึกษาวิเคราะห์จะเป็นการดีที่ อาจจะได้ความคิดความเข้าใจและแง่มุมที่แต่ละบุคคลเน้นต่างกัน เพราะความสนใจอาจจะต่างกัน หรือความกีดกัน ในการอ่านการพิเคราะห์อาจจะต่างกัน แต่การมาพิจารณาดังที่ ดร.ปรีชาพิจารณาในขั้นตอนนี้ก็ทำให้ต้องศึกษาเท่าที่ ผู้วิจัยขั้นแรกได้สรุปไว้ หากการสรุปนั้นบกพร่อง ดูเฉพาะบางแง่มุม หรือเข้าใจคลาดเคลื่อน การสรุปในขั้นที่สองนี้ก็ อาจคลาดเคลื่อนไปด้วย ดังนั้นการวิจารณ์การสรุปในขั้นที่สองนี้อีกต่อหนึ่ง จึงถือว่าเป็นการวิจารณ์สิ่งที่ตรงกับ ความคิดของนักคิดอย่างแท้จริงไม่ได้ และการวิจารณ์เท่าที่จะทำได้ก็คือถือสิ่งที่ปรากฏในบทความที่สรุปเป็นพื้นฐาน หากจะต้องวิจารณ์เลยไปถึงขั้นว่านักคิดได้คิดเช่นนั้นจริงหรือไม่ก็จะต้องดูงานของนักคิดทุกคนและดูว่าผู้ที่ศึกษางาน ของนักคิดนั้นๆ เข้าใจถูกหรือผิด ครบถ้วนหรือไม่ ครบถ้วนอย่างไรด้วย ซึ่งก็เกินกว่าจะทำได้ในเวลาอันจำกัดเช่นนี้

การศึกษาโดยรวบยอดขึ้นมาเป็นขั้นๆ แทนที่จะทำให้ได้แก่นความคิดอาจจะทำให้ห่างความจริงและเป็นอัต วิสัยมากขึ้นเรื่อยๆ และการวิจารณ์ต่อไปนี้ก็อาจเป็นการวิจารณ์ความเชื่อเกี่ยวกับความคิดของนักคิดแทนที่จะเป็น การวิจารณ์ความคิดที่นักคิดคิดจริงๆ ก็ได้ บทความนี้จะวิเคราะห์วิจารณ์แนวคิดของ ดร.ปรีชาเกี่ยวกับแนวคิดของนัก คิดอาวุโส ตามที่นักวิชาการได้รวบรวมและวิเคราะห์ไว้ โดยยอมรับการแบ่งกลุ่มนักคิดตามที่ ดร.ปรีชาเสนอ และจะ ประเมินค่าจากผลสรปที่ ดร.ปรีชาได้สรปไว้เฉพาะในข้อที่เป็นความคิดสำคัญซึ่งจะมีผลกระทบต่อความคิดย่อยอื่นๆ

#### แนวคิดหลักของนักคิดอาวุโสกลุ่มวัฒนธรรมชุมชน

แนวคิดหลักของนักคิดกลุ่มวัฒนธรรมชุมชนตามที่ ดร.ปรีชากำหนดจะเป็นความคิดที่ต่อต้านเศรษฐกิจทุน นิยมเสรีและกระแสโลกาภิวัตน์ เนื่องจากเชื่อว่าทำให้ประเทศถูกทำลายในด้านเศรษฐกิจ ทรัพยากร และคุณค่ามาก ขึ้นและรวดเร็วยิ่งขึ้น กลุ่มนี้จึงมีความเห็นด้านการพัฒนาไปในทางที่ตรงข้ามกับระบบเศรษฐกิจแบบเดิมที่ใช้กันอยู่ รวมทั้งต่อต้านบางส่วนของการเมืองแบบเดิมด้วย แนวคิดที่เป็นลักษณะต่อต้านดังกล่าวอาจแบ่งเป็นด้านๆ ได้ ดังต่อไปนี้

- ด้านจุดมุ่งหมายของการเปลี่ยนแปลงหรือการพัฒนาแนวคิดมุ่งที่การพัฒนา แบบยั่งยืนและรอบ ด้านทั้งวัตถุ มนุษย์ สังคมและสิ่งแวดล้อมอย่างมีความพอดี ซึ่งตรงข้ามกับทุนนิยมเสรีที่พัฒนาแบบมุ่งพัฒนาวัตถุ แต่ ทำลายมนุษย์ สังคมและสภาพแวดล้อม เนื่องจากเป็นการพัฒนาเพื่อประโยชน์ส่วนตัวเกินพอดีและเป็นไปเพื่อคน ส่วนน้อย แต่การพัฒนาแบบยั่งยืนจะต้องเป็นได้เฉพาะในระบบเศรษฐกิจชุมชนหรือไม่ ระบบเศรษฐกิจแบบเดิม พัฒนาแบบยั่งยืนได้หรือไม่ ทุกประเทศที่เป็นทุนนิยมต้องพัฒนาเชิงทำลายทั้งสิ้นหรือไม่ การพัฒนาแบบยั่งยืนจะต้อง สูญเสียอะไรในระบบเศรษฐกิจเดิมบ้างและหากมีการสูญเสียเช่นนั้นควรจะยอมรับหรือไม่ จะมีวิธีใดให้เกิดการ ยอมรับ ปัญหาทำนองนี้เป็นปัญหาสำคัญซึ่งไม่ปรากฏในบทความและอาจไม่ปรากฏในงานของผู้รวบรวมแนวคิดด้วย ก็ได้
- ด้านทฤษฎีหรือหลักการ การพัฒนาตามแนวคิดนี้ส่วนใหญ่ใช้หลักเศรษฐกิจชุมชนซึ่งมีวัฒนธรรมไทย เป็นพื้นฐาน บางท่านในกลุ่มนี้คิดว่าเป็นพุทธเศรษฐศาสตร์ แต่เศรษฐกิจชุมชนก็ดี วนเกษตรก็ดี เป็นอย่างเดียวกับ พุทธเศรษฐศาสตร์ สอดคล้องกับพุทธเศรษฐศาสตร์หรือ เป็นส่วนหนึ่งของพุทธเศรษฐศาสตร์หรือไม่ก็ยังไม่มี คำอธิบายที่ชัดเจน แม้พุทธเศรษฐศาสตร์เป็นอย่างไรก็ยังไม่มีการวิเคราะห์อย่างเป็นระบบ และหากจะมีการวิเคราะห์ คนสองคนก็อาจเข้าใจพุทธเศรษฐศาสตร์ต่างกัน การใช้พุทธเศรษฐศาสตร์ในการประเมินค่าหรืออธิบายเศรษฐกิจ ระบบเดิมก็อาจต่างกัน เช่น หากมีคำถามว่า พุทธเศรษฐศาสตร์ขัดแย้งกับทุนนิยมหรือไม่ พุทธเศรษฐศาสตร์ใช้คู่กับ ทุนนิยมได้หรือไม่ คำตอบอาจต่างกัน อาจกล่าวได้ว่าทฤษฎีและหลักการในเรื่องนี้ยังไม่มีรายละเอียดที่ชัดเจนพอ
- ด้านวิธีดำเนินการเพื่อการพัฒนา กลุ่มนี้เสนอวิธีดำเนินการโดยการเปลี่ยนแปลงจากด้านล่างของ สังคมขึ้นมายังส่วนบน กล่าวคือในแง่เศรษฐกิจให้เริ่มที่ชุมชน ในแง่ความคิดก็ปรับเปลี่ยนความคิดในเรื่องการผลิต การบริโภคจากชุมชนก่อนแล้วขยายขึ้นสู่ส่วนบนของสังคม ในแง่การเมืองเสนอให้กระจายอำนาจสู่ชุมชน สู่ท้องถิ่น เพื่อให้ชุมชนและท้องถิ่นคิดแล้วตัดสินใจในเรื่องต่างๆ ทั้งเศรษฐกิจ การเมืองการปกครอง และสังคม จากมาตรฐาน ของท้องถิ่นแทนการครอบจำจากรัฐหรือส่วนกลาง ให้พึ่งตนเองและเป็นอิสระมากขึ้น แต่เรื่องนี้ก็ยังมีปัญหามากมาย เมื่อพิจารณาในรายละเอียดเช่นในแง่เศรษฐกิจ เศรษฐกิจชุมชนจะขยายได้เพียงไร จะต้องมีทัศนคติต่อระบบการผลิต ที่เป็นอยู่อย่างไร ต่อเทคโนโลยีอย่างไร การกระทบระหว่างระบบทั้งสองจะเป็นอย่างไรและจะจัดการอย่างไร ในแง่ ความคิดจะเปลี่ยนให้สำเร็จได้ด้วยวิธีใด จะต้องให้เกิดทัศนคติว่าเศรษฐกิจทุนนิยมเสรีต้องล้มโดยสิ้นเชิงหรือว่าจะ ดำเนินไปด้วยกันกับเศรษฐกิจชุมชนอย่างไร จะให้คนยินดีบริโภคอย่างรู้จักประมาณได้อย่างไร ใช้มาตรการใด ในแง่ การเมืองการปกครองจะขยายหรือกระจายอำนาจจะไรไปสู่ชุมชนบ้าง กระจายอย่างไรจึงจะถูกต้อง อย่างไรผิด จะต้องเปลี่ยนระบอบการปกครองหรือหลักการทางการเมืองด้วยหรือไม่ โดยเฉพาะในส่วนที่เกี่ยวกับเสรีภาพทาง เศรษฐกิจ ความยุติธรรมและความเสมอภาค สิ่งเหล่านี้ยังไม่เห็นความชัดเจน ยังไม่เห็นแนวคิดซึ่งจะแก้ปัญหาตั้งแต่ ต้นไปจนถึงจุดหมายปลายทาง และหากไม่เห็นแนวคิดในรายละเอียดเหล่านี้ก็ยากที่จะตัดสินได้ว่าจุดมุงหมายและ วิธีการที่คิดนั้นถูกต้องหรือไม่ และนำมาปฏิบัติให้เกิดผลดีได้เพียงไร

#### แนวคิดหลักของกลุ่มนักคิดแนวประชาธิปไตยเสรีนิยม

กลุ่มนี้เป็นกลุ่มที่มีแนวคิดทางเศรษฐกิจต่างกับกลุ่มแรก คือยังยอมรับทุนนิยมเสรี แม้ว่าบางท่านเช่นพลเอก สายหยุดจะพูดถึงระบบคู่ขนาน เช่น สหกรณ์ด้วยก็ตาม นอกจากนั้นบางท่านยังเห็นว่ากระแสโลกาภิวัตน์และ เทคโนโลยีเป็นสิ่งที่เลี่ยงไม่ได้

ลภาพแวดล้อม ทำลายคนและคุณค่าทางสังคมเสมอไป ประเทศทุนนิยมเสรีก็ดีเทคโนโลยีก็ดีไม่จำเป็นต้องทำลาย สภาพแวดล้อม ทำลายคนและคุณค่าทางสังคมเสมอไป ประเทศทุนนิยมที่เคยเสียหายในเรื่องสภาพแวดล้อมก็ปรับ สภาพแวดล้อมได้ และกลับเป็นผู้นำทางการรักษาสภาพแวดล้อมในปัจจุบัน การดูแลทรัพยากรของชาติก็เช่นกัน ประเทศเหล่านั้นดูแลรักษาได้ดีกว่าเรา สาเหตุของการทำลายต่างๆ มาจากตัวระบบทุนนิยมและเทคโนโลยี หรือมา จากการใช้สิ่งเหล่านี้อย่างขาดกฏเกณฑ์ หรือเข้าใจผิด การเข้าใจว่าทุนนิยมเสรีต้องปล่อยให้เอกชนดำเนินกิจกรรม ทางเศรษฐกิจอย่างเสรีจนแทบไม่มีขีดจำกัดและรัฐเข้าไปดูแลประโยชน์ของประชาชน สิ่งแวดล้อม ทรัพยากรของชาติ ไม่ได้นั้นเป็นเพียงข้ออ้าง ไม่ใช่สิ่งจำเป็นของทุนนิยม แต่ก็มักอ้างเพื่อจะปล่อยปละละเลย เพื่อการหาผลประโยชน์ ส่วนตัวอย่างไม่ยุติธรรม หรือเพื่อการล้อราษฎร์บังหลวงมากกว่า เพราะหากทุนนิยมเป็นภัยร้ายเช่นนั้นจริง ประเทศ ทุนนิยมก็ต้องเป็นประเทศที่คนและสังคมเลวร้าย ทรัพยากรถูกทำลาย และขาดความยุติธรรมไปหมด แต่จะเห็นได้ว่า ปัจจุบันเราเรียนรู้การหาประโยชน์และการเอาเปรียบแบบทุนนิยม แต่เราไม่ได้เรียนรู้วิธีจัดการบ้านเมือง บทเรียนจากความเสียหายของทุนนิยม ซึ่งทำให้เกิดการทำลายสภาพแวดล้อม เราไม่ได้นำมาใช้ การบริโภคมากกว่าการลงทุน ซึ่ง มิใช่หลักการของทุนนิยมเรากลับนำมาใช้ ส่วนการปล่อยให้กลไกตลาดทำหน้าที่อย่างเสรีโดยไม่ได้นำเงื่อนไขสำคัญ คือตลาดสมบูรณ์มาพิจารณาด้วยก็เป็นเรื่องที่แสดงถึงการขาดความรู้เกี่ยวกับทุนนิยมหรือไม่ก็มีความรู้แต่เลี่ยงเสีย เพื่อหาประโยชน์ส่วนตัว

ความคิดฝ่ายประชาธิปไตยเสรีนิยม หากจะให้แก้ปัญหาของประเทศได้ก็ต้องวิเคราะห์เรื่องเหล่านี้โดยอาศัย พื้นฐานข้อมูลที่เป็นจริง แต่ก็ยังไม่ค่อยมีการอภิปรายในประเด็นต่างๆ ดังกล่าวแล้วอย่างจริงจังและลึกซึ้ง ความคิด ดังกล่าวจึงดูเป็นเพียงความเชื่อของคนกลุ่มนี้เท่านั้น โดยเฉพาะพลังอะไรที่จะทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงของทุนนิยม เสรีแบบเป็นประโยชย์ของชนกลุ่มน้อย พรรคพวก และล้อราษฏร์บังหลวงและการกุมอำนาจในสังคมระดับปกครอง และระดับนำด้านอื่นๆ โดยเฉพาะทางการเมืองมาเป็นแบบกระจายอำนาจ กระจายผลประโยชน์นั้นแทบจะไม่มีการ อภิปรายกันเลย ทั้งๆ ที่การเปลี่ยนแปลงต้องอาศัยพลัง นอกจากนี้การที่นักประชาธิปไตยเสรียังเน้นการปฏิรูปการ ปกครอง กฎหมาย ระบบราชการ และเสนอให้ประชาชนมีส่วนร่วมโดยการกระจายอำนาจเป็นการมุ่งลดพลังอำนาจจากส่วนบนลงและเพิ่มพลังอำนาจของส่วนล่างขึ้น โดยขาดการอธิบายวิธีการและการอภิปรายผลที่จะเกิดขึ้น ทำให้ แนวคิดนี้เป็นเพียงความใฝ่ฝัน ดังนั้นกลุ่มนี้แม้ยังยึดทุนนิยมแต่ก็ไม่ปฏิเสธเศรษฐกิจสุมชนควบคู่กันไปในฐานะเป็น หลักประกันความมั่นคงทางเศรษฐกิจภายใน เพื่อลดความรุนแรงจากการโจมตีทางเศรษฐกิจจากภายนอก และการ ไม่พยายามเชื่อมโยงการปฏิรูปดังกล่าวไปสู่เรื่องอื่นๆ คือ คุณค่าศีลธรรม วัฒนธรรมและสังคมด้วย ทำให้ไม่เห็นว่า การปฏิรูปด้านการเมืองจะนำไปสู่การพัฒนาแบบยั่งยืนรอบด้านและเหมาะกับสังคมวัฒนธรรมไทยแทนการพัฒนา ทางทำลายอย่างที่เผชิญอยู่ได้อย่างไร

ประเด็นดังกล่าว ดร.ปรีชาสรุปว่าเป็นเรื่องโครงสร้างอำนาจ แต่ประชาธิปไตยเสรีนิยมยังไม่ได้แสดงให้ เห็นชัดว่าการลดอำนาจทางการเมืองจะนำไปสู่การลดอำนาจทางเศรษฐกิจ และการกระจายอำนาจทางการเมืองจะ นำไปสู่การกระจายอำนาจเศรษฐกิจหรือกระจายผลผลิต กระจายรายได้ได้อย่างไร ยิ่งเรื่องคุณค่าทางศีลธรรม สถาบันทางวัฒนธรรม และศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ซึ่งเป็นนามธรรมกว่าด้วยแล้ว ยิ่งไม่มีคำอธิบายอะไรที่ชัดเจน จน ดูเหมือนเป็นเรื่องไม่สำคัญ แม้นักคิดเช่น ดร.ชัยอนันต์ และ พลเอกสายหยุด จะให้ความสำคัญแก่เรื่องนี้ก็ดูเหมือน

เป็นบุคคลยกเว้นของกลุ่มคนที่มีความคิดแนวประชาธิปไตยเสรี และข้อนี้ก็มีส่วนทำให้แนววัฒนธรรมชุมชนซึ่งเน้น เศรษฐกิจและวัฒนธรรมชุมชนกับแนวประชาธิปไตยเสรีกลายเป็นแนวทางที่ตรงกันข้าม

ปัญหาหลายปัญหาซึ่งสังคมนิยมพูดถึงเช่นเสรีภาพซึ่งขาดความเสมอภาคทั้งทางโอกาสและศักยภาพ เช่น ตลาดเสรีทางเศรษฐกิจซึ่งทำให้คนบางกลุ่มมีศักยภาพและโอกาสในการเข้าถึงทุน เงินออมและตลาด จนบางครั้ง ถึงกับผูกขาดได้ ส่วนคนบางกลุ่มเป็นผู้ถูกหลอกและถูกขูดรีดอยู่ทุกเมื่อเชื่อวัน ตลาดเสรีทางการเมืองที่ตกอยู่ใต้ อำนาจกลุ่มคน เช่น กลุ่มคน 6 กลุ่ม ที่ ดร.นิธิกล่าวถึงและบทความของ ดร.ปรีชานำมาอ้าง การพูดถึงความเท่าเทียม กันของคน แต่คนจริงๆ มิได้เท่าเทียมกัน ทั้งโดยธรรมชาติและโดยการปฏิบัติของสังคม เช่นการใช้กฎหมายอย่างเลือก ปฏิบัตินั้น ฝ่ายประชาธิปไตยเสรีก็ไม่ค่อยได้ให้ความสำคัญ เรื่องดังกล่าวนี้อาจะเป็นสาเหตุส่วนหนึ่งที่ทำให้ ดร.ปรีชาค่อนช้างจะเห็นว่านักคิดแนวทางประชาธิปไตยเสรีไม่ได้มุ่งแก้ปัญหาอย่างจริงจังเท่ากับนักคิดแนวทางวัฒนธรรม เพราะดูเหมือนจะไม่มีอะไรที่เป็นข้อเสนอในการเปลี่ยนแปลงไปจากเดิมมากนัก ความเข้าใจเช่นนี้ไม่แปลกเพราะแม้ แนวทางวัฒนธรรมซึ่ง ดร.ปรีชาเห็นด้วยก็ยังเป็นแนวทางที่ไม่ได้เสนอการเปลี่ยนแปลงอย่างถอนรากถอนโคน และ หากไม่มีความเคลื่อนไหวอย่างต่อเนื่องจากอำนาจของประชาชนเบื้องล่างแล้ว ดร.ปรีชาก็เชื่อว่าไม่อาจเปลี่ยนแปลง อำนาจเบื้องบนได้

จากการวิเคราะห์บทความของ ดร.ปรีชา ในประเด็นใหญ่ๆ ดังกล่าวมาแล้วสิ่งหนึ่งที่มองเห็นก็คือไม่ว่าจะ เป็นแนววัฒนธรรมหรือแนวประชาธิปไตยเสรีล้วนขาดความชัดเจน และเป็นเพียงการเริ่มต้นคิดเท่านั้น ยังไม่ได้เป็น แนวคิดที่ต่อเนื่องเป็นเหตุเป็นผลโดยบริบูรณ์ ยังขาดการพูดถึงวิธีการที่เป็นขั้นเป็นตอน ซึ่งสามารถพิสูจน์ว่าจะนำไปสู่ จุดหมายอันเป็นอุดมคติได้หากจะถือว่าแนวทางทั้งสองมีลักษณะเป็นขบวนการก็เป็นขบวนการที่เพิ่งเริ่มต้น ยังมีพลัง ไม่มากนัก แต่ก็ด้วยเหตุนั้นเองที่การเปลี่ยนสังคมอย่างถอนรากถอนโคนทั้งๆ ที่ยังไม่เห็นอะไรซัดเจน ไม่มีความมั่นใจ และมีพลังน้อย ซึ่งดร.ปรีชาได้เสนอนั้นน่าจะเป็นเรื่องที่เร็วเกินไป อย่างน้อยควรจะได้วิเคราะห์ถึงความเป็นไปได้ เสียก่อน

## จารีตนักคิดจีน: ข้อพินิจเรื่องจารีต

## สุวรรณา สถาอานันท์

#### บทน้ำ

คงเป็นเรื่องยากที่จะเขียนงานเกี่ยวกับจารีตนักคิดจีน โดยไม่เริ่มต้นด้วยคำสารภาพเกี่ยวกับขอบเขต หรือ ข้อจำกัดของผู้เขียน หรืองานที่กำลังจะเขียน

ปรัชญาจีนเป็นการสั่งสมภูมิปัญญาของอารยธรรมโบราณที่สืบเนื่องยาวนานกว่า 2,000 ปี ในช่วง ระยะเวลานั้น "ความเป็นจีน" แปรเปลี่ยนไปตามสภาพภูมิศาสตร์ ประวัติศาสตร์ ลักษณะทางสังคมการเมือง และ วัฒนธรรมอันหลากหลาย ซึ่งย่อมกลายรูปปรับเปลี่ยนไปตามกระแสความเปลี่ยนแปลงในแต่ละยุคสมัย ข้อเขียน เกี่ยวกับจารีตนักคิดจีนที่จะเสนอต่อไปนี้ ไม่อาจครอบคลุมเนื้อหาและระยะเวลาอันกว้างขวางดังกล่าวได้ จึงจะเลือก พิจารณาเฉพาะประเด็นบางประเด็นที่เห็นว่าเป็นแกนกลางหรือรากเหง้าแห่งปรัชญาจีน โดยยังไม่อาจพิจารณาการ แตกกิ่งก้านสาขา หรือพัฒนาการทางความคิดอย่างรอบด้านได้

ผู้อ่านพึงพิจารณาว่า ข้อเขียนนี้เป็นการเสนอเรื่องราวที่ "จำเป็น" แต่ย่อมไม่ "พอเพียง" ต่อการเข้าใจ ปรัชญาจีน

ทั้งนี้แม้แต่การเสนอประเด็นที่ถือว่า เป็นแกนกลางหรือรากเหง้าแห่งปรัชญาจีนก็ยังต้องจำกัดอยู่ที่สำนัก เดียวคือ สำนักขงจื๊อ เป็นหลัก เหตุผลที่ดีที่สุดที่เลือกสำนักนี้ คือ ขงจื๊อเป็นนักปรัชญาและเป็นครูเอกชนคนแรกใน ประวัติศาสตร์จีน¹ เป็นผู้สร้าง "ปีกแห่งภูมิปัญญา" ซึ่งได้กลายเป็น "โจทย์" สำหรับนักคิดจีนอื่นๆ ทั้งหมด แม้แต่ใน คัมภีร์จางจื๊อ ซึ่งถือกันว่าเป็นคัมภีร์ฝ่ายเต๋าที่สำคัญที่สุดเล่มหนึ่ง ก็มี ขงจื๊อ เป็นตัวละครที่ปรากฏบ่อยครั้งที่สุดใน คัมภีร์จางจื๊อ ทั้งหมด²

เหตุผลอีกประการหนึ่งคือ ขงจื๊อเป็นผู้วางขอบเขตและรากฐานแห่งปรัชญาจีนที่สำคัญที่สุด แน่นอนมีนักคิด รุ่นหลังที่สืบทอด และพัฒนาแนวคิดสำนักขงจื๊อให้สมบรูณ์ยิ่งขึ้น เช่น เม่งจื๊อ และจูซี่ แต่ก็มีนักคิดที่โต้แย้ง วิพากษ์วิจารณ์ขงจื๊ออย่างสำคัญ เช่น โม่จื้อ จวงจื๊อ และหานเฟยจื๊อ ด้วยเหตุที่นักคิดจีนที่สำคัญทุกคน ไม่ว่าจะอยู่ใน สำนักขงจื๊อหรือไม่ก็ตาม ต่างพากันตอบโต้ต่อกรกับขงจื๊อทั้งสิ้น การเข้าใจแนวคิดของขงจื๊อจึงจำเป็นต่อการเข้าใจ ปรัชญาจีนทั้งหมด ในแง่นี้ ปรัชญาของขงจื๊อ จึงเป็นทั้ง "ตัวแทน" ปรัชญาจีน และเป็นปัจจัยที่ "ขาดไม่ได้" สำหรับ การเข้าใจปรัชญาจีนทั้งหมด

ด้วยข้อพิจารณาข้างต้น บทความนี้จะเสนอบทวิเคราะห์จารีตนักคิดจีน โดยผ่านการวิเคราะห์ปรัชญาขงจื๊อ ในประเด็นหลักต่อไปนี้

ความเข้าใจเกี่ยวกับปรัชญาและการคิด

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> โปรดดูการศึกษาวิเคราะห์ปรัชญาของขงจื๊อโดยเชื่อมโยงกับประเด็นการศึกษา ใน Chen Jingpan, **Confucius As A Teacher** (Petaling Jaya, Malaysia: Delta Publishing, 1993).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A.C. Graham, **Disputes of the Tao** (Illinois: Open Court, 1989) also, W.A. Callahan, "Resisting the Norm: Ironic Images of Marx and Confucius" **Philosophy East And West** Vol. 44, No. 2 (April 1994), pp. 279-301.

ขอบเขตของปรัชญา มนุษยธรรมกับจารีต บทบาทของปรัชญาในสังคมการเมือง: ข้อจำกัดและบทวิพากษ์

## ความเข้าใจเกี่ยวกับปรัชญาและการคิด

วิธีที่ดีที่สุดวิธีหนึ่งที่จะทำความเข้าใจว่า ขงจื้อเข้าใจปรัชญาอย่างไร คือเริ่มต้นด้วยการวิเคราะห์คำกล่าว ของ เรอเน เดการ์ตส์ ที่ว่า "ฉันคิด ฉันจึงดำรงอยู่" คำกล่าวนี้ถือกันว่าคือการวางบทรากฐานแห่งปรัชญาตะวันตก สมัยใหม่ ซึ่งเริ่มต้นด้วยการ "สงสัย" หรือลบล้างความเชื่อเดิมทั้งหมด (รวมถึงความสัมพันธ์ทั้งหมดระหว่างมนุษย์กับ มนุษย์ มนุษย์กับพระเจ้า ฯลฯ) ปรัชญาจำเป็นต้อง "เริ่มต้นใหม่หมด" โดยการปฏิเสธอดีตปฏิเสธความรู้เดิมที่เคยสั่ง สมมา ปฏิเสธแม้แต่ประวัติศาสตร์ของตนเอง แล้วใช้ความคิดด้วยเหตุผลล้วนๆ ในการวางรากฐานใหม่ที่แข็งแรง มั่นคง บนแนวคิดที่ "เฉพาะต่าง และซัดเจน (clear and distinct ideas)" เท่านั้น กิจกรรมทางปรัชญาในกรอบ ความคิดของเดการ์ตส์ เป็นผลที่งอกเงยจากศักยภาพในการคิดของปัจเจกบุคคล ซึ่งหมายถึงการใช้เหตุผลล้วนๆ ของ จิตที่แยกจากสสาร มีมโนคติที่ชัดเจนเฉพาะต่าง ซึ่งเชื่อมโยงกันด้วยความสัมพันธ์เชิงตรรกวิทยา

ในทางกลับกัน ขงจื๊อกล่าวอ้างว่าตนไม่ได้สร้างสรรค์สิ่งใหม่ เป็นเพียงแต่ผู้สืบทอดอารยธรรมโจว⁴ กิจกรรม ทางปรัชญาสำหรับขงจื๊อ มิใช่การวางระบบคิดใหม่หมดโดยปัจเจกบุคคล หากแต่เป็นการเรียนรู้จากอดีต เพื่อการสืบ ทอดสู่อนุชนรุ่นหลัง ปรัชญาไม่มีหน้าที่สงสัย ความเชื่อเดิม หรือปฏิเสธอดีต แต่เป็นผู้เชื่อมโยงอดีตกับอนาคต พิจารณาในแง่นี้อาจกล่าวได้ว่า ขงจื๊อฝากฝังปรัชญาไว้กับกระแสแห่งวัฒนธรรมของขนบประเพณีที่มีมาก่อน หาก ขงจื๊อมีโอกาสได้พบปะ เดการ์ตส์ คงจะกล่าวว่า "ฉันดำรงอยู่ ฉันจึงคิดและเรียนรู้"

เป็นที่น่าสังเกตว่า เดการ์ตส์ พยายามหาหลักฐานทางญาณวิทยา เพื่อ "พิสูจน์" ว่าฉันดำรงอยู่ ในขณะที่ดู เหมือนว่าขงจื๊อจะรู้สึกประหลาดใจมาก หากมีใครสงสัยว่าตนดำรงอยู่จริงหรือไม่ สำหรับขงจื๊อ "ฉันดำรงอยู่**แล้ว**" และข้อเท็จจริงดังกล่าว เป็นบทฐานสู่การเริ่มต้นคิดค้นทางปรัชญา มิใช่ใช้ปรัชญามาพิสูจน์ว่า "ฉันดำรงอยู่" **ด้วย เหตุเพราะ** "ฉันดำรงอยู่**แล้ว**" ในเครือข่ายความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์ ปรัชญาจึงมีหน้าที่และบทบาทในการ แสวงหาวิถีแห่งความเป็นชุมชนมนุษย์ในความสัมพันธ์ทั้งมวล คำตอบเกี่ยวกับความสัมพันธ์ทั้งห้า คุณธรรม จารีต จึงเป็นคำตอบทางปรัชญาสำหรับขงจื๊อ ผู้อาจไม่เห็นเหตุผลที่จะถามว่า "ฉันดำรงอยู่จริงหรือเปล่า?" แต่เห็นเหตุผล สำคัญยิ่งที่จะถามว่า "ฉันดำรงอยู่จริงหรือเปล่า?" แต่เห็นเหตุผล สำคัญยิ่งที่จะถามว่า "ฉันควรดำรงอยู่อย่างไรท่ามกลางมนุษย์ด้วยกัน?" ข้อพิจารณานี้อาจอธิบายได้ว่า เหตุใด ศาสตราจารย์ทางปรัชญาจีนคนสำคัญอย่าง เอ ซี แกรม จึงตั้งข้อสังเกตว่า ปรัชญาตะวันตกสนใจถามว่า "อะไรคือ ความจริง" ในขณะที่นักปรัชญาจีน สนใจถามว่า "มรรควิธีอยู่ที่ใด" 5

น่าสังเกตว่า สำหรับขงจื๊อ ปรัชญาไม่ใช่เป็นเพียงกิจกรรมทางปัญญาที่ต้องเชื่อมโยงกับอดีตและ ขนบประเพณีเท่านั้น แต่เป็นกิจกรรมที่เชื่อมโยงกับภาวะระหว่างมนุษย์ด้วย ภายใต้เงื่อนไขนี้ การคิดจึงไม่ใช่การครุ่น พินิจโดยปัจเจกบุคคลในสภาวการณ์ที่ไม่เชื่อมสัมพันธ์กับบุคคลอื่น มิใช่การวิปัสสนาเพื่อการบรรลุธรรม มิใช่การใช้

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Elizabeth Haldane and G.R.T. Ross (trans.), **The Philosophical Works of Descartes** Vol. I, (Cambridge: Cambridge University Press, 1970), pp. 144-157.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> James Legge, **The Analects of Confucius** (Hong Kong: Wei-tung Book Store, 1966), Vol. 7 chapter 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A.C. Graham, op.cit., p. 3.

เหตุผลตัดความคิดของตนเองจากความเชื่อระบบอื่น ขงจื๊อกล่าวถึงการทดลองของตนเองว่า "เราเคยไม่กินข้าวทั้งวัน ไม่นอนทั้งคืน หมกมุ่นอยู่กับความคิด มันไม่มีประโยชน์ เป็นการดีกว่าที่จะเรียนรู้"<sup>6</sup>

การเรียนรู้ สำหรับขงจื้อมีความหมายที่ครอบคลุมกว้างขวาง หมายรวมถึงขบวนการกล่อมเกลาทาง วัฒนธรรมที่รวมการ "ตัดและตะไบ แกะสลักและขัดเงา" ใน้มนำ ชักจูง ปลูกฝังมนุษยธรรมในความเป็นมนุษย์ การ เรียนรู้ ไม่ใช่การคิดล้วนๆ แต่เป็นการปฏิบัติที่จะช่วยสร้างความเหมาะสมงดงาม ในฐานะสมาชิกแห่งชุมชนมนุษย์ ขงจื้อกล่าวถึงบทบาทของการเรียนรู้ ไว้ดังนี้

> "มีบางคนรักมนุษยธรรม (เหริน) แต่ไม่รักการเรียนรู้ ข้อผิดพลาดนี้นำไปสู่ความเรียบ ง่ายอย่างโง่ๆ

> มีบางคนรักความรู้ แต่ไม่รักการเรียนรู้ ข้อผิดพลาดประการนี้ ทำให้สติปัญญา กระเจิดกระเจิง

> มีบางคนรักความจริงใจ แต่ไม่รักการเรียนรู้ ข้อผิดพลาดประการนี้ ทำให้ไม่คำนึงถึง ผลเสียหายที่อาจจะเกิดขึ้น

> มีบางคนรักความตรงไปตรงมา แต่ไม่รักการเรียนรู้ ข้อผิดพลาดประการนี้นำไปสู่ความ หยาบคาย

> มีบางคนรักความหาญกล้า แต่ไม่รักการเรียนรู้ ข้อผิดพลาดประการนี้นำไปสู่การไม่ยอม อ่อนน้อม

> มีบางคนรักความแน่วแน่ แต่ไม่รักการเรียนรู้ ข้อผิดพลาดประการนี้นำไปสู่พฤติกรรมที่ บ้าบิ่น"<sup>7</sup>

ถ้าใจทย์ทางปรัชญาของขงจื้อ คือการแสวงหามรรควิธีแห่งการอยู่ร่วมกันของมนุษย์ ในฐานะมนุษย์ การคิด ก็ต้องถูกกล่อมเกลาด้วยการเรียนรู้ แม้แต่ความรักในความรู้ในตัวของมันเองยังมีข้อจำกัดมากมาย เพราะอาจทำให้ สติปัญญากระเจิดกระเจิง ซึ่งน่าจะหมายถึงการไม่เอื้อต่อการสร้างความสมคุลในภาวะระหว่างมนุษย์ ปรัชญาใน จารีตนักคิดจีนจึงไม่ใช่การคิดล้วนๆ แต่เป็นกระบวนการแห่งการเรียนรู้ ซึ่งจะช่วยแก้ไขข้อผิดพลาดของความรักใน คุณลักษณะทางจริยธรรมหลายประการ ดังยกตัวอย่างในบทที่คัดมาไว้ข้างต้น ความรักในมนุษยธรรม ความรู้ ความจริงใจ ความตรงไปตรงมา ความหาญกล้า ความแน่วแน่ ต่างต้องผ่านการตรวจสอบ กล่อมเกลาด้วยการเรียนรู้ คุณสมบัติเหล่านี้จึงจะกลายเป็นพลังสร้างสรรค์ในชุมชนมนุษย์ได้

พิจารณาในแง่นี้อาจกล่าวได้ว่า "ปรัชญา" ในจารีตนักคิดจีน เป็นกิจกรรมที่งอกเงยขึ้นจาก การอยู่ร่วมกับ ผู้อื่น โดยเฉพาะในหมู่มิตรสหาย ผู้ร่วมแสวงหามรรควิธีด้วยกัน ในขณะเดียวกันปรัชญาจีนก็เป็นความพยายามที่จะ ขัดเกลากฏเกณฑ์แห่งความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์นั้นให้เอื้อต่อมนุษยธรรมและระเบียบสังคม ดังจะพิจารณาได้จาก คัมภีร์ขงจื๊อ เล่มที่ 1 บทที่ 1 ที่ใน้มนำผู้อ่านเข้าร่วมวงสนทนาด้วยคำเชื้อเชิญดังนี้

-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> James Legge, op.cit., Vol.15 chapter 30.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ibid., Vol. 17 chapter 8.

"มิใช่สิ่งน่ายินดีดอกหรือที่จะเรียนรู้ด้วยความอดทนและหมั่นนำไปใช้ มิใช่สิ่งน่ายินดีดอกหรือที่จะมีมิตรสหายเดินทางมาจากแดนไกล เขาจะมิใช่สุภาพชนผู้ทรงคุณธรรมสมบูรณ์ดอกหรือ ผู้ไม่รู้สึกอึดอัดใจแม้เมื่อไม่มีใคร รู้จัก"<sup>8</sup>

ทันทีที่ผู้อ่านได้รับเชื้อเชิญเข้าร่วมวงสนทนา คัมภีร์ขงจื๊อ เล่มที่ 1 บทที่ 2 ก็เริ่มต้นอภิปราย เรื่อง บุตร กตัญญู และบุคคลผู้สมานฉันท์กับพี่น้องย่อมจะไม่ล่วงละเมิดผู้บังคับบัญชา หรือก่อเหตุสับสนวุ่นวายต่อสังคม<sup>9</sup> เมื่อ พิจารณาสองบทแรกนี้ควบคู่กันไป อาจกล่าวได้ว่า ปรัชญาจีน เริ่มต้นจากการอยู่ในความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์ และ พยายามจะแสวงหา "มรรควิธี" แห่งการอยู่ร่วมกันนั้นให้เอื้อต่อการเป็นชุมชนแห่งมนุษยธรรมให้มากที่สุด

สำหรับขงจื๊อ ปรัชญาจึงมิใช่กิจกรรมทางคิดล้วนๆ ที่ตัดขาดจากอดีตและขนบคิดอื่นๆ แต่คือกิจกรรมทาง ปัญญาที่เชื่อมโยงกับอดีต ผูกสัมพันธ์มนุษย์ด้วยกัน และเป็นกิจกรรมที่กล่อมเกลา เชื้อหน่อทางจริยธรรมให้เติบโต สุกงอม สมควรเป็นคุณธรรมอันเป็นรากฐานของชุมชนมนุษย์

#### ขอบเขตของปรัชญา

ในขณะที่ปรัชญาของขงจื๊อ พยายามเชื่อมโยงกับอดีตและมนุษย์เข้าไว้ด้วยกัน แต่ในอีกด้านหนึ่งกลับ พยายามรักษาระยะห่างจากโลกเหนือผัสสะ (Transcendence) จากภูตผีวิญญาณ และจากสิ่งเหนือธรรมชาติทั้งปวง มีแต่ประวัติศาสตร์ของมนุษย์เท่านั้นที่เป็นคำตอบสำหรับมนุษย์ จากการประมวลของเหล่าศิษย์ ขงจื๊อลากเส้นแบ่ง ปริมณฑลแห่งปรัชญาคำสอนของตนไว้ดังนี้

หัวข้อที่ขงจื๊อพูดถึงบ่อย ได้แก่ คัมภีร์กวีนิพนธ์ คัมภีร์ประวัติศาสตร์ และการรักษากฎ แห่งจารีต
หัวข้อที่ขงจื๊อสอน ได้แก่ หนังสือ จริยธรรม การอุทิศตน และความสัตย์จริง
หัวข้อที่ขงจื๊อพูดถึงอย่างระมัดระวังที่สุด ได้แก่ การอดอาหาร สงครามและความ เจ็บป่วย
หัวข้อที่ขงจื๊อไม่ค่อยได้พูดถึง ได้แก่ ผลประโยชน์ บัญญัติแห่งสวรรค์ และคุณธรรมอัน สมบรณ์

หัวข้อที่ขงจื๊อไม่พูดถึง ได้แก่ ธรรมชาติของมนุษย์ มรรควิธีแห่งสวรรค์ สิ่งแปลก ประหลาด การแสดงพลังทางร่างกาย ความไร้ระเบียบ และภูตผีวิญญาณ<sup>10</sup>

อาจกล่าวได้ว่า ปรัชญาของขงจื๊อครอบคลุมพื้นที่ระหว่างธรรมชาติของมนุษย์ และมรรควิธีแห่งสวรรค์ เพราะพื้นที่ดังกล่าวคือขอบเขตที่การเรียนรู้ที่เชื่อมโยงกับอดีตเป็นสิ่งที่เป็นไปได้ ณ ตรงพื้นที่ใจกลางทางปรัชญา

<sup>9</sup> Ibid., Vol. 1 chapter 2.

<sup>10</sup> สุวรรณา สถาอานันท์, **กระแสธารปรัชญาจีน** (กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 2539), หน้า 11-12.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ibid., Vol. 1 chapter 1.

ได้แก่ สิ่งที่ขงจื๊อพูดถึงบ่อย และสิ่งที่ขงจื๊อสอน คือกระบวนการ "ตัดและตะไบ แกะสลักและขัดเงา" ที่มนุษย์เองเป็น แหล่งที่มาของความรู้ อันได้แก่ประสบการณ์ร่วมของบูรพกษัตริย์ในอดีต ที่สะสมและถ่ายทอดผ่านราชวงศ์โจว นอก เขตพื้นที่ใจกลางทางปรัชญาของขงจื๊อ จะเป็นบริเวณที่ขงจื๊อพูดถึงอย่างระมัดระวังที่สุด หรือไม่ค่อยได้พูดถึง ทั้งนี้ อาจเป็นเพราะบัญญัติแห่งสวรรค์ มิใช่สิ่งที่มนุษย์ (แม้แต่ขงจื๊อ) จะล่วงรู้ หรือพร่ำสอนได้ ส่วนคุณธรรมอันสมบูรณ์นั้น เล่า แม้แต่ขงจื๊อก็ไม่เคยอวดอ้างสำหรับตนเอง ถ้าคุณธรรมอันสมบูรณ์ ยังไม่ใช่สิ่งที่ขงจื๊อปฏิบัติจนลุล่วงแล้ว การ สอนในแง่ที่เป็นการเชื่อมโยง ถ่ายทอดประสบการณ์สู่ศิษย์ ย่อมเป็นเรื่องที่พูดถึงบ่อยนักไม่ได้

ในขณะที่พระพุทธองค์ ทรงไม่ตอบคำถามทางอภิปรัชญา ขงจื๊อก็วางปริมณฑลทางปรัชญาของตนไว้ ภายในอาณาบริเวณที่มนุษย์มีอำนาจ หรือศักยภาพที่ขัดเกลา และเปลี่ยนแปลงด้วยการเรียนรู้เท่านั้น

#### มนุษยธรรมกับจารีต

ฟานจี้ถามเกี่ยวกับมนุษยธรรม ขงจื๊อตอบว่า "ได้แก่การรักมนุษย์" ฟานจี้ถามถึงความรู้ ขงจื๊อตอบว่า "ได้แก่การรู้จักมนุษย์" ฟานจี้ยังไม่เข้าใจคำตอบในทันที ขงจื๊ออธิบายว่า "ใช้ผู้เที่ยงธรรมขจัดผู้ที่ฉ้อฉล ผู้ฉ้อฉลจะถูกทำให้เที่ยงธรรมได้ด้วยวิธี จ้<sup>\*</sup>"11

ความรู้ชนิดที่ขงจื๊อสนใจเป็นความรู้เกี่ยวกับมนุษย์ ความรู้ที่ว่านี้มีรากฐานมาจากความรักมนุษย์ เป็น ความรู้ที่มีอำนาจขจัดผู้ฉ้อฉลได้ และที่อาจจะสำคัญกว่าคือ เป็นความรู้ที่เปลี่ยนแปลงผู้ฉ้อฉลให้เที่ยงธรรมได้ ในแง่นี้ ความรู้ทางปรัชญาเป็นความรู้ที่ผูกพันกับ คุณธรรม และมีพลังแห่งการเปลี่ยนแปลงมนุษย์ให้ "ดี" ขึ้นได้ หากขงจื๊อ อ้างว่า "การรู้จักมนุษย์" คือการใช้ความเที่ยงธรรมเปลี่ยนแปลงความฉ้อฉลได้ ก็ย่อมหมายความว่า ผู้ที่ไม่เชื่อใน ศักยภาพทางจริยธรรมของมนุษย์ เป็นผู้ที่ยังไม่รู้จักมนุษย์ แน่นอนย่อมมีนักคิดคนอื่นหรือนักคิดในสำนักอื่นที่มี ความเห็นไปในทิศทางตรงข้าม นักคิดสำนักอื่น เช่น หานเฟยจื๊อกลับเห็นว่าธรรมชาติของมนุษย์นั้นชั่วร้าย การ พยายามเปลี่ยนมนุษย์สู่คุณธรรมเป็นการฝ่าฝืนธรรมชาติ หน้าที่ของปรัชญาคือการอธิบายอำนาจ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง อำนาจรัฐ และกระบวนการใช้อำนาจนั้น ในการ "ควบคุม" มนุษย์ในสังคมเพื่อความเข้มแข็งแห่งรัฐ

แต่สำหรับขงจื๊อ ปรัชญา คือกระบวนการให้เหตุผลเพื่อการขัดเกลา "เปลี่ยนแปลง" มนุษย์ ให้มุ่งสู่วิถีแห่ง คุณธรรมได้ บุคคลที่ไม่เชื่อในความเปลี่ยนแปลงตรงนี้ คือ คนที่ "ไม่รู้จักมนุษย์"

จื่อจั้งถามขงจื้อเกี่ยวกับมนุษยธรรมอันสมบูรณ์ ขงจื๊อตอบว่า "ได้แก่การปฏิบัติ ห้าประการทุกแห่งบนพื้น พิภพ" จื่อจั้งขอร้องให้อาจารย์อธิบายให้ฟัง จึงได้รับฟังมาว่า "ความนอบน้อม ความมีน้ำใจกว้างขวาง ความจริงใจ ความแน่วแน่และเมตตาธรรม **เมื่อ**ท่านมีความนอบน้อม ท่านจะได้รับความเคารพ **เมื่อ**ท่านมีน้ำใจกว้างขวาง ท่าน จะเอาชนะได้ทุกสิ่ง **เมื่อ**ท่านจริงใจ ผู้คนจะไว้ใจในตัวท่าน **เมื่อ**ท่านแน่วแน่ ท่านจะประสบความสำเร็จได้มาก **เมื่อ** ท่านมีเมตตาธรรม ผู้คนจะยินดีรับใช้ท่าน"<sup>12</sup>

\_

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> James Legge, op.cit., Vol. 12 chapter 22.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Ibid., Vol. 17 chapter 6.

สิ่งที่น่าสนใจในบทสนทนานี้ มิใช่เพียงลำดับคุณธรรมที่แสดงออกถึงมนุษยธรรมเท่านั้น แต่วิธีอธิบายของ ขงจื้อ ชวนให้เกิดความมั่นใจว่า ในการปฏิบัติคุณธรรมหนึ่งๆ ผู้ปฏิบัติจะได้รับการตอบสนองด้วยคุณธรรมจากอีกฝ่าย หนึ่ง ราวกับว่า ปฏิกิริยาตอบสนองคุณธรรมด้วยคุณธรรม ดำเนินไปราวกับกฎอันเป็นศาสตร์แน่นอน พยากรณ์ได้ ดัง คำกล่าวว่า "เมื่อท่านจริงใจ ผู้คนจะไว้ใจในตัวท่าน" ความแน่นอนในผลตอบสนองแห่งคุณธรรมนี้ อาจไม่ใช่ ผลตอบแทนเชิงผลประโยชน์ แต่เป็นผลตอบสนอง ซึ่งดึงเอาศักยภาพทางศีลธรรมของอีกฝ่ายออกมาอย่าง หลีกเลี่ยงไม่ได้ เพราะคุณธรรมเหล่านี้เองเป็นเครื่องหมายแสดงอาการแห่งความเป็นมนุษย์จึงเรียกว่ามนุษยธรรม มองในแง่นี้การปฏิบัติมนุษยธรรมย่อมก่อกำเนิดชุมชนมนุษย์อย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้

ครั้งหนึ่ง ขงจื๊อแสดงเจตนาจะเดินทางไปพักอาศัยอยู่กับชนเผ่าอนารยะทั้งเก้าในทิศตะวันออก มีศิษย์ผู้หนึ่ง เอ่ยถามว่า "พวกเขาเป็นชนเผ่าป่าเถื่อนหยาบคาย อาจารย์จะไปอยู่ร่วมกับเขาได้อย่างไร" ขงจื๊อตอบว่า "ถ้ามี สุภาพชนดำรงอยู่ท่ามกลางพวกเขายังจะมีความหยาบคายอะไรหลงเหลืออยู่อีกเล่า" <sup>13</sup>

จะเห็นได้ว่าสำหรับขงจื๊อ มนุษยธรรมมีทั้งพลังและอำนาจในการเปลี่ยนแปลงมนุษย์ด้วยกัน ถ้ามี "สุภาพชน" อย่างขงจื๊อไปอยู่อาศัยท่ามกลางชนเผ่าอนารยะ ย่อมเป็นไปไม่ได้ที่ความหยาบคายป่าเถื่อนจะดำรงอยู่ ไปได้นาน นัยแห่งพลังคุณธรรมของขงจื๊อ มิได้จำกัดอยู่ที่การกล่อมเกลาปัจเจกบุคคลเท่านั้น แต่ขงจื๊อจะไม่สงสัยเลย ว่า ชนเผ่าทั้งหลาย ในฐานะที่เป็นชุมชนจะแปรเปลี่ยนไปด้วยเมื่อได้รับการกล่อมเกลาจากสุภาพชน

ปัจจัยสำคัญประการหนึ่งที่ทำให้ข้อเสนอทางจริยธรรมของขงจื๊อทรงพลังยิ่ง มิใช่เพียงการให้หลักพื้นฐาน แห่งความสัมพันธ์ทั้ง 5 แต่คือการเชื่องโยง จัดรูปความสัมพันธ์กับแบบแผนพฤติกรรมเชิงสัญลักษณ์ระหว่างมนุษย์ กล่าวคือมนุษยธรรมกับจารีต (เหรินกับหลี่) ต้องดำเนินควบคู่กันไป ขนบจารีตคือเครื่องหมาย หรือสัญญาณภายนอก อันแสดงออกซึ่งภาวะคุณธรรมที่ดำรงอยู่ระหว่างมนุษย์

หลิงฟั่งถามขงจื๊อว่า "อะไรคือสิ่งสำคัญที่สุดในจารีตพิธีกรรม" ขงจื๊อตอบว่า "เป็นคำถามที่สำคัญมาก ในพิธีเฉลิมฉลอง การประหยัดดีกว่าความฟุ่มเฟือย ในพิธีอันเศร้าโศก ความโศกเศร้าอันลึกซึ้ง สำคัญกว่าความพิถีพิถันในรายละเอียด" 14

ขงจื๊อไม่ได้เพียงแสวงหา และปลูกฝังคุณธรรมอันเหมาะสมถูกต้องตาม กาละเทศะเท่านั้น ขงจื๊อพยายาม วางแนวทาง วิธีแสดงออกซึ่งความรู้สึกสำนึกในคุณธรรมเหล่านั้น ให้พอเหมาะ งดงามด้วย เนื้อหาหัวใจของจารีตคือ คุณธรรม การแสดงออกซึ่งคุณธรรมในฐานะพฤติกรรมเชิงสัญลักษณ์ระหว่างมนุษย์คือ จารีต เมื่อมนุษย์ดีใจ ก็มิใช่ แสดงออกด้วยอาการลิงโลด (ลิงโลด เป็นอาการของลิงมิใช่คน?) เมื่อเสียใจก็มิใช่ตีอกชกหัว ทำร้ายตนเอง ในพิธี โศกเศร้า ความรู้สึกอย่างจริงจังสำคัญกว่ารายละเอียดในพิธีกรรม เมื่อมีวาระให้เฉลิมฉลองก็ให้ประหยัดดีกว่า ฟุ่มเฟือย

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Ibid., Vol. 9 chapter 13 เป็นที่น่าสังเกตว่า ขงจื๊อไม่ได้มองประเด็นการเรียนรู้จากชนเผ่าอนารยะเหล่านั้น ดู เหมือนว่าขงจื๊อไม่ได้สนใจการ "แลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรม" แต่สนใจ "ขัดเกลา" เหล่าอนารยชนให้เข้ามาอยู่ในกรอบ วัฒนธรรมอัน "สูงส่งกว่า" ของตน

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Ibid., Vol. 3 chapter 4.

ในอีกกรณีหนึ่ง จื่อลู่ ถามขงจื๊อว่า ความกตัญญูหมายถึงอะไร ขงจื๊อตอบว่า "ทุกวันนี้ความกตัญญูหมายถึง การเลี้ยงดูพ่อแม่ แต่เราก็เลี้ยงดูสุนัขและม้าเหมือนกันมิใช่หรือ ถ้าไม่มีความเคารพยำเกรง แล้วจะมีอะไรแยกแยะการ เลี้ยงดูทั้งสองแบบออกจากกันได้เล่า"<sup>15</sup>

ความกตัญญูอันเป็นคุณธรรมรากฐานแห่งความเป็นมนุษย์ มิอาจแสดงออกโดยเพียงการให้อาหารและน้ำ เพราะมนุษย์ก็ทำกิจกรรมเดียวกันนี้กับสัตว์เลี้ยงของตน จารีตระหว่างมนุษย์จำเป็นต้องแสดงออกด้วยพฤติกรรมแห่ง ความเคารพยำเกรง จึงจะเป็นพฤติกรรมเชิงสัญลักษณ์อันเหมาะสมกับคุณธรรมประการนี้ ชุดแห่งแบบแผนการ ปฏิบัติระหว่างมนุษย์ในฐานะมนุษย์นี้เอง คือแก่นแกนข้อพิจารณาเกี่ยวกับจารีตของขงจื้อ

จากบทสนทนาข้างต้นทั้งสอง เราน่าจะเข้าใจเจตนารมณ์ของขงจื๊อได้ว่า จารีตไม่ได้หมายถึง "มารยาท สังคม" แต่หมายถึงความสมดุล งดงามของการแสดงออกซึ่งความรู้สึกหรือสำนึกในจริยธรรมของมนุษย์ ในฐานะ สมาชิกของสังคม สังคมในอุดมคติของขงจื๊อ เปรียบได้กับบทเพลงอันไพเราะ แต่ละโน้ตดนตรีเป็น "เสียง" ของตนเอง แต่แต่ละเสียงนั้น ดำรงอยู่อย่างบรรสานสอดคล้องกับโน้ตอื่นจนได้บทเพลงเดียวกัน<sup>16</sup> อันไพเราะกลมกลืน แต่ความ เป็นบทเพลงเดียวกันจะเกิดขึ้นได้ก็ต่อเมื่อ แต่ละโน้ตเพลงต้อง "แสดงออก" อย่างพอเหมาะพอควรในความสัมพันธ์ กับโน้ตเพลงอื่นเท่านั้น หาไม่แล้วเราจะได้แต่เสียงดังโฉ่งอ่าง ไร้ทิศทาง ไร้ความสัมพันธ์ และไม่เป็นเพลง

สังคมที่ไร้จารีตเป็นสังคมที่ขงจื๊อ "ทนมองไม่ได้" <sup>17</sup> สังคมที่ "ผู้ปกครองใจคับแคบ ผู้คนปฏิบัติพิธีกรรมโดย ปราศจากความเคารพ หรือคนไว้ทุกข์โดยไม่เศร้าโศก" เป็นสังคมที่ขงจื๊อไม่ต้องการเกี่ยวข้องด้วย ในทางกลับกัน สำหรับขงจื๊อเอง ถ้ามีคนกำลังไว้ทุกข์นั่งกินข้าวอยู่ข้างๆ ขงจื๊อจะไม่กินจนอิ่ม<sup>19</sup> เมื่อขงจื๊อไปเยี่ยมคนป่วยจะไม่ใส่เสื้อ ขนสัตว์<sup>20</sup> ถ้ามิตรสหายคนใดเสียชีวิตแล้ว ไม่มีญาติพี่น้องดูแลจัดการได้ ขงจื๊อจะดูแลจัดพิธีศพให้เอง<sup>21</sup>

สังคมชนิดที่ก่อร่างขึ้นบนฐานแห่งมนุษยธรรมและแสดงออกด้วยจารีตนี้ ไม่เพียงแต่จะสำคัญในฐานะชุมชน มนุษย์เท่านั้น หากแต่เป็นรากฐานแห่งรัฐได้ ในฝ่ายผู้ปกครอง หากปกครองโดยไม่ปฏิบัติตามจารีต "แม้เมื่อออกคำสั่ง ก็จะไม่มีผู้ใดปฏิบัติตาม"<sup>22</sup> วิธีคิดแบบขงจื้อดูจะขัดแย้งกับสำนักนิตินิยมของหานเฟยจื้อ ซึ่งเชื่อมั่นในพลังอำนาจของ อำนาจผู้ปกครองในตัวของมันเอง ในขณะที่ขงจื๊อเชื่อในพลังอำนาจของจารีต ซึ่งให้ความชอบธรรมแก่อำนาจ และ ผู้คนจะปฏิบัติตามคำสั่งก็ต่อเมื่อยอมรับในจารีตนั้น ขงจื๊ออธิบายว่า

Dimension of the Court Language" in Asian Review (Vol. 6, 1992), pp. 145-163.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Ibid., Vol. 2 chapter 7.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> โปรดดู สุวรรณา สถาอานันท์, อ้างแล้ว, หน้า 24.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> James Legge, op.cit., Vol. 3 chapter 26.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Ibid., Vol. 13 chapter 6.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Ibid., Vol. 7 chapter 9.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Ibid., Vol. 10 chapter 6.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Ibid., Vol. 10 chapter 15.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Ibid., Vol. 13 chapter 6 เป็นที่น่าสังเกตว่าในประวัติศาสตร์ไทย ได้มีปรากฏการณ์ที่แสดง ความสำคัญของจารีต เหนืออำนาจรัฐบาล อย่างน่าสนใจ โปรดดูตัวอย่างการวิเคราะห์สถานการณ์ดังกล่าวใน Sombat Chantornvong, "To Address the Dust Under the Dust of the Soles of the Royal Feet: A Reflection on the Political

"ถ้าผู้นำใช้กฎหมายปกครองประชาชน สร้างเอกภาพด้วยการลงโทษ ประชาชนจะพยายาม หนี การลงโทษ แต่ไม่มีความละอาย ถ้าผู้นำปกครองด้วยคุณธรรม สร้างเอกภาพด้วยกฎแห่งจารีต ประชาชนจะมีความละอาย แล้วยังจะกลายเป็นคนดีด้วย"<sup>23</sup>

จารีตเป็นพลังเหนี่ยวรั้งสังคมให้อยู่ด้วยกันได้อย่างมีเอกภาพ การที่สมาชิกเข้าใจในแบบแผนพฤติกรรมเชิง สัญลักษณ์เดียวกัน และยอมรับความหมายแห่งสัญลักษณ์ชุดเดียวกัน ย่อมเป็นรากฐานแห่งเอกภาพของสังคมและ รัฐได้อย่างมี ประสิทธิภาพมากกว่าการข่มขู่ประชาชนด้วยการลงโทษ ทั้งนี้เพราะการใช้กฎหมายลงโทษเป็นการ ควบคุมด้วยความกลัว แต่จารีตเป็นพื้นที่ทางวัฒนธรรมซึ่งมีกฎเกณฑ์แบบแผนเหนี่ยวรั้งพฤติกรรมเชิงจริยธรรมของ สมาชิกที่ละเอียดอ่อนและกลมกลืนกับวิถีชีวิตประจำวันซึ่งอาจทรงพลังกว่าการข่มขู่ด้วยความกลัว แน่นอนจาก ทัศนะของขงจื๊อ วิธีคิดแบบนิตินิยม ย่อมไม่พอเพียงในฐานะกลไกการปกครองแต่จากทัศนะฝ่ายนิตินิยม จริยธรรม และจารีตก็อาจไม่พอเพียงเช่นกันในบ้านเมืองยามวิกฤต<sup>24</sup>

จะเห็นได้ว่าจารีตนักคิดจีนงอกเงยจากการคิดเรื่องจารีตว่า จะทำอย่างไรมนุษย์จึงจะสร้างขนบเพื่อเป็นแบบ แผนสำหรับคุณธรรมและความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์ จารีตนี้เอง หากทรงประสิทธิภาพ สามารถเป็นรากฐานแห่ง ระเบียบสังคมและระบบรัฐได้ อย่างไรก็ตาม ประวัติศาสตร์จีนหลังยุคสมัยของขงจื๊อได้พัฒนาไปในทิศทางที่ทำให้ ขนบจารีตแบบขงจื๊อกลายเป็นอุดมการณ์แห่งรัฐไปในที่สุด

#### บทบาทของปรัชญาในสังคมการเมือง: ข้อจำกัดและบทวิพากษ์

เป็นที่ทราบกันโดยทั่วไปว่า ขงจื้อใช้เวลาประมาณ 13 ปี เดินทางไปนครรัฐต่างๆเพื่อใน้มน้าวผู้ปกครองให้ เชื่อมั่นในปรัชญาของตน แต่ก็ไม่ประสบผล ทำให้ในที่สุดขงจื๊อตัดสินใจเดินทางกลับรัฐหลู่ สั่งสอนขัดเกลาศิษย์ต่อไป อย่างไรก็ตาม ถึงแม้ขงจื้อประสบความล้มเหลวในการเข้าไปมีส่วนกำหนดนโยบายรัฐโดยตรง แต่ใช่ว่าขงจื๊อจะไร้ ประสิทธิผลในการมีบทบาทต่อสังคมการเมือง บ่อยครั้งใน คัมภีร์ขงจื๊อ ขงจื๊อ "ขัดเกลา" เจ้านครรัฐต่างๆ เหล่าขุน นาง พระสนม รวมทั้งสานุศิษย์หลายคน ซึ่งจะได้มีบทบาททางการเมืองโดยตรงต่อไป ถึงแม้อำนาจรัฐจะปฏิเสธ ปรัชญาขงจื๊อในยุคสมัยของท่านเอง แต่จักรวรรดิจีนสมัยราชวงศ์ฮั่น ก็ได้โอบอุ้มลัทธิขงจื๊อเข้าเป็นส่วนแห่งอุดมการณ์ รัฐ สืบทอดต่อเนื่องไปจนถึงต้นคริสต์ศตวรรษที่ 20 จนอาจกล่าวได้ว่าปรัชญาขงจื้อได้กลายสภาพเป็นอุดมการณ์แห่ง รัฐไป ทั้งๆ ที่โดยเนื้อแท้แห่งการปกครองแล้วจักรวรรดิจีนยุคราชวงศ์ทั้งหลาย โอบอุ้มสำนักนิตินิยมไว้เป็นแนวทาง แห่งรัฐ แต่ในขณะเดียวกันก็สนับสนุนลัทธิขงจื๊อ การพัฒนาอันยาวนานนี้ได้ส่งผลให้ลัทธิขงจื๊อมีลักษณะอนุรักษนิยม เอื้อต่อการแบ่งชนชั้นทางสังคม และบ่อยครั้งสนับสนุนอำนาจเบ็ดเสร็จจากส่วนกลาง<sup>25</sup> แต่ทั้งนี้ทั้งนั้น เราจะบังคับให้ ขงจื๊อต้องรับผิดชอบต่อประวัติศาสตร์พัฒนาการลัทธิขงจื๊อทั้งหมดหรือ? ได้มีนักวิชาการปรัชญาจีนหลายท่าน

<sup>24</sup> โปรดดู ข้อวิพากษ์วิจารณ์ขงจื๊อจากสำนักนิตินิยมของหานเฟยจื๊อใน Burton Watson (trans.), Han Fei Tzu (New York: Columbia University Press, 1964).

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> James Legge, op.cit., Vol. 2 chapter 3.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> โปรคดู พัฒนาการทางประวัติศาสตร์ของลัทธิขงจื๊อ ใน D. Howard Smith, **Confucius and Confucianism** (London: Paladin Books, 1985).

พยายามชี้ให้เห็นว่าจริงๆ แล้ว ขงจื๊อเป็นนักปฏิรูป แต่ลักษณะอนุรักษนิยมสุดใต่งของลัทธิขงจื๊อมาจากพัฒนาการ ทางประวัติศาสตร์ มิใช่จุดหมายดั้งเดิมของขงจื๊อ

ในช่วงปลายคริสต์ศตวรรษที่ 20 หลังการเผาหนังสือครั้งที่ 2 ในประวัติศาสตร์จีน หลังเหตุการณ์ที่จตุรัส เทียนอันเหมิน นักวิชาการปรัชญาจีนในโลกตะวันตกได้ดึงเอาปรัชญาจีนที่มีอายุกว่า 2,500 ปี มาปะทะสังสรรค์กับ ปรัชญาตะวันตก ท้าทายให้ตอบคำถามอันร้อนรุ่มอยู่ในโลกวิชาการตะวันตก เช่น ประเด็นเรื่องสถานภาพของปัจเจก บุคคล การเลือกทางศีลธรรม โลกธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม ปัญหาเรื่องตัวตน (self) ของมนุษย์ รวมถึงประเด็นเรื่อง สิทธิมนุษยชนเป็นต้น<sup>26</sup> ผู้เขียนเห็นว่าคำท้าทายของโลกวิชาการตะวันตกทั้งหมดนี้ น่าจะมีส่วนช่วยปลดปล่อย ปรัชญาขงจื้อ ออกจาก ลัทธิขงจื้อ ได้อย่างมีนัยสำคัญ ขงจื้อไม่พึงควรมีอำนาจรัฐหนุนหลัง ขงจื้อควรได้รับการเชื้อ เชิญให้มาร่วมสนทนาระหว่างมิตรสหายที่เดินทางมาจากแดนไกล<sup>27</sup> ขงจื้อพึงได้รับการท้าทาย ตรวจสอบด้วยคำถาม ใหม่ๆ เพื่อทดสอบดูว่าปรัชญาว่าด้วยมนุษยธรรมและจารีตของท่านจะยัง "สมสมัย" อยู่ต่อไปหรือไม่อย่างไร การ "สืบ ทอด" ด้วยมิตรสหายที่ใส่ใจในปัญหาร่วมสมัยสมดังเจตนารมณ์ของขงจื้อเลย ปรัชญาของขงจือเองพึงได้รับการ "สืบ กอด" ด้วยมิตรสหายที่ใส่ใจในปัญหาร่วมสมัยสมดังเจตนารมณ์ของขงจื้อที่กล่าวว่า "ถ้าบุคคลใดชื่นชมความรู้ใน อดีต เพื่อการแสวงหาความรู้ใหม่ๆ บุคคลนั้นอาจเป็นครูสอนผู้อื่นได้"<sup>28</sup>

ในสังคมไทยเอง อาจจะถึงเวลาแล้วที่จะเริ่มบทสนทนาอย่างจริงจังกับขงจื้อและสานุศิษย์ รวมทั้งปรัชญา จีนสำนักอื่นด้วย ข้อพิจารณาของขงจื๊อเกี่ยวกับคุณธรรมและจารีต น่าจะเป็นบทเรียนสำคัญได้สำหรับสังคมไทย ที่ พลังจารีตกำลังถดถอย และวัฒนธรรมประชาธิปไตยก็ยังไม่แข็งแกร่งแต่อย่างใด พลังแห่งปรัชญาในสังคมไทยได้เคย มีบทบาทเชิงวิพากษ์ หรือสนับสนุน อุดมการณ์รัฐหรือไม่อย่างไร การที่พุทธศาสนาได้เป็นส่วนหนึ่งแห่งอุดมการณ์รัฐ และสถาบันสงฆ์เป็นกลไกอำนาจรัฐมานาน ได้ส่งผลอย่างไรต่อการสืบค้นแสวงหามิติทางปรัชญาของพุทธศาสนาเอง การพัฒนาความเข้าใจ จารีตนักคิดตะวันออกอื่นๆ น่าจะช่วยเสริมสร้าง และช่วยพัฒนาความคิด ความเข้าใจ เกี่ยวกับจารีตของนักคิดไทยเองได้อย่างมีนัยสำคัญ

-

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> โปรดดู ตัวอย่างงานเขียนของนักวิชาการตะวันตกที่โต้แย้ง ท้าทาย และอธิบายปรัชญาขงจื๊ออย่างน่าสนใจ ใน Harry White, "The Fate of Independent Thought in China" Journal of Chinese Philosophy 18 (1991), pp. 53-72; Herbert Fingarette, Confucius: The Secular As Sacred (New York: Harper Torch Books, 1972) และ William Theodore De Bary and Tu Weiming (eds.), Confucianism and Human Rights (New York: Columbia University Press,1998).

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> โปรดดู James Legge, op.cit., Vol. 1 chapter 1.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Ibid., Vol. 2 chapter 11.

### จารีตของปัญญาชนในสังคมมุสลิม

จรัญ มะลูลีม

#### ความหมายของนักคิด/ปัญญาชนที่สังคมมุสลิมกำหนดและนิยามเอาไว้

อาลี ชะรีอาตี นักคิดคนสำคัญของโลกมุสลิมชาวอิหร่าน ให้ความหมายของปัญญาชนในสังคมมุสลิมเอาไว้ ว่า ปัญญาชน (มุสลิม) ก็เป็นเช่นเดียวกับบุคคลผู้ได้รับการมอบหมายหน้าที่จากพระผู้เป็นเจ้า ความมุ่งหมายและ ความรับผิดชอบของบุคคลเช่นนั้น คือการเปลี่ยนปมปัญหาจากเรื่องของสังคมให้สมาชิกของสังคมนั้นมีความรู้สึกว่า เป็นเรื่องของตนเอง ปัญญาชนต้องหาข้อมูลจากสังคมที่เขาอาศัยอยู่ในขณะนั้น เขากล่าวว่า ในบรรดาปัญญาชน (มุสลิม) ด้วยกันต่างก็มีรูปแบบที่ไม่เหมือนกัน แต่ประวัติศาสตร์และประสบการณ์ได้แสดงให้เห็นว่า เมื่อใดที่ ปัญญาชนหันหลังให้แก่ศาสนาซึ่งเป็นจิตวิญญาณของสังคม ตราบนั้นสังคมจะหันหลังให้เขา และการที่สังคมทอดทิ้ง ปัญญาชน สังคมก็จะขาดโอกาสที่จะได้รับผลประโยชน์จากปัญญาชน ปัญญาชนจึงมีบทบาทสำคัญมาเป็นเวลาซ้า นานในการผลักดันสังคมส่วนใหญ่ 1

หากเราพิจารณาจากความหมายข้างต้นก็จะพบว่า ปัญญาชนมุสลิมมีความเปลี่ยนแปลงที่เป็นไปตาม บริบทของประวัติศาสตร์ และหากว่าเราศึกษาศึกษาประวัติศาสตร์ของนักคิดมุสลิมตั้งแต่อดีตถึงปัจจุบัน ก็จะพบ ภาพของนักคิด/ปัญญาชนมุสลิมพอสังเขปได้ดังนี้ ในสมัยประวัติศาสตร์อิสลาม สังคมอิสลามยุคต้นไม่มีความเหิน ห่างระหว่างกลุ่มปัญญาชนกับประชาชนส่วนใหญ่ บรรดาผู้รู้หรือที่เรียกว่า อุละมา (นักการศาสนา) ผู้ให้คำแนะนำ ทางด้านนิติศาสตร์อิสลาม ผู้อรรถาธิบายในทางศาสนา ผู้ตีความคัมภีร์กุรอาน นักปรัชญาและนักอักษรศาสตร์ ล้วน ใกล้ชิดสนิทสนมกับประชาชนโดยทั่วไป แม้ว่าการสอนและการเล่าเรียนของพวกเขาจะแยกตัวออกไปบ้าง แต่พวกนี้ก็ ประสบความสำเร็จในเรื่องความใกล้ชิดและสัมผัสกับประชาชน การเข้ากันได้ของอุละมากับประชาชนนั้นยังดำรงอยู่ จนกระทั่งถึงปัจจุบัน (ที่เห็นเด่นชัดในโลกมุสลิมสมัยใหม่ก็คือ ความใกล้ชิดของอิมาม โคมัยนี และผู้นำคนอื่นๆ กับ ประชาชนของอิหร่าน และนิค อาซีส ผู้เป็นแกนนำของพรรคอิสลามมาเลเซีย (PAS) กับประชาชนชาวมาเลย์ ทั้งสอง กรณีถือเป็นตัวอย่างของปัญญาชนนักการศาสนาที่มีความใกล้ชิดกับประชาชนทุกชนชั้นในประเทศของตน ความคิด และอุดมการณ์ทางการเมืองของผู้นำทั้งสองคนนี้ก็ได้รับการสนับสนุนจากประชาชนมาอย่างต่อเนื่อง)

ในด้านการศึกษา ประชาชนมุสลิมผู้ไร้การศึกษาหรือไม่เคยได้ยินเรื่องการเข้าเรียนภาคค่ำหรือการศึกษา ผู้ใหญ่เลย ก็สามารถนั่งรวมแถวกับนักการศาสนา ซึ่งเล่าเรียนมาสูงอย่างนักปราชญ์ได้ ประชาชนสามารถ ปรึกษาหารือปัญหาของเขากับอุละมา (ซึ่งเป็นปัญญาชนของสังคมมุสลิม) ได้ด้วยความรู้สึกเป็นกันเองพอที่จะบอก ถึงความต้องการหรือร้องทุกข์ หรือบอกเล่าถึงปัญหาครอบครัวซึ่งเป็นปัญหาส่วนตัวของเขา เพื่อขอคำแนะนำหรือหา ข้อยุติตามหลักศาสนาหรือตามกฎหมายอิสลามได้<sup>2</sup>

อย่างไรก็ตามเราจะพบว่าในกรณีของปัญญาชนมุสลิมที่มุ่งการศึกษาไปในทางโลก ส่วนใหญ่จะได้รับ อิทธิพลจากแนวคิดตะวันตก ในขณะที่ผู้ที่ศึกษาด้านศาสนาจะได้รับอิทธิพลจากแนวคิดของประเทศแถบตะวันออก กลางหรือเอเชียใต้

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ali Shariati, **What is to be done** แปลโดย มุฮัมมัด ฮัมซะฮฺ ในชื่อ **ปัญญาชน หน้าที่ของท่านคืออะไร** (กรุงเทพฯ: ศูนย์วัฒนธรรม สถานเอกอัครราชทูตสาธารณรัฐอิสลามอิหร่าน, 2536), น. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> เรื่องเดียวกัน. น. 4.

เมื่อวัฒนธรรมตะวันตกเริ่มมีอิทธิพลอยู่ในโลกมุสลิมใหม่ๆ นั้น ปัญญาชนของโลกมุสลิมก็ได้รับเอา วิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีของตะวันตกมาใช้ แต่พวกเขาก็ยังคงรักษาประเพณีวัฒนธรรม ตลอดจนค่านิยมแบบเก่า ของโลกมุสลิมไว้เพื่อมิให้สูญสลายไป ปัญหาก็คือทำอย่างไรจึงจะมีสองสิ่งไปพร้อมๆ กัน การเปลี่ยนแปลงเช่นนี้ส่งผล กระทบทั่วไปในสังคม กระนั้นก็ตามโดยปกติแล้วคนหนุ่มสาวสามารถปรับตัวเข้ากับการเปลี่ยนแปลงให้ทันสมัยได้เร็ว กว่าคนอื่น

ในเวลาต่อมา เราจะพบว่าปัญญาชนวัยหนุ่มสาวส่วนใหญ่ในโลกมุสลิมที่ได้รับการศึกษามาจากฝรั่งเศส เยอรมนี อังกฤษ หรือแหล่งการศึกษาสมัยใหม่อื่นๆ มีความร้อนรนที่จะลอกเลียนแบบตะวันตก แม้ว่าคนเหล่านี้จะ ครุ่นแค้น ไม่พอใจต่อความหยุดนิ่งทางวุฒิปัญญาของนักการศาสนาบางคน แต่พวกเขาก็ยังขาดความเป็นผู้ใหญ่ พอที่จะประเมินปรัชญาชีวิตแบบตะวันตกได้ และไม่สามารถพิจารณาได้อย่างรอบคอบว่า ลักษณะของอารยธรรม ตะวันตกส่วนใหญ่จะเป็นประโยชน์กับตนอย่างไร และสิ่งไหนไม่สามารถผสมผสานกับสติปัญญาและประเพณีของ ชาวมุสลิมได้อย่างเหมาะสม

ตัวอย่างของปัญญามุสลิมเหล่านี้จะพบได้ในตุรกี เพราะตุรก็ได้เริ่มลอกเลียนแบบตะวันตกอย่างไม่มีชีวิต จิตใจของตัวเอง ผลปรากฏว่าตุรกีต้องถูกตัดขาดจากอดีตอันใกล้ชิดของตนโดยกระทันหันมรดกทางวัฒนธรรมและ สติปัญญาของตุรกีสูญหายไปสิ้น ภายในประเทศก็เกิดรอยร้าวขึ้นระหว่างประชาชนกับชนชั้นปกครอง เพราะ โดยทั่วไปประชาชนยังมีความรู้สึกทางศาสนาอยู่ ความผูกพันต่ออิสลามของพวกเขานั้นเข้มแข็งจริงจังอย่างที่เคย เป็นมา การเลียนแบบวัฒนธรรมตะวันตกอย่างทาสได้ตัดเอาคุณสมบัติอันมีค่าของตุรกีคือความมั่นใจ ความมีจิตใจ ลึกซึ้งและความกล้าหาญออกไปเสียจากตัวเอง จนเปิดทางให้แก่ความสับสนวุ่นวายและความขัดแย้ง<sup>3</sup>

ตรงกันข้ามกับปัญญาชนนักสมัยนิยมดังกล่าว ก็มีปัญญาชนของโลกมุสลิมอื่นๆ ที่มีทัศนคติในทางลบต่อ อารยธรรมตะวันตกอย่างสุดขั้ว คนกลุ่มนี้ถือว่าโลกมุสลิมจะต้องไม่ยอมรับเอาสิ่งใดจากอารยธรรมตะวันตกมาเลย โดยไม่ต้องสนใจที่จะถามว่า ในนั้นมีอะไรดีหรืออะไรเลวบ้าง แม้กระทั่งความรู้ในวิทยาการสมัยใหม่ที่ชาวตะวันตกถือ ว่าพวกเขามีเอกสิทธิ์อยู่ ก็ควรจะถือว่าวิทยาการเหล่านั้นเป็นของต้องห้าม และต้องทำตัวให้ห่างจากสิ่งประดิษฐ์ทาง วิทยาศาสตร์เครื่องยนต์กลไกและสิ่งจำเป็นสำหรับชีวิตอื่นๆ ที่มีกำเนิดมาจากโลกตะวันตกด้วย อย่างไรก็ตาม ทรรศนะเช่นนี้ย่อมจะทำให้โลกอิสลามล้าหลังและอยู่โดดเดี่ยวจากกระแสของกาลเวลาเท่านั้น การปฏิเสธและไม่ ยอมรับนี้ก็คือความโง่และสายตาสั้นอย่างชัดๆ มีแต่จะทำให้ความสามารถของมนุษย์หรือชุมชนต้องพิการไป และขัด ต่อสปิริตของอิสลามอีกด้วย เพราะอิสลามเน้นอย่างยิ่งในการแสวงหาความรู้สาขาต่างๆ ให้เต็มที่ ประเทศที่หันหลัง ให้แก่การท้าทายของอารยธรรมแบบใหม่ด้วยการหดหัวเข้าไปอยู่ในเปลือกและปิดนัยน์ตาเสียจากความเปลี่ยนแปลง รอบข้างนั้น ย่อมไม่สามารถจะรักษาความสงบภายในประเทศไว้ได้นานนัก และต้องถูกจีกทึ้ง ไม่สามารถผนึกกำลัง ชุมชนขึ้นต่อต้านกับแรงกดดันอันมากมายของอารยธรรมสมัยใหม่ได้

ซัยยิด ฮุสเซ็น นัศร์ (Sayyid Hussein Nasr) ศาสตราจารย์และนักคิดคนสำคัญของโลกมุสลิม ได้วิพากษ์ ปัญญาชนมุสลิมสมัยใหม่เอาไว้อย่างเป็นรูปธรรมว่า ปัญญาชนซึ่งเป็นผลผลิตของมหาวิทยาลัยต่างๆ ที่เอนเอียงไป

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> อะบุล หะซัน อะลีนัดวี, **อารยธรรมตะวันตก อิสลามและมุสลิม** แปลโดย กิติมา อมรทัต และอิมรอน มะลูลีม, (กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ ส. วงศ์เสงี่ยม, ม.ป.ป.), น. 65-80.

<sup>4</sup> เรื่องเดียวกัน, น. 4-5.

ในทางตะวันตกส่วนใหญ่จะมีลักษณะเหมือนๆ กัน นั่นก็คือความเอนเอียงไปในทุกสิ่งทุกอย่างที่เป็นตะวันตก และมี ความรู้สึกว่าห่างเหินจากสิ่งต่างๆ ที่มีอยู่ในอิสลาม

ปมด้อยที่เอนเอียงไปทางตะวันตกนั้นก็มีอยู่ในหมู่ชาวมุสลิมสมัยใหม่จำนวนมาก ยิ่งกว่านั้นมันยังเป็นปม ด้อยที่มีอยู่ในหมู่ชาวฮินดูสมัยใหม่ ชาวพุทธสมัยใหม่และชาวตะวันออกอื่นๆ ที่มีส่วนรับผลกระทบจากโรคจิตใน รูปแบบของการบูชาใหม่นี้ มันเป็นโรคภัยไข้เจ็บอันใหญ่หลวงที่สุดที่เผชิญหน้ากับโลกอิสลาม และมันได้สร้างความ เสียหายให้แก่คนกลุ่มนี้ซึ่งเราหวังที่จะให้เผชิญกับการท้าทายของตะวันตก

ฮุสเซ็น นัศร์ จบการศึกษาระดับปริญญาเอกจากมหาวิทยาลัยฮาวาร์ด และงานส่วนใหญ่ของเขาได้รับการ ตีพิมพ์ในอังกฤษ ได้วิจารณ์ปัญญาชนมุสลิมอีกว่า ที่จริงแล้วผู้มีการศึกษาซึ่งเป็นผู้ปกป้องอารยธรรมตะวันตกอย่าง กระตือรือรันที่สุดในโลกตะวันออก และทำตัวเป็นตะวันตกพวกนี้คือ ผู้ที่ในบางครั้งได้สละทุกสิ่งทุกอย่างไว้บนแท่น บูชาแห่งสมัยนิยม และบัดนี้ต้องเผชิญหน้ากับความผุพังของรูปบูชานี้อย่างกระทันทัน เพราะฉะนั้นพวกเขาจึงได้ พยายามอย่างหมดหวังที่จะเกาะมันไว้

นัศร์ เชื่อว่า ถ้าในวันนี้ปัญญาชนซึ่งเชี่ยวชาญทั้งในโลกสมัยใหม่ และมีความรู้แบบดั้งเดิมจะเกิดขึ้นในโลก อิสลามสักคนหนึ่งก็คงจะตอบโต้การท้าทายของตะวันตกได้ และสามารถจะสงวนแก่นแท้แห่งขนบธรรมเนียมของ อิสลามไว้ได้จากการเป็นอัมพาต ซึ่งเดี๋ยวนี้กำลังคุกคามแขนขาและร่างกายของอิสลามอยู่

เพื่อให้ประจักษ์อย่างแท้จริงว่าจะรักษาอะไรไว้ได้มากแค่ไหนในโลกอิสลาม ก็เป็นการเพียงพอที่จะจดจำไว้ ว่า สำหรับชาวมุสลิมส่วนใหญ่นั้นวัฒนธรรมอิสลามยังคงเป็นความจริงที่ยังมีชีวิตชีวาอยู่ สำหรับคนส่วนใหญ่ที่มี จำนวนท้วมท้นจากอินโดนีเซียจนถึงโมร็อกโกนั้น วัฒนธรรมอิสลามจะต้องมีการกล่าวถึงเป็นกาลปัจจุบัน มิใช่บางสิ่ง บางอย่างที่เป็นอดีต<sup>5</sup>

นัศร์ ได้เตือนปัญญาชนมุสลิมเอาไว้ว่า ชาวมุสลิมร่วมสมัยควรเป็นนักสัจนิยม พวกเขาจะต้องเริ่มต้นการ เดินทางของพวกเขาไม่ว่าจะไปในทิศทางใดก็ตามที่พวกเขาปรารถนาจะไป

สุภาษิตจีนที่มีชื่อเสียงได้ยืนยันว่า "การเดินทางพันไมล์เริ่มต้นจากก้าวเดียว" ขณะนี้ก้าวแรกนั้นจำเป็นต้อง มาจากถิ่นฐานของเรา นี่เป็นความจริงอย่างมากในด้านวัฒนธรรมและจิตวิญญาณแท้ๆ กับในด้านศักยภาพ ไม่ว่า โลกมุสลิมต้องการจะไปทางไหน มันจะต้องเริ่มจากความเป็นจริงของขนบธรรมเนียมประเพณีอิสลาม และจาก สถานการณ์จริงของตนเอง มิใช่จากสถานการณ์ที่จินตนาการขึ้นมา บรรดาผู้ที่มองไม่เห็นความจริงนี้มิได้เดินทาง อย่างได้ผลแต่อย่างใด พวกเขาเพียงแต่จินตนาการว่าพวกเขากำลังเดินทางเท่านั้น

ปัญญาชนชาวปากีสถาน ชาวเปอร์เซีย หรือชาวอาหรับ ซึ่งต้องการจะเป็นผู้นำทางความคิดสำหรับ ประชาชนมุสลิม จะต้องจำไว้ว่าเขาคือใคร หากว่าเขาปรารถนาจะให้บังเกิดผลและไม่ถูกตัดออกจากสังคมมุสลิมส่วน อื่นๆ ไม่ว่าเขาจะพยายามอย่างหนักที่จะให้มุมหนึ่งของเมืองละโฮร์ เตหะรานหรือไคโร เป็นที่ตั้งของมหาวิทยาลัย ออกซ์ฟอร์ด หรือซอร์บอร์น เขาก็ทำได้ไม่สำเร็จ ผู้ที่เรียกกันว่าปัญญาชนมุสลิมแบบตะวันตก ผู้ซึ่งร้องทุกข์ว่าพวกเขา ไม่มีใครเข้าใจ และไม่ได้รับความชื่นชมจากสังคมอิสลามนั้นลืมไปว่า พวกเขานั่นแหละที่ไม่ยอมชื่นชมและเข้าใจ

\_

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sayyid Hossein Nasr, "The Western World and its Challenges to Islam" in Khurshid Ahmad ed., Islam: its meaning and message (London: Islamic Foundation, 1988), p. 223.

วัฒนธรรมและสังคมของตนเอง เพราะฉะนั้นเขาจึงได้รับการปฏิเสธจากชุมชนของตนเอง การปฏิเสธนี้ความจริงเป็น เครื่องหมายแห่งชีวิต และเป็นเครื่องชี้ให้เห็นว่าวัฒนธรรมอิสลามยังมีชีวิตอยู่นั่นเอง<sup>6</sup>

ปัจจุบันนี้ในหมู่ปัญญาชนมุสลิมเอง โดยเฉพาะผู้ที่ศึกษาวิชาการทางโลก มักจะได้รับการวิพากษ์วิจารณ์ จากสังคมว่าทอดทิ้งมวลชน ดังที่ อาลี ชะรีอาตี นักคิดคนสำคัญของโลกมุสลิมได้กล่าวไว้ว่า นับเป็นความโชคร้ายที่ ในวัฒนธรรมสมัยใหม่นั้น ระบบการศึกษาทำให้เด็กหนุ่มของเราที่ได้รับการศึกษา ได้ถูกสอนและได้รับการฝึกฝน ภายในป้อมปราการที่ห่างไกลจากประชาชน เมื่อพวกเขากลับมาสู่สังคมก็ได้ถูกกำหนดให้มีตำแหน่งและมีฐานะทาง สังคมซึ่งถูกตัดขาดจากประชาชนส่วนใหญ่ ในความเป็นจริงนั้น ปัญญาชนเหล่านี้ดำรงชีพและวนเวียนอยู่ในหมู่ ประชาชน แต่พวกเขาอยู่ใน "กรงทอง" ของวงการที่เกี่ยวข้องเฉพาะของเขา ซึ่งผลของมันคือ ปัญญาชนเหล่านี้อยู่ใน หอคอยงาช้างซึ่งมิได้รู้เรื่องเกี่ยวกับสังคมของตนเองเลย ในทางตรงกันข้ามประชาชนที่ไร้การศึกษานั้นขาดสติปัญญา และความรู้ ในขณะที่ปัญญาชนผู้มีการศึกษา ซึ่งได้รับการสนับสนุนจากมวลชนนั่นเองกลับมีความรู้อย่างท่วมทัน

ในขณะที่ อันวาร์ อิบรอฮีม อดีตรองนายกรัฐมนตรีของมาเลเซีย ซึ่งได้รับการยอมรับว่าเป็นหนึ่งใน ปัญญาชน และนักคิดคนสำคัญของโลกมุสลิม ได้กล่าวถึงลักษณะของปัญญาชนมุสลิมและปัญญาชนของตะวันออก ในปัจจุบันเอาไว้เช่นกันว่า ในการเผชิญหน้าระหว่างอารยธรรมของตะวันออกและตะวันตกนั้น คนรุ่นต่างๆ ในบรรดา ปัญญาชนจากตะวันออก - คือชาวมุสลิม ชาวฮินดูและชาวขงจื้อ - ถูกจัดอยู่ในสภาพหนึ่งที่ลึกซึ้งและแผ่ไปไกล คือจะ ซื่อสัตย์จงรักภักดีต่อจารีตและประเพณีเดิมของตน หรือว่าจะละทิ้งมันเสียเพื่อวิถีชีวิตที่เห็นกันว่าเป็นสิ่งที่ดีกว่า โดยทั่วไปแล้วพวกเขาตกอยู่ในสองประเภทที่แตกต่างกัน คือบรรดาผู้ที่ปฏิเสธทุกสิ่งทุกอย่างจากตะวันตกเพราะ ความหลงใหล และยึดมั่นติดอยู่กับทุกสิ่งทุกอย่างจากขนบประเพณีเดิมของตน กับบรรดาผู้ที่ถูกขู่จนกลัวความสำเร็จ อันสุกใสบาดตาของอารยธรรมตะวันตก จนกลับประณามอารยธรรมของตัวเอง<sup>7</sup>

# เงื่อนไขบริบททางสังคมการเมืองที่ก่อให้เกิดปัญญาชนในสังคมมุสลิม: ศึกษาจากงานและชีวิตของ ปัญญาชนมุสลิม

การเข้ายึดครองประเทศมุสลิมโดยมหาอำนาจตะวันตก โดยเฉพาะในตะวันออกกลาง ก่อให้เกิดการแข็งข้อ ต่อต้านจากนักศึกษาประชาชน การต่อสู้เหล่านี้มีส่วนอย่างยิ่งต่อการก่อให้เกิดกลุ่มปัญญาชนมุสลิมขึ้นในส่วนต่างๆ ของโลก ปัญญาชนหรือนักคิดที่มีอิทธิพลในทางการเมืองและสังคมอย่างมากตั้งแต่ตอนปลายศตวรรษที่ 19 จนถึง ปัจจุบันได้แก่ อัล-อัฟฆอนี (Al-Afqhani, 1839-1879) ผู้เป็นเจ้าของความคิดขบวนการรวมอิสลาม (Pan-Islamism) อัฟฆอนีเป็นผู้หนึ่งที่ต้องการเห็นความสมานฉันท์ในหมู่มุสลิมและต้องการนำเอาชาวมุสลิมจากทุกส่วนเข้ามาสู่ อาณาจักรอิสลาม ภายใต้การคุ้มครองของเคาะลีฟะฮ์ (กาหลิบ) ผู้มีอำนาจสูงสุด ชีวิตของอัล-อัฟฆอนี ส่วนใหญ่อุทิศ ให้แก่การปกป้องประเทศมุสลิมจากการเข้ามามีอิทธิพล ขู่เข็ญคุกคามของจักวรรดินิยมยุโรป อย่างไรก็ตามความคิด ของเขามิได้แยกออกไปจากความคิดทางการเมืองแต่อย่างใด สำหรับอัล-อัฟฆอนีปัญหาใหญ่มิได้อยู่ที่ว่า ทำอย่างไร จึงทำให้การเมืองในประเทศมุสลิมมีความเข้มแข็งและประสบผลสำเร็จ แต่ทำอย่างไรจึงจะทำให้ชาวมุสลิมเข้าใจ ศาสนาของพวกเขาได้อย่างถูกต้องและมีชีวิตตามคำสอนดั้งเดิมของอิสลาม อัล-อัฟฆอนีเชื่อว่า ถ้าพวกเขาทำใด้

\_

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> จรัญ มะลูลีม, "โลกตะวันตกกับการท้าทายต่ออิสลาม: บทวิพากษ์ปัญญาชนมุสลิม จากปลายปากกาของชัยยิด ฮุส เซ็น นัศร์" **มติชนสุดสัปดาห์**. (13 ตุลาคม 2541), น. 71.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> จรัญ มะลูลีม, "ศึกษาความคิดอันวาร์ผ่านงาน The Asian Renaissance (4)" **มติชนสุดสัปดาห์** (15 ธันวาคม 2541), น. 29.

เช่นนั้นได้ ประเทศของพวกเขาจะมีความเข้มแข็งขึ้นโดยอัตโนมัติ อัล-อัฟฆอนี เป็นคนที่มีความสำนึกอย่างลึกซึ้งสอง ด้าน คือด้านศาสนาและการเมือง เขาเต็มไปด้วยความกระตือรือร้น พยายามที่จะปลุกเร้าจิตใจประชาชน และนำ ความคิดของประชาชนเหล่านั้นเข้ามาในงานของชุมชนและการปรับปรุงประเทศให้ดีขึ้น โดยการสนับสนุนของอัล-อัฟฆอนี ประชาชนจึงได้มีความกระตือรือร้นในเรื่องการเมืองมากขึ้น มีการถกเถียงกันอย่างเสรีเกิดขึ้นในหมู่ประชาชน อย่างไม่เคยมีมาแต่ก่อน ผลก็คือโลกอาหรับและมุสลิมได้มีสายตากว้างไกลออกไปในหลายๆ เรื่องที่เกี่ยวกับตัวของ พวกเขา ชาวมุสลิมเริ่มจะสำนึกว่าตัวเองยังอ่อนแออยู่เสมอ และถูกบีบบังคับให้อยู่ภายใต้มหาอำนาจยุโรปซึ่งแข็งแรง กว่า และจะเป็นเช่นนี้จนกระทั่งพวกเขาจะได้ฟื้นฟูในด้านศาสนา สังคมและชาติให้ดีขึ้น อัล-อัฟฆอนี เป็นคนแรกที่ ปลูกฝังความเชื่อว่า วิวัฒนาการและการปฏิวัติเป็นความจำเป็นอันยิ่งใหญ่สำหรับชาวมุสลิม ด้วยเหตุนี้อัล-อัฟฆอนี จึงเป็นคนที่ตื่นตัวทั้งสองด้าน คือการปฏิรูปภายในประเทศและการป้องกันจากศัตรูภายนอก เป็นผู้ที่ให้แรงบันดาลใจ แก่นักปฏิวัติทางการเมืองและปัญญาชน อัล-อัฟฆอนีได้สนับสนุนทั้งสองฝ่าย คือนักชาตินิยมท้องถิ่น และผู้ที่จะรวม มุสลิมให้เป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน การพัฒนาอันยิ่งใหญ่ของอิสลามได้รับอิทธิพลมาจากบุคลิกภาพและงาน ของอัฟฆอนี ตามความจริงแล้วในศตวรรษที่ 20 มีเรื่องน้อยมากที่ชาวมุสลิมไม่ได้รับความคิดมาจากอัล-อัฟฆอนี "

อิทธิพลของอัล-อัฟฆอนีเป็นแรงบันดาลใจให้เกิดขบวนการอันแท้จริงของชาวมุสลิมยุคใหม่ในระหว่างเสี้ยว สุดท้ายของศตวรรษที่ 19 ภายใต้การนำของมุฮัมมัด อับดุฮ์ (1849-1905) ซึ่งเป็นศิษย์ผู้ยิ่งใหญ่ของญะมาลุดดีน อัล-อัฟฆอนี อับดุฮ์พยายามที่จะทำให้อิสลามหลุดพ้นจากโซ่ตรวนของความเคร่งศาสนาจนเกินไป กระนั้นก็ตามแนวคิด ของอับดุฮ์ ได้รับแรงผลักดันมาจากความคิดใคร่ครวญทางด้านศาสนามาโดยตลอด ซึ่งแตกต่างจากการปฏิรูปที่ก่อ ขึ้นโดยกลุ่มนิยมเหตุผลของชาวอินเดีย ปัญญาชนนักปฏิรูป เช่น อับดุฮ์ มีจุดมุ่งหมายไปในทางวัฒนธรรม การจัด อิสลามให้เข้ากับยุคสมัยและเข้ากับอารยธรรมสมัยใหม่ สำหรับอับดุฮ์ อิสลามเป็นศาสนาซึ่งเหมาะสมกับประชาชน ทั้งหลายทุกกาลเวลา โดยมีวัฒนธรรมเป็นหลักยึด ความคิดของอับดุฮ์ได้รับความสนใจอย่างมากในอียิปต์ และใน ประเทศมุสลิมอื่นๆ ความคิดของอับดุฮ์มีพลังอำนาจที่แฝงอยู่ในหลายวงการ และสร้างอิทธิพลขึ้นจนเป็นแบบอย่าง แม้แต่ศัตรูของอับดุฮ์ก็ยอมรับนับถือแบบอย่างของเขา ซึ่งต่อมากลายเป็นเชื้อทางความคิดให้แก่นักคิดในสมัยต่อๆ มา<sup>10</sup>

นักคิดของโลกมุสลิมที่ได้รับอิทธิพลของมุฮัมมัด อับดุฮ์มากที่สุดได้แก่ มุฮัมมัด รอชีด ริฏอ (1865-1935) ผู้ เป็นปัญญาชนชาวซีเรีย ซึ่งอพยพมายังไคโรด้วยแรงดึงดูดใจของ มุฮัมมัด อับดุฮ์ และได้ตั้งตัวเป็นสาวกที่เดินตาม ทางของอับดุฮ์อย่างมากที่สุด ได้เป็นผู้เขียนประวัติของอับดุฮ์ เป็นผู้ก่อตั้งและบรรณาธิการของนิตยสาร **อัล-มานาร** (ประภาคาร) เขาได้อุทิศเวลาส่วนใหญ่ของเขาเพื่อเผยแพร่การตีความหมายแบบนักฟื้นฟูในเรื่องความเชื่อและ สถาบันอิสลาม ซึ่งรอชีด ริฎอ อ้างว่าเป็นความคิดที่สะท้อนมาจากคำสอนของอับดุฮ์

รอชีด ริฏอ เป็นนักคิดที่มีบทบาทสำคัญทางการเมืองของอิสลาม เขามีบทบาทอย่างใหญ่หลวงในการต่อสู้ ทางการเมืองของซีเรีย นับตั้งแต่การปฏิวัติยังเตอร์กเป็นต้นมา และมีบทบาทในการเจรจากับอังกฤษสมัยสงคราม ใน ฐานะที่เป็นประธานที่ประชุมซีเรียในปี 1920, เป็นสมาชิกของคณะผู้แทนซีเรีย ปาเลสไตน์ ที่กรุงเจนีวา ในปี 1921,

.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> รายละเอียดเกี่ยวกับ อัล-อัฟฆอนี ดู R. Keddie, Sayyid Jamal al-Din al Afqhani (Berkeley: University of California, 1972).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> W.C. Smith, **The Arab Nationalism**, **An Anthology** (London, 1902), p. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Charles C. Adams, **Islam and Modernism in Egypt** (London,1993), pp. 1-2.

เป็นคณะกรรมการในคณะกรรมการทางการเมืองที่ไคโรระหว่างปี 1925-6 เขาได้เข้าร่วมการประชุมอิสลามที่นครมัก กะฮ์ ในปี 1929 และที่เยรูซาเล็ม ในปี 1931 จนกระทั่งท่านสิ้นชีวิตลง แต่กิจกรรมต่างๆ เหล่านั้นก็หาใช่อะไรอื่นมาก ไปกว่า ผลพลอยได้ของงานอันสำคัญของเขานั่นคือ การเป็นผู้รักษาความคิดมุฮัมมัด อับดุฮ์ไว้ไม่เสื่อมคลาย

รอชีด ริฏอ มีความคิดว่า คนมุสลิมได้สูญเสียความแท้จริงของศาสนาของพวกเขาไป และพวกผู้ปกครอง ทางการเมืองที่ชั่วร้ายก็เป็นผู้ยุยงส่งเสริมให้เป็นไปเช่นนั้น อารยธรรมอิสลามไม่สามารถจะฟื้นฟูขึ้นได้ ตราบเท่าที่คน มุสลิมยังล้าหลังทางด้านเทคโนโลยี ความชำนาญในด้านเทคนิคนั้นขึ้นอยู่กับอุปนิสัยทางด้านศีลธรรมบางข้อ และ หลักการเหล่านั้นที่จริงก็มีอยู่แล้วในอิสลาม ลักษณะนิสัยพื้นฐานของการปฏิรูปตามทรรศนะของรอชีด ริฏอ นั้นก็คือ ด้านศาสนา ความสนใจด้านศาสนานั้นเกี่ยวข้องกับชีวิตของผู้นับถือศาสนานั้นในทุกๆ ด้าน คือด้านสังคม การเมือง เท่าๆ กับทางด้านศาสนา

ริฏอ ประกาศว่า อิสลามที่แท้จริงยอมรับความก้าวหน้าสมัยใหม่ ทุกๆ อย่างและไม่ได้ยึดถือแต่ด้านพิธีกรรม เท่านั้น

นอกจาก อัล-อัฟฆอนี, มุฮัมมัด อับดุฮ์และมุฮัมมัด รอชีด ริฏอแล้ว นับตั้งแต่ปี 1979 เป็นต้นไป อิทธิพล ของอิมาม โคมัยนี (Ayatullah Khomeini) ซึ่งเป็นปัญญาชนและนักการศาสนาคนสำคัญของโลกอิสลาม เป็นผู้นำใน การปฏิวัติโค่นล้มชาห์ของอิหร่านในปี 1979 ทำให้เขาเข้ามามีบทบาทอยู่ในโลกมุสลิม โดยเฉพาะในโลกส่วนที่ถือ นิกายชื่อะห์ (Shi'ah) อิสลาม อิมาม โคมัยนี เชื่อว่าอันตรายของโลกอิสลามคือความเสื่อมทรามทางศีลธรรมของ สังคมมุสลิม อันเป็นผลมาจากการพยายามทำประเทศให้เป็นตะวันตก และเชื่อว่าลัทธิประชาธิปไตยหรือเสรีนิยมจะ กลายเป็นสิ่งฟุ่มเฟือยเกินกว่าที่จะสร้างสังคมที่ "ยุติธรรม" ได้

อิมาม โคมัยนี แบ่งโลกออกเป็นสองค่าย คือค่ายอิสลามกับค่ายคนนอกศาสนา หรือพวกตะวันตกนัก จักรวรรดินิยม พวกวัตถุนิยมไม่เชื่อในพระเจ้า ซึ่งที่น่าชังคือประเทศคอมมิวนิสต์ทั้งหลาย อิมาม โคมัยนีเชื่อว่า ทุน นิยมและจักรวรรดินิยมถูกสร้างขึ้นจากฐานและค่านิยมที่เปิดทางให้แก่ ความเจริญด้านมนุษยธรรม "น้อยมาก" ตาม ความคิดของเขาอิสลามมิได้เป็นทั้งแบบเผด็จการหรือการกดขึ่ ไม่ได้เป็นไปตามความประสงค์ของคนส่วนใหญ่ แต่ เป็นรัฐธรรมนูญที่รับผิดชอบของประชาชน ที่ผูกมัดด้วยเงื่อนไขแห่งการเชื่อฟังและอยู่ใต้กฎหมายของพระผู้เป็นเจ้า ที่ กำหนดไว้ในคัมภีร์อัล-กุรอานและสุนนะฮ์ (แบบอย่างของศาสดามุฮัมมัด)<sup>11</sup> สำหรับอิมาม โคมัยนีแล้ว การปฏิวัติจะ ไม่สมบูรณ์หากนโยบายในอดีตจะดำรงอยู่ต่อไป การปฏิวัติไม่ได้จำกัดอยู่แค่การปฏิวัติทางการเมืองหรือทาง เศรษฐกิจเท่านั้น แต่ต้องเป็นการปฏิวัติทางศีลธรรมด้วย ซึ่งจะเปลี่ยนค่านิยมของการปกครองและพฤติกรรมของ สังคม

อาจไม่เป็นการผิดพลาดหากจะกล่าวว่า การปรากฏตัวของพลังทางการเมืองแนวทางอิสลามที่ได้อำนาจใน ปี 1979 ในอิหร่าน มีส่วนอย่างมากต่อการตื่นตัวในโลกมุสลิม แต่จะเป็นการละเลยหากไม่กล่าวถึงนักคิดคนอื่นๆ ที่ได้ ปฏิรูปและฟื้นฟูหลักการอิสลามขึ้นมา ปัญหาที่นักคิดและนักการเมืองมุสลิมครุ่นคิดก็คือ อดีตอันยิ่งใหญ่ของตนที่ สูญเสียไป ด้วยการถูกครอบครองโดยตะวันตก และความล้มเหลวจากการที่ไม่มีการตีความแบบสร้างสรรค์ (อิจญ์ติ ฮาด) ในขณะที่โลกเปลี่ยนไป พวกเขามีความเห็นว่า มหาอำนาจคริสเตียนจะไม่มีวันล่มสลาย ตราบใดที่สถาบัน อิสลามไม่มีการปฏิรูปภายใน นักคิดที่มีความคิดเช่นนี้ ได้แก่ ซัยยิด อะห์มัด ข่าน (1817-1898) จากอินเดีย, หะซัน

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> จรัญ มะลูลีม, "อิหร่าน" ในอุกฤษฏ์ ปัทมานันท์ บรรณาธิการ, **บทนำแห่งตะวันออกกลาง** (กรุงเทพฯ: สถาบัน เอเชียศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2534), น. 90-91.

อัล บันนา ซัยยิด กุฏบ์ จากอียิปต์, อบุล อลา เมาว์คูดีย์ (1903-1979), มุฮัมมัด อิกบาล จากปากีสถาน และมุอัมมัร กัดดาฟี จากลิเบีย

ในจำนวนนี้นักคิดจากโลกซุนนีอิสลามที่มีอิทธิพลต่อจิตใจคนหนุ่มสาวมากที่สุด คือเมาว์ดูดีย์ แห่ง ปากีสถาน และ ซัยยิด กุฏบ จากอียิปต์ เมาว์ดูดีย์มีความคิดว่า การต่อสู้เพื่ออิสลามนั้นไม่ใช่เพื่อการฟื้นฟูอดีตอัน รุ่งเรื่องเท่านั้น แต่เพื่อผลที่ดีกว่า เพราะมนุษย์เป็นตัวแทนของพระผู้เป็นเจ้าในโลกนี้ ดังนั้น การญิฮาด (การทำ สงครามเพื่อปกป้องศาสนา) นั้นมิได้มีไว้เพื่อป้องกันอิสลาม (ดารุสลาม) เท่านั้น แต่ต้องกระทำต่อผู้ที่ข่มขู่ทำลายล้าง อิสลามด้วย ความคิดของเมาว์ดูดีย์ได้รับการซึมซับเข้าไปในจิตใจของซัยยิด กุฏบ์ ผู้ซึ่งถูกประหารในปี 1966 ด้วย ข้อหาวางแผนโค่นล้มประธานาธิบดีนาซิร (นัซเช่อร์) แห่งอียิปต์ เพราะต้องการให้อียิปต์เป็นรัฐอิสลาม กุฏบ์ แนะ ปัญหาด้วยการเสนอให้มีผู้นำใหม่ขึ้นมาในอียิปต์ ซึ่งมาจากคนหนุ่มที่จะต้องต่อสู้กับความเอารัดเอาเปรียบ และการ รุกรานของมหาอำนาจ

ในโลกมุสลิม บรรดานักวิจารณ์ตะวันตกอย่างมีสติปัญญานั้น ผู้ที่มีความสามารถที่สุดก็คือ มุฮัมมัด อิกบาล ซึ่งเราอาจพูดได้ว่าเป็นผู้ที่มีการศึกษาแบบตะวันตก และตะวันตกไม่ได้ผลิตผู้ใดที่ดีกว่าเขาออกมาอีกเลยในอินเดียใน ศตวรรษนี้ เราสามารถจะเรียกอิกบาลได้ว่าเป็นนักคิดที่ดี ซึ่งประสบความสำเร็จที่สุดในตะวันออกสมัยใหม่ ไม่มี นักวิชาการตะวันออกคนใดที่ได้ทำการศึกษาอย่างลึกซึ้ง จนกระทั่งแทงทะลุถึงเรื่องทางความคิดและอารยธรรม ตะวันตกได้ดีไปกว่าเขา ทั้งนี้ก็เพราะเขาได้ตรวจตราลักษณะมูลฐานของตะวันตกอย่างละเอียดลออ

อิกบาลประณามสังคมตะวันตกว่า เป็นสังคมที่มีการต่อสู้อย่างเผ็ดร้อนเลือดเย็นและไม่รู้จักสิ้นสุดซ่อนอยู่ เบื้องหลัง รวมทั้งประณามอารยธรรมตะวันตกว่าเป็นอารยธรรมที่สูญเสียคุณค่าทางด้านจิตใจของตัวเองไป อันเป็น ผลจากการปะทะกันระหว่างค่านิยมด้านศาสนาและการเมือง

แม้งานเขียนของเมาดูดีย์, กุฏบ์, และอิกบาลจะแพร่หลาย แต่แรงดลใจที่มีอิทธิพลต่อปัญญาชนมุสลิมใน สมัยหลัง ๆ กลับได้มาจากการปฏิวัติอิสลามในอิหร่าน การปฏิวัติดังกล่าวเกิดขึ้นในบรรยากาศของอิสลามนิกาย ชีอะฮ์ ดังนั้นไม่ว่าการปฏิวัติจะล้มเหลวหรือสำเร็จ ความรับผิดชอบมักจะตกแก่อิหร่านมากกว่าโลกอิสลามโดย ส่วนรวม อิหร่านเป็นประเทศที่ผู้นำศาสนามีบทบาทมาตลอด ผู้นำศาสนาในอดีตเคยประกาศสงครามศาสนากับ รัสเซียถึงสองครั้ง แม้จะพ่ายแพ้ทั้งสองครั้งก็ตาม แต่บทบาทของผู้นำศาสนาของอิหร่านในฐานะผู้นำประชาชนก็ได้รับ การยอมรับโดยทั่วไป อิมาม โคมัยนีผู้ลุกขึ้นมาต่อต้านชาห์เมื่อครั้งเกิดการปฏิวัติขาวจนถูกเนรเทศ เขาเป็นอีกผู้หนึ่งที่ มีอิทธิพลต่อคนหนุ่มสาว ซึ่งผิดหวังจากการเห็นประเทศของตนอยู่ใต้การครอบครองและความไม่เป็นตัวของตัวเอง อิ มาม โคมัยนีต่อสู้เพื่อให้มีการนำศาสนาขึ้นมาปกครองประเทศ (วิลายะตุลฟากีห์) โดยถือเอาคำบรรยายของเขาเป็น บรรทัดฐาน เขากล่าวกับนักศึกษาของเขาว่า

คำขวัญแห่งการแบ่งแยกศาสนาและการเมือง และข้อเรียกร้องที่ว่านักวิชาการอิสลามจะต้องไม่เข้าไปยุ่ง เกี่ยวกับสังคมและกิจกรรมทางการเมืองนั้น ได้แบบอย่างมาจากนักจักรวรรดินิยม เฉพาะคนที่ไม่มีศาสนาเท่านั้นที่พูด แบบนี้บ่อยๆ มีหรือที่ศาสนาและการเมืองจะแยกออกจากกันในสมัยของท่านศาสดา?

ช่วงทศวรรษ 1960 และต้นศตวรรษ 1970 จะเห็นมิติใหม่ในอิหร่าน นั่นคือ การที่นักศึกษามุ่งเข้าหาอิสลาม โดยมีผู้เอาลัทธิมาร์กซิสต์เข้าไปผสมรวมกับอิสลามด้วย ผู้ที่อยู่เบื้องหลังความคิดนี้ก็คือ อาลี ซะรีอาตี นัก ประวัติศาสตร์และนักสังคมวิทยาที่สำเร็จการศึกษาจากฝรั่งเศส เขาได้รับอิทธิพลอย่างมากจากซาต์ร, เฟนอน, และ คามูส์ เขาถูกเรียกว่า "ซ้ายอิสลาม" ทฤษฎีด้านอิสลามของเขาค่อนข้างจะเป็นอิสระด้วยทฤษฎีที่ว่า พระผู้เป็นเจ้ามี ลักษณะบางอย่างเช่นมนุษย์ และมนุษย์มีส่วนที่ดีของพระผู้เป็นเจ้าอยู่ด้วย เขาได้แยกความแตกต่างระหว่างนิกาย

ชีอะฮ์ที่เป็นทางการของราชวงศ์ซอฟาวิด และการปฏิวัติของอิมาม อาลี ฮูเซน และอบูซัร ให้เห็น บทบรรยายของเขา แพร่หลายในหมู่นักศึกษาฝ่ายซ้าย ก่อให้เกิดการผสมผสานระหว่างผู้นิยมอิสลามตามแนวทางของเขาและฝ่าย เคร่งครัด จนเป็นพลังใค่นล้มชาห์ได้ในที่สุด อย่างไรก็ตามเมื่อลูกศิษย์คนสำคัญของเขา คือ บานี ศาดร์ อดีต ประธานาธิบดีแห่งอิหร่านหมดอำนาจลง ชื่อเสียงของเขาก็ถูกลดความสำคัญลงไปในระดับหนึ่งด้วย อีกผู้หนึ่งที่โลก อิสลามพูดถึงคือ มุอัมมัร กัดดาฟี นักปฏิวัติที่มีแนวทางของตนเอง ผู้นำลิเบียยะมาฮีรียะห์ (รัฐมวลชนแห่งลิเบีย) ความกล้าหาญและความรักต่อพี่น้องมุสลิมทั่วไปของเขาได้รับการสรรเสริญ แต่แนวความคิดด้านอิสลามของเขาขาด ความเป็นวิชาการ อย่างไรก็ตามความคิดที่เขาเอามาจากอัล-กุรอานที่ว่า อิสลามเป็นศาสนาธรรมชาติและควรจะเป็น แนวทางในสังคมนั้น ได้รับความนิยมในหมู่ชาวมุสลิมผู้เคร่งครัด

กล่าวโดยทั่วไปแล้ว แม้นักคิดดังกล่าวจะมีอิทธิพลต่อจิตใจแห่งการฟื้นขึ้นของขบวนการอิสลามก็ตาม แต่ ยังมีสาเหตุอื่นอีกที่ก่อให้เกิดขบวนการเช่นนี้ อย่างเช่นความตกต่ำของรัฐบาลชาตินิยมในประเทศอิสลาม ที่ไม่ สามารถพาประเทศไปสู่จุดหมายปลายทางที่มุ่งหวังไว้ แม้ว่าจะได้รับเอกราชแล้วก็ตาม ตัวอย่างที่เห็นได้คือ ประเทศ อียิปต์, ซีเรีย, อีรัก, แอลจีเรีย ฯลฯ จากการศึกษาแนวโน้มของการเกิดขบวนการอิสลามนั้น นักคิดตะวันตกกล่าวว่า ผู้ เป็นหัวเรือใหญ่ในปัจจุบันส่วนมากจะเป็นผู้ที่เคยอยู่ในสังคมตะวันตก โดยเฉพาะอย่างยิ่งในหมู่วิศวกร และ นักวิทยาศาสตร์ ผู้ที่การศึกษาของเขาทำให้พวกเขาห่างเหินจากอิสลามมาก่อนและเบื่อหน่ายสังคมสมัยใหม่ จนถึง ปัจจุบันขบวนการอิสลามดังกล่าวก็หาได้ถดถอยหรืออ่อนแอลงแต่อย่างใด แต่กำลังทวีความเข้มข้นขึ้นในหลายๆ ประเทศในตะวันออกกลาง ในรูปของฝ่ายต่อต้านรัฐบาลที่หวังจะนำหลักการอิสลามแบบสมบูรณ์มาใช้

การต่อสู้เพื่ออิสรภาพและการเป็นเอกราชจากความเป็นอาณานิคมทางวัฒนธรรมนั้น ได้เริ่มขึ้นในสังคมของ มุสลิมด้วย ภายใต้การเคลื่อนไหว "เพื่อกลับมาสู่ตนเอง" ซึ่งเกิดขึ้นในหมู่ปัญญาชนนักเขียนและศิลปินของโลกที่สาม กลายเป็นกระแสคลื่นแห่งการกลับคืนมาสู่ตนเองในหมู่ปัญญาชนที่ได้รับการศึกษามาจากตะวันตกในสังคมมุสลิม ประเทศต่างๆ ในมิติทางการเมืองการทหารและในมิติทางวัฒนธรรม การเคลื่อนไหวในเบื้องต้นนั้น เป็นการ เคลื่อนไหวไปในทิศทางเดียวกัน เช่น อัล-อัฟฆอนี ได้เรียกร้องรูปแบบของการคืนกลับไปสู่ "บรรพบุรุษ" (Salafiyyah) หรือมุฮัมมัด อิกบาล แห่งปากีสถานเรียกร้องให้กลับคืนสู่ "ตนเอง" และเชื้อเชิญนักคิดทางศาสนาให้ฟื้นฟูความคิด ทางศาสนาอิสลามขึ้นมาอีกครั้งหนึ่ง ความมุ่งหมายของนักคิดเหล่านี้คือ การปลุกเร้าสังคมอิสลามที่หลับอยู่ให้ตื่นขึ้น

การเคลื่อนใหวซึ่งจุดประกายขึ้นโดย อัล-อัฟฆอนี, อับดุฮ์ อิกบาล, และบุคคลอื่นๆ นั้นตามความเข้าใจของ พวกเขา มิได้เป็นความเคลื่อนใหวไปสู่ความเจริญก้าวหน้า หากเป็นความต้องการเพียงแค่การหมุนเข็มนาฬิกาให้ถอย หลังไป แท้จริงแล้วบุคคลเหล่านี้คือ ผู้รับเอาวิทยาการสมัยใหม่เข้าไปสู่กระแสแห่งอิสลาม และนำเข้าไปสู่จิตวิญญาณ แห่งยุคใหม่โดยผ่านมุมมองใหม่ และอารยธรรมของยุโรป พวกเขาเป็นพวกหัวก้าวหน้าและเป็นผู้นำของวัฒนธรรม เก่าและการศึกษาระบบเก่า แต่จากระบบเก่านั้นพวกเขาผลักดันให้มีการเคลื่อนไหว "กลับไปสู่ตนเอง" ในกรณีของ ปัญญาชนทางศาสนาก็เช่นเดียวกัน การเคลื่อนไหวเรื่องนี้เริ่มเมื่อประมาณหนึ่งศตวรรษมาแล้ว ในระหว่างปัญญาชน ในศาสนาอิสลามกับปัญญาชนรุ่นใหม่นั้น ดูเหมือนพวกเขาจะมีที่มาแตกต่างกัน จากสองขั้วที่อยู่กันคนละด้าน อย่างไรก็ตามปัจจุบันนี้การเคลื่อนไหวได้เป็นไปในทิศทางเดียวกันและไปสู่จุดหมายปลายทางเดียวกัน และมี ความรู้สึกรับผิดชอบต่อสังคมเช่นเดียวกัน พวกเขารู้ดีว่าจำเป็นที่จะต้องให้ความร่วมมือต่อกันและกัน โดยมี จุดมุ่งหมายร่วมกันคือฟื้นฟูซีวิตใหม่และให้มีการก้าวหน้าไปข้างหน้าใหม่

อิสลามคือสิ่งที่เราต้องมุ่งไปสู่ มิใช่อิสลามที่เป็นเพียงแค่ศาสนาของสังคมของเราเท่านั้น แต่เป็นอิสลามที่ เป็นผู้กำหนดทิศทางแห่งประวัติศาสตร์ของเรา เป็นที่มาแห่งจิตวิญญาณและวัฒนธรรมของเรา เป็นพื้นฐานแห่ง ศีลธรรมและความรู้สึกนึกคิด เป็นตัวตนของประชาชนของเรา เมื่อเราพยายามที่จะยืนหยัดบนขาของเราเอง และ สร้างความสำนึกแห่งความเป็นมนุษย์ของเราด้วยการฟื้นฟูประวัติศาสตร์ วัฒนธรรม และความแท้จริงแห่งปัญญาชน ของเรา เพื่อไม่ให้เกิดช่องว่าง เราจำเป็นต้องกลับไปหาอิสลามและวัฒนธรรมอันรุ่งเรืองของอิสลาม<sup>12</sup>

ส่วนปัญญาชนมุสลิมจากประเทศเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ ซึ่งแนวคิดทางเศรษฐกิจการเมืองวัฒนธรรมและ ศาสนาของพวกเขากำลังมีบทบาทต่อสังคมมุสลิมอย่างมาก ได้แก่ มหาธีร์ มูฮัมมัด ผู้นำของมาเลเซีย แนวคิดที่ สำคัญของเขา ได้แก่ การยืนยันถึงค่านิยมของความเป็นเอเชีย และคัดค้านการครอบงำของประเทศตะวันตก มหาธีร์ เป็นนักคิดมุสลิมที่สนับสนุน "ความคำนึงซึ่งกันและกัน" ซึ่งประเทศต่างๆ ให้ความเคารพต่อความแตกต่างในทาง วัฒนธรรม และระบบค่านิยมของกันและกัน และหยิบยืมสิ่งที่ดีที่สุดของกันและกันมาใช้ มหาธีร์กล่าวว่าในระบบ ดังกล่าว ชาติหนึ่งไม่มีสิทธิที่จะบังคับอีกชาติหนึ่งให้ละทิ้งค่านิยมของตน มหาธีร์ถือว่าเป็นข้อบกพร่องอย่างยิ่งที่ ประเทศตะวันตกพ้งหลายมีสิทธิทำตามความชอบของตน แต่ พวกเขาไม่มีสิทธิที่จะยัดเยียดความชอบของตัวเองให้คนอื่น"

มหาธีร์มีความกังวลในการที่สหรัฐอเมริกาได้เข้ามาจัดการในประเด็นของสิทธิมนุษยชนในจีนและในส่วน อื่นๆ ของเอเชีย เขากล่าวว่า ผู้วางนโยบายของวอชิงตันจำเป็นต้องมองที่สถานการณ์เฉพาะในประเทศอื่นๆ และไม่ เร่งรีบที่จะตัดสินลงไป เขากล่าวว่าประชาชนทั้งหลายมีส่วนแบ่งอยู่ในมาตรฐานของความขี้อาย โดยทั่วไปแล้วชาว เอเชียจะไม่เที่ยวปาวประกาศกับชาวยุโรปและชาวอเมริกันว่า นี่นะคุณต้องทำอย่างนั้นอย่างนี้ แต่เราพบว่าเราถูกสั่ง ตลอดเวลา (จากตะวันตก) ว่าจะทำอะไร นอกเหนือจากการเน้นในเรื่องของวิถีเอเชีย<sup>13</sup> แล้วมหาธีร์ยังมีนโยบายมอง ออกไปข้างนอก และมองไปทางตะวันออก (Look Out and Look East) ซึ่งได้รับความสนใจอย่างยิ่ง โลกทัศน์ของ มหาธีร์มุ่งอยู่ที่ความสามารถของชาติที่จะทำการแข่งขันจนได้รับความสำเร็จ และพ้นไปจากการต่อต้านของอีกฝ่าย จุดมุ่งหมายก็เพื่อการมีชีวิตอยู่ได้ เพื่อการมีชีวิตอยู่อย่างมีเอกราชและสูงส่งเท่ากับประเทศอื่นๆ ทศวรรษที่ 1970 และ 1980 ได้นำเอาความเปลี่ยนแปลงอย่างมากมายมาสู่โลก ซึ่งมหาธีร์ก็ได้ให้ความสนใจมาแต่ต้น และดูเหมือนว่า ท่ามกลางความรุ่งเรื่องของตะวันออกนั้น ตะวันตกได้ตกต่ำลง สำหรับมหาธิร์นั้น เขาถึงกับโยงเอาเอกราชอันแท้จริง เข้ากับความสำเร็จในทางเศรษฐกิจที่เดียว เขาได้รับแรงบันดาลใจจากญี่ปุ่น ซึ่งได้กลายมาเป็นมหาอำนาจของโลก จากการฟื้นฟุของราชวงศ์เมจิ จนทำให้ญี่ปุ่นเข้ามาเป็นมหาอำนาจของโลกหลังจากสงครามโลกครั้งที่ 2 เขาแสดง ความชื่นชมต่อเกาหลีซึ่งสามารถก้าวข้ามการทำลายล้างของสงคราม เพื่อปรากฏตัวขึ้นเป็นประเทศอุตสาหกรรม การค้า นอกจากนี้เขายังมีความประทับใจต่อแนวทางเศรษฐกิจของไต้หวัน ฮ่องกง สิงคโปร์ อันเป็นประเทศ อุตสาหกรรมใหม่ (NICs) หรือมังกรน้อย (little dragon) นับเป็นประเทศอุตสาหกรรมที่ก้าวพ้นความล้าหลังขึ้นมาได้ ด้วยตัวเอง และเข้าไปอยู่ใน "ตำแหน่งของประเทศที่ได้รับการพิจารณาแล้ว"

-

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Ali Shariati. อ้างแล้ว. น. 78-80.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> ไม่มีผู้ใดระบุได้แน่ชัดว่า "วิถีเอเชีย" นั้นคืออะไร นอกเหนือไปจากการกล่าวอ้างถึงความแตกต่างโดยทั่วไประหว่าง เอเชีย และ "ตะวันตก" ดูรายละเอียดใน ธีระ นุชเปี่ยม, **การเมืองโลกหลังสมัยใหม่** (กรุงเทพฯ: ศิลปสยามบรรจุ ภัณฑ์และการพิมพ์จำกัด, 2541), น. 103.

มหาธีร์มีความคิดว่า ความรุ่งเรืองของญี่ปุ่นและโดยเฉพาะอย่างยิ่งเกาหลีใต้ได้เปลี่ยนแปลงสมดุลทาง เศรษฐกิจของโลก ประเทศทั้งสองซึ่งมิได้เป็นประเทศทุนนิยมตะวันตก ได้เป็นเจ้าของเศรษฐกิจที่มีพลังอำนาจซึ่ง ตะวันตกให้ความเคารพ อิจฉาและเกรงกลัว มหาธีร์พบตรรกะในเรื่องความเปลี่ยนแปลงในสมดุลด้านเศรษฐกิจของ โลก (แต่มิใช่ทางทหาร) ว่าเกิดจากการแข่งขันกันของญี่ปุ่นและเกาหลีใต้ (และประเทศ NICs ต่างๆ ของเอเชีย) ซึ่ง แสดงให้เห็นถึงความไม่สามารถของตะวันตกอย่างแท้จริงในการแข่งขันด้านการค้าของโลก จากทรรศนะของมหาธีร์ที่ เข้าไปผูกพันกับลัทธิชาตินิยม และการเปลี่ยนแปลงเหล่านี้ที่มีต่อบรรยากาศทางเศรษฐกิจ ดูเหมือนจะเข้ากันได้อย่าง เหมาะสมกับทฤษฎีทางสังคมของดาร์วิน (Social Darwinism) ซึ่งเวลานี้ได้กลายเป็นทฤษฎีในเรื่องรัฐ-ซาติไปเสียแล้ว ผู้สนับสนุนทฤษฎีทางสังคมของดาร์วินแต่ดั้งเดิม ได้เอาทฤษฎีนี้มาใช้เป็นเพื่ออ้างถึงความสูงส่งในเชื้อชาติของคน ขาวเหนือเชื้อชาติอื่นๆ แต่มหาธีร์ได้จับเอาทฤษฎีนี้มาคว่ำหัวลง และลงความเห็นอย่างจริงจังว่า ตะวันตกได้เสื่อมลง เนื่องมาจากค่านิยมทางสังคมระบบศีลธรรมและนิสัยการทำงานที่แย่ลง ตะวันตกไม่สามารถรักษาศีลธรรมของตนให้ แน่นเหนียว เพื่อที่จะกลับชะตากรรมที่ผันผวนของตนได้ ด้วยเหตุนี้เมื่อถูกท้าทายและเมื่อไม่สามารถแข่งขันกับ ตะวันออกได้ ก็หันไปพึ่งการกระทำที่เป็นไปในทางลบ นั่นเป็นปฏิบัติการที่ไม่ยุติธรรมและขาดกลไกของความมี จริยธรรมที่หยุดยั้งตนเองในการเข้าไปแทรกแขงเรื่องของตะวันออก

ในปี 1982 มหาธีร์ได้กล่าวสุนทรพจน์แก่พรรคอัมโนว่า "นับเป็นร้อยๆ ปีมาแล้วที่เรามีความรู้สึกหวาดหวั่น อันเนื่องมาจากความเข้มแข็งและความสามารถของตะวันตก เราไม่เพียงแต่ถูกกดขี่เท่านั้น แต่เรายังยอมรับทรรศนะ ที่ว่า เป็นไปไม่ได้สำหรับเราหรือชาติตะวันออกใดๆ ที่จะแข่งขันกับตะวันตกได้"

เขาได้กล่าวถึงความล้มเหลวของตะวันตกต่อไปว่า ชาติตะวันตกได้ทำงานหนักภายใต้ภาพลวง พวกเขาเชื่อ เฉพาะปัญญา ความรู้ความชำนาญของพวกเขา และสำหรับพวกเขาแล้วไม่มีใครอื่นจะมาแข่งขันกับพวกเขาได้ และ เนื่องจากสิ่งนี้เองพวกเขาจึงไม่ทำงานหนักอีกต่อไป แทนที่จะทำเช่นนั้นพวกเขากลับไม่ใส่ใจ และโดยผ่านองค์การ ต่างๆ ของพวกเขา แรงงานชาวตะวันตกจึงก่อกวนทุกรูปแบบเพื่อให้ได้มาซึ่งผลประโยชน์ของตน จนกระทั่งมีชาติ ตะวันตกหลายชาติที่จ่ายเงินช่วยเหลือมากขึ้นต่อคนว่างงาน เป็นจำนวนมากกว่าเงินเดือนของผู้ทำงานเสียอีก ดังนั้น หลายคนจึงเลือกที่จะไม่ทำงาน

ในอีกทางหนึ่งก็คือคนตะวันตกนั้นได้ "สูญสิ้นแรงผลักดันของพวกเขาเสียแล้ว" พวกเขายังคงต้องการชีวิตที่ ดี แต่ก็ไม่ได้เตรียมตัวที่จะเผชิญกับความจริงของตลาดโลก ซึ่งพวกเขามิได้มีอำนาจควบคุมอยู่อีกต่อไป ผลที่ตามมา ก็คือ หากว่าเราพยายามเลียนแบบพวกเขา เราก็จะตกลงไปในหล่ม ซึ่งไม่สามารถจะขึ้นมาสู่ยุคทองอย่างที่พวกเขา เคยผ่านมาได้อีก

การเอาอย่างบรรดาผู้ที่ได้รับความสำเร็จ และปลุกเร้าผู้ซึ่งได้รับความล้มเหลว กลายเป็นหนึ่งในหัวใจของ เรื่องที่มหาธีร์ซึ่นซอบ ห้าปีหลังจากการขึ้นมาเป็นนายกรัฐมนตรี มหาธีร์ได้สรุปถึง "เผ่าพันธุ์ในตะวันออก" "ซึ่งวิธีการ ของพวกเขาในการพัฒนาประเทศได้นำเอาความสำเร็จที่ยิ่งใหญ่มาให้ และเราไม่ต้องการเลียนแบบบรรดาผู้คนผู้ ประสบความล้มเหลว" หกเดือนก่อนที่เขาจะขึ้นมาเป็นนายกรัฐมนตรี เขาได้บอกกับที่ประชุมสุดยอดของอิสลาม (Islamic Summit Conference) ในเมืองภูออีฟ (Taif) ประเทศซาอุดีอาระเบียว่า ถึงเวลาแล้วที่อุมมะฮ์ (ประชาชนผู้

ศรัทธา) "ที่จะหลีกเลี่ยงประเพณีแห่งวิธีการและแนวคิดแบบเอายุโรปเป็นศูนย์กลาง (Eurocentirc) เสียที ส่วนเหตุผล และวิธีการที่ชาวมาเลเซียจะใช้ต่อไปนั้นเขาพบว่ามันอยู่ใน "ตะวันออก"<sup>14</sup>

มหาธีร์ไม่คิดถึงจุดมุ่งหมายใดสำหรับตัวเขาและประเทศของเขามากไปกว่า การเปลี่ยนมาเลเซียให้เป็น ประเทศผู้ผลิตประเทศหนึ่ง และเป็นประเทศที่มีการแข่งขันทางอุตสาหกรรมคู่ไปกับญี่ปุ่น เกาหลีใต้และประเทศ NICs ในเอเชีย อย่างไรก็ตามสิ่งที่ตรงข้ามกับญี่ปุ่นและเกาหลีตามที่มหาธีร์แลเห็นและไม่ภูมิใจที่จะยอมรับตามคือ สิ่งที่เขาได้กล่าวเอาไว้ในการประชุมระหว่างชาติคือ "เรามีพื้นฐานส่วนประกอบทุกอย่างซึ่งเป็นไปได้สำหรับมาเลเซีย ที่จะกลายเป็นชาติอุตสาหกรรมที่สำคัญในเอเชียต่อจากญี่ปุ่นและเกาหลีใต้" แต่ "มีบางสิ่งบางอย่างมากกว่านั้นที่ เป็นสิ่งที่ต้องการ (ซึ่ง) หาไม่ได้ที่บ้าน" นั่นคือ "จริยธรรมของการทำงาน" ซึ่งเป็น "สิ่งจำเป็นที่สุด" ที่ดูเหมือนจะมีส่วน อยู่ใน "เรื่องของคนจนที่ร่ำรวยขึ้นมาอย่างญี่ปุ่นและเรื่องราวของเกาหลีใต้"

ด้วยเหตุนี้มหาธีร์จึงต้องการให้ชาวมาเลเซีย "เรียนรู้และฝึกฝนจริยธรรมของการทำงานจากญี่ปุ่นและ เกาหลี" เขากล่าวว่า "หากว่าความปรารถนาของเราสำเร็จ" มาเลเซียจะต้องมองตะวันออกที่ซึ่งประชาชนทำงานหนัก เพื่อให้เราพ้นไปจากค่านิยมของตะวันตกซึ่งเราซึมซับเอาไว้เพื่อที่จะเอาอย่างความขยันในการทำงาน ประสิทธิภาพ ในการจัดการความสัมพันธ์ทางการค้าและแง่มุมอื่น ซึ่งพบได้ในตะวันออก ดังนั้นการเปลี่ยนทิศทาง (Reorientation) จากตะวันตกมาตะวันออกจึงเป็นเรื่องที่ "ชี้ขาดในจุดเชื่อมต่อของการพัฒนาประเทศ" เพราะด้วยเหตุนี้เท่านั้นที่จะทำ ให้เราพ้นมาจากตัวของเราเองในอดีต (เมื่อ) เราถูกมองดูอย่างต่ำต้อยโดยตะวันตกเพราะเราถูกกล่าวหาว่าขี้เกียจ ด้วยสิ่งนี้เท่านั้นที่ประเทศชาติจะหวังได้ว่าจะมีสถานะเท่าเทียมกับชาติอื่นๆ โดยได้รับสถานภาพที่มีเกียรติภูมิใน ชุมชนโลก และ "ไม่ถูกเหยียดหยาม" ด้วยเหตุผลดังกล่าว เมื่อมหาธีร์ได้แนะนำคนในประเทศของเขาที่มีมากกว่า 18 ล้านคนให้ทำตามแบบอย่างประเทศอื่น เขาก็แนะนำให้ดูญี่ปุ่นและเกาหลีใต้เป็นตัวอย่าง ส่วนประเทศตะวันตกนั้น ไม่ใช่แบบอย่างสำหรับอนาคตของมาเลเซีย

นโยบาย "Look East" ได้รับการประกาศครั้งแรกในตอนปลายของปี 1981 ถัดจากการรณรงค์ในเรื่อง ซื้อ ของอังกฤษที่หลังสุด "Buy British Last" มหาธีร์มีความกระตือรือร้นมากในนโยบาย "Look East" ของเขาโดยเฉพาะอย่างยิ่งในช่วงต้นๆ ของการโปรโมตสิ่งต่างๆ ของญี่ปุ่นในหมู่ชาวมาเลเซีย เขาพูดถึง "คุณธรรมในการทำงานหนัก" ของชาวญี่ปุ่น "ประชาธิปไตยในองค์การธุรกิจของชาวญี่ปุ่น" "ความสัมพันธ์แบบเปลจนถึงหลุมฝังศพ" (The cradle-to grave) ของบริษัทญี่ปุ่น และทัศนคติในการถือเอาคุณภาพเป็นชุดของความมีเสถียรภาพ เป็นต้น

มหาธีร์ชื่นชมนโยบายการปกป้องของญี่ปุ่นที่มีต่อบริษัทญี่ปุ่นในประเทศญี่ปุ่นเอง ซึ่งทำให้เกิดความ ยากลำบากต่อโรงงานของชาวต่างชาติที่จะแทรกซึมเข้าไปในตลาดของญี่ปุ่นได้ มหาธีร์รังเกียจองค์การทางการค้าไม่ ว่าจะเป็นของชาวตะวันตกหรือของชาวมาเลเซียเอง แต่เขาพูดถึงองค์การทางการค้าของญี่ปุ่นว่า "แม้แต่องค์การ ทางการค้าของญี่ปุ่นก็ยังเห็นความจำเป็นในการทำงานหนัก" ความสัมพันธ์แบบตั้งแต่เปลจนถึงหลุมฝังศพ ที่บริษัท ของญี่ปุ่นมีต่อคนงานทำให้คนงานมีความภักดีต่อบริษัท อย่างไรก็ตามมหาธีร์ได้มองข้ามจุดสำคัญๆ ไป อย่างเช่น บทบาทของสหรัฐฯ ที่มีต่อญี่ปุ่นหลังสงคราม และบทบาทการฟื้นฟูของสหรัฐฯ ที่มีต่อเกาหลีใต้หลังสงครามกลาง เมือง

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> จรัญ มะลูลีม และชปา จิตต์ประทุม, "เอเชียวิถี: กรณีศึกษามหาธีร์มุฮัมมัด นายกรัฐมนตรีของมาเลเซีย" (เอกสาร การบรรยายในการสัมมนาทางวิชาการเรื่อง "เอเชียวิถี" จัดโดยสถาบันเอเชียศึกษา ระหว่างวันที่ 23-25 เมษายน 2540 ณ ห้องประชุมจุมภฎ-พันธุ์ทิพย์ อาคารประชาธิปก-รำไพพรรณี จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย), น. 3-6.

ความมีอุดมคติต่อญี่ปุ่นและเกาหลีใต้ ในฐานะตัวอย่างแห่งความเป็นเอกราชของชาติของมหาธีร์นั้น วางอยู่ ที่ความสำเร็จในทางเศรษฐกิจ เขาจึงไม่ผ่อนหนักเบาให้แก่ความจริงในเรื่องการเข้ามามีอิทธิพลของทหารอเมริกัน เหนือประเทศเหล่านี้แต่อย่างใด รวมทั้งการดำรงรักษาฐานทัพอเมริกันในประเทศทั้งสอง ตัวอย่างเช่น ในการชื่นชม การแข่งขันของญี่ปุ่นนั้น เขาควรจะให้น้ำหนักเท่าๆ กันกับการครอบครองเหนือเศรษฐกิจเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ของ ญี่ปุ่น ซึ่งบางคนอาจจะกล่าวว่าเป็นรูปแบบหนึ่งของจักรวรรดินิยมด้วย

มหาธีร์เชื่อว่าจริยธรรมในการทำงาน (Work ethic) ของญี่ปุ่น "เป็นระบบค่านิยมที่ปลูกฝังกันมา" และ " ไม่ได้เป็นประเพณี" จริยธรรมของการทำงานนี้สามารถหามาได้และพัฒนาขึ้นเองได้ สิ่งที่จะตามมาก็คือ ชาวมาเลเซีย ก็เช่นกัน ต้องสามารถที่จะก่อรูปและสามารถพัฒนาจริยธรรมในการทำงานของตัวเองได้ มหาธีร์ก็เหมือนกับนัก ชาตินิยมจำนวนมากในประเทศที่ตกเป็นอาณานิคม นั่นคือ เขาเตรียมตัวที่จะเอาอย่างต่างชาติเพื่อที่จะ "ยืนหยัดด้วย ขาของตนเอง" มหาธีร์ถึงกับกล่าวอย่างเปิดเผยว่า "ข้าพเจ้าวัดตัวข้าพเจ้าเองกับผู้คนซึ่งดีกว่าข้าพเจ้า ยิ่งใหญ่กว่า ข้าพเจ้า" มหาธีร์มิได้มีความอึดอัดเลยในการเรียกร้องให้ชาวมาเลเซียเอาอย่างชาวญี่ปุ่น ชาวเกาหลีและชาวไต้หวัน บางครั้งเขาก็พูดว่า ในฐานะที่เรามาจากตะวันออก การมองตะวันออกย่อมหมายถึงการมองตัวเราเองด้วยการ สนับสนุนค่านิยมที่ดี แต่มหาธีร์ก็ได้เตือนชาวมาเลเซียเอาไว้เช่นกันว่า เรานะ ดีแต่พูดถึงค่านิยมดีๆ ของเราเอง แต่เรา ก็ทำไม่ได้ดีเท่าที่พูด

เจ็ดปีหลังจากการนำเสนอนโยบาย "Look East" มหาธีร์ยังคงเรียกร้องให้ชาวมาเลเซียเอาอย่างชาวญี่ปุ่น, ชาวเกาหลีใต้ และชาวได้หวันต่อไป ซึ่งเขากล่าวถึงคนเหล่านี้ว่า "ทำงานด้วยหัวใจ" และ "มีพลังแม้กระทั่งเมื่อตกอยู่ ในสภาพที่ยากลำบาก" ในความหมายนี้ Look East ก็คือผลของการเปลี่ยนค่านิยมในเรื่องทัศนคติและจิตวิญญาณ ให้เข้ากับการเปลี่ยนที่ของเทคโนโลยี นโยบาย Look East เป็นแนวทางของมหาธีร์ที่มาสู่จุดสรุปที่ว่า ใครก็ตามซึ่งมิได้ เรียนรู้จากความสำเร็จของคนอื่นจะได้รับชะตากรรมที่คล้ายคลึงกัน ดังนั้นภายใต้การเป็นนายกรัฐมนตรีของมหาธีร์ ความเป็นชาตินิยมของชาวมาเลเซียจึงหมายถึงความคลั่งไคล้งาน "Workaholism" Look East จึงหมายถึง การ ทำงาน ทำงานหนัก และยังมีงานที่จะทำต่อไปอีก นโยบายนี้ได้เสร็จสมบูรณ์ลงในทศวรรษ 1980 เป็นนโยบายที่จะ นำเอาสายตาของคนเชื้อสายมาเลย์และชาวมาเลเซียทั้งมวลออกจากตะวันตกมาสู่ตะวันออก<sup>15</sup>

ในการนำเอาแนวทางด้านศาสนามาใช้ในสังคมมาเลย์นั้น มหาธีร์กล่าวว่า

"ชาวมาเลเซียควรจะยึดมั่นอยู่กับระบบศีลธรรมและจริยธรรม มิฉะนั้นแล้วเราจะก็จะหลงทางไป ถ้าเราหลง ทางไปเราก็จะไม่มีวิสัยทัศน์ เราจะต้องไม่ทำให้มันเป็นเรื่องการเมือง เราจะต้องไม่ทำให้เป็นเรื่องของชาติพันธุ์ เรา จะต้องไม่ชี้นิ้ว ความกริ้วโกรธของคนรุ่นหนึ่งๆ นั้นไม่ใช่คำตอบ อคติของคนรุ่นหนึ่งๆ ไม่อาจชี้ทางได้ คนแก่ต้องไม่ ประณามคนหนุ่มสาว คนหนุ่มสาวก็ต้องไม่โทษคนแก่ เราจะต้องหาทางแก้ปัญหามิใช่หาแพะรับบาป เราจะต้องมี

\_

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> เรื่องเดียวกัน, น. 8.

ความมั่นใจในความก้าวหน้ามิใช่ความหรูหราแห่งความฝัน การตอบสนองของเราจะต้องเป็นไปอย่างกล้าหาญแต่ สมดุล เราจะต้องมีความเด็ดขาดแต่มีเหตุผล" <sup>16</sup>

"เราอยู่ในโลกแห่งการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว เราเคยเปลี่ยนช้าบ้างเร็วบ้าง แต่เวลานี้ทุกอย่างได้ เปลี่ยนแปลงไปเร็วมาก อันเนื่องมาจากข่าวสารและเทคโนโลยี เรารู้ว่าศาสนาอิสลามเป็นศาสนาในทุกกาลเวลา มิใช่ ศาสนาที่มีระยะเวลาเพียงแค่ 1,400 ปีเท่านั้น อิสลามยังคงมีชีวิตอยู่ มีความเกี่ยวข้องซึ่งขึ้นอยู่กับเราว่าจะตีความ อิสลามอย่างไรในช่วงสมัยของการเปลี่ยนแปลงนี้ ตั้งแต่สมัยของชาวอาหรับมาแล้วที่สังคมมีการเปลี่ยนแปลงเรื่อยมา แต่อิสลามก็ยังเกี่ยวข้องกับชีวิตของประชาชน ทั้งประชาชนที่นับถือศาสนาอิสลามและนับถือศาสนาอื่น เราไม่ที่ ทางเลือก เพราะเรากำลังพูดถึงโลกที่เล็กลง เราไม่อาจแยกตัวเองจากสังคมที่เปลี่ยนแปลง เราไม่อาจอยู่กับสังคมที่มี มุสลิมทั้งหมด (ร้อยละร้อย) ได้ และแม้ว่าจะมีชาวมุสลิมอยู่ถึงร้อยละร้อยก็ตาม การตีความศาสนาก็จะต่างกัน ออกไป เป็นการยากที่สังคมมุสลิมจะปฏิบัติให้เหมือนกันได้หมด อย่างที่เรารู้ว่าเราได้แบ่งออกเป็นผู้ถือนิกายซุนนี และซีอะฮ์ และแบ่งออกเป็นมัชฮับ (สำนักคิด) อย่างที่เราปฏิบัติตามกันมา แม้แต่ในหมู่ผู้ถือนิกายซุนนีเราก็พบว่ามี ปัญหาต่างๆ กัน เราบอกว่าการตีความของคนนี้ถูก คนนั้นผิด ถ้าเราคิดเช่นนี้เราก็จะจบลงด้วยความขัดแย้ง เราต้องรู้ ว่าอิสลามปฏิบัติอย่างไร แต่เนื่องจากเราต่างถือว่าอิมาม (ผู้นำ) ของเราถูกต้อง จึงเกิดความขัดแย้ง ดังนั้นถ้าเราเห็น ว่าอิสลามยังมีความเกี่ยวข้องอย่ เราก็ต้องตีความอิลลามเพื่อนำเราไปส่ความเปลี่ยนแปลงนี้

วิธีการเปลี่ยนแปลงไปมากมาย ค่านิยมก็เปลี่ยนไปมาก ในเวลาเดียวกันถ้าเราอ่อนแอเราก็จะถูกข่มขู่โดย พวกที่แข็งแรงกว่า ความขัดแย้งจะมีต่อไป เป็นความจำเป็นสำหรับเราที่จะมีความสัมพันธ์ขั้นปกติไม่เฉพาะกับพวก เราเท่านั้น แต่กับคนที่นับถือศาสนาอื่นด้วย เราต้องติดต่อกับคนอื่น การติดต่อนั้นต้องมีกฎเกณฑ์ หากเราไม่มี กฎเกณฑ์ผลที่ตามมาก็คือความปั่นป่วนนั่นเอง"<sup>17</sup>

จากถ้อยคำของนายกรัฐมนตรีมหาธีร์ข้างต้น ย่อมเป็นเครื่องยืนยันถึงความสำคัญในการนำเอาหลักการ อิสลามมาปรับใช้กับโลกสมัยใหม่ในหลายๆ ด้านได้เป็นอย่างดี ไม่ว่าจะเป็นการธนาคาร หรือแบบอย่างการใช้ชีวิตใน สังคม<sup>18</sup>

โดยสรุปอาจกล่าวได้ว่าปัญญาชนของประเทศมุสลิม ไม่ว่าจะมาจากผู้ศึกษาทางศาสนาหรือทางโลกหรือ ศึกษาทั้งสองทาง หากต้องการที่จะมีบทบาทอยู่ในชุมชนการเมืองของประเทศและของประชาชนมุสลิม อย่างน้อย พวกเขาก็ต้องมีอุดมการณ์ทางศาสนาเป็นแนวทางอยู่ด้วย และหากวัดเอาจากแนวโน้มของโลกมุสลิมในปัจจุบันนี้ก็ จะพบว่า ปัญญาชนในโลกมุสลิมมีความพยายามอย่างมากที่จะรวมตัวกันให้เป็นหนึ่งเดียว ตัวอย่างของการรวมตัว เห็นได้ชัดเจนในช่วงเดือนธันวาคม 1997 ซึ่งมีการประชุมสุดยอดของ Organisation of the Islamic Conference

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> คำกล่าวของนายกรัฐมนตรีมหาธีร์ มุฮัมมัด ณ ที่ประชุม National Congress เมื่อวันที่ 29 เมษายน 1997 ในหัวข้อ

<sup>&</sup>quot;Malyasia: The Way Forward" อ้างใน Abu Bakar Abdul Majeed, "Citizenry in 2020: The View From

<sup>&#</sup>x27;Mahathir Window'" IKIM Journal 5 (January/June 1997), น. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> คำกล่าวปิดการสัมมนาของนายกรัฐมนตรีมหาธิร์ เรื่อง "Islamic Financial Services and Product" at Institute of Islamic Understanding Malaysia, Kuala Lumpur. (27-29 August 1998).

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> จรัญ มะลูลีม, "อิทธิพลของอิสลามในสังคมมาเลย์" ในอุกฤษฎ์ ปัทมานันท์และ ซปา จิตต์ประทุม, **วิกฤตการณ์** มาเลเซีย เศรษฐกิจการเมือง-วัฒนธรรม (กรุงเทพฯ: สถาบันเอเชียศึกษา, จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2542), น. 85-86.

(OIC) หรือของชาติอิสลาม 55 ชาติ อันมีประชากรรวมกันถึง 1 ใน 5 ของประชากรทั้งหมดในโลก ที่ประเทศอิหร่าน ในการประชุมครั้งนี้ ปัญญาชนของอิหร่านซึ่งเป็นผู้นำทางด้านจิตวิญญาณ คือ อะญาตุลลอฮ์ อาลี คอเมเนอี (Ayatullah Ali Khamenei) แห่งอิหร่าน ได้โจมตีอารยธรรมวัตถุนิยมของตะวันตกว่าซักนำผู้คนไปสู่เงินตรา ความโลภ และความปรารถนาทางกายทั้งหลาย "โดยพยายามเข้ามาแทนที่ความจริงใจ การพูดแต่ความจริง การให้โดยไม่หวัง สิ่งตอบแทน และการเสียสละส่วนตน" อันเป็นแบบอย่างของวัฒนธรรมอิสลาม<sup>19</sup>

# สำนึกทางจริยธรรม ศีลธรรม มีความเกี่ยวข้องและเป็นเงื่อนไขสำคัญของการเป็นนักคิด/ ปัญญาชนใน สังคมมุสลิม

นักปรัชญาหรือนักวิทยาศาสตร์สามารถศึกษาศาสนาตามทิศทางใดที่ตนต้องการก็ได้ แต่ปัญญาชนนั้นไม่ ควรถือว่าศาสนาเป็นปรากฏการณ์อย่างหนึ่งอย่างใดเพียงด้านเดียว ปัญญาชนแต่ละคนควรหาให้พบว่าบทบาททาง สังคมของศาสนานั้นเป็นอย่างไร ซึ่งเป็นเรื่องสำคัญมาก เพราะความหลงผิดเข้าใจผิดของปัญญาชนนั้นไม่เหมือนกับ ความหลงผิดเข้าใจผิดของนักเขียนธรรมดาๆ แต่มันเป็นความหลงผิดและเข้าใจผิดของผู้นำแห่งสังคม เป็นความ เข้าใจผิดของผู้ที่จะปลดปล่อยสังคมผู้สืบทอดงานของท่านศาสดาแห่งอิสลาม

อิสลามเป็นศาสนาที่เน้นการทำงานร่วมกันในสังคม ปัญญาชนมุสลิมจึงไม่อาจอยู่ห่างจากสังคมของพวก เขาได้ นอกจากนี้ยังจะต้องมีความสอดคล้องกันระหว่างวัตถุกับจิตใจอีกด้วย อิสลามเป็นศาสนาที่ต่อต้านจิตวิสัย นิยมของปัจเจกบุคคล มัสยิดจึงเป็นสัญลักษณ์ทางวัตถุของอิสลามที่เข้าใจได้ เป็นสิ่งปลูกสร้างที่มีพื้นที่ทางความคิด แบบจิตวิสัยของแต่ละคนได้ถูกขจัดออกไป อิสลามกำหนดสัจธรรมแบบภววิสัย เป็นแก้วผลึกซึ่งแสงสว่างแห่งควงจิต กระจายออกไป<sup>20</sup>

อาจกล่าวได้ว่าในโลกมุสลิม พลังสำคัญทางความคิดที่อยู่เบื้องหลังกิจกรรมทางวิชาการ วรรณกรรม วิทยาศาสตร์ และปรัชญาของปัญญาชนมุสลิม ล้วนเกิดมาจากศาสนาอิสลามซึ่งพวกเขามีศรัทธาอยู่ ความหมาย ตายตัวของคำว่าอิสลามก็คือศาสนาแห่งสันติภาพและความปรารถนาดี ความเป็นมิตรต่อทุกคนและไม่เป็นศัตรูต่อ ผู้ใด อิสลามบรรจุไว้ในตัวซึ่งเมล็ดพันธุ์แห่งความก้าวหน้าและพัฒนาการที่โอบไว้ซึ่งวิชาการทุกอย่าง โดยถือว่าวิชา ความรู้ไม่ว่าจะเป็นเรื่องของมนุษย์หรือจักรวาลนั้นคือสิ่งจำเป็นและมีความสำคัญ ปัญญาชนมุสลิมก็คือผู้มีความ ใฝ่ฝันอันร้อนรนอยู่เสมอในอันที่จะแสวงหาเหตุผลและความจริง<sup>21</sup>

เมื่ออำนาจของชาวยุโรปมีมากขึ้นจนมีอิทธิพลต่อประเทศมุสลิมต่าง ๆ โดยเฉพาะในตะวันออกกลาง ตกมา อยู่ภายใต้อำนาจของพวกเขา สังคมมุสลิมซึ่งอ่อนแอทั้งภายในและภายนอกก็ไม่สามารถจะเผชิญหน้ากับการโจมตี อย่างรุนแรงจากฝ่ายตะวันตกได้

นับตั้งแต่การแพร่หลายของวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีของตะวันตก ได้นำเอาความตึงเครียดและความ ขัดแย้งด้านศาสนาเข้ามา ก็ได้เกิดหนทางที่จะเผชิญหน้ากับตะวันตก ปัญญาชนมุสลิมส่วนใหญ่มองดูค่านิยม ตะวันตกจากทรรศนะของอิสลาม โดยถือว่าศาสนาเป็นมูลฐานที่แก้ไขกริยามารยาทประเพณีของประชาชน และ พยายามที่จะพิสูจน์ว่า อิสลามมีเนื้อหา และความยืดหยุ่นที่จะยอมรับความเปลี่ยนแปลงใหม่ๆ ได้ ปัญญาชนเหล่านี้ มิได้ปิดตาไม่มองดูความจำเป็น และความต้องการของชีวิตในปัจจุบัน พวกเขาได้พยายามอย่างยิ่งยวดที่จะเริ่ม

-

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Bangkok Post (10 December 1997) อ้างใน ธีระ นุชเปี่ยม, อ้างแล้ว, น. 111.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Sayyid Hossein Nasr, op.cit., p. 232.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> อิมรอน มะลูลีม, **ปรัชญาอิสลาม** (กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ทางนำ, 2534), น. 3.

ลักษณะแบบมนุษยธรรมนิยมเสรีขึ้นในอิสลามซึ่งควรจะสอดคล้องต้องกันกับวิทยาศาสตร์และเหตุผล อิสลามมี เนื้อหาและความยืดหยุ่นที่จะรับเอาความเปลี่ยนแปลงใหม่เข้ามาได้ มีศรัทธาและความไว้วางใจที่ลึกซึ้ง และเข้มแข็ง มากในอิสลาม อิสลามยุคใหม่ในความคิดของอัล-อัฟฆอนี มิใช่เป็นแต่เพียงศาสนาเท่านั้น แต่ยังเป็นอารขธรรมหรือ วัฒนธรรมอีกด้วย ความมุ่งหมายของการปฏิบัติตามของมนุษย์ ตามหลักศาสนานั้นมิใช่เพียงแต่จะรับใช้พระผู้เป็น เจ้าเท่านั้น แต่ยังต้องรับใช้มนุษยชาติด้วย อัล-อัฟฆอนีเชื่อว่าสาเหตุแห่งความอ่อนแอของสังคมมุสลิมก็คือ ความ แตกแยกกัน ความไม่รู้ และการขาดคุณธรรมของคนส่วนมาก ดังนั้นท่านจึงเน้นในการสนับสนุนชาวมุสลิมให้มา รวมกัน ให้แสวงหาวิชาการและเทคโนโลยีสมัยใหม่ รวมทั้งให้ยึดถือหลักการอิสลามไว้อย่างเข้มแข็ง เช่นเดียวกับอัล-อัฟฆอนี, มุฮัมมัด อับดุฮ์ ก็คือว่าอิสลามที่แท้จริงนั้นเป็นรากฐานที่เหมาะสมอย่างเดียวสำหรับสมัยใหม่ สิ่งที่สามารถ มีผลตรงต่อจิตใจของประชาชนได้ก็คือศาสนาเท่านั้น มิใช่จากปรัชญาวัฒนธรรม หรือเหตุผลบริสุทธิ์ สำหรับเขา ศาสนานั้นไม่สามารถจะอยู่ห่างจากชีวิตทางสังคมได้ ศาสนาเป็นองค์ประกอบที่สำคัญของชีวิต ส่วน ราชีด ริฏอ ก็มี ความคิดอีกว่า ถ้าหากประชาชนเข้าใจในอิสลามอย่างลึกซึ้งแล้ว ย่อมมีทางไปสู่ความเจริญรุ่งเรืองได้ทั้งในทาง ส่วนตัวและทางสังคม

อัล-อัฟฆอนี อาจจะมีความคิดรุนแรง และมีพลังปฏิวัติในเรื่องความคิดและการกระทำในด้านการเมือง มากกว่าอับดุฮ์ ซึ่งมีหัวปานกลาง อัล-อัฟฆอนีเชื่อในการปฏิรูปด้านการเมืองเท่าๆ กับด้านศาสนา ตามความคิดของ เขาการขาดเอกภาพด้านการเมืองระหว่างมุสลิม ก็คือสาเหตุของความเสื่อมโทรมของสังคมมุสลิม เพราะจะนั้นอัล-อัฟฆอนีจึงพยายามที่จะให้มุสลิมเห็นจริงว่า พวกเขามีความอ่อนแอทางด้านการเมือง จึงจำเป็นจะต้องเตรียมตัว ทำงานบูรณะและปฏิวัติ ท่านชี้ให้เห็นว่า การที่โลกมุสลิมแตกแยกออกเป็นหลายส่วนนั้นย่อมมีผลให้เกิดความ แตกแยก ซึ่งจะทำให้พวกเขาอ่อนแอลงไป ด้วยความคิดเช่นนี้ ท่านจึงแสวงหารัฐมุสลิมรัฐเดียวซึ่งจะมีผู้นำคนเดียว สำหรับมุสลิมทั่วโลก อัล-อัฟฆอนีถือว่าสายสัมพันธ์ของศาสนามีความสำคัญกว่าทางเชื้อชาติ อับดุฮ์เองก็คิดว่า ความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันเป็นสิ่งสำคัญในด้านการเมือง อับดุฮ์เชื่อในความจำเป็นที่จะต้องมีรัฐมุสลิมรัฐเดียว ส่วน รอชีด ริฏอ นั้นมีความคิดแตกต่างออกไป เขาไม่เชื่อว่ารัฐเหล่านั้นจะเป็นไปได้ เพราะจะนั้น รอชีด ริฏอจึงมองหา ประเทศมุสลิมซึ่งปกครองตนเองหลายๆ ประเทศ ริฏอคิดเช่นเดียวกันกับ อัล-อัฟฆอนี และอับดุฮ์ ว่าอิสลามถูก เปลี่ยนแปลงไปจากคำสอนที่แท้จริงและที่ทุกคนสามารถจะเข้าถึงได้โดยง่าย กลายมาเป็นไปด้วยความเชื่อ แปลกปลอมต่างๆ นานา ภายใต้อิทธิพลของความคิดและการสอนของชาวต่างชาติ ดังนั้นจึงจำเป็นที่จะต้องหัน กลับไปหาความเรียบง่ายของอิสลามที่แท้จริง

นักคิดคนอื่นๆ ในเวลาต่อมา ส่วนใหญ่จะได้รับอิทธิพลจากแนวคิดของ อัล-อัฟฆอนี, มุฮัมมัด อับดุฮ์ และ มุฮัมมัด รอชีด ริฏอ แต่จะมีความแตกต่างออกไปในรายละเอียดที่เห็นเด่นชัด ก็ได้แก่ อิมาม โคมัยนี, มุฮัมมัด อิก บาล, ซัยยิด กุฏบ์ นักคิดและปัญญาชนมุสลิมที่กล่าวมาข้างต้นล้วนถือกำเนิดมาจากบทบาททางการเมืองและ อุดมการณ์ทางศาสนาทั้งสิ้น ซึ่งยังคงมีอิทธิพลต่อปัญญาชนในโลกมุสลิมมาจนถึงปัจจุบัน

#### สตรีมุสลิมกับการเป็นปัญญาชน

อิสลามได้ให้สิทธิแก่สตรีเท่าเทียมกับบุรุษ ในกิจการด้านสังคม การศึกษา และกฎหมาย ฯลฯ ดังนั้นสตรี มุสลิมจึงสามารถเป็นปัญญาชนได้ เพราะอิสลามอนุญาตให้สตรีมีสิทธิในการแสวงหาความรู้ ดังคำสอนของอิสลาม ที่ว่า "การแสวงหาวิทยาการนั้นเป็นเรื่องจำเป็นสำหรับชายและหญิง" เธอสามารถจะทำงานศิลปะ และการฝีมือ รวมทั้งทำหน้าที่อันจำเป็นในทางสังคมและศาสนา สตรีมุสลิมมีสิทธิที่จะไปร่วมชุมนุมทางการเมืองและการศาสนา ซึ่งเท่ากับเป็นการยืนยันว่า สิทธิทาง การเมืองและสิทธิทางสังคมเป็นสิทธิขั้นพื้นฐานของสตรีที่อิสลามให้ไว้ สตรีมุสลิมมีความเท่าเทียมกับบุรุษสามารถจะ ขึ้นพูดปราศรัยหรือสอนบทเรียนได้

ในโลกมุสลิมประเด็นใหญ่ของการปลดปล่อยสตรีนั้นอยู่ที่ความจำเป็นทางเศรษฐกิจ ชาวไร่ชาวนาที่เป็น ส่วนหนึ่งของแรงงานมาช้านานนั้น คนเหล่านี้มีเสรีภาพทางสังคมบางประการ การมีเศรษฐกิจแบบสมัยใหม่นั้น จำเป็นต้องมีแรงงานหญิง สิ่งนี้เป็นเรื่องสำคัญของอาณาจักรออตโตมาน (อุษมานียะฮ์) ในระหว่างสงครามโลกครั้งที่ 1 เนื่องจากประชาชนจำนวนมากเข้าไปอยู่ในกองกำลังติดอาวุธ การเข้าไปยุ่งเกี่ยวในทางเศรษฐกิจของสตรีและการ เปลี่ยนแปลงสังคมยังคงมีอยู่ต่อไปในช่วงที่เกิดสงครามระหว่างกัน และหลังจากนั้นก็มีการเปลี่ยนแปลงทางนิติ บัญญัติที่เป็นไปในทางส่งเสริมสตรี การศึกษาของสตรีก็มีมากขึ้น ช่วงทศวรรษที่ 1970 และ 1980 มีนักศึกษาสตรีเข้า ศึกษาในมหาวิทยาลัยจำนวนมาก อาชีพของสตรี ได้แก่ พยาบาล และผู้สอนตามแบบอย่างของยุโรปในแผ่นดิน อิสลาม<sup>22</sup> ต่อมามีสตรีเป็นสมาชิกรัฐสภาและอาชีพอื่น ๆ ในสังคมอีกมากมาย

### บทบาทและสถานภาพทางสังคม การเมือง และวัฒนธรรมของปัญญาชนมุสลิม

ปัญญาชนในสังคมมุสลิมพอจะแบ่งแยกออกเป็น 3 กลุ่ม กลุ่มที่ 1 ได้แก่ผู้ที่ร่ำเรียนมาทางศาสนาโดยตรง กลุ่มที่ 2 คือผู้เรียนรู้ทางโลก และกลุ่มที่ 3 คือผู้เรียนรู้ทั้งทางโลกและทางธรรมซึ่งนับวันจะมีจำนวนมากขึ้น ในบรรดา ปัญญาชนทั้งสามกลุ่มนี้ หากพิจารณาจากสังคมมุสลิมสมัยใหม่ก็จะพบว่า กลุ่มหลังจะได้รับการยอมรับมากที่สุด และสังคมมักจะฝากความหวังกับคนกลุ่มนี้มาก เนื่องจากเชื่อมั่นว่าจะเป็นผู้เข้ามาช่วยเหลือและแก้ปัญหาที่เกิดขึ้น ในสังคมมุสลิมได้ เพราะรู้ทั้งหลักการศาสนาและความเป็นไปทางโลก

ในทางการเมืองมีปัญญาชนมุสลิมจำนวนมากที่เข้าไปเป็นตัวแทนของประชาชนในสภา เนื่องจากอิสลาม มิได้แยกศาสนาออกจากการเมือง นักการศาสนามุสลิม นักวิชาการ หรือผู้รู้ทั้งศาสนาและเรื่องราวทางโลก จึงได้รับ การสนับสนุนให้เข้าสู่เวทีการเมืองและทำหน้าที่ของตนได้เป็นอย่างดี

นักการเมืองหรือนักวิชาการมุสลิมส่วนใหญ่ หากต้องการให้ได้รับการยอมรับจากมวลชนมุสลิมโดยทั่วไป สิ่งแรกที่พวกเขาต้องมีคือความรู้พื้นฐานทางศาสนา อาจต้องจดจำโองการจากคัมภีร์กุรอานบางโองการ หรือคำสอน (หะดีษ) ของศาสดามุฮัมมัดบางคำสอนมาประกอบการหาเสียง การบรรยาย เพื่อโน้มน้าวให้ผู้ฟังรู้ว่าตนเองมีพื้นฐาน ทางศาสนา สามารถนำเอาหลักการศาสนามาใช้ในชีวิตประจำวันได้

มัสยิดและธรรมมาสน์ (มิมบัร) ในมัสยิด ซึ่งใช้ในการเทศนาเมื่อมีการละหมาดวันศุกร์ ซึ่งชาวมุสลิม โดยเฉพาะเพศชายจำเป็นต้องเข้าร่วมนั้น ได้ทำหน้าที่เป็นกระบอกเสียงสำคัญให้แก่นักการเมืองมุสลิมมาซ้านาน โดย ผู้เทศนาจะแนะนำให้ผู้เข้าร่วมละหมาดสนับสนุนนักการเมืองมุสลิมในการลงสมัครรับเลือกตั้งทุกระดับ เพื่อเป็น ตัวแทนให้แก่ชุมชนของพวกเขา

มัสยิดได้กลายเป็นศูนย์กลางทางศาสนา สังคมวัฒนธรรม และการเมืองอย่างแท้จริง ไม่ว่าจะเป็นหนังสือ ร้องทุกข์ทางการเมือง การประกาศรายการบรรยายธรรมตามสถานที่ต่างๆ ศูนย์หนังสือมุสลิม อาหารมุสลิม การให้ ทานแก่คนยากจน การบริจาคเงินทองให้แก่ชาวมุสลิมที่ประสบเคราะห์กรรม เช่น มุสลิมในบอสเนีย โคโซโว พม่า ศรี ลังกา บังกลาเทศ อิรัก ตลอดจนการรวมตัวของนักวิชาการเมื่อมีสถานการณ์สำคัญๆ ของโลกที่เกี่ยวกับชะตากรรม

.

 $<sup>^{\</sup>rm 22}$  Bernard Lewis, The Middle East (London: Wendenfeld & Nicolson, 1955), pp. 382-383.

ของชาวมุสลิม กิจกรรมเหล่านี้ส่วนใหญ่จะมีมัสยิดเป็นศูนย์รวม และผู้ที่มีบทบาทสำคัญในการทำให้กิจกรรมแต่ละ อย่างสำเร็จลงด้วยดีก็คือปัญญาชนมุสลิม ไม่ว่าจะเป็นปัญญาชนนักการศาสนาหรือปัญญาชนผู้เชี่ยวชาญการ ระหว่างประเทศ และปัญญาชนผู้มีพื้นฐานทั้งทางศาสนาและทางโลก

ปัญญาชนมุสลิมในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ โดยเฉพาะอย่างยิ่งในสังคมมุสลิมของประเทศไทย มักจะได้รับ เชิญให้ไปร่วมอภิปรายตามมัสยิดต่างๆ ในรอบ 2 ทศวรรษที่ผ่านมามีความเปลี่ยนแปลงอย่างมากในการจัดงานตาม มัสยิดในสังคมมุสลิมไทย อันเนื่องมาจากกระแสการตื่นตัวของขบวนการอิสลาม (Islamic Movement) ที่มาจาก หลายมุมโลก

ก่อนหน้านี้การจัดงานตามมัสยิดหรือโรงเรียนประชาบาลในชุมชนมุสลิม จะมีรายการบันเทิงต่างๆ ไม่ แตกต่างไปจากงานวัด แต่ปัจจุบันเหตุการณ์ดังกล่าวแทบจะไม่ปรากฏให้เห็น เพราะรูปแบบการจัดงานได้ เปลี่ยนแปลงไปอย่างสิ้นเชิง การจัดงานของมัสยิดในปัจจุบันจะมีเพียงรายการกีฬา การตอบปัญหาศาสนา การเชิญ ให้นักคิดของสังคมมุสลิม และนักการศาสนาร่วมอภิปรายปัญหาต่างๆ จากมุมมองของนักคิดเอง ส่วนรายได้ของการ จัดงานจะมาจากการออกร้านและการบริจาคเป็นหลัก บ่อยครั้งที่นักการเมืองมุสลิมผู้เป็นตัวแทนของเขตนั้นๆ หรือ จังหวัดนั้น ๆ จะเข้าร่วมอภิปราย หรือไม่ก็ร่วมบรรยายพิเศษและร่วมบริจาค นักคิดและปัญญาชนมุสลิมจึงได้รับการ นับถือจากสังคมมุสลิมอย่างมาก

ในแวดวงการศึกษา ปัญญาชนมุสลิมส่วนใหญ่จะได้รับการยอมรับจากนักศึกษามุสลิมที่ศึกษาอยู่ตาม มหาวิทยาลัยต่างๆ ความคิดของปัญญาชนมุสลิมเหล่านี้จึงมักจะเข้าไปมีอิทธิพลต่อนิสิตนักศึกษามุสลิมอยู่ด้วยไม่ว่า จะโดยทางตรงหรือทางอ้อมก็ตาม

เมื่อพิจารณาจากภาพรวมข้างต้นอาจกล่าวได้ว่าปัญญาชนมุสลิมมีสถานะสำคัญอยู่ทั้งในทางสังคม การเมืองและวัฒนธรรม จนกระทั่ง ค.ศ. 1970 เป็นต้นไป ได้เกิดความเปลี่ยนแปลงอย่างลึกซึ้งในโลกมุสลิม ไม่ว่าจะ เป็นภูมิภาคใดของโลก เช่น แอฟริกา เอเชียตะวันตก (ตะวันออกกลาง) เอเชียใต้ หรือแม้แต่ในมาเลเซีย ที่เห็นเด่นชัดก็ คือ แนวคิดทางศาสนาได้เข้ามามีความสำคัญในทางการเมือง ในขณะที่แต่เดิม รูปแบบการปกครองเป็นระบบการ ปกครองที่ปฏิเสธศาสนา

ที่ผ่านมาปัญญาชนชาวมุสลิมที่ได้รับการศึกษาจากตะวันตกส่วนใหญ่ จะสนับสนุนแนวคิดในการแยก ศาสนาออกจากการเมือง แต่ปัจจุบันนี้ศาสนากลับฟื้นคืนมามีบทบาทอย่างสำคัญทางการเมืองของประเทศมุสลิมอีก ครั้งหนึ่ง

ปัญญาชนมุสลิมจึงมีความจำเป็นที่จะต้องรู้และเข้าใจวิญญาณของอิสลามที่ครอบงำวัฒนธรรมอิสลามอยู่
และเป็นผู้กำหนดประวัติศาสตร์สังคมและระบบอิสลาม การไม่เข้าใจในรายละเอียดดังกล่าว อย่างที่ปัญญาชนมุสลิม
บางคนเป็นอยู่ ย่อมทำให้ปัญญาชนผู้นั้นมีข้อจำกัดในการเข้าใจวัฒนธรรมของตนเอง โดยปัญญาชนผู้นั้นจะมองแต่
ในขอบเขตการศึกษาของตนและประสบการณ์แบบยุโรป เขาจึงมักจะล้มเหลวในการเข้าถึงประชาชนของตนเอง
ในทางกลับกันเขาก็จะไม่ได้รับการยอมรับในชุมชนของเขาเองด้วย

## ปัญญาชนตะวันตกกับสภาวะสมัยใหม่: ความขัดแย้งและความต้องการ

ธเนศ วงศ์ยานนาวา

He who wants to make an angel makes a beast Blaise Pascal

ความรู้ที่เกิดขึ้นในโลกของศาสนานั้นมิได้มีเป้าหมายที่จะอยู่ในโลกที่จับต้องได้ เพราะโลกไม่ใช่สถานที่ ถาวรสำหรับมนุษย์ สภาวะที่ให้ความเป็นนิรันคร์มิได้อยู่ในโลกที่มนุษย์ยังมีประสาทสัมผัสอยู่ สำหรับชาวคริสเตียน แล้วมนุษย์ตื่นเต้นเมื่อได้มีโอกาสที่จะ "หา" และ "เห็น" เรียนรู้จากบรรพบุรุษและครูบาอาจารย์ด้วยความ ขยันหมั่นเพียร แต่ไม่ว่าอะไรจะเป็นสิ่งสุดยอดที่สุดในโลกนี้ก็ไม่มีอะไรที่จะสู้สวรรค์ของพระผู้เป็นเจ้า ถ้าจะกล่าวกัน อย่างง่ายโลกนี้ไม่ได้น่าอยู่อะไร เพราะอย่างน้อยมนุษย์ก็ยังเคยอยู่ในสภาพที่ดีกว่านี้นั่นคือสวนสวรรค์แห่งอีเด็น โลก นี้จึงเป็นเพียงทางผ่านหรือที่พักริมทาง ดังนั้นความรู้ทั้งหลายต้องอยู่ภายใต้อาณัติของศาสนจักร ส่วนความรู้และ กิจกรรมทางโลกไม่ใช่เป้าหมายหลัก นอกจากนั้นความรู้ที่มีเพื่อตอบสนองความต้องการทางการเมืองหรืออาณาจักร ที่เป็นคู่ปรับสำคัญแล้วก็ยิ่งเป็นเรื่องต้องห้ามยิ่งขึ้นไปอีก ในอารยธรรมกรีกโบราณผู้ทรงไว้ซึ่งความรู้อย่าง Socrates ต้องตายเพราะการท้าทายคติความเชื่อเรื่องเทพเจ้า โลกของมนุษย์ปกติธรรมดานั้นมิได้มุ่งหวังที่จะนำมนุษย์ไปสู่ ความรู้และความจริง ศาสนาจักรไม่ได้ทำตัวแตกต่างไปจากผู้ทรงอำนาจในนครเอเธนส์สมัยกรีกโบราณ เพราะ ศาสนาจักรเองก็ปิดเล้นทางในการแสวงหาความรู้ไว้มากมาย

ความต้องการในการแสวงหาความรู้ที่อยู่นอกเหนือข้อจำกัดไม่ว่าจะเป็นเรื่องทางโลกกายภาพหรือศาสนา นั้นมีได้ทำให้การพัฒนาความรู้ของโลกตะวันตกหมดพลังไปแต่อย่างใด คนอย่างกาลิเลโอกับการท้าทายความรู้ที่ศา สนจักรยอมรับเป็นตัวอย่างที่เห็นได้ชัดเจน ไม่เพียงแค่ความพยายามที่ก้าวข้ามพ้นข้อจำกัดทางศาสนาเท่านั้น ความ พยายามในการก้าวข้ามพ้นข้อจำกัดทางกายภาพและธรรมชาติเป็นสิ่งที่ได้รับการปฏิบัติกันมาโดยตลอด นิยายเรื่อง Frankenstien ของ Mary Shelly เป็นตัวอย่างของความพยายามจะชี้ให้เห็นถึงข้อจำกัดและการไม่สมควรละเมิด ข้อจำกัดของมนุษย์ แต่การก้าวข้ามพ้นข้อจำกัดกลับเป็นสิ่งทรงเสน่ห์ ในสายตาของระบบวิธีคิดแบบตะวันตกความรู้ ต้องไม่มีข้อจำกัด ผู้ที่แสวงหาความรู้ก็ไม่ควรจะมีข้อจำกัด แม้แต่พระเจ้าอันเป็นสิ่งสูงสุดในคริสต์ศาสนาก็ยังไม่ใช่ ข้อจำกัด แล้วใยจะต้องมามีข้อจำกัดทางการเมืองไม่ว่านั่นจะเป็นกษัตริย์หรือใครและสถาบันใดก็ตาม ความรู้เป็นสิ่ง ที่สูงสุดภายในตัวมันเอง ความรู้ในโลกตะวันตกในแง่หนึ่งสามารถขยายตัวไปอย่างมากก็เป็นเพราะแหวกวงล้อมทาง ศาสนาและข้อจำกัดอื่นๆทั้งหลายออกมา ความรู้ที่ว่านี้ไม่ได้จำกัดอยู่แค่ในเรื่องของวิทยาศาสตร์เท่านั้นแต่ยังรวมไป ถึง ความรู้ทางสังคมการเมืองด้วย ในแง่นี้แล้วการหลุดออกจากกรงขังทางศาสนาทำให้ความรู้ตะวันตกสามารถ เคลื่อนตัวมาสู่จุดที่แตกต่างไปจากเดิม สภาวะที่แตกต่างไปจากสภาวะเดิมก็คือสภาวะสมัยใหม่ (modemity)

ปัญญาชนตะวันตกเป็นผลิตผลของสภาวะสมัยใหม่ ทั้งนี้ก็เนื่องจากการถดถอยของอำนาจศาสนาในการ กำกับชีวิตและความเป็นไปในสังคมและรัฐ เมื่อช่องว่างดังกล่าวนี้เกิดขึ้นก็ทำให้เกิดการแสดงออกของความคิดเห็น แบบมติมหาชน (public opinion) และกระบวนการก่อตัวของอาณาเขตสาธารณะ (public sphere) ทำให้ผู้คนที่มี

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lewis A. Coser, Men of Idea: A Sociological View (New York: The Free Press, 1965), p. x.

ความรู้ไม่ว่าจะเป็นนักเขียน นักหนังสือพิมพ์ ผู้ทรงคุณวุฒิ ทั้งหลายสามารถที่จะแสดงตัวตนออกมาโดยผ่านความ คิดเห็นได้ ทั้งนี้สำนักพิมพ์มีบทบาทสำคัญที่จะทำให้ปัญญาชนสามารถมีบทบาทในการแสดงความคิดเห็นโดยการ เขียน โดยผ่านแท่นพิมพ์² หลังจากได้อ่านงานเหล่านี้บุคลที่มีความรู้ก็มารวมตัวถกเถียงกันใน 'Salon' (ที่ผู้หญิงมี บทบาทอย่างมากในการจัดวงสนทนา) หรือจะเป็นการถกเถียงกันในร้านกาแฟ³ สภาพดังกล่าวแสดงให้เห็นว่าการ อ่านเป็นองค์ประกอบสำคัญในการเกิดนักคิดและการเป็นปัญญาชน⁴ การถกเถียงกันของปัญญาชนก็เพื่อจะเป็น หนทางไปสู่ความถูกต้อง ปัญญาชนอยู่ในฐานะผู้พิทักษ์มาตรฐานทางศีลธรรมที่มีเพียงมาตรฐานเดียวมากกว่าที่จะ ยอมรับความหลากหลายของมาตรฐานทางศีลธรรม เพราะถ้าไม่ใช่เช่นนั้นแล้วมวลสมาชิกในลังคมโดยเฉพาะผู้มี อำนาจทั้งหลายก็สามารถที่จะใช้อำนาจได้ตามความพึงพอใจตามมาตรฐานของตนเองและด้วยวิธีการที่แยบยล ต่างๆ ปัญญาชนไม่ว่าจะมีจุดยืนทางการเมืองแบบใด เสรีนิยม อนุรักษ์นิยม ฯลฯ ต่างก็มีจุดร่วมกันในเรื่องศีลธรรม⁵ ปัญญาชนได้เข้ามาทำหน้าที่แทนนักบวชในการชี้ทางและจิตสำนึกให้แก่มวลสมาชิกในสังคม ปัญญาชนจึงเข้ามา เป็นพวกที่ทำหน้าที่ผชิญหน้ากับรัฐและสถาบันหลักทางสังคมโดยตรง

ความหมายของคำว่าปัญญาชนแปลมาจากคำว่า Intellectuals แต่ในขณะเดียวกันก็มีคำอีกคำหนึ่งที่มี ความหมายในทำนองเดียวกันคือคำว่า Intelligentsia อันเป็นคำที่ใช้กับปัญญาชนรัสเซียที่ทำการต่อต้านรัฐของ กษัตริย์รัสเซีย คำๆนี้เข้ามาในภาษาอังกฤษจากรัสเซียในช่วงทศวรรษ 1920 โดยรัสเซียเองก็รับเอาคำๆนี้มาจาก ฝรั่งเศสและเยอรมัน นั่นก็คือคำว่า intelligence และ intelligenz อันเป็นศัพท์ที่นิยมใช้กันในช่วงทศวรรษที่ 1830-1840 คำๆนี้ใช้กับบุคคลที่มีการศึกษาและมีหัวก้าวหน้า อย่างไรก็ตามคำๆนี้หมดความนิยมลงไปในที่สุด คำๆนี้เข้า มาในรัสเซียในครึ่งหลังของคริสต์ศตวรรษที่สิบเก้า แต่ไม่ได้ใช้ในความหมายว่าผู้มีการศึกษา แต่เป็นบุคคลใดก็ตามที่ พูดแทนคนที่ไม่มีปากเสียงส่วนใหญ่ของสังคมในเรื่องที่สำคัญๆ ความหมายของคำนี้เมื่อเข้ามาในสังคมอังกฤษนั้น หมายถึงพวกที่สนับสนุนการปฏิวัติเปลี่ยนแปลงสังคม แต่สำหรับในอังกฤษความหมายของ "intellectual" นั้นมิได้ หมายถึงการปฏิวัติแต่อย่างใด<sup>6</sup>

ปัญญาชนต้องเป็นพวกที่กระทำเพื่อคนที่เสียเปรียบในสังคม คนกลุ่มน้อยหรือคนชายขอบที่ไม่มีใคร สามารถเป็นปากเป็นเสียงแทนให้<sup>7</sup> สถานะของปัญญาชนจึงเป็นบุคคลที่กระทำเพื่อผลประโยชน์ของคนอื่นมากกว่าที่

<sup>2</sup> Lewis A. Coser, Men of Idea: A Sociological View, Chapter 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Jurgen Habermas, **The Structural Transformation of the Public Sphere** translated by T. Burger and F. Lawrence (Cambridge: MIT Press, 1989); Lewis A. Coser, **Men of Idea: A Sociological View**, Chapter 2-3

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Lewis A. Coser, Men of Idea: A Sociological View, p. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Francis Mulhern, "Introduction" in Regis Debray, **Teachers**, **Writers**, **Celebrities**: **The Intellectuals of Modern France** translated by David Macey, (London: Verso, 1981), p. ix; Lewis A. Coser, **Men of Idea**: **A Sociological View**, p. viii.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Noel Annan, **The Dons, Mentors, Eccentrics and Geniuses** (London: Harper Collins Publishers, 1999), p. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Edward W. Said, **Representation of the Intellectual** (London: Vintage, 1994), p. 17 Said ให้ความสำคัญกับ การเป็นคนนอกหรือคนชายขอบของปัญญาชนเป็นการสะท้อนสภาวะตัวตนของตัวของเขาเองที่รู้สึกว่าไม่รู้ว่าตัวเอง

จะเป็นของตัวเอง เป้าหมายสำคัญของปัญญาชนแบบนี้ก็คือพยายามก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลง โดยการ เปลี่ยนแปลงนี้สามารถที่จะเป็นไปด้วยความรุนแรง การเปลี่ยนแปลงนี้ต้องเป็นการเปลี่ยนขนานใหญ่ที่เป็นไปตาม "rationality" อันเป็นสิ่งที่ปัญญาชนเป็นผู้ครอบครองไว้อย่างเต็มที่ การครอบครอง "rationality" นี้เองที่ทำให้การ เปลี่ยนแปลงทั้งหลายสามารถที่จะดำเนินไปตามความต้องการของมนุษย์อย่างมี "แผน" ซึ่งก็ทำให้ปัญญาชนมีฐานะ เป็นวิศวกรทางสังคม<sup>9</sup>

การเป็นวิศวกรทางสังคมจำเป็นสำหรับมนุษย์ที่ไม่มีความพอใจกับสภาพสังคมที่เป็นอยู่ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง สำหรับสภาพสังคมที่กำลังถดถอยเสื่อมทราม ไม่สามารถรักษาสถานะเดิมหรือทำอะไรที่ดีกว่าเดิมได้ ตัวอย่างเช่น ปัญญาชนรัสเซียอุบัติขึ้นมาในช่วงของการปฏิรูปของพระเจ้าอเล็กซานเดอร์ที่สอง (ค. ศ. 1818-18881) หลังจาก สงครามไครเมีย 10 สำหรับปัญญาชนการเปลี่ยนแปลงสภาวะแวดล้อมและสิ่งอื่นๆภายนอกเป็นสิ่งที่มีความสำคัญ มากสำหรับการดำรงชีวิตของปัญญาชน เพราะปัญญาชนเป็นพวกที่ไม่เคยพอใจกับระเบียบแบบแผนประเพณีที่ดำรง อยู่ในสังคม 11 สิ่งที่ปัญญาชนต้องการคือสังคมที่มีความเพรียบพร้อมสมบูรณ์และความยุติธรรม การที่จะมีสังคม ดังกล่าวได้ก็หมายความว่ามนุษย์ก็จะต้องสมบูรณ์ด้วย ความสมบูรณ์นี้แสดงให้เห็นถึงมาตรฐานที่สุดยอดและไม่มี วันที่จะต้องการอะไรอย่างอื่นๆอีกต่อไป แต่การแสวงหาความสมบูรณ์ในลักษณะที่กล่าวมานี้ย่อมขัดกับสภาวะของ สังคมสมัยใหม่และระบบทุนนิยมที่ต้องมีการเปลี่ยนแปลงและพัฒนาเครื่องจักรเทคโนโลยีในการผลิตอยู่ตลอดเวลา ในทัศนะของนักประวัติศาสตร์ผู้เชี่ยวชาญเรื่องรัสเซียอย่าง Richard Pipes เห็นว่าปัญญาชนไม่เหมาะสมที่จะอยู่กับ ระบบทุนนิยมที่มีการเปลี่ยนแปลงอยู่ตลอด แต่เหมาะที่จะอยู่กับสังคมก่อนสมัยใหม่(premodern)ที่มีระเบียบแบบ

มีอัตลักษณ์แบบใดแบบหนึ่งอย่างเด็ดขาด นับตั้งแต่วัยเด็กความแน่นอนตายตัวและชัดเจนของอัตลักษณ์เป็นสิ่งที่เขา ไม่มีและหาไม่ได้ จนกระทั่งเขาเองมีความต้องการที่จะเป็นอย่างใดอย่างหนึ่งให้แน่ชัดไปเลย ประเด็นนี้เป็นสิ่งที่ค้าง คาใจเขามาตั้งแต่เด็ก เขาได้แสดงความคิดนี้ไว้อย่างชัดเจนชื่อหนังสือที่เป็นอัตชีวประวัติของเขา Edward W. Said, Out of Place: A Memoir (London: Granta Books, 1999), p. 5 สำหรับเรื่องการแสดงตัวเป็นคนนอกนั้นเป็นสิ่งที่ Martin Hollis วิจารณ์ความคิดว่าเป็นความคิดที่ลักลั่นของ Edward Said เช่น เรื่องความโดดเดี่ยวของความเป็น ปัญญาชนกับสังคม ดู Martin Hollis, "What Truth? For Whom and When?" in Jeremy Jennings and Tony Kemp-Welch ed., Intellectuals in Politics: From Dreyfus Affair to Salman Rushdie (London: Routledge, 1997), pp. 291-292.

<sup>8</sup> สำหรับคำว่า rationality จะใช้เป็นภาษาอังกฤษไปโดยตลอด เพื่อมิให้เกิดความสับสนกับคำว่า "เหตุผล" ใน ภาษาไทย ทั้งนี้ความหมายของคำๆ นี้เองก็มีความหมายที่หลากหลายเกินไปกว่าคำว่าเหตุที่ตามมาด้วยผล สำหรับ ความหลากหลายจึงดูจะเป็นผลทำให้มี rationalities มากกว่าที่จะเป็น rationality ดู Niklas Luhmann, **Observation on Modernity** translated by William Whobrey, (Stanford: Stanford University Press, 1998), Chapter 2: European Rationality.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Richard Pipes, **The Russian Revolution**, **1899-1919** (London: Fontana Press, 1990), pp. 122-123.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Richard Pipes, **The Russian Revolution**, **1899-1919**, p. 138.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Lewis A. Coser, Men of Idea: A Sociological View, p. viii.

แผนประเพณีและกฎหมายที่ตายตัว<sup>12</sup> แน่นอนนี่เป็นความคิดเห็นที่ถือได้ว่าเป็นการต่อต้านปัญญาชน (antiintellectualism) ซึ่งในความเห็นของปัญญาชนแล้วก็เป็นแนวความคิดแบบอนุรักษ์นิยม

เป็นการยากที่จะปฏิเสธว่าปัญญาชนนั้นมีบทบาทสำคัญในการเร่งการเปลี่ยนแปลงทั้งหลายที่เกิดขึ้นใน โลกนี้ ในขณะเดียวกันปัญญาชนก็สามารถที่จะเป็นผู้ต่อต้านการเปลี่ยนแปลงได้ด้วยเช่นกัน 3 ปัญญาชนโดยเฉพาะ อย่างยิ่งนักคิดทั้งหลายอาจจะเป็นผู้ที่มาก่อนการเวลา นอกจากนั้นยังเป็นผู้ที่ก่อกวนให้สังคมเกิดความหงุดหงิด 14 โดยเฉพาะอย่างยิ่งส่วนที่มีอำนาจในทางสังคมและการเมือง ในแง่นี้ปัญญาชนจะเป็นพวกที่ไม่ยอมร่วมมือรัฐบาล และตลอดจนกลไกทางเศรษฐกิจทั้งหลาย 15 ดังนั้นจึงไม่ใช่เรื่องแปลกที่สถาบันหลักในสังคมไม่ต้องการการท้าทาย จากปัญญาชน และถือว่าเป็นภัยต่อสังคมเป็นอย่างยิ่ง การจำกัดบทบาทของปัญญาชนจึงกระทำได้ในรูปของการ เซ็นเซอร์การแสดงความคิดเห็นและการวิพากษ์วิจารณ์ เซ็นเซอร์จึงเป็นมหันตภัยที่สำคัญสำหรับการเป็นปัญญาชน เพราะเท่ากับเป็นการปิดเสียงเรียกร้องและท้าทายอำนาจของปัญญาชนต่อสถาบันหลัก ปัญญาชนจึงพยายามที่จะ อดทนต่อหลายสิ่งหลายอย่างที่แม้ว่าตนเองจะไม่ชอบ เช่น หนังสือและภาพโป๊ เพราะถ้ายอมให้รัฐทำการเซ็นเซอร์ อย่างหนึ่งแล้วก็หมายความว่าจะเป็นต้นแบบให้มีสิ่งอื่นต่อไป นอกจากนี้การกระทำดังกล่าวเท่ากับเป็นการย้อนกลับ ไปสู่ยุคแห่งความรุ่งเรืองของอำนาจศาสนาที่ถือว่าเป็นสิ่งสูงสุดไม่มีใครท้าทายได้

การท้าทายอำนาจแบบสถาบันไม่ว่าจะเป็นทางการเมือง สังคม หรือศาสนาล้วนแล้วแต่ไม่ใช่เรื่องใหม่ แต่ การออกมาปกป้องความยุติธรรมและความถูกต้องของมวลสมาชิกในสังคมโดยตนเองมิได้ประโยชน์อะไร นอกจาก ความต้องการที่จะผดุงไว้ซึ่งความยุติธรรม ความถูกต้อง และความจริง อาจจะถือได้ว่าเป็นสิ่งที่แปลกสำหรับสภาวะ สมัยใหม่ที่ความเป็นตัวตนและผลประโยชน์ส่วนตัวได้กลายมาเป็นมาตรฐานสำคัญ ในช่วงทศวรรษสุดท้ายของ ปลายคริสต์ศตวรรษที่สิบเก้าบุคคลที่ทำหน้าที่ปัญญาชนในโลกตะวันตกในสภาวะสมัยใหม่ก็คือ Émile Zola ผู้ที่เข้า มาพิทักษ์ความถูกต้องให้แก่นายทหารฝรั่งเศสชาวยิว Alfred Dreyfrus ผู้ถูกกล่าวหาและตัดสินว่าเป็นจารชน จนต้อง ถูกส่งไปจำคุกที่ Devil Island ใน French Guyana ในทวีปอเมริกาใต้ หลังจากนั้นอีกหลายปี Émile Zola เขียน บทความลงหนังสือพิมพ์โจมตีว่ามีการกลั่นแกล้งใส่ความชาวยิวผู้นี้ด้วยการปลอมแปลงเอกสารและให้ข้อมูลเท็จ นักเขียนฝรั่งเศสผู้นี้ออกมาโจมตีสถาบันยุติธรรมและสถาบันทหารของฝรั่งเศสอย่างเต็มที่ ตัวเขาเองก็ตกอยู่ในฐานะ ที่ย่ำแย่จากการท้าทาย เรียกร้องความจริงและถูกต้องจากสังคมฝรั่งเศส

การต่อสู้ของเขานั้นเต็มไปด้วยความจริงที่เจ็บปวด สิ่งที่ทำให้เขาเจ็บปวดที่สุดก็คือเพื่อนนักเขียนจำนวน หนึ่งของเขาไม่ได้ให้การสนับสนุนเขาแต่อย่างใด<sup>16</sup> เขาต่อสู้อย่างโดดเดี่ยว นอกจากนี้เขายังต้องเผชิญกับฝ่ายที่ ต่อต้านยิวและเห็นด้วยกับการจองจำนายทหารยิวผู้นี้อย่างมาก หนังสือพิมพ์บางฉบับได้โจมตีไปถึงพ่อของ Émile Zola ว่าในปี 1832 ได้ขโมยของในขณะที่เป็นทหารอยู่ โดยข้อมูลทั้งหมดนี้นักหนังสือพิมพ์ได้ร่วมมือกับฝ่ายต่อต้าน

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Richard Pipes, **The Russian Revolution**, **1899-1919**, p. 134.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Edward W. Said, Representation of the Intellectual, p. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Lewis A. Coser, Men of Idea: A Sociological View, p. ix; Edward W. Said, Representation of the Intellectual, p. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Edward W. Said, Representation of the Intellectual, p. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Frederick Brown, **Zola: A Life** (Baltimore: The Johns Hopkins University Press, 1995), p. 744.

ปลอมแปลงเอกสารขึ้นมา<sup>17</sup> การต่อสู้เป็นไปอย่างเข้มข้นเพราะ "Dreyfus Affair" นี้ถือได้ว่าเป็นการแบ่งฝรั่งเศส ออกเป็นสองฝ่าย ในที่สุด Émile Zola ก็ต้องหนีไปอยู่ประเทศอังกฤษ เมื่อมีการสอบสวนพบว่าทั้งหมดมิได้เป็นความ จริง นายทหารยิวผู้นี้เป็นผู้บริสุทธิ์ แต่กระนั้นก็มียังมีการใจมตีว่าพวกยิวได้ใช้เงินซื้อระบบยุติธรรมและผู้พิพากษา<sup>18</sup> เมื่อนักเขียนผู้นี้เสียชีวิตลงในต้นศตวรรษที่ยี่สิบก็ยังไม่มีใครให้คำตอบได้ว่าเขาตายด้วยสาเหตุอะไร การตายของเขา มีเงื่อนงำ ในปี 1953 มีคนเขียนไปลงหนังสือพิมพ์ว่า Émile Zola ผู้ที่ต่อสู้กับความไม่ถูกต้องนี้ถูกฆ่าตาย<sup>19</sup>

# ความเชื่อมั่นและจุดยืนที่เหนียวแน่นของปัญญาชน

การเป็นปัญญาชนนั้นเป็นไปตามศัพท์ที่ใช้เรียกกลุ่มคนพวกนี้คือ พวกที่ชอบเอาปัญญา "ชน" การเข้า "ชน" ของปัญญาชนเป็นการ "ชน" ด้วยการใช้สมองมากกว่าการใช้กำลังซึ่งเป็นสิ่งที่ปัญญาชนจำนวนมากไม่เห็นด้วย การ ต่อสู้ด้วยกำลังเป็นการต่อสู้แบบเดียวกันกับการใช้แรงงานอันเป็นสิ่งที่ปัญญาชนไม่ถนัด ในแง่นี้แล้วอาจจะกล่าวได้ ว่า "หัว" ของปัญญาชนก็จะต้องแข็งแรงมากจึงจะมีความสามารถที่จะใช้บางส่วนของร่างกายที่ก่อให้เกิดปัญญา เอาไว้ "ชน" ปัญญาชนจึงมีความสามารถในการต่อสู้ยืนหยัดทางความคิดมากกว่าพวกอื่นๆ ถ้าจะว่าไปแล้ว ปัญญาชนเองก็คือพวกที่หัวแข็งไม่เชื่ออะไรง่ายๆ การไม่ยอมรับอะไรง่ายๆนั้นเป็นสิ่งที่มีคุณค่าเพราะนั่นเท่ากับว่าไม่ มีใครที่จะหลอกปัญญาชนได้ง่ายๆ ต่างจากประชาชนที่อาจมีจิตสำนึกที่ไม่ถูกต้อง หรือถ้าเป็นอีกฝ่ายหนึ่งก็ต้องโจมตี ว่าเป็นการโฆษณาชวนเชื่อ

ภายใต้การต่อสู้กับ "มารร้าย" ปัญญาชนก็ไม่แตกต่างไปจากพระในความยึดมั่นอยู่ในศีล แต่ในกรณีของ ปัญญาชนจำเป็นที่จะต้องแน่วแน่ในความคิดของตนเอง ปัญญาชนจำต้องเป็นบุคคลที่สามารถยึดมั่นต่อความคิด มากกว่าข้อมูลที่เกิดขึ้น การยึดมั่นถือมั่นย่อมเป็นคุณสมบัติที่สำคัญของการเป็นปัญญาชน มิฉะนั้นปัญญาชน เหล่านั้นจะกลายเป็นพวก "ขายตัว" หรือถูกดูดกลืนให้กลายเป็นส่วนหนึ่งของระบบที่ตนเองต่อต้านไปได้ในที่สุด อุดมการณ์จำเป็นที่จะต้องตายตัว ไม่สามารถที่จะเปลี่ยนค่ายหรือกระทำในสิ่งที่ละเมิดหลักการ แม้ว่าข้อมูลอะไร หลายๆอย่างขัดกับความคิดพื้นๆของปัญญาชนก็ตาม อย่างไรก็ตามนี่ไม่ได้หมายความว่าอุดมการณ์ในทางการเมือง ที่เป็นอุดมคติสูงสุดนั้นจำเป็นที่จะต้องเป็นคงเดิม ถ้าจะว่าไปแล้วทุกสิ่งทุกอย่างก็แปรเปลี่ยนไป อย่างน้อยก็ด้วยอายุ ใข เช่น Raymond Aron ในช่วงสมัยเรียนอยู่ที่ Ecole Normale Superieure ก็เป็นซ้ายมากกว่า Jean-Paul Sartre<sup>20</sup> แต่ในระยะหลังสงครามเป็นต้นมา Raymond Aron ได้ชื่อว่าเป็นฝ่ายขวา

การยืนหยัดในอุดมการณ์ที่เป็นอุดมคติอย่างสังคมคอมมิวนิสต์นั้นเป็นเรื่องที่สูงส่งสำหรับปัญญาชน ตะวันตกในคริสต์ศตวรรษที่ยี่สิบ เพราะเป้าหมายสุดท้ายมิได้จำกัดอยู่ภายใต้ค่านิยมแคบๆแบบความเป็นชาติหรือ กลุ่มชาติพันธุ์ ความเป็นปัญญาชนต้องการมุ่งสู่ความเป็นสากลที่ไม่มีสิ่งใดมาเป็นข้อจำกัด อย่างน้อยก็เป็นไปตาม ตัวแบบแนวความคิดที่ครอบคลุมอย่างเช่น มนุษยชาติ หรือแม้กระทั่งแนวความคิดเรื่องสิทธิมนุษยชน สำหรับการ แสวงหาความเป็นสิ่งที่สากลนั้นเป็นเรื่องที่ดูจะได้รับการยอมรับอย่างมากจากปัญญาชนฝรั่งเศส ปัญญาชนฝรั่งเศสมี

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Frederick Brown, **Zola: A Life**, p. 747.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Frederick Brown, **Zola: A Life**, p. 766.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Frederick Brown, **Zola: A Life**, pp. 792-793.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Diane Rubenstein, **What's Left?: The Ecole Normale Superieure and the Right** (Madison: The University of Wisconsin Press, 1990), p. 32.

ความต้องการทางอุดมคติที่เป็นสากล ไร้พรมแดน ไม่มีข้อจำกัดทางด้านวัฒนธรรม ความคิดแบบสากลที่พิจารณา มนุษย์อย่างปราศจากข้อจำกัดทางวัฒนธรรมแคบๆ แต่การเป็นมนุษย์แบบนามธรรมนี้เป็นสิ่งที่ถูกโจมตีอย่างมาก จากปัญญาชนอังกฤษ เช่น Edmund Burke<sup>21</sup> ในแง่นี้ปัญญาชนอังกฤษจึงมักได้รับการถากถางว่าเป็นพวกโลกแคบ (parochial)และให้ความสำคัญกับเรื่องท้องถิ่นของอังกฤษมากกว่าโลกกว้าง ปัญญาชนอังกฤษที่ให้การสนับสนุน ฝ่ายซ้ายก็มีจำนวนที่น้อยกว่าในภาคพื้นยุโรป และหลังสงครามโลกครั้งที่สองก็มีปัญญาชนจำนวนน้อยที่ยังสนับสนุน สหภาพโซเวียต<sup>22</sup> จะมีข้อยกเว้นแต่เพียงพวกมาร์กซิสบางกลุ่ม แต่พวกที่โดดเด่นอย่างมากก็ได้แก่พวก "Cambridge Moles" ที่เป็นสายลับให้กับสหภาพโซเวียต อย่างเช่น Sir Anthony Blunt ผู้เชี่ยวชาญศิลปะและเป็นผู้ดูแลศิลปะวัตถุ ให้แก่พระราชวงศ์อังกฤษ ที่มีอุดมการณ์มุ่งหวังสิ่งที่สูงส่งกว่าการปกครองในระบอบเสรีประชาธิปไตย อย่างไรก็ตาม นี่เป็นเพียงส่วนน้อยเท่านั้น

ในแง่นี้แล้วปัญญาชนฝ่ายซ้ายอังกฤษจึงมิได้มีปัญหาแบบปัญญาชนฝรั่งเศสที่ผูกติดอยู่กับพรรค
คอมมิวนิสต์ซึ่งอิงอยู่กับแนวทางโซเวียต แต่นั่นมิได้หมายความว่าปัญญาชนอังกฤษเองไม่ประสบปัญหาที่ท้าทาย
เช่นเดียวกับปัญญาชนฝ่ายซ้ายที่อื่นๆ โดยเฉพาะอย่างยิ่งปัญหาการฆ่าผู้คนจำนวนมากในระบอบสังคมนิยม สำหรับ
ปัญญาชนส่วนใหญ่การที่ผู้คนถูกฆ่าตายไปเป็นจำนวนมากได้สั่นคลอน "จิตสำนึก" ของปัญญาชนเอง แต่ปัญญาชน
ฝรั่งเศสเหล่านี้ได้พยายามปฏิเสธการเกิดขึ้นของความทารุณโหดร้ายของ Stalin ทั้งๆที่ข้อมูลจำนวนมากปรากฏ
ออกมาหลังสงครามโลกครั้งที่สอง เช่น การเปิดเผยความเลวร้ายของ Stalinism เพื่อการโจมตี Stalin จาก Nikita
Krushchev สิ่งต่างๆเหล่านี้ก็ไม่ได้ทำให้ปัญญาชนฝ่ายซ้ายจำนวนหนึ่ง เช่น ในฝรั่งเศสยอมรับแต่อย่างใด กรณีของ
Jean-Paul Sartre เป็นตัวอย่างที่ชัดเจน วิธีการหนึ่งที่เป็นคำตอบในการไม่ยอมรับข้อมูลเกี่ยวการสร้างค่ายกักกันนั้น
ก็เป็นด้วยว่าข้อมูลเหล่านี้ถูกตอบโต้และโจมตีกลับว่าไม่ "บริสุทธิ์" และเป็นการโฆษณาชวนเชื่อของฝ่ายทุนนิยมที่
อ้างตัวว่าเป็นโลกเสรี เป็นต้น บรรยากาศของการต่อสู้กันทางอุดมการณ์ในช่วงสงครามเย็นทำให้อุดมการณ์ย่อมมี
ความสำคัญกว่า "ข้อมูล" และสถิติของจำนวนคนที่เสียชีวิต แต่สำหรับปัญญาชนบางกลุ่มการจับคนเข้าค่ายกักกัน
เป็นปรากฏการณ์ที่ยอมรับไม่ได้ เป็นอาชญากรรม และไม่ใช่เรื่องของการตีความ ไม่ต้องการสถิติตัวเลขเพราะนั่นเป็น
การละเมิด "ชีวิต"

ความทารุณโหดร้ายของระบบเผด็จการเบ็ดเสร็จแบบคอมมิวนิสต์ กลายเป็นปัญหาสำคัญสำหรับ ปัญญาชนฝ่ายซ้ายจำนวนมาก ที่ต้องการจะปกป้องอุดมการณ์ของตนนับตั้งแต่หลังสงครามโลกครั้งที่สองเป็นต้นมา ปัญหาที่สำคัญอย่างหนึ่งก็คือปัญญาชนตะวันตกจำนวนมากยอมรับไม่ได้ว่า สิ่งที่โหดร้ายในทำนองเดียวกับสิ่งที่เกิด ขึ้นกับการกำจัดยิวหกล้านคนนั้นได้เกิดขึ้นในโลกคอมมิวนิสต์ที่ให้คำมั่นสัญญาว่าจะให้ความสุขและความเท่าเทียม กันอย่างทั่วหน้า แม้ว่าปัญญาชนฝ่ายซ้ายบางคนยอมรับว่ามีคนตายจำนวนมาก แต่ก็ยังมีข้อโต้แย้งอีกว่าระบบ คอมมิวนิสต์ที่ทำให้ผู้คนล้มตายไปนับเป็นสิบๆล้านคนนั้นเป็นไปอย่างไม่ได้ตั้งใจ ปัญหาที่ตามาก็คือเรื่องของความ ตั้งใจหรือไม่ได้ตั้งใจ คำตอบที่เกิดขึ้นอย่างหนึ่งก็คือว่าการฆ่าล้างเผ่าพันธุ์เป็นเรื่องที่สากลที่เกิดขึ้นได้ในทุกทวีปไม่ได้ จำกัดอยู่ในกลุ่มชนใดกลุ่มชนหนึ่ง ปัญหานี้มิได้เกิดขึ้นแต่ในโลกคอมมิวนิสต์ตะวันตกเท่านั้น แต่ยังปรากฏอยู่ใน

\_

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> A Edmund Burke, **Reflection on the Revolution in France** edited by Thomas H. D. Mahoney, (Indianapolis: Bobbs-Merrill, 1955).

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Tony Judt, **Past Imperfect: French Intellectuals**, **1944-1956** (Berkeley: University of California Press, 1992), p. 266.

ระบอบคอมมิวนิสต์ในเอเชียอีกด้วย เช่น Maoism และ กรณีของเขมรแดง เป็นต้น อย่างไรก็ตามการกล่าวแบบนี้ทำ ให้การฆ่าล้างเผ่าพันธุ์อย่างมีระบอบของนาซีกลายเป็นเรื่องธรรมดา แน่นอนการกล่าวแบบนี้เท่ากับเป็นการเหยียด หยามดูถูกการตายของยิวหกล้านคน สำหรับพวกที่ต่อต้านระบอบคอมมิวนิสต์นั้นก็ได้แสดงให้เห็นว่า จำนวน ผู้เสียชีวิตในระบอบคอมมิวนิสต์รัสเซียนั้นมากกว่าระบอบนาซีกันหลายเท่า การต่อสู้จึงเป็นไปเพื่อแสดงให้เห็นว่า ระบอบคอมมิวนิสต์นั้นเลวร้ายกว่าระบอบนาซี เป็นต้น

สำหรับคำตอบของปัญญาชนที่ยังคงต้องการปกป้องความชอบธรรมของระบอบคอมมิวนิสต์อยู่ก็พยายาม ให้คำตอบว่าต้องคำนึงถึงปัจจัยอย่างอื่นๆด้วย เช่น ความยากจน ความอดอยาก การแทรกแซงและการบ่อนทำลาย จากฝ่ายตรงข้าม การจำกัดศัตรูทางการเมืองกันเองของข้าราชการใระดับท้องถิ่นกันเอง ฯลฯ ในขณะที่ปัญญาชน บางคนก็เห็นว่าการกระทำดังกล่าวไม่ตั้งใจหรือไม่ก็ตามกลับเป็นสิ่งที่หลีกเลี่ยงได้ยาก เมื่อระบอบคอมมิวนิสต์ในคริสต์ศตวรรษ ที่ยี่สิบ สำหรับปัญญาชนฝ่ายซ้ายที่ไม่ยอมรับระบอบสังคมนิยมที่เกิดขึ้นในโลกช่วงศตวรรษที่ยี่สิบนั้นก็สามารถที่จะ กล่าวว่าระบอบสังคมนิยมที่เกิดขึ้นในโลก ยังไม่มีใครเป็น "ของแท้" ทั้งหมดเป็นเพียงของปลอมที่แอบอ้าง เป็นเพียง ลัทธิแก้ เป็นต้น เป้าหมายที่จริงแท้และแน่นอนของสังคมนิยมนั้นยังไม่ได้เกิดขึ้น คำตอบที่ให้ในลักษณะที่กล่าวมานี้ แสดงให้เห็นว่ามี ปัญญาชนกลุ่มหนึ่งก็คือพวกที่กล่าวว่าของฝ่ายอื่นเป็นของปลอมเท่านั้นที่กุมและรู้ถึงความจริงแท้ ของระบบสังคมอัน "สมบูรณ์" ที่เขาเหล่านั้นเองเป็นผู้กำหนด ดังนั้นไม่เพียงแต่ปัญญาชนจะเป็นผู้ที่ยึดมั่นถือมั่นใน จุดมการณ์ แต่ก็ยังเป็นผู้ที่ "รู้ดี" กว่าใครๆ ในโลกนี้ทั้งหมดก็ว่าได้ ในแง่นี้แล้วทำให้ความเข้าใจเกี่ยวกับอุดมการณ์ และความเป็นจริงเกือบจะเป็นสิ่งที่แยกจากกันไม่ได้ อย่างไรก็ตามการต่อสู้ของปัญญาชนนั้นก็เป็นไปตามเส้นทาง ของการไปสู่เรื่องความจริงซึ่งต่างฝ่ายต่างก็ต่างอ้างถึง "ความจริง" ซึ่งทำให้ความจริงกลับกลายเป็นสิ่งที่มีความ หลากหลายมากกว่าที่จะเป็นเพียงหนึ่งเดียว

### วิถีปัญญาชน: วิถีแห่งความขัดแย้ง

การยึดมั่นในอุดมการณ์ของปัญญาชนตะวันตกมักจะนำไปสู่ความขัดแย้งระหว่างปัญญาชนด้วยกันเอง การเผชิญหน้ากันทางความคิดเป็นเรื่องที่ปรากฏให้เห็นกันอยู่อย่างเนืองๆ ในหมู่ปัญญาชน ปัญญาชนจึงเป็นพวกที่ ต่อสู้กันเองจนดูราวกับจะเป็นส่วนสำคัญของอาชีพ จนกระทั่งดาราภาพยนตร์และผู้กำกับอเมริกันยิวอย่าง Woody Allen เอาปัญญาชนมาเสียดสีในเชิงต่อต้านปัญญาชนในภาพยนตร์เรื่อง Stardust Memories ว่า "Intellectuals are like the Mafia. They only kill their own" ความขัดแย้งของปัญญาชนที่อยู่ในโลกของการต่อสู้เพื่อให้ได้มาซึ่งความ จริงและความถูกต้องอยู่ตลอดเวลาดูจะเป็น "ความจริง" มากพอกับการแสวงหาความจริงของปัญญาชน ผลที่ ตามมาอันหลีกเลี่ยงได้ยากก็คือว่าในท้ายที่สุดแล้วปัญญาชนนั้นก็ไม่สามารถที่จะรักษา "ความเป็นมิตร" ระหว่างกัน ได้อีกต่อไป ตัวอย่างที่เห็นได้อย่างขัดเจนก็คือความขัดแย้งที่เกิดขึ้นจากการปกป้องอุดมการณ์สังคมนิยม เช่น ความ ขัดแย้งระหว่าง Jean-Paul Sartre กับ Maurice Merleau-Ponty และคนต่อมาก็เป็น Albert Camus เป็นต้น โดย ฝ่ายแรกมิได้ทำตัวเลมือนเป็นปัญญาชนที่มีหน้าที่จะต้องเปิดเผยความจริงและที่ต่อต้านความทารุณใหดร้ายของ ระบอบคอมมิวนิสต์ การไม่ต่อต้านการกระทำดังกล่าวเท่ากับละเมิดหลักการของมนษยนิยมซึ่งแสดงออกถึงความ

-

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Jeremy Jennings and Tony Kemp-Welch, "The Century of the Intellectuals: From Dreyfus Affair to Salman Rushdie" in Jeremy Jennings and Tony Kemp-Welch, Intellectuals in Politics: From Dreyfus Affair to Salman Rushdie (London: Routledge, 1997), p. 6.

เป็นอันหนึ่งอันเดียวกันของการเป็นมนุษย์ที่ไม่ต้องการให้ใครกระทำทารุณโหดร้ายกับตนเช่นกัน อย่างไรก็ตาม Jean-Paul Sartre กลับเห็นว่าความจริงไม่จำเป็นที่จะต้องนำมาเปิดเผยในทุกกรณีไป<sup>24</sup> ทั้งนี้เพราะเขาเห็นว่าการนำ เรื่องราวแบบนี้มาเปิดเผยจะทำให้กรรมกรในฝรั่งเศสสิ้นหวังต่อระบอบคอมมิวนิสต์ ในขณะที่ฝ่ายหลังได้ทำการ ต่อต้านการกระทำของระบอบคอมมิวนิสต์โซเวียต การกระทำดังกล่าวของ Albert Camus ได้รับการต่อต้านอย่าง มากจากกระแสปัญญาชนฝ่ายซ้าย การกระทำของเขาในลักษณะดังกล่าวแสดงให้เห็นถึงลักษณะของปัญญาชน แบบที่ต่อต้านกระแสความคิดหลัก และทำให้ต้องต่อต้านปัญญาชนคนอื่นๆที่ยังเป็นไปตามกระแสอย่างโดดเดี่ยว<sup>25</sup>

ก่อนหน้าการเผชิญหน้ากันทางอุดมการณ์ความขัดแย้งของปัญญาชนในภาคพื้นทวีปยุโรปหลังสงครามโลก ครั้งที่สอง ความขัดแย้งก็เป็นเรื่องของการต่อสู้กับปัญญาชนที่สนับสนุนหรือร่วมมือกับพวกนาซี การสิ้นสุด สงครามโลกนำไปสู่การลงโทษปัญญาชนที่ร่วมมือกับนาซี ในฝรั่งเศสก็ได้แก่ Robert Brasillach ปัญญาชนฝ่ายขวาผู้ ที่เข้าร่วมกับรัฐบาลหุ่นของนาซี ครั้นเมื่อสิ้นสุดฟาสซิสม์ปัญหาสำคัญคั้งเดิมของคริสต์ศตวรรษที่ยี่สิบโดดเด่นขึ้นมา อีกครั้งก็คือปัญหาของคอมมิวนิสต์ คอมมิวนิสต์เป็นปัญหาระยะยาวที่สั่นคลอนโครงสร้างพื้นฐานทางการเมือง เศรษฐกิจและสังคมของโลก ดังนั้นจึงไม่ใช่เรื่องแปลกที่ผู้คนจำนวนมากโดยเฉพาะชนชั้นนำในยุโรปให้การสนับสนุน ฟาสซิสม์และนาซีโดยหวังว่าจะเป็นตัวต้านภัยคอมมิวนิสต์ แต่สำหรับปัญญาชนฝ่ายซ้าย ปัญหาภายในของโลก คอมมิวนิสต์ที่สั่นสะเทือนตนเองแรกๆก็คือ สนธิสัญญาระหว่างนาซี (เยอรมนี) กับคอมมิวนิสต์ (รัสเซีย) ก่อน สงครามโลกครั้งที่สอง สนธิสัญญานี้สร้างความผิดหวังให้กับปัญญาชนฝ่ายซ้าย คอมมิวนิสต์หันไปเข้ากับเผด็จการ นาซี

หลังสงครามโลกครั้งที่สองปัญหาปัญญาชนต่อคอมมิวนิสต์ยิ่งทวีความรุนแรงมากขึ้น เพียงแต่ว่าคราวนี้ ไม่ใช่ความขัดแย้งระหว่างฝ่ายซ้ายและฝ่ายขวา แต่เป็นความขัดแย้งของปัญญาชนระหว่างกลุ่มที่ต้องการประณาม การกระทำของฝ่ายสังคมนิยมโซเวียต กับกลุ่มที่ต้องการยืนหยัดในเรื่องความชอบธรรมของการพิทักษ์สังคมนิยมโซ เวียต ประเด็นสำคัญเป็นเรื่องที่เกี่ยวข้องกับการกักขังคนในค่ายกักกัน และการรุกรานประเทศอื่นๆ เช่น ฮังการีในปี 1956 ฯลฯ ทั้งนี้ปัญญาชนฝ่ายที่ต้องการปกป้องโซเวียตโจมตีว่าในการบุกฮังการีของสหภาพโซเวียตนั้น ฝ่าย CIA จะต้องรับผิดชอบ เพราะเป็นตัวจักรสำคัญในการยั่วยุให้สหภาพโซเวียตต้องเข้ามาพิทักษ์ฮังการี อย่างไรก็ตามการ กระทำของสหภาพโซเวียตแม้ว่าจะทำให้ปัญญาชนบางคนผิดหวังกับสหภาพโซเวียตมากขึ้น แต่ก็ไม่ได้ทำให้ ปัญญาชนคลางแคลงใจต่อการเป็นคอมมิวนิสต์แต่อย่างใด ดังเช่น Louis Aragon<sup>26</sup> เป็นต้น ความขัดแย้งระหว่าง ปัญญาชนนั้นสะท้อนให้เห็นถึงบรรยากาศความขัดแย้งในสงครามเย็น

ความขัดแย้งของปัญญาชนก็ดูจะไม่แตกต่างไปจากการขัดแย้งของผลประโยชน์ระหว่างผู้คนต่างๆ เช่น นัก ธุรกิจ เพียงแต่ว่าความขัดแย้งนี้มิได้เป็นรูปธรรมแบบผลประโยชน์ทางธุรกิจ ความขัดแย้งของปัญญาชนแสดงออก

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Bernard-Henri Levy, **Adventures on the Freedom Road: The French Intellectuals in the 20<sup>th</sup> Century** translated and edited by Richard Veasey (London: The Harvill Press, 1995), pp. 272-273.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Bernard-Henri Levy, **Adventures on the Freedom Road: The French Intellectuals in the 20<sup>th</sup> Century**, p. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> "A Conversation with Edmonde Charles Roux" in Bernard-Henri Levy, Adventures on the Freedom Road, p. 263, Louis Aragon (1897-1982) เขาเป็นหนึ่งในผู้ริเริ่ม "Surrealism" เข้าเป็นสมาชิกพรรคคอมมิวนิสต์ใน ปี 1932 และเป็นสมาชิกพรรคตลอดชีวิต

โดยผ่านภาษาโดยเฉพาะอย่างยิ่งภาษา*เขียน ภาษาเป็น "อาวุธ" สำคัญของปัญญาชน* โดยคุณลักษณะของ ปัญญาชนเองก็เป็นพวกที่ใช้ภาษาในการดำรงชีพ ไม่ว่าจะเป็นปัญญาชนช่วงไหนของฝรั่งเศส ในช่วง 1900-1930 ก็ เป็นอาจารย์สอนหนังสือ พอมาในช่วง1930-1960 ก็เปลี่ยนเป็นนักเขียน ตั้งแต่ปี 1960 ปัญญาชนก็กลายเป็นคนดัง (แบบดาราภาพยนตร์) ในวงการสื่อสารมวลชนโดยเฉพาะอย่างยิ่งวิทยุ โทรทัศน์<sup>27</sup> ปัญญาชนจึงมีสถานะที่ไม่ แตกต่างไปจาก "ดารา" อย่างไรก็ตามการใช้สื่อของปัญญาชนนั้นไม่ใช่จำกัดเพียงในฝรั่งเศส แต่ยังรวมไปถึง สหรัฐอเมริกาด้วย เช่น Norman Mailer<sup>28</sup> เป็นต้น อย่างไรก็ตามการให้สัมภาษณ์ในหน้าหนังสือพิมพ์ การออก รายการโทรทัศน์นั้นจำเป็นที่จะต้องกระทำผ่านการใช้ภาษา แต่นั่นมิได้หมายความว่าภาษาพูดมีความสำคัญ มากกว่าภาษาเขียนแต่อย่างใด อาวุธสำคัญของปัญญาชนยังคงเป็นภาษาเขียนอยู่ไม่เสื่อมคลาย

การใช้ภาษาเป็นการทำ "สงคราม" ที่อาจจะถือได้ว่าเป็น "ความรุนแรง" ที่ปัญญาชนกระทำต่อกันเองและ คนอื่น ผลลัพธ์ที่เกิดขึ้นมิได้ทำให้ครอบครัวของปัญญาชนต้องไม่มีที่อยู่หรือกลายเป็นบุคคลล้มละลายแต่อย่างใด สิ่ง ที่เกิดตามมาจากความขัดแย้งของปัญญาชนก็คือไม่มีการสนทนาและติดต่อกันอีกต่อไป เช่น George Bataille กับ Roger Caillois<sup>29</sup> หรือจะเป็นความขัดแย้งระหว่าง George Bataille กับ Andre Breton ฝ่ายแรกเห็นว่าฝ่ายหลังนั้น โง่<sup>30</sup> แต่ในขณะที่ฝ่ายแรกก็ยังคงมีความประทับใจกับฝ่ายหลัง<sup>31</sup> อีกคู่หนึ่งก็คือ Andre Breton กับ Louis Aragon<sup>32</sup> สำหรับในโลกภาษาอังกฤษก็จะเห็นได้จาก Ludwig Wittgenstien กับ Karl Popper หรือจะเป็นความขัดแย้งระหว่าง Wittgenstien กับ Bertand Russell เป็นต้น ในแง่นี้แล้วปัญญาชนก็อาจจะไม่แตกต่างไปจากมวลมนุษย์อื่นๆ เพียงแต่ว่าการยืนหยัดในอุดมการณ์และความเชื่อของแต่ละคนทำให้ปัญญาชนลงรอยกันได้ยาก ถ้าไม่โจมตีกัน อย่างออกหน้าออกตาตามหน้าหนังสือต่างๆแล้ว ปัญญาชนก็ไม่ยอมร่วมมือหรือมีปฏิสัมพันธ์กันอีกต่อไป การตัด ญาติขาดมิตรของปัญญาชนจึงเป็นสิ่งที่เห็นกันอยู่เป็นประจำ เช่น Bernard-Henri Levy กับ Michel Foucault ความสัมพันธ์ก็จบสิ่นจนกระทั่งฝ่ายหลังตายไป<sup>33</sup> การไม่ยอมร่วมสังฆกรรมกับบุคคลที่มีความเห็นไม่ลงรอยกันนั้นก็ แสดงให้เห็นถึงความเชื่อมั่นประดุจราวกับว่าคนนอกศาสนาที่ไม่สามารถจะเข้าร่วมพิธีกรรมทางศาสนาของตนได้ ความคิดเห็นของปัญญาชนที่มีต่อบุคคลที่ตนเองไม่เห็นด้วยหรือเกลียดขังจึงไม่แตกต่างไปจากความเชื่อของพระผู้ ยึดมั่นในพระศาสนา

-

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> ନ୍ଲ Regis Debray, **Teachers, Writers, Celebrities: The Intellectuals of Modern France** translated by David Macey, (London: Verso, 1981).

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Paul Johnson, Intellectuals (London: Weidenfeld and Nicolson, 1988), p. 321.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> "A Conversation with Pierre Klossowski" in Bernard-Henri Levy, **Adventures on the Freedom Road**, p. 195.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> "A Conversation with Pierre Klossowski" in Bernard-Henri Levy, p. 196.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> "A Meeting with Michel Leiris" in Bernard-Henri Levy, p. 201.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> "A Conversation with Edmonde Charles Roux" in Bernard-Henri Levy, p. 266.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> "The Wholesale Demise of Intellectual" Roland Barthes: Fragments of A Friendly Conservation, in Bernard-Henry Levy, p. 379.

### ปัญญาชน: นักบวชในเสื้อคลุมของฆราวาส

ความขัดแย้งเป็นองค์ประกอบสำคัญของการดำรงชีวิตที่ปุถุชนจำนวนมากไม่ต้องการจะเผชิญ แต่สำหรับ ปัญญาชนแล้วความขัดแย้งที่แสดงออกมาทางความคิดเป็นหัวใจของชีวิตและการดำรงชีพ³⁴ ดังที่ได้กล่าวมาแล้ว ตั้งแต่ต้นว่าสถานะของปัญญาชนนั้นหลีกเลี่ยงได้ยากที่จะไม่ตั้งตัวเป็นผู้ตัดสินเรื่องราวต่างๆทางสังคมการเมือง ใน แง่นี้ปัญญาชนก็คือผู้พิพากษาทางด้านศีลธรรมของสาธารณชน ที่แม้ว่า "ตำแหน่ง" นี้จะไม่ได้มาจากการเลือกตั้งก็ ตาม แต่นี่เป็นเรื่องของจิตสำนึกที่มีต่อสังคมส่วนรวม ความรู้สึกนึกคิดที่จะมีความรับผิดชอบต่อผู้อื่น อย่างไรก็ตาม ความรู้สึกรับผิดชอบแบบนี้มิได้มีลักษณะเฉพาะหรือจำเพาะเจาะจงกับใครหรือกลุ่มไหน แต่เป็นความรู้สึกรับผิดชอบ ที่เป็นไปอย่างสากล เช่น เป็นมนุษย์เหมือนกันหมด ไม่มีสีผิว ศาสนา ชาติพันธุ์ อุดมการณ์ทางการเมือง ฯลฯ ทั้งนี้ เพราะไม่มีอะไรที่จะยิ่งใหญ่ไปกว่ามนุษย์ เพราะทุกสิ่งทุกอย่างที่มนุษย์ยกย่อง รัก บูชา และ หวงแหน นั้นก็ไม่ใช่อะไร อื่นนอกจากตัวมนุษย์เอง

คุณภาพของการเคารพยกย่องมาตรฐานแห่งความเป็นมนุษย์นั้นอาจจะไม่ใช่มาตรฐานเดียวที่พอเพียง สำหรับการตัดสินหรือสร้างจิตสำนึกแก่สังคม ความจำเป็นที่จะต้องพึ่งพาความรู้ที่ขับซ้อนเป็นสิ่งจำเป็นสำหรับสังคม สมัยใหม่ ปัญญาชนในฐานะของผู้ที่มีความรู้และรู้มากกว่าผู้อื่น ต้องมีหน้าที่ที่จะเอาความรู้ทั้งหลายมาแก้ไขเพื่อ ความจริงและความถูกต้อง ทั้งนี้ภายใต้สภาวะของความเป็นสมัยใหม่ที่ทุกสิ่งทุกอย่างถูกจำแนกแจกแจง (differentiation) แยกย่อยออกเป็นหน่วยต่างๆซึ่งปัญญาชนเองก็เป็นผลพวงของการจำแนกแจกแจงดังกล่าว การ เปลี่ยนแปลงดังกล่าวได้ทำให้สถานะของปัญญาชนกลายเป็นผู้เชี่ยวชาญไปได้ ผู้เชี่ยวชาญที่ต้องเผชิญหน้ากับการ เปลี่ยนแปลงและความก้าวหน้าทางความรู้ในสังคมสมัยใหม่ สถานะของผู้เชี่ยวชาญและปัญญาชนที่ดำเนินไปพร้อม กันนี้ ทำให้ผู้เชี่ยวชาญหลายต่อหลายคนอยู่ในฐานะปัญญาชนด้วยนั้นสามารถที่จะเสนอแนะและวิพากษ์วิจารณ์ ทิศทางของการพัฒนาความรู้ และตลอดจนการนำความรู้ไปประยุกต์ใช้เพื่อที่จะให้มีผลกระทบต่อสังคมโดยรวม ปัญญาชนจึงทำหน้าที่เป็นผู้วิจารณ์และทักท้วงในสังคมสมัยใหม่ เมื่อมีอะไรที่จะเกิดขึ้นใหม่ที่จะมีผลกระทบต่อส่วนรวมก็เป็นหน้าที่ของปัญญาชนที่จะต้องให้ความคิดเห็น

การแสดงความคิดเห็นของปัญญาชนโดยส่วนใหญ่แล้วแสดงให้เห็นถึงคุณลักษณะที่ท้าทายต่อความคิด และพฤติกรรมหลักในสังคม Emile Durkheim ให้ความเห็นว่าความเป็นปัญญาชนจึงแสดงออกถึงลักษณะแห่งความ เป็นปัจเจกชนนิยม (individualism) แต่ปัจเจกชนนิยมนี้มิได้หมายความว่าเป็นมนุษย์ที่ตัดขาดออกจากโลกภายนอก มิได้เกี่ยวข้องกับใคร ในทางตรงกันข้ามการจะเป็นปัจเจกชนได้จักต้องแลกเปลี่ยนความรู้และความคิดเห็นกับผู้อื่น การยอมรับมาตรฐานและการตัดสินเรื่องราวต่างๆนั้นจะต้องตั้งอยู่บนรากฐานของ "rationality" มากกว่าที่จะยอมรับ กันเพราะอำนาจ<sup>35</sup> นี่เป็นอุดมคติของปัญญาชน การยึดมั่นในสิ่งนี้ถือเป็นสิ่งสากลในทำนองเดียวกันกับการยึดมั่นใน มนุษย์ เพราะสถานะของการเป็นมนุษย์นั้นเป็นไปได้เพราะการมี "rationality" ในตัวมนุษย์เอง การขาด "rationality" ย่อมทำให้มนุษย์ขาดความเป็นมนุษย์ไป ถ้าจะกล่าวอย่างเต็มที่ก็คือการเป็นคนบ้าที่ไม่มีความสมบูรณ์

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Jeremy Jennings and Tony Kemp-Welch, "The Century of the Intellectuals: From Dreyfus Affair to Salman Rushdie", p. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Emile Durkheim, "Individualism and the Intellectuals", in **On Morality and Society**: **Selected Writing** edited by Robert Bellah, (Chicago: University of Chicago Press, 1973), p. 49.

การมี "rationality" ในตัวมนุษย์ที่ทำให้มนุษย์สามารถตัดสินเรื่องราวต่างได้ด้วยตนเองโดยไม่ต้องพึ่งพาใคร นำปัญหาที่สำคัญมาให้แก่ปัญญาชนในสังคมประชาธิปไตย การวัดมาตรฐานของความเท่าเทียมกันตาม "rationality" ว่าทุกๆคนมี "rationality" นั้น มิได้ทำให้การตัดสินใจ การประเมินคุณค่า การวิจารณ์ของปัญญาชน ถูกต้องหรือดีกว่าบุคคลอื่นๆ เมื่อเป็นเช่นนั้นทำไมบุคคลอื่นๆ จึงต้องฟังและเชื่อการตัดสินของปัญญาชน? ทำไม รสนิยมของปัญญาชนถึงต้องดีกว่าถูกต้องกว่าของคนอื่นๆ? เช่น การฟังเพลงของ Mozart ย่อมดีกว่า Hector Berlioz หรือฟัง Berlioz ย่อมดีกว่า Beatles หรือฟัง Beatles ย่อมดีกว่า Portishead หรือฟัง Portishead ย่อมดีกว่า Back Street Boys หรือย่อมดีกว่า Spice Girls ฯลฯ หรือในกรณีของภาพยนตร์ ทำไมภาพยนตร์ของผู้กำกับอย่าง Federico Fellini ย่อมดีกว่า Steven Spielberg หรือ Peter Greenaway ดีกว่า Pedro Almodovar หรือดีกว่า Russ Meyer เป็นต้น ในทำนองเดียวกันทำไมการนิยมชมชอบงานเขียนของปัญญาชนอย่าง Jean-Paul Sartre จึงดีกว่า Raymond Aron? ทำไมอ่านงานของ Michel Foucault และ Antonio Negri ย่อมน่าเชื่อถือกว่า Talcott Parsons และ Niklas Luhmann? เป็นต้น คำถามแบบนี้สามารถที่จะใช้กับเรื่องราวอื่นๆด้วยไม่ว่าจะเป็นการเมืองหรือ เศรษฐกิจ

ครั้นเมื่อมนุษย์ทุกคนมี "rationality" และมีความสามารถในการใช้แล้ว ปัญญาชนก็ไม่ได้ทำอะไรมากไป กว่าการดูถูกความคิดผู้อื่น การกระทำดังกล่าวเท่ากับเป็นการยกสถานะตัวเองให้อยู่สูงกว่าคนอื่นๆ การกระทำของ ปัญญาชนดังกล่าวเป็นการคิดว่าตัวเองเป็นบุคคลสำคัญ ถ้าจะกล่าวอย่างง่ายๆคือการหลงตัวเองของปัญญาชน นักเขียนรางวัลโนเบิลชาวฝรั่งเศส Claude Simon ได้แสดงความคิดในทำนองนี้ว่า

The ability to put words together in a more or less expressive and eloquent manner (and that all I try to do) doesn't qualify you to act as a guru and pontificate on every issue...... I'd simply repeat that a writer who thinks he can act as a guru shows signs of misplaced self-importance.<sup>37</sup>

อย่างไรก็ตามปัญญาชนตะวันตกในอดีตโดยเฉพาะอย่างยิ่งในยุคตั้งแต่กรีกโบราณมาจนถึงยุคอาณานิคม นั้นมักจะคิดว่า "คนอื่น" ไม่มีความสามารถเท่ากับตนเอง "คนอื่น" ไม่รู้จักศาสนาที่ดีและถูกต้องอย่างคริสต์ศาสนา ไม่รู้จักประชาธิปไตย สิทธิมนุษยชน ฯลฯ ด้วยความคิดต่างๆเหล่านี้จึงทำให้ปัญญาชนและนักวิชาการตะวันตก โดยเฉพาะอย่างยิ่งในอดีตคิดว่าดินแดนที่นอกเหนือไปจากอาณาบริเวณแอตแลนติกเหนือแล้วไม่มี "rationality" ปัญหาเช่นนี้นำไปสู่การต่อสู้กันระหว่างปัญญาชนผู้ที่เห็นว่าคนพื้นเมืองที่ไหนก็มี "rationality" ด้วยเช่นกัน ดังเห็นได้ ชัดเจนจากงานของพวกนักมานุษยวิทยาที่มีคำตอบที่แตกต่างไปจากนักบวชและนักปรัชญาตะวันตกรุ่นเก่า ความรู้ ทางมานุษยวิทยาดูจะตอบรับกับโลกแห่งสัมพัทธนิยม สัมพัทธนิยมที่ก็ยังถูกตอกย้ำด้วยแนวความคิดทาง วิทยาศาสตร์ ปัญญาชนตะวันตกที่ยอมรับความแตกต่างและความหลากทางด้านวัฒนธรรมจึงมีความแตกต่างไป จากปัญญาชนที่มีสุานวิธีคิดแบบคริสเตียนที่ทุกอย่างต้องมี "หนึ่งเดียว"

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> จนกระทั่งมีการกล่าวว่า การยืนอยู่ข้าง Jean-Paul Sartre ที่ผิดก็ยังดีกว่าการยืนอยู่ข้าง Raymond Aron ที่ถูก ใน แง่นี้จะเห็นได้ว่าไม่ใช่เรื่องของความจริงและความถูกต้องอีกต่อไป แต่การยืนหยัดอยู่ข้างปัญญาชนฝ่ายใดนั้นกลับ กลายเป็นเรื่องการแบ่งพรรคแบ่งพวกและความศรัทธา

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> "A writer could and should on occasion give up creative writing: A Conversation with Claude Simon" in Bernard-Henri Levy, p. 61.

แต่สำหรับปัญญาชนตะวันตกจำนวนมากการยอมรับว่าทุกสิ่งทุกอย่างมีคุณค่าเท่าเทียมกันนั้นเป็นการ แสดงออกถึงความเป็นสัมพัทธนิยม (relativism) อันเป็นสิ่งที่อันตรายอย่างยิ่งสำหรับมนุษยชาติและอารยธรรม ตะวันตก ความดีและความงามที่มีอยู่หลายแบบนั้นเป็นสิ่งที่ขัดกับความคิดที่เป็นหนึ่งเดียว สิ่งที่สูงสุดในโลกนี้มีเพียง หนึ่งเดียว สำหรับในอดีตของอาณาจักรคริสเตียนสิ่งที่สูงสุดในโลกนี้ก็คือพระผู้เป็นเจ้า พระเจ้าที่มีเพียงหนึ่งเดียว พระองค์เป็นผู้เดียวที่มวลมนุษย์จะต้องยกย่องและบูชา ความจง "รัก" ภักดีก็จะมีแด่พระองค์เพียงผู้เดียว ห้าม "นอก" ใจไปหาพระเจ้า "เทียม" องค์อื่นๆ ลักษณะความคิดเรื่องพระเจ้าองค์เดียว (monotheism) ที่มีความเป็นหนึ่งเดียว แบบนี้ ทำให้ระบบวิธีคิดที่เห็นอะไรนอกเหนือไปจากสิ่งที่ปัญญาชนยึดถือว่าเป็นสิ่งที่ดีย่อมเป็นไปไม่ได้ สิ่งที่ดีงาม สูงสุดทั้งหลายจึงมีเพียงอันเดียว<sup>38</sup> และการยึดหลักความดีและความงามที่หลากหลายนั้นจะนำมาซึ่งความขัดแย้ง ทางค่านิยมและการดำเนินชีวิต

นอกจากนี้การมีความนิยมที่แตกต่างกันในหลักการใหญ่ๆ เช่น ค่านิยมในทางการเมือง ก็ล้วนแล้วแต่จะ ก่อให้เกิดปัญหา เพราะการยอมรับค่านิยมอย่างเช่น การบูชายัญแบบพวก Aztecs พิธีสตีของอินเดียสมัยโบราณ ฯลฯ ล้วนแล้วแต่เป็นสิ่งที่ละเมิดหลักการความเป็นมนุษย์ การยอมรับความแตกต่างทางค่านิยมตามวัฒนธรรมย่อม หมายความว่า ไม่มีใครสามารถที่จะเข้าไปก้าวก่ายแทรกแซงและประณามการกระทำที่โหดร้ายเหล่านี้ไปได้ ในที่สุด การยืดมั่นในหลักการแบบสัมพัทธนิยมสามารถที่จะทำให้กล่าวได้ว่านาซีดีเท่ากับระบบประชาธิปไตย หรือเผด็จ การทหารดีเท่ากับประชาธิปไตย แน่นอนผลลัพธ์ที่เกิดขึ้นนั้นก็เห็นได้อย่างชัดเจนว่า การยอมรับความแตกต่างแบบนี้ จะนำอารยธรรมตะวันตกและโลกไปสู่ภัยพิบัติ เช่น ครึ่งแรกของคริสต์ศตวรรษที่ยี่สืบกับกรณีของนาซีและลัทธิสตา ลิน เป็นต้น นอกจากนี้ในช่วงครึ่งหลังของคริสต์ศตวรรษที่ยี่สืบก็ยังคงมีให้เห็นอยู่ เช่น กรณีของเขมรแดง เผด็จ การทหารในชิลีและหลายๆประเทศในแอฟริกา ในแง่นี้การสนับสนุนสิทธิมนุษยชนและเสรีประชาธิปไตยจึงเป็นสิ่งที่มี ความจำเป็นในการยืนยันหลักการที่ถูกต้องเพียงหลักการเดียว

สำหรับปัญญาชนตะวันตกบางคนก็เห็นว่าการส่งออกความคิดเรื่อง "rationality" แบบตะวันตกที่เป็น รากฐานของความคิดสมัยใหม่และระบอบเสรีประชาธิปไตยนั้น ล้วนแล้วแต่เป็นการกระทำที่ไม่แตกต่างไปจากการ เปลี่ยน "มนุษย์นอกศาสนา" (pagan) ให้กลายเป็นคริสเตียน อารยธรรมตะวันตกที่ดำเนินไปภายใต้หลักการของ "rationality" ได้นำมาซึ่งการทำลายล้างวัฒนธรรมดั้งเดิมในระบอบอาณานิคม ตลอดไปจนถึงการเกิดขึ้นของระบอบ เผด็จการแบบคอมมิวนิสต์ที่ล้วนแล้วแต่เป็นผลิตผลจากความคิดแบบยุคภูมิธรรม (Enlightenment) ที่พิจารณาว่า ทุกสิ่งทุกอย่างถูกและสามารถที่จะจัดการวางแผนคาดคำนวณด้วย "rationality" ซึ่งพื้นฐานสำคัญของวิธีคิดในระบบ ทุนนิยม ทั้งหมดนี้คือด้านมืดของ "rationality" ดังนั้นด้วยความรู้และความเข้าใจจากประสบการณ์ที่ผ่านมาแล้วก็ จำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องวิพากษ์ "rationality" บุคคลที่ดำเนินตามเส้นทางแห่งการวิพากษ์ "rationality" ได้แก่ Friedrich Nietzsche, Max Weber, Martin Heidegger, สำนัก Frankfurt School, Michel Foucault, Jacques Derrida, Jean-Francois Lyotard เป็นต้น แต่ความพยายามในการวิพากษ์หรือแม้แต่จะปฏิเสธ "rationality" นั้นก็ เป็นสิ่งที่กระทำได้ลำบากเพราะปัญญาชนตะวันตกยังคงต้องการ "rationality" ในการวิพากษ์ "rationality" บัญญาชนจะไม่สามารถวิพากษ์ความเลวร้ายของ "rationality" โดยไม่มี "rationality" ลักษณะแบบนี้ทำให้

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Ernest Gellner, "La Trahison de la Trahison des Clercs" in Ian MacLean, Alain Montefiore, and Peter Winch (ed.), **The Political Responsibility of Intellectuals** (Cambridge: Cambridge University Press, 1990), p. 18.

ปัญญาชนที่ต้องการวิพากษ์ "rationality" ไม่มีความเป็นเอกภาพ ปัญญาชนที่ต้องการวิพากษ์ "rationality" ไม่มี ความคงเส้นคงวา ดังนั้นในที่สุดแล้วปัญญาชนเองก็ยังต้องการ "rationality" ดังเดิม ได้ ปัญญาชนจึงไม่สามารถที่จะ ละทิ้ง "rationality" ได้ ไม่ว่ามันจะมีพลังในด้านมืดหรือด้านลบขนาดไหนก็ตาม

ความลักลั่นของบัญญาชนเป็นสิ่งที่เป็นปัญหาสำคัญสำหรับปัญญาชน อย่างไรก็ตามดังที่ได้กล่าวมาแล้ว ในเรื่องของสถานะที่เท่าเทียมกันในสังคมเสรีประชาธิปไตย กับบทบาทในการให้คำแนะนำและเป็นผู้ตัดสินหรือ ประณามผู้อื่นของบัญญาชนนั้นก็ก่อให้เกิดปัญหาคือ ปัญญาชนมีอะไรเป็นรากฐานที่เหนือกว่าในการที่จะกล่าว โจมตีคนอื่น? การมีอะไรที่เหนือกว่าในการจะตัดสินสิ่งๆใดสิ่งหนึ่ง ไม่ว่าจะด้วยเป็นชาติวุฒิ คุณวุฒิ หรือ วัยวุฒิ ก็ ล้วนแล้วแต่เป็นสิ่งที่ขัดกับหลักการของระบอบเสรีประชาธิปไตย ในระบอบประชาธิปไตยปัญญาชนจึงต้องประสบ ปัญหากับความลักลั่นในทางความคิด เพราะถ้าจะให้มีเอกภาพทางความคิดก็หมายความว่ามาตรฐานนั้นจะต้องมี เพียงอันเดียวตามหลักที่ปัญญาชนต้องการ แต่ในขณะเดียวกันปัญญาชนเองมิได้ใช้มาตรฐานว่ามนุษย์ทุกคนมี "rationality" ที่จะทำให้บุคคลแต่ละคนสามารถที่จะตัดสินใจในปริมณฑลต่างๆเหมือนกัน การกระทำดังกล่าวถือได้ ว่าเป็นการละเมิดสัจพจน์พื้นฐาน แต่ถ้าทุกคนเหมือนกันหมดก็ไม่มีใครสามารถที่จะตัดสินอะไรให้ใครได้ เพราะทุก อย่างเป็นสัมพัทธ์ อย่างไรก็ตามการกล่าวแบบนี้แสดงนัยให้เห็นถึงสภาวะที่ไร้สิ่งที่มีคุณค่าที่ดำรงอยู่ในความเป็น มนุษย์ การสูญสิ้นของคุณค่าที่มนุษย์ยึดถือเท่ากับเป็นการสูญสิ้นความเป็นมนุษย์ไปในตัว นี้คือสิ่งที่ปัญญาชน ตะวันตกเป็นห่วง ทั้งนี้ถ้าทุกคนมี "rationality" แล้วก็ไม่มีอะไรที่จะทำให้โครเหนือกว่าใคร ถ้าเช่นนั้นแล้วจะเอา มาตรฐานอะไรมาประเมิน? การไม่ยอมรับใน "rationality" กลับเป็นการเปิดโอกาสให้แก่มาตรฐานทางชนชั้นและ อำนาจในการตัดสินเป็นตัวสุดท้าย

### เจตนารมณ์ไปสู่ความรู้

การยอมรับว่า "มาตรฐาน" ของความจริงและความถูกต้องนั้นได้รับการรองรับจากอำนาจในลักษณะที่ว่า "กำลัง" ของผู้เหนือกว่าคือความถูกต้องนั้นเป็นสิ่งที่ยอมรับไม่ได้ในหมู่ปัญญาชน ปัญญาชนไม่สามารถที่จะยอมรับ ว่าเป้าหมายสุดท้ายนั้นคือการแสวงหาอำนาจ เป้าหมายที่สำคัญสูงสุดในการใช้ปัญญาของปัญญาชนก็คือการ แสวงหาความรู้ ความรู้เปรียบประดุจแสงสว่างที่เข้ามาขับไล่ความมืดให้หมดไป เสมือนดังคนตาบอดได้กลายมาเป็น บุคคลที่สามารถ "เห็น" ได้ เป้าหมายของปัญญาชนก็เช่นเดียวกับบุคคลที่มีความรู้จำนวนมากก็คือมีความมุ่งหวังที่ จะทำในสิ่งที่เป็นไปได้ยาก เป้าหมายของปัญญาชนอีกประการหนึ่งก็คือการเปลี่ยนแปลงทุกสิ่งทุกอย่างให้เป็นไป ตามความต้องการของตนเองที่คิดว่าดี ทั้งนี้ก็เพราะว่าปัญญาชนย่อมมีความรู้และรู้ดีกว่าบุคคลอื่นๆ ดังนั้นความเป็น ปัญญาชนจึงทำให้เขาเหล่านั้นไม่หยุดนิ่งและต้องการแสวงหาความสมบูรณ์ที่สุดของสรรพสิ่ง ความรู้ก็จะต้องเป็น ความรู้ที่สมบูรณ์ แน่นอนตายตัว ไม่มีวันเปลี่ยนแปลง ถูกต้องตลอดกาล ถ้าจะกล่าวอย่างง่ายๆก็คือสถานะของ ความรู้นั้นสัมบูรณ์ (absolute) ไม่ใช่สัมพัทธ์ ในแง่นี้แล้วความเข้าใจความรู้ของปัญญาชนจึง "มุ่ง" ไปสู่สิ่งที่คงที่ แน่นอน ไม่มีความจำเป็นอะไรที่จะต้องมีการเปลี่ยนแปลงถ้าสิ่งนั้นเป็นสิ่งที่สัมบูรณ์ในตัวมันเองอย่างเช่น พระเจ้า

ปัญญาชนคือคนที่ต้องไม่ยอมรับต่อสภาวการณ์ที่กำลังจะเป็นหรือกำลังเป็นอยู่ ตราบใดก็ตามที่สภาวะนั้น มีได้เป็นไปตามเป้าหมายหรือหลักการณ์ อุดมการณ์ ที่ตนเองเห็นว่าเป็นสิ่งที่มีคุณค่า แม้ว่าจะยังไม่เกิดขึ้นก็ตามแต่ก็ สามารถที่จะทำให้มันเกิดขึ้นได้ ความพยายามที่จะบรรลุถึงเป้าหมายที่คาดหวังเอาไว้นี้ต้องการการหล่อเลี้ยงจาก ความหวัง ความหวังจึงเป็นพลังสำคัญในการที่จะเป็น "ยาบรรเทาปวดและความขมขื่น" ให้แก่ปัญญาชน เพราะอุดม คติที่ปัญญาชนเหล่านั้นตั้งเอาไว้ยังไปไม่ถึง การแสวงหาความรู้ที่สมบูรณ์จึงต้องดำเนินต่อไป ความรู้ที่เป็นนิรันดร์

เหมือนกับการดำรงอยู่กับพระผู้เป็นเจ้าเป็นสิ่งที่ยังไปไม่ถึง ในทำนองเดียวกับสวรรค์ของพระผู้เป็นเจ้ายังมาไม่ถึง เป้าหมายของปัญญาชนจึงอยู่ที่อนาคต อนาคตที่ไกลโพ้นซึ่งไม่มีมนุษย์ปุถชนคนใดคิดถึง

โลกแห่งความรู้ของปัญญาชนจึงไม่ใช่โลกนี้ ไม่ใช่โลกของการปฏิบัติ ไม่ใช่โลกของวัตถุ<sup>39</sup> นี่เป็นความหมาย ที่ปัญญาชนฝรั่งเศสที่มีชื่อเสียงอย่าง Julien Benda ได้กล่าวไว้ในหนังสือคลาสสิค La Trahison des Clercs การให้ คำนิยามในลักษณะนี้เป็นคุณสมบัติสำคัญของการมีพื้นฐานแบบคาทอลิกที่ให้ความสำคัญแก่ นามธรรม ศีลธรรม และเรื่องที่ไม่ได้อยู่ในโลกนี้ สำหรับปัญญาชนแล้วความรู้ที่เกิดขึ้นนั้นมิได้เป็นของใครและมิได้มีไว้เพื่อรับใช้อะไร หรือใคร ความรู้ที่ปัญญาชนให้นั้นอาจจะขัดแย้งกับความคิดเห็นหลักของสังคม ความรู้ของปัญญาชนจึงมีไว้เพื่อค้าน อารมณ์ความรู้สึกของประชาชน ปัญญาชนไม่ใช่ผู้ที่จะมาเร่งเร้าความรู้สึกให้ประชาชนติดอยู่กับสิ่งแคบๆและเป็น เรื่องที่ติดอยู่กับผลประโยชน์ที่เป็นวัตถุสิ่งของมากกว่าที่จะเป็นเรื่อง "จิตวิญญาณ" ปัญญาชนมีหน้าที่จะต้องหยุด "ความบ้าคลั่ง" ของประชาชน<sup>41</sup> ถ้าเป็นดังนี้ก็หมายความว่าปัญญาชนเท่านั้นที่ยังครองสติไว้ได้ในสังคมที่ไร้สติและ บ้าคลั่ง

ดังที่ได้กล่าวมาแล้วว่าปัญญาชนนั้นให้ความสนใจอนาคตที่ไม่มีใครคาดถึงและไม่มีปุถุชนธรรมดาที่ไหนให้
ความสนใจ แต่การกระทำดังกล่าวก็หมายความว่าปัญญาชนเป็นพวกที่มีความแตกต่างไปจากคนส่วนใหญ่
ปัญญาชนจึงไม่ใช่ส่วนหนึ่งของ "มวลชน" แต่ก็จำเป็นที่จะต้องเข้าถึงประชาชนและแสดงตัวเองกับประชาชน การที่
ไม่ได้เป็นส่วนหนึ่งของ "มวลชน" ทำให้ปัญญาชนมองสิ่งต่างๆที่เกิดขึ้นในมวลชนในฐานะ "บุคคลที่มาจากข้างนอก"
ปัญญาชนไม่ใช่คนใน แต่เป็นคนนอก ความรู้จึงเป็นและต้องเป็นความรู้แบบคนนอก ปัญหาดังกล่าวจึงนำไปสู่ความ
พยายามที่จะเป็นปัญญาชนแบบอินทรีย์ (organic intellectual) ที่เป็นเนื้อเดียวกับประชาชน คำถามที่เกิดขึ้นก็คือว่า
การเป็น "คนนอก" นั้นทำให้ปัญญาชนสามารถเข้าใจและรู้เรื่องราวต่างได้เป็นอย่างดีได้อย่างไร? แต่ปัญญาชนก็
ไม่ใช่ "มนุษย์ต่างดาว" สถานะของการเป็นส่วนหนึ่งของสังคมและวัฒนธรรมก็ยังคงมีอยู่ ในแง่นี้สถานะของ
ปัญญาชนจึงลักลั่น เป็นสภาวะครึ่งๆกลางๆ ไม่ในไม่นอก ถ้าจะกล่าวในแง่ลบก็อาจจะบอกได้ว่าปัญญาชนเป็น
มนุษย์ที่ไม่อยู่ในมาตรฐานของมนุษย์ส่วนใหญ่ในสังคม

ถ้าจะกล่าวอีกแง่หนึ่งแล้วปัญญาชนอาจจะต้องมี "วิตกจริต" และ "คิด" มากกว่าคนอื่นๆ เพราะเหตุการณ์ หรือเรื่องราวต่างๆในอนาคตนั้นเป็นสิ่งที่ไม่มีใครรู้ได้ แต่ปัญญาชนก็ต้องการที่จะสร้างภาพว่า "น่า" จะเป็นอย่างใน้น อย่างนี้ หรือบางคนที่มีความ "เชื่อ" มั่นมากก็จะลงความเห็นว่า "จะต้องเป็นอย่างนั้นอย่างนี้" คำอธิบายและการให้ เหตุผลของปัญญาชนก็จะเป็นไปในรูปของการอ้างอิงผู้ที่เป็นปัญญาชน นักคิด ศาสดา ที่ได้เคยกล่าวไว้ในอดีต ในแง่ นี้การยืนยันสภาวการณ์ของอนาคตของปัญญาชนจึงเป็นการยืนยันได้ด้วยอดีต ปัญญาชนจึงนำเอาอดีตมาเป็น เครื่องมือในการยืนยันอนาคต แต่อนาคตกลับเป็นสิ่งที่ยังไม่ได้เกิดขึ้น อนาคตของปัญญาชนจึงเกิดขึ้นได้ด้วยการ ยืนยันจากอดีตที่เกิดขึ้นมาแล้ว เมื่อการพิสูจน์ด้วยหลักการทางวิทยาศาสตร์ตามแบบฟิสิกส์ได้กลายมาเป็นกฎที่" ยาก"จะล้มล้างได้ ปัญญาชนก็พยายามอ้างอิงกับหลักวิทยาศาสตร์ สภาวะที่ล้มล้างได้ยากได้กลายมาเป็น หลักเกณฑ์ที่สำคัญในการยืนยัน (หรือการคาดการณ์) สิ่งที่จะเกิดขึ้นในอนาคต

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Julian Benda, **The Treason of the Intellectuals** translated by Richard Albington, (New York: W. W. Norton & Company, 1969), p. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Tony Judt, Past Imperfect: French Intellectuals, 1944-1956, p. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Julian Benda, **The Treason of the Intellectuals**, p. 74.

สำหรับการกล่าวถึงอนาคตนั้นปัญญาชนเองไม่สามารถที่จะระบุลงไปถึงรายละเอียดที่จะเกิดขึ้นในอนาคต ได้ว่าเป็นอย่างไร แม้แต่การอธิบายและวิเคราะห์ถึงเรื่องราวต่างๆ หลักเกณฑ์ที่ปัญญาชนใช้นั้นมีความเป็นลักษณะ ทั่วไป (generalisation) มากกว่าที่จะเป็นลักษณะเฉพาะ เรื่องราวในรายละเอียดปลีกย่อยเล็กน้อยๆเป็นสิ่งที่ ปัญญาชนมักไม่ให้ความสนใจ ปัญญาชนเป็นพวกที่ให้ความสนใจต่อปัญหา "ใหญ่ๆ" ที่มีความเป็นนามธรรมสูง เช่น ความยุติธรรม ความจริง เป็นต้น แต่ความยุติธรรมที่ปัญญาชนให้ความสนใจนั้นไม่ใช่เป็นความยุติธรรมที่ตัดสินกัน ในครอบครัวหรือตัดสินกันในศาล แต่เป็นความยุติธรรมสากลที่ไม่มีข้อจำกัดทางวัฒนธรรม ในทำนองเดียวกันความ จริงของปัญญาชนก็มิได้ถูกกำหนดโดยวัฒนธรรม คุณสมบัติทางเพศ อายุ ในแง่นี้ความพยายามของปัญญาชนที่ ต้องการชี้ให้เห็นว่าอคติทางเพศ ชนชั้น ที่ก่อเกิดขึ้นจากความรู้ แบบที่รู้จักกันในนาม "social constructionism" ซึ่งก็ เป็นแนวคิดที่เห็นว่าหลายสิ่งหลายอย่างเป็นผลิตผลของสังคมมากกว่าชีววิทยา กายภาพ หรือที่เรียกกันว่าธรรมชาติ เช่น สัญชาติญาณแม่ (mother instinct) เป็นต้น ความคิดแบบนี้นั้นในแง่หนึ่งก็เป็นการยืนยันความล้มเหลวของการ สร้างความรู้ที่เป็นกลางและเป็นสากล

การยอมรับความรู้ว่าไม่ได้บริสุทธิ์หรือปราศจากอคติ มิได้ทำให้การแสวงหาความรู้ที่สัมบูรณ์จะล้มเลิกไป แต่อย่างใด เป้าหมายยังคงมีต่อไปเช่นเดียวกับความพยายามของปัญญาชนในประเด็นอื่นๆ การละทิ้งความหวังนั้น จะทำให้โอกาสในการเข้าถึงความจริงแท้นั้นหมดไป การเข้าถึงความจริงแท้นั้นเป็นรูปแบบหนึ่งของการเข้าถึง "ธรรมชาติ" การเข้าถึง "ธรรมชาติ" อันเป็นสิ่งที่พระเจ้าสร้างนั้นก็คือการเข้าถึงพระเจ้า เส้นทางการเข้าถึงพระเจ้าจึง ใม่จำเป็นที่จะต้องกระทำตามนักบวช พระผู้ใหญ่ ศาสนจักรเป็นคนบอกให้กระทำ การกระทำดังกล่าวแสดงให้เห็น สถานะว่าความรู้เป็นสิ่งที่ไม่ผูกติดอยู่กับอะไรในโลกที่ต้องมีการแตกดับและรอวันล่มสลาย (รอวันพิพากษา) ความรู้ จึงมีความเป็นเอกเทศไม่ได้ขึ้นอยู่กับอะไร ในการที่จะเข้าถึงความรู้ที่เป็นเอกเทศดังกล่าวนี้ก็ไม่สมควรที่จะให้ผู้ แสวงหาความรู้ที่เป็นเอกเทศต้องตกอยู่ภายใต้การควบคุมของสิ่งใด ปัญญาชนต้องเป็นอิสระจากทุกสิ่งทุกอย่าง เช่น ชนชั้น หรือ แม้แต่ชาติเองก็ตาม ดังนั้นการที่ปัญญาชนขาดความเป็นอิสระ ไร้ความเป็นเอกเทศ ก็ย่อมเป็นภัย อันตรายต่อการแสวงหาความรู้ที่เป็นเอกเทศด้วยเช่นกัน เพราะนั่นเท่ากับเป็นการลดระดับให้ความรู้มีไว้เพียงแค่รับ ใช้อะไรบางอย่างที่นอกเหนือไปจากความรู้เอง ความรู้ที่ผูงสุดอันมีสถานะแบบพระผู้เป็นเจ้า

การยกย่องให้ความรู้เป็นสิ่งสูงสุดเป็นคุณสมบัติสำคัญของการเป็นปัญญาชน ความรู้ เป็นสิ่งทรงเสน่ห์ใน ตัวของมันเอง ความรู้เป็นสิ่งที่ทำให้มนุษย์มีความสมบูรณ์ แต่ความรู้ที่ว่านี่ย่อมไม่ใช่ความรู้ประเภทขึ้นรถไฟใต้ดิน สายอะไรจะพาไปร้านขายไก่ย่างแอฟริกันในกรุงปารีส หรือจะเป็นความรู้ที่เกี่ยวข้องกับการสร้างบ้าน ฯลฯ แต่อย่าง ใด ความรู้ที่กล่าวถึงนี้ย่อมเป็นสิ่งสูงสุด การหันไปให้ความสนใจสิ่งใดที่ไม่ใช่ความรู้สูงสุดถือว่าเป็นการ "สละ" ความ เป็นปัญญาชนออกไป ปัญญาชนจึงไม่ควรที่จะสนใจเรื่อง "รองๆ" ที่เกิดขึ้นในโลกนี้ การละทิ้งความสนใจความรู้ สูงสุดก็ไม่แตกต่างไปจากการเป็นชาวคริสเตียนที่ละทิ้งพระเจ้า แต่ปัญญาชนก็ไม่ใช่นักบวชที่ตัดตัวเองออกไปจาก โลกนี้ ปัญญาชนต้องให้ความสำคัญแก่เรื่องสำคัญๆและสิ่งสูงส่งในโลกนี้ เพราะในความต้องการของสังคมสมัยใหม่ ความรู้ไม่ใช่สิ่งที่อยู่นอกโลกหรือโลกหน้า แต่เป็นโลกปัจจุบันที่ปัญญาชนจะต้องมีส่วนรับผิดชอบแก้ไขให้โลกมีความ เจริญขึ้น

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> M Karl Manheim, **Ideology and Utopia: An Introduction to the Sociology of Knowledge** (New York: Harcourt Brace Jovanich, 1946).

#### เจตนารมณ์ไปสู่การเมือง

การให้ความสนใจต่อเรื่องราวอื่นๆที่นอกเหนือไปจากความรู้นั้น Julien Benda เห็นว่าการกระทำของ ปัญญาชนแบบนี้เป็นการทรยศต่อความเป็นปัญญาชน แต่การที่ปัญญาชนให้ความสนใจกับเรื่องราวทางการเมือง ภายใต้นามของการกระทำเพื่อชาตินั้น เป็นการทรยศต่อความเป็น "ปัญญาชน" เพื่อชาติ ดังที่ได้กล่าวมาแล้วว่า สำหรับปัญญาชนย่อมไม่มีอะไรที่จะสำคัญและยิ่งใหญ่ไปกว่าสิ่งที่เป็นนามธรรมอย่างความรู้และความจริง ใน ความเห็นของ Julien Benda การที่ปัญญาชนหันไปให้ความหลงใหลในการเมืองแบบชาติเป็นผลพวงของอิทธิพล ทางความคิดแบบเยอรมัน ปัญญาชนทรยศด้วยการละทิ้งการแสวงหาความจริงที่สากลและไม่เปลี่ยนแปลง ปัญญาชนทรยศด้วยหันมาให้ความสำคัญแก่ปัญหาเชิงปฏิบัติและต้องการเสริมสร้างให้รัฐประชาชาติมีความ แข็งแกร่ง ทั้งหมดเป็นเพียงแค่การแสวงหาผลประโยชน์ทางวัตถุ ปัญหาและความสนใจของปัญญาชนจึงกลายมา เป็นเรื่องที่ว่าจะต้องทำอะไรให้กับ "โลก" ที่ถูกครอบงำด้วยความเป็นชาติ เช่น การวิจัยเพื่อชาติ เป็นต้น

อย่างไรก็ตามการละทิ้งความจริงที่เป็นสากล ไม่มีข้อจำกัดทางเวลาและสถานที่ นั้นก็ไม่ใช่เรื่องราวใหม่แต่ อย่างใด Ernest Gellner ได้ให้ความเห็นว่าพวก Romantic เป็นพวกแรกที่ "ทรยศ" ต่อการเป็นปัญญาชนด้วยการ มองทุกสิ่งทุกอย่างในแง่เฉพาะมากกว่าความเป็นสากล 15 นอกจากนี้ก็ยังมีพวกที่ทรยศต่อการแสวงหาความจริงอย่าง อื่นอีกได้แก่พวก Pragamatism เช่น William James และกระทั่งผู้ที่ต่อต้านความจริงนามกระเดื่องอย่าง Friedrich Nietzsche 16 ที่ Julien Benda ประณามว่าปัญญาชนละทิ้งความจริงที่สากลหันไปให้ความสนใจกับการเมืองเสีย ด้วยซ้ำ สำหรับการเข้าไปเกี่ยวข้องกับการเมืองของปัญญาชนนั้นก็ไม่ใช่เรื่องใหม่อะไร เพราะนับตั้งแต่ Plato เป็นต้น มา ปัญญาชนตะวันตกจำนวนมากก็ได้เข้าไปยุ่งเกี่ยวกับการเมืองกันมาโดยตลอด นี่ไม่ใช่ปรากฏการณ์ใหม่อย่างที่ Julien Benda ประณามไว้แต่อย่างใด ถ้าจะว่าไปแล้วนี่อาจจะเป็นปัญหาของปัญญาชนฝรั่งเศสเองที่ให้ความสนใจเรื่องศิลปะ วรรณคดี ปรัชญา มากกว่าการเมือง<sup>47</sup> ปัญญาชนฝรั่งเศสมีความสนใจเรื่องราวที่มีความเป็นนามธรรม มากกว่าเป็นเรื่องของการปฏิบัติ ถ้าจะกล่าวอย่างง่ายๆก็คือ อะไรคือสิ่งที่จะต้องทำไม่เป็นสิ่งที่อยู่ในสมองของ ปัญญาชนฝรั่งเศสแบบอดมคติ

ความขัดแย้งทางอุดมการณ์ของโลกสังคมนิยมที่ยืดเยื้อมาโดยตลอดก่อนการล่มสลายของสหภาพโซเวียต ยังทำให้ปัญญาชน "ติดกับ" ความคิดของ "Thesis Eleven" ในเรื่องของการปฏิวัติเปลี่ยนแปลงโลก ซึ่งเป็นประเด็น สำคัญสำหรับการเป็นปัญญาชนตะวันตกและปัญญาชนฝ่ายซ้ายจำนวนมาก แม้โลกสังคมนิยมของตะวันตกจะหมด สิ้นไปแล้ว แต่พลังของ "Thesis Eleven" ก็ยังคงมีอยู่ เพราะพลังแห่งความต้องการการเปลี่ยนแปลงนั้นเป็นสิ่งที่ ผลักดันให้ความคิดแบบ "Thesis Eleven" เกิดขึ้นได้ โดยการเปลี่ยนแปลงนี้ไม่เพียงแต่เปิดโอกาสให้นักคิดเท่านั้นที่ จะทำหน้าที่เปลี่ยนแปลงโลก เพราะการเมืองแบบประชาธิปไตยที่มวลชน "ต้อง" เป็นใหญ่ ทำให้ทุกๆคนต้องเข้ามา ต้องถูกดึงเข้ามา "ติด" กับการเมืองที่อยู่ภายใต้โครงสร้างของการเป็นรัฐประชาชาติที่ซึ่งความเป็นชาติคือประชาชน

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Julian Benda, **The Treason of the Intellectuals**, p. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Julian Benda, **The Treason of the Intellectuals**, pp. 103-104.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Ernest Gellner, "La Trahison de la Trahison des Clercs", p. 19.

 $<sup>^{46}</sup>$  Ernest Gellner, "La Trahison de la Trahison des Clercs", pp. 22-23.

 $<sup>^{</sup>m 47}$  Tony Judt, Past Imperfect: French Intellectuals, 1944-1956, p. 230.

เมื่อเป็นดังนั้นบรรยากาศของการเข้ามามีบทบาทในทางการเมืองที่จะต้องระดมมวลประชาชนให้มาเป็นฐานในทาง การเมืองจึงเป็นสิ่งที่หลีกเลี่ยงได้ยาก

ดังจะเห็นได้จากกรณีของอังกฤษ เพราะในราวปลายคริสต์ศตวรรษที่สิบเก้าคือประมาณตั้งแต่ ค.ศ. 1875 เป็นต้นมา ปัญญาชนอังกฤษจำนวนหนึ่งก็เริ่มที่จะไม่ให้ความสำคัญกับระบอบรัฐสภา แต่ก็ยังมีคนที่เห็น ความสำคัญของการออกมาแสดงบทบาทในการแสดงปาฐกถาในสภา เพราะในสายตาของคนพวกนี้สภาคือโรง ละคร จากการศึกษาของ Stefan Collini ในจำนวนปัญญาชนอังกฤษสิบหกคน มีห้าคนที่ได้มาเป็นสมาชิกรัฐสภา อีก สามคนได้เคยพยายามลงสมัครรับเลือกตั้งมาอย่างน้อยหนึ่งครั้ง ส่วนอีกห้าคนก็มีแนวโน้มที่จะลงเลือกตั้ง ถ้าจะ พิจารณาจากประวัติศาสตร์ความเป็นมายกเว้นต้นแบบปัญญาชนคนเดียวอย่าง Socrates แล้ว ปัญญาชนจำนวน มากก็ไม่สามารถที่จะหลีกเลี่ยงการเมืองและอำนาจไปได้ ถ้าจะว่าไปแล้วปัญญาชนกับอำนาจเป็นสิ่งที่แยกจากกันไม่ ออก แม้ว่าในอุดมคติการเป็นนักคิดนั้นต้องพยายามที่จะหลีกเลี่ยงด้วยการตัดตัวเองออกจากการเมือง แต่นี่ก็เป็น เพียงจุดมคติเช่นเดียวกับเรื่องอื่นๆ ในแง่นี้อุดมคติที่ถือว่าสูงส่งของนักคิดเองก็ยังไม่สามารถที่จะปฏิบัติได้

อย่างไรก็ตามการเข้าไปมีบทบาทในทางการเมืองโดยตรงด้วยการเข้าไปลงสมัครรับเรื่องตั้งนั้นดูจะเป็นเรื่อง ที่มีความสำคัญน้อยลงไปจากช่วงเปลี่ยนผ่านจากคริสต์ศตวรรษที่สิบเก้าสู่คริสต์ศตวรรษที่ยี่สิบ ปัญญาชนใน ประเทศยุโรปตะวันตกไม่ได้ออกมาแสดงบทบาทในฐานะนักการเมืองอย่างออกหน้าออกตาแบบในประเทศยุโรปตะวันออกหรือประเทศด้อยพัฒนาทั้งหลาย <sup>49</sup> ปัญญาชนจะเป็นผู้ที่เล่นบทบาทในทางการเมืองในฐานะผู้ดูหรือผู้คอย กำกับกิจกรรมทางการเมืองของนักการเมืองจากภายนอก นอกจากนี้บทบาทในฐานะที่ปรึกษาก็จะมีความสำคัญ มากกว่าที่จะเป็นผู้ที่เล่นการเมืองเสียเอง ทั้งนี้เพราะสถานะของการเป็นวิชาชีพและความเป็นวิชาชีพ (professionalism) ทำให้การจำแนกแจกแจงทางบทบาทในการทำงานนั้นเป็นไปอย่างชัดเจนระหว่างนักการเมืองกับ ปัญญาชน นอกจากนี้การเข้าไปยุ่งเกี่ยวกับการเมืองก็ยังทำให้การแสวงหาความรู้ใหม่และการผลิตผลงานทางภู ปัญญานั้นไม่สามารถที่จะดำเนินไปได้อย่างเต็มที่

สำหรับการเข้ามาเกี่ยวข้องในทางการเมืองของปัญญาชนนั้นก็มี "ราคา" ที่จะต้องจ่าย ทั้งนี้ถ้าไม่นับเรื่อง การเมืองแล้ว คุณภาพงานเขียนของปัญญาชนที่ผลิตออกมาในขณะที่ปัญญาชนเข้ามามีบทบาทในทางการเมืองนั้น

<sup>48</sup> Stefan Collini, **Public Moralists**: **Political Thought and Intellectual Life in Britain 1850-1930** (Oxford: Clarendon Press, 1991), p. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> ปัญญาชนและนักวิชาการในยุโรปตะวันออกให้ความสนใจต่อกิจกรรมทางการเมืองเป็นอย่างมาก ปัญญาชนที่มี ชื่อเสียงหันมาลงสมัครรับเลือกตั้งกันหลายคน เช่น Slovaj Zizek นักวิชาการจิตวิเคราะห์ฝ่ายซ้ายสาย Lacanian ที่ โด่งดังเป็นพลุแตกอยู่ในโลกตะวันตกในขณะนี้ ได้ลงสมัครรับเลือกตั้งชิงตำแหน่งประธานาธิบดีสาธารณรัฐ Slovania ในปี 1989 การให้ความสนใจกับการเข้าสู่อำนาจทางการเมืองเป็นสิ่งที่ดูเหมือนว่าจะเป็นกระแสในหมู่ปัญญาชน ประเทศที่ไม่ใช่อุตสาหกรรมขั้นสูง ดังจะเห็นได้จาก Mario Vargas Llosa นักเขียนจากประเทศเปรู หรืออย่าง Fernando Henrique Cardoso ประเทศบราซิล เป็นต้น ดู George Konrad & Ivan Szelenyi, The Intellectuals on the Road to Class Power (New York: Harcourt Brace Jovanovich, 1979); สำหรับแนวทฤษฎีในการขึ้นมามี อำนาจของปัญญาชนแบบต่างๆ ดู Ivan Szelenyi, "The Three Waves of New Class Theories and a Postcript", in Intellectuals and Politics: Social Theory in a Changing World edited by Charles C. Lemert, (London: Sage Publications, 1991).

กลับมีคุณภาพที่แย่ลง งานเขียนไม่ได้ทำหน้าที่ที่สมควรจะทำ เพราะกลับไปรับใช้เป้าหมายในทางการเมือง แม้ว่า การเมืองจะเป็นเรื่องที่ปัญญาชนหลีกเลี่ยงได้ยาก แต่เมื่อการเมืองเข้ามาเกี่ยวข้องกับศิลปะและสุนทรียะ การเมืองได้ เข้ามาครอบงำคุณภาพและเป็นเป้าหลักแทนที่ความงาม ในความเห็นของ Bernard Henri-Levy คุณภาพของผลงาน เขียนของปัญญาชนก็ด้อยลงไป เช่น Andre Gide แทบจะไม่ได้เขียนอะไร ส่วน Andre Malraux ก็เขียนงานออกมา แบบไม่มีคุณภาพ ในขณะที่กว่า Jean-Paul Sartre จะเขียนงานขนาดมหากาพย์ของเขาเกี่ยวกับ Flaubert ก็ต้องเลิก ยุ่งกับพวก Maoist ในทำนองเดียวกันกับการผลิตผลงานของ George Bataille ที่เขาก็ต้องเลิกยุ่งกับการเมือง<sup>50</sup> สำหรับปัญญาชนแล้วไม่มีอะไรที่อยู่เหนือ "งานเขียน" นอกจากนี้ก็เป็นเรื่องไม่แปลกที่ปัญญาชนอีกจำนวนหนึ่งมอง ว่าการเมืองเป็นกิจกรรมที่ "เสื่อม" อันไม่ได้ให้อะไรนอกจากความตื้นเชิน<sup>51</sup> ที่มีแต่พวกนักหนังสือพิมพ์เท่านั้นที่ให้ ความสนใจและแสดง "ความคิด" แบบนี้ออกมา

การสถาปนาความเหนือกว่าในการแสดงออกถึงภูมิปัญญานั้นกระทำโดยผ่านการเขียน สำหรับในโลก ตะวันตกปัญญาชนไม่จำเป็นที่จะต้องเป็นนักพูด แต่การจะเป็นนักเขียนที่ดีนั้นก็จำเป็นที่ต้องผ่านการอ่านที่ดีมาก่อน ในทำนองเดียวกันการจะมีเรื่องที่ดีให้อ่านก็หมายความว่าจักต้องมีการเขียนที่ดี ในแง่นี้ปัญญาชนจึงเป็นผู้ที่มี ความสามารถและทักษะหรือจะว่าพรสวรรค์ก็ได้ในการใช้ภาษาในการนำเสนอและซักจูงผู้อ่าน นอกจากนี้ก็ยังรู้อีกว่า จังหวะไหนที่จะใช้อำนาจทางภาษาของตัวเองแสดงออกมาสู่สาธารณชน<sup>52</sup> ในแง่นี้แล้วปัญญาชนก็ต้องเล่นบทนัก ยุทธศาสตร์ที่ปรากฏออกมาในงานเขียนและจังหวะที่จะแสดงออกมา ความสามารถในการเขียนที่ดีนี้จำเป็นอย่างยิ่ง สำหรับการเป็นปัญญาชนเพราะนั่นก็คือสื่อสารกับประชาชนส่วนใหญ่ที่เป็นฐานสำคัญในทางการเมือง ศัพท์ทาง วิชาการทั้งหลายจำเป็นที่ต้องหลีกเลี่ยง เช่น งานเขียนวิทยาศาสตร์ที่ให้คนทั่วไปอ่านได้รู้เรื่อง (popular sciences) ตัวอย่างเช่น Stephen Jay Gould, Carl Sagan, Michio Kaku และ Richard Feynman เป็นต้น<sup>53</sup> แม้ว่าคนที่กล่าว มานี้จะไม่ได้มีเป้าหมายในทางการเมืองก็ตาม

เมื่อมีการเขียนก็หมายความว่าปัญญาชนได้ก้าวเข้ามาอยู่ในปริมณฑลสาธารณะที่ไม่สามารถรักษาความ เป็นส่วนตัวได้ ทั้งนี้ไม่มีงานเขียนใดที่ตีพิมพ์แล้วสามารถที่จะมีความเป็นส่วนตัวได้อีกต่อไป การเป็นปัญญาชนจึง ต้องมีความเป็นสาธารณะ <sup>54</sup> เมื่ออยู่ในอาณาเขตที่ไม่ใช่ความเป็นส่วนตัวอีกต่อไปก็ย่อมทำให้งานเขียนของ ปัญญาชนหลีกเลี่ยงความเป็นการเมืองไปได้ยาก แม้ว่าปัญญาชนเองจะไม่ได้มีส่วนร่วมในการเป็นสมาชิกพรรค การเมืองใดก็ตาม แต่การไม่สังกัดพรรคการเมืองใดไม่ได้หมายความว่าจะทำให้ประชาชนเห็นความเป็นกลางของ ปัญญาชนแต่อย่างใด ภายใต้โครงสร้างระบอบเสรีประชาธิปไตยปัญญาชนจึงเป็นพวกที่สร้างความเคลือบแคลงใจ ให้แก่ผู้คนเป็นอย่างมาก ทั้งนี้เป็นผลพวงของความลักลั่นของปัญญาชนเองที่กล่าวว่าประชาชนมีความสามารถใน การที่จะเลือกได้เอง ดังที่ได้กล่าวมาแล้วว่า เมื่อประชาน "เลือก" ไม่ตรงตามที่ปัญญาชนคาดหวังแล้วปัญญาชนก็ไม่

-

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Bernard-Henri Levy, **Adventures on the Freedom Road**, p. 257.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Bernard-Henri Levy, **Adventures on the Freedom Road**, p. 255.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Edward W. Said, Representation of Intellectual, p. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Alvin Gouldner กลับมีความเห็นปัญญาชนเป็นพวกที่นิยมใช้ภาษาพิเศษที่ไม่มีคนธรรมดาทั่วไปที่ไหนสามารถที่ จะเข้าใจได้ ดู Alvin W. Gouldner, **The Future of Intellectuals and the Rise of New Class** (New York: Seabury Press, 1979).

 $<sup>^{\</sup>rm 54}$  Edward W. Said, Representation of Intellectual, p. 9.

พอใจ ในขณะเดียวกันประชาชนก็ไม่มีความพอใจต่อปัญญาชนที่ไม่สามารถรักษาหลักการในเรื่องให้ประชาชนแสดง "rationality" และความเป็นเอกเทศของตัวเองเอาไว้ได้ เมื่อปัญญาชนหันมาประณามประชาชนว่า ไม่ฉลาด ไม่รู้จัก ว่าอะไรคือคุณค่าสูงสุด ตกอยู่ภายใต้การครอบงำอะไรบางอย่าง มีจิตสำนึกที่ผิด เป็นต้น ระบอบเสรีประชาธิปไตยที่ ให้ความสำคัญแก่การมี "rationality" ของประชาชนเองจึงเป็นสภาวะที่แสดงทั้งที่รักและที่ชังของปัญญาชน ในทาง กลับกันระบอบประชาธิปไตยก็มีความทั้งรักทั้งซังต่อปัญญาชน<sup>55</sup>

จากประเด็นที่ได้กล่าวมาแล้วข้างต้นทำให้เกิดปฏิกริยาและความรู้สึกของผู้คนจำนวนหนึ่งว่าปัญญาชน เป็นพวกที่ไม่น่าไว้วางใจ เพราะปัญญาชนมักจะใช้มาตรฐานที่สูงส่งนี้กับคนอื่นๆมากกว่า ทำให้ดูราวกับว่า ปัญญาชนมีมาตราสองอันซึ่งก็เท่ากับเป็นการหลอกลวงผู้คน ในขณะที่ตัวเองเรียกร้องให้มีมาตรฐานเดียวเพื่อความ เท่าเทียมกัน ปัญญาชนเองดูจะมีปัญหาเกี่ยวกับเรื่องของการนำเสนอให้ผู้คนทำอะไรต่างๆโดยตัวปัญญาชนนั้นมิได้ ลงมือปฏิบัติด้วยตนเอง ปัญญาชนจึงมักจะถูกมองว่ามีปัญหาเรื่อง "ทฤษฎี" และ "การปฏิบัติ" ปัญญาชนมีความ คล้ายคลึงกับนักบวชตรงต่างก็เป็นพวกที่ได้แต่ชอบพูดและเขียน แต่ในทัศนะของคนธรรมดานั้นการพูดคือพูด ไม่ใช่ การกระทำ สำหรับปัญญาชนแล้วการพูดและการใช้ภาษาในฐานะภาพตัวแทน (representation) นั้นเป็นการกระทำ ในตัวของมันเองอยู่แล้ว นี่เป็นจุดที่ Edward W. Said แก้ต่างให้กับการไม่มีภาคปฏิบัติของปัญญาชน<sup>56</sup> ในแง่นี้ก็ดูจะ ไม่แตกต่างไปจากความคิดแบบของเจ้าทฤษฎีมาร์กซิสแบบโครงสร้างชาวฝรั่งเศสอย่าง Louis Althusser ที่ย้ำถึงการ ปฏิบัติการทางทฤษฎี (theoretical practice)

ปฏิกริยาที่ไม่ไว้วางใจเหล่านี้ปัญญาชนถือว่านี่คือคุณสมบัติของวิธีคิดแบบต่อต้านปัญญาชน แต่ ปัญญาชนเองโจมตีว่าการต่อต้านปัญญาชนนั้นเป็นคุณสมบัติของฟาสซิสม์<sup>57</sup> ในแง่นี้จะเห็นได้ว่าใครก็ตามที่ไม่เห็น ด้วยกับปัญญาชนก็เป็นฝ่ายที่ไม่พึงปรารถนา เมื่อไม่เป็นที่ปรารถนาของปัญญาชนฟาสซิสม์ก็ดูจะเป็นคำที่ ปัญญาชนนำมาใช้ตอบโต้หรือตีตราให้กับคนอื่นๆ ถึงกระนั้นก็ดีคุณลักษณะในการต่อต้านปัญญาชนก็จะพบได้มาก ในสังคมอเมริกัน<sup>58</sup> และในสังคมอังกฤษที่เน้นความสำคัญของการปฏิบัติและระเบียบแบบแผนประเพณีมากกว่า ความคิดที่เป็นนามธรรม<sup>59</sup> และโดยเฉพาะอย่างยิ่งการเมืองซึ่งไม่ใช่เรื่องของการสร้างแผนงานแม่บทที่มีความเป็น

\_

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Jeffrey C. Goldfarb, **Civility & Subversion**: **The Intellectuals in Democratic Society** (Cambridge: Cambridge University Press, 1998), p. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Edward W. Said, Representation of Intellectual, p. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Umberto Eco, "Ur-Fascism", **New York Review of Books** (22 June 1995), pp. 12-15 cited in Jeremy Jennings and Tony Kemp-Welch, "The Century of the Intellectuals: From Dreyfus Affair to Salman Rushdie", p. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Jeffrey C. Goldfarb, Civility & Subversion: The Intellectuals in Democratic Society, p. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Jeremy Jennings, "Introduction: Mandarins and Samurais: The Intellectual in Modern France" in Jeremy Jennings (ed.), Intellectuals in Twentieth-Century France: Mandarins and Samurais, (London: St. Martin's Press, 1993), p. 1; Perry Anderson, "Components of the National Culture", New Left Review 50 (1968), p. 1-57. เป็นบทความคลาสสิคที่กล่าวถึงการไม่มีวัฒนธรรมปัญญาชนของอังกฤษจากปัญญาชนฝ่ายซ้าย ของอังกฤษ ส่วน Edward W. Said ก็พยายามที่จะปฏิเสธความคิดเรื่องเน้นการปฏิบัติของโลกปัญญาชนที่ใช้ ภาษาอังกฤษด้วยการยกตัวอย่างนิยายเรื่อง A Portrait of the Artist as a Young Man ของ James Joyce ใน

นามธรรมและต้องบรรลุถึงแม่แบบที่มีความเป็นนามธรรม แต่การเมืองเป็นเรื่องของการต่อรอง จัดสรรผลประโยชน์<sup>60</sup> มากกว่าที่จะเป็นไปตามอุดมคติของปัญญาชน อย่างไรก็ตามนี่ไม่ได้หมายความว่าสหรัฐอเมริกาไม่มีปัญญาชนแต่ อย่างใด ตามจริงแล้วปัญญาชนตะวันตกที่มีชื่อเสียงหลายคนก็มาจากอเมริกา สำหรับผู้ที่ล่วงลับไปแล้วก็มีอย่างเช่น Walter Lippmann, John Dewey, C. W. Mills, Sidney Hook, Mary McCarthy เป็นต้น สำหรับที่ยังมีชีวิตอยู่ก็ ได้แก่ เช่น Susan Sontag, bell hook, Noam Chomsky, Edward W. Said, Cornel West เป็นต้น อย่างไรก็ตาม ปัญญาชนส่วนใหญ่ของสหรัฐ จำกัดวงอยู่แต่ในรั้วมหาวิทยาลัยเป็นสำคัญ <sup>61</sup> มหาวิทยาลัยได้กลายเป็นองค์กรสำคัญ ในการดึงดูดเอาบุคคลประเภทต่างๆที่มีความรู้เข้ามาด้วยการค้ำประกันรายได้ให้แก่บุคคลและปัญญาชนที่มีความรู้ ประเภทต่างๆ

### ปัญญาชนและเงินตรา

"เงินตรา" เป็นเครื่องมือที่มีความเป็นนามธรรมสำคัญในการ "แลกเปลี่ยน" ให้ความสัมพันธ์ทางเศรษฐกิจของมนุษย์ดำเนินไปได้ในสังคมสมัยใหม่ ภายใต้สภาวะสมัยใหม่ที่ต้องการให้ทุกอย่างในโลกมีอะไรใหม่ๆอยู่ ตลอดเวลา ไม่เพียงแต่เทคโนโลยีจะต้องถูกพัฒนาขึ้นมาเพื่อตอบสนองกับความต้องการที่จะมีความใหม่ๆเท่านั้น แต่ ความใหม่ในทางความคิดก็เป็นสิ่งที่สังคมสมัยใหม่ถูก "สาบ" ให้ติดกับความคิดใหม่ แน่นอนการมีความใหม่ย่อม เป็นธรรมดาอยู่เองที่จะถูกต่อต้าน ไม่ว่ารากฐานของการต่อต้านจะมาจากจุดยืนทางศีลธรรมหรือผลประโยชน์ในทาง เศรษฐกิจ โดยทั่วไปแล้วผลประโยชน์ในทางเศรษฐกิจดูเหมือนว่าจะไม่ใช่ประเด็นที่สำคัญในการพิจารณาความเป็น ปัญญาชน ทั้งนี้เพราะในความเป็นปัญญาชนนั้นเป็นสิ่งที่มีนัยขัดกับผลประโยชน์ในทางเศรษฐกิจโดยเฉพาะอย่างยิ่ง เรื่อง "เงินตรา" อย่างไรก็ตามนี่เป็นเพียงอุดมคติของบรรทัดฐานที่มีมาแต่อดีต โดยเฉพาะต้นแบบของการเป็น ปัญญาชนตะวันตกจากอารยธรรมกรีกโบราณอย่าง Socrates ที่สนใจแต่การแสวงหาความรู้และถูก "วาดภาพ" ว่า ไม่สนใจเงินแบบพวก Sophists ซึ่งเป็นคำที่ถูกนำมาใช้อย่างมีนัยที่เป็นลบ

การกำหนดให้ปัญญาชนกับ "เงินตรา" เป็นปฏิปักษ์กันนั้นเป็นเพียงความต้องการที่เห็นว่าเงินตราและของ ฟุ่มเฟือยเป็นสิ่งชั่วร้ายตามทัศนะของคริสต์ศาสนา ดังนั้นทั้งต้นแบบของการเป็นปัญญาชนแบบ Socrates จึงดูจะไป ด้วยกันได้ดีกับความคิดของคริสต์ศาสนา อย่างไรก็ตามบรรดานักบวชทั้งหลายในโลกของคริสต์ศาสนาก็กลับดำเนิน ชีวิตในทางตรงกันข้าม ไม่ว่าจะเป็นเรื่องของการดำเนินชีวิตที่หรูหรา ตลอดจนการมีกิจกรรมทางเพศอย่างลับๆ จนกระทั่งถึงมีคำกล่าวในประเทศคาธอลิคแถบเมดิเตอเรเนียนว่า "อย่าบอกว่าคุณไม่มีโอกาสที่จะเป็นลูกของพระ" เป็นต้น แน่นอนเงินทองเป็นของสำคัญในการทำให้คริสต์จักรทรงพลังได้ในทางการเมือง ตลอดจนทางด้านถาวรวัตถุ และศิลปะต่างๆ ถ้าจะว่าไปแล้วเงินเป็นปัจจัยสำคัญอันหนึ่งในการดำรงอยู่ของศาสนา การที่นักบวชในสถานะของ ผู้ผลิตและความรู้ได้หมดบทบาทไปในช่วงหลังของคริสต์ศตวรรษที่สืบเก้า ทำให้ผู้ผลิตความรู้โดยเฉพาะอย่างยิ่งใน

Representation of Intellectual, pp. 12-13; A Stefan Collini, "Intellectuals in Britain and France in the Twentieth Century: Confusions, Contrasts and Convergence?", in Jeremy Jennings, (ed.), Intellectuals in Twentieth-Century France: Mandarins and Samurais, pp. 199-225.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> ดู Bernard Crick, **In the Defense of Politics** Revised Edtion (Harmonworth: Penguin Books, 1964).

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Stefan Collini, "Before Another Tribunal 'The Idea of the Nonspecialist Public'", **Raritan** Vol. XIX, No. 1, (Summer, 1999), p. 92.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> ประโยคนี้มีความหมายคล้ายคลึงกับ Never say never again

มหาวิทยาลัยได้กลายมาเป็นพวกฆราวาส (secular) มากขึ้น แต่การเป็นฆราวาสมากขึ้นนั้นมิได้หมายความว่าการ อบรมสั่งสอนทางด้านการศึกษาของปัญญาชนเหล่านี้จะมีลักษณะของความเป็นฆราวาสแต่อย่างใด สถาบันการศึกษาที่มีชื่อเสียงส่วนใหญ่ก็ยังอยู่ภายใต้ "เงา" ของสถาบันแบบนักบวชอยู่ดังเดิม เช่น สถาบัน Ecole Normale Superieure <sup>63</sup> ที่ปัญญาชนชั้นนำของฝรั่งเศสไม่ว่าจะเป็นฝ่ายซ้ายหรือฝ่ายขวามักจะผ่านการศึกษามา หรือ จะเป็นสถาบันการศึกษาแบบ Oxbridge ในอังกฤษ แต่ผลของการมีพื้นฐานการศึกษาที่เปลี่ยนเป้าหมายจาก "พระ เจ้า" มาสู่เรื่องราวทางโลก มิได้ทำให้สถานะของปัญญาชน ไม่ว่าจะเป็นผู้ที่สอนหนังสือในมหาวิทยาลัย นักหนังสือพิมพ์ และนักเขียน มีสถานะตกต่ำแต่อย่างใด

สถานะของปัญญาชนเหล่านี้ถือได้ว่าเป็นผู้ที่มี "อะไร" มากกว่ากลุ่มคนประเภทอื่นๆ แม้ว่าจะไม่มากมาย แบบอภิสิทธิชน แต่ก็ไม่ใช่ชนชั้นกลาง โดยเฉพาะอย่างยิ่งถ้าจะพิจารณาอย่างง่ายๆจากรายได้หลังจบการศึกษาจาก สถาบันการศึกษาชั้นนำ รายได้ของปัญญาชนในศตวรรษที่สืบเก้าตกอยู่ประมาณ 900-1000 ปอนด์ต่อปีนั้นถือได้ว่า เป็นพวกชนชั้นกลางระดับสูง ทั้งนี้ในปลายทศวรรษที่ 1860 มีครอบครัวคนอังกฤษเพียงแค่ 30,000 ครอบครัว (เป็น เพียง 0.5% ของประชากร) เท่านั้นที่มีรายได้ขนาดนี้ รายได้ของปัญญาชนเหล่านี้อาจจะมาได้จากหลายทาง การ เป็นบรรณาธิการของหนังสือพิมพ์และสำนักพิมพ์ต่างๆก็ถือว่าเป็นรายได้สำคัญของปัญญาชน แม้ว่าจริงๆแล้วงาน เป็นบรรณาธิการนั้นไม่ใช่เป็นงานเต็มเวลา เช่น William Bagehot มาเป็นบรรณาธิการให้กับ The Economist ก็จะได้เงินประมาณ 400 ปอนด์ ต่อปี เงินก้อนนี้ถือเป็นรายได้พิเศษ อย่างไรก็ตามนี้ไม่ใช่เงินจำนวนมากสำหรับการเป็น บรรณาธิการ เพราะบางคนได้มากถึงสองพันปอนด์ต่อปี แต่สำหรับเงินพิเศษที่ได้จากการทำงานไม่เต็มเวลาใน จำนวนเงินไม่กี่ร้อยปอนด์เป็นรายได้มหาศาลเมื่อเปรียบเทียบกับกลุ่มอื่นๆ เพราะในราวปลายคริสต์ศตวรรษที่สิบเก้า เงินที่สูงที่สุดของมหาวิทยาลัย Cambridge คือ the Lady Margaret's Professor of Divinity รายได้ 1000 ปอนด์ ส่วนรายได้ของปรมาจารย์ทางเศรษฐศาสตร์ Alfred Marshall ตกประมาณ 700 ปอนด์

สำหรับการทำงานในอาชีพของการเป็นปัญญาชนที่มีฐานมาจากการทำงานในมหาวิทยาลัยนั้นเป็น ปรากฏการณ์ใหม่สำหรับสังคมตะวันตก ในราวทศวรรษที่ 1860 การเกิดขึ้นของสาขาวิชาต่างๆเริ่มขยายตัวมากขึ้น เมืองอุตสาหกรรมจำนวนมากเริ่มมีการตั้งมหาวิทยาลัยในราวทศวรรษที่ 1870 ในระยะต่อมาคือทศวรรษที่ 1880 สมาคมวิชาชีพของสาขาวิชาต่างๆ ก็เริ่มก่อตั้งขึ้น<sup>67</sup> การขยายตัวของโครงสร้างทางด้านการศึกษาทำให้บุคคลากร จำนวนหนึ่งของมหาวิทยาลัยเป็นบุคคลที่มิได้มีอาชีพทำการสอนหนังสือแต่เพียงอย่างเดียว การทำงานควบหลาย ตำแหน่งก็เป็นสิ่งที่นักวิชาการและปัญญาชนนิยมทำกัน เช่น Henry Maine ในขณะที่เป็น Master of Trinity Hall และมีตำแหน่งใน Indian Council นั้นปรากฏว่าตำแหน่ง the Whewell Professorship of International Law ว่างลง เขาต้องการได้ตำแหน่งนี้ เขาวิ่งเต้นและสัญญาว่าจะลาออกจาก Indian Council แต่ปรากฏว่าเมื่อเขาได้ ตำแหน่งเขาก็ไม่ได้ลาออก ยังความไม่พอใจให้กับผู้คนใน Cambridge เป็นจำนวนมาก<sup>68</sup>

<sup>63</sup> Diane Rubenstein, What's Left?: The Ecole Normale Superieure and the Right, p. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Stefan Collini, Public Moralists: Political Thought and Intellectual Life in Britain 1850-1930, p. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> Stefan Collini, Public Moralists: Political Thought and Intellectual Life in Britain 1850-1930, p. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Stefan Collini, Public Moralists: Political Thought and Intellectual Life in Britain 1850-1930, pp. 43-44.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Stefan Collini, "Before Another Tribunal 'The Idea of the Nonspecialist Public'", p. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Stefan Collini, **Public Moralists: Political Thought and Intellectual Life in Britain 1850-1930**, p. 48.

ถ้าจะพิจารณาในเรื่องของความต้องการทางด้านวัตถุและเงินตราที่เกิดขึ้นจากการขยายฐานการศึกษา และทำให้ผู้คนจำนวนมากสามารถขยับขยายฐานะมาเป็นปัญญาชนจะเห็นได้ว่า ปัญญาชนในอังกฤษนั้นไม่ค่อยจะ ประสบปัญหานี้เท่าใด ปัญญาชนในอังกฤษส่วนใหญ่มีรากเหง้าของความเป็นอภิสิทธิชน ถ้าไม่มีก็ใฝ่ฝันที่อยากจะมี แม้ในหลังยุคการปฏิรูปแล้วก็ยังไม่สามารถลดบทบาทของการเป็นปัญญาชนแบบอภิสิทธิชน (intellectual aristocracy) ไปได้ บุคคลพวกนี้ไม่ใช่บุคคลธรรมดาในสังคม แต่เป็นพวกที่มีสายสัมพันธ์และประวัติตระกูลความ เป็นมาที่ยาวนาน เช่น นักประวัติศาสตร์อย่าง Hugh Trevor Roper หรือ Lord Roper ก็มาจากตระกูลขุนนาง ในขณะที่ Henry Sidgwick นักปรัชญาอังกฤษของคริสต์ศตวรรษที่สิบเก้านั้นมี Alfred Balfour อดีตนายกรัฐมนตรี อังกฤษเป็นพี่เขย<sup>69</sup> ประวัติความเป็นมาของคนเหล่านี้ล้วนแล้วแต่มาจากครอบครัวที่มีการฝึกฝนในการใช้ภาษามา เป็นอย่างดีตามแบบฉบับของการเป็นผู้มีตระกลทั้งหลาย การพบปะกับคนพวกนี้จึงทำให้บคคลที่มิได้อย่ในวงการ ระดับเดียวกันจะรู้สึกว่าถูกดูถูกไปโดยปริยาย ความสามารถในการใช้ภาษานั้นเป็นการแสดงออกถึงความสามารถใน การใช้ 'rationality' ทุกอย่างในการดำเนินชีวิตเป็นไปอย่างมีการคาดคำนวณอย่างมี 'rationality' มากกว่าที่จะกระทำ อะไรไปตามอำเภอใจ แต่ในขณะเดียวกันปัญญาชนอังกฤษนั้นก็มิได้ให้ความสนใจเกี่ยวกับการดำเนินชีวิตที่มี สุนทรียะเท่ากับปัญญาชนในภาคพื้นทวีป ปัญญาชนอังกฤษจึงสามารถที่จะอยู่ในโลกส่วนตัวที่มีแต่ความซอมซ่อได้ ไม่มีความกระตือรือร้นกับชีวิตที่มีสุนทรียะเท่ากับเป้าหมายทางด้านอรรถประโยชน์ ถ้าเปรียบเทียบปัญญาชนอังกฤษ กับปัญญาชนในภาคพื้นทวีปยุโรปแล้ว ปัญญาชนอังกฤษไม่มีอะไรดูน่าตื่นเต้น ไม่มีความหวือหวาแบบปัญญาชนใน ภาคพื้นทวีป โดยเฉพาะปัญญาชนในฝรั่งเศส

ปรากฏการณ์แบบที่กล่าวมาข้างต้นนี้มิใช่เรื่องที่จำกัดอยู่เพียงที่ใดที่หนึ่ง ปัญญาชนจำนวนมากในยุโรป โดยเฉพาะอย่างยิ่งฝ่ายซ้ายนั้น มีฐานะที่ไม่ได้ยากจนหรือมาจากก้นบึ้งของสังคมแต่อย่างใด อย่างไรก็ตามเมื่อ โครงสร้างของการศึกษาเปิดโอกาสให้กับผู้คนมากขึ้นในการเลื่อนฐานะทางสังคมก็ทำให้พื้นฐานทางเศรษฐกิจสังคม ของปัญญาชนมีความหลากหลายมากขึ้น ปัญญาชนจำนวนมากจำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องทำมาหากินเลี้ยงชีพตัวเอง ถ้าจะว่าไปแล้วปัญญาชนน้อยคนมากที่จะไม่วิตกกังวลเกี่ยวกับเรื่องเงิน แม้ว่าเริ่มต้นปัญญาชนนั้นอาจจะไม่ได้วิตก กังวลมากมายนัก แต่ก็เสมือนดังคำกล่าวของกวีชาวฝรั่งเศสผู้หนึ่งที่ได้กล่าวว่า "เมื่อแรกข้าพเจ้าเขียนกลอนเพราะข้าพเจ้ารักที่จะเขียนกลอน ต่อมาข้าพเจ้าเขียนกลอนเพราะเพื่อนข้าพเจ้าอยากให้เขียน แต่ต่อมาข้าพเจ้าเขียนกลอน เพราะเงิน" ในจำนวนปัญญาชนที่ผิดแผกกว่าคนอื่นๆในเรื่องความใจกว้างเลี้ยงเพื่อนฝูง ไม่เห็นแก่เงิน ที่ขึ้นชื่อที่สุด คนเดียวได้แก่ Jean-Paul Sartre อย่างไรก็ตามในบั้นปลายของชีวิตของเขามีหนี้สินมากมาย เขาต้องปลดเปลื้องด้วย การเขียนหนังสือ จนกระทั่งในทศวรรษที่ 1970 เขาจึงเห็นความสำคัญของเงิน<sup>70</sup>

ดังนั้นการเป็นปัญญาชนไม่ได้หมายความว่าไม่สามารถที่จะทำมาหากินได้ การรับงานจำนวนมากหลาย ตำแหน่งเป็นสิ่งที่ปรากฏให้เห็นมาโดยตลอด เช่น การรับทำงานเป็นที่ปรึกษาให้กับบริษัทต่างๆ การเป็นผู้เชี่ยวชาญ เกี่ยวกับเรื่องราวต่างๆ นักวิชาการที่เป็นปัญญาชนผู้เชี่ยวชาญในสาขาใดสาขาหนึ่งซึ่งอาจจะเป็นประวัติศาสตร์ หรือ ภาษา ก็สามารถที่จะไปทำงานกับบริษัทที่ปรึกษาและสามารถที่จะได้รับค่าตอบแทนที่มากเสียกว่าเงินเดือนทั้งปี อย่างไรก็ตามลักษณะการเพิ่มพูนรายได้ในทำนองนี้จะได้รับการโจมตีอย่างมากถ้าไม่สามารถที่จะรักษาจริยธรรม

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Noel Annan, **The Dons, Mentors, Eccentrics and Geniuses**, p. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Paul Johnson, Intellectual, (London: Weidenfeld and Nicolson, 1988), p. 250.

23

ของวิชาชีพไว้ เช่น การเข้าไปมีส่วนทำงานเพื่อการวิจัยทางการทหาร แต่ถึงกระนั้นงานวิจัยจำนวนมากที่มีคุณูปการ ต่อวงการวิชาการและสังคมก็เกี่ยวข้องกับงานวิจัยทางการทหาร ตัวอย่างที่ชัดเจนที่สุดก็คือ Internet เป็นต้น

การรับตำแหน่งที่รับใช้ "อาณาจักร" และ "ประเทศ" นั้นเป็นการเพิ่มรายได้ให้แก่ปัญญาชน แต่นั่นเท่ากับ เป็นการสนับสนุนกิจกรรมให้ระบบ "ที่ไม่ถูกต้อง" ดำรงอยู่ต่อไป เช่น ปัญญาชนจำนวนมากที่สนับสนุนฟาสซิสม์และ นาซี อย่าง Ernst Junger, Martin Heidegger ฯลฯ ในแง่นี้มิได้หมายความว่าปัญญาชนที่ต้องเลี้ยงชีพด้วยตนเอง จากงานเขียนของตัวเองนั้นไม่สามารถที่จะหาเงินได้ แต่การทำมาหากินนั้นจะต้องกำกับด้วยจริยธรรมและศีลธรรม เพราะปัญญาชนเป็นผู้เรียกร้องสิ่งต่างๆเหล่านี้เอง ถ้าไม่เช่นนั้นแล้วปัญญาชนพวกนี้ก็จะกลายเป็นผู้สมรู้ร่วมคิดกับ การก่ออาชญากรรมที่แม้ว่าตัวเองจะไม่รู้และไม่ใช่ผู้กระทำโดยตรงก็ตาม แต่การเข้าไปเกี่ยวข้องกับกิจกรรมของกลุ่ม ชนที่ผิดศีลธรรมย่อมเป็นเรื่องที่ไม่ถูกต้อง ความผิดของปัญญาชนจึงไม่ใช่การที่ได้ประกอบอาชญากรรม แต่เป็น เพราะปัญญาชนเหล่านี้เข้าไปร่วมสังฆกรรมกับฝ่ายเผด็จการที่ไร้ศีลธรรม

อย่างไรก็ตามการร่วมสังฆกรรมกับฝ่ายเผด็จการ ปัญญาชนจำเป็นต้องสำนึกและยอมรับผิดการกระทำของ ตน การไม่ยอมรับผิดหรือสำนึกบาปที่ได้กระทำไปแล้วนั้นเท่ากับเป็นการกระทำผิดอีกกระทงหนึ่ง ปัญญาชนที่ถูก ประณามในการกระทำผิดอีกกระทงหนึ่ง ปัญญาชนที่ถูก ประณามในการกระทำผิดถึงสองกระทงก็คือ Martin Heidegger, Ernst Junger และ Carl Schmitt เป็นต้น การเข้า ร่วมกับฝ่ายนาซีทำให้สถานะความรู้และความคิดที่บุคคลเหล่านี้เสนอถูกวิพากษ์ว่ามีนัยของความเป็นนาซีอยู่ด้วย เช่นกัน ดังนั้นการเอาตัวไปสัมผัสกับงานเขียนเหล่านี้ก็ถือได้ว่าผู้อ่านกำลังสัมผัสกับสิ่งชั่วร้าย งานเขียนของคน เหล่านี้จึงเป็นภัยสำหรับผู้อ่านไปชั่วชีวิต การกระทำผิดที่ไปร่วมกับเผด็จการของปัญญาชนนั้นเป็น "บาป" ไปตลอด ชีวิต ปัญญาชนจึงต้องรู้จักวิถีทางในการไถ่บาป ถ้าไม่เช่นนั้นแล้วปัญญาชนก็จะถูกตามล้างทวงหนี้บาปกันไม่มีที่ สิ้นสุด ประเพณีการตามล้างบาปของปัญญาชนที่ "ไม่รู้ลืม" นั้นเปรียบได้กับการตามล้างบาปของผู้กระทำผิดแบบ Spanish Inquisition โดยเฉพาะอย่างยิ่งบาปที่ได้กระทำต่อมนุษยชาติทั้งมวลซึ่งถือว่าเป็นสิ่งที่อภัยให้ไม่ได้ โดยเฉพาะอย่างยิ่งการปิดบังภูมิหลังที่ได้กระทำมาแต่ในอดีต เช่น การโจมตีนักวรรณคดีวิจารณ์ลำนักมหาวิทยาลัย Yale อย่าง Paul DeMan กับงานเขียนหนังสือพิมพ์ในเบลเยี่ยมช่วงสงครามที่สนับสนุนการกระทำของนาซีต่อชาวยิว เป็นต้น

#### ความขัดแย้งของปัญญาชนในวิถีชีวิต

แม้ว่าปัญญาชนที่พยายามรับบทบาทแทนมนุษยชาติจะไม่ใช่พระเจ้า แต่สถานะของปัญญาชนก็มีความ ใกล้เคียงกับนักบวชที่ต้องการเป็นนักบุญจากสายตาของปุถุชนทั่วไป สถานะของปัญญาชนจึงไม่ใช่ว่าจะไปทำอะไรที่ ใหนหรือคบกับใครได้ตามความพอใจ บรรทัดฐานในการดำเนินชีวิตของปัญญาชนจึงจำเป็นที่จะต้องมีอยู่ ต้องบังคับ ใช้อย่างเข้มงวดด้วย ปัญญาชนต้องการวินัยที่สร้างขึ้นมาจาก "จิตสำนึก" มากเท่าๆกับการมีเสรีภาพ แน่นอน ปัญญาชนจะต้องผิดหวังกับการที่ปัญญาชนคนสำคัญๆหันไปเข้ากับฝ่ายที่ตนเองไม่เห็นด้วย โดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่อ หันไปเข้าพวกกับอีกฝ่ายหนึ่ง เช่น Andre Malraux กับการเข้าไปร่วมงานกับ Charles De Gaulle เป็นต้น วิถีปฏิบัติ ในการเป็นปัญญาชนจึงมีอยู่อย่างมากมายตามการคาดหวังของแต่ละกลุ่ม เช่น กลุ่ม Surrealist นั้นมีข้อห้ามว่าทำ อะไรได้ทำอะไรไม่ได้ ศิลปินขายรูปได้ แต่ทำงานกับหนังสือพิมพ์ไม่ได้ ตีพิมพ์หนังสือได้ แต่ก็ต้องตีพิมพ์กับ สำนักพิมพ์ที่มี "จิตสำนึกและมีศีลธรรม" การไปยุ่งเกี่ยวกับโรงละครไม่ถูกต้อง เป็นต้น คำถามที่เกิดขึ้นก็คือ

 $<sup>^{71}</sup>$  "The ancien regime of the intellectuals: Final thought on the Surrealist", in Bernard-Henri Levy, p. 119.

มาตรฐานอยู่ตรงไหน?<sup>72</sup> อย่างไรก็ตามคำถามแบบนี้สามารถที่จะประยุกต์ใช้ได้กับทุกๆกรณี นอกจากนี้แล้วการสร้าง มาตรฐานว่าจะสามารถเข้าไปยุ่งเกี่ยวกับใครหรือไม่ยุ่งเกี่ยวกับใครนั้นหมายความว่าสถานะของปัญญาชนไม่ใช่แค่ เรื่องของการเขียนและพูด แต่เป็นเรื่องของวิถีชีวิต ปัญญาชนมักจะคิดว่าการคบค้าสมาคมกับใครที่ปัญญาชนเห็นว่า ไม่มีความ "ดี" หรือ "งาม" ก็จะทำให้คนๆนั้นผิดหรือไม่ดีไม่งามตามไปด้วย เช่น Isiah Berlin ยกย่องชื่นชม McGeorge Bundy ผู้เป็นประธานของมูลนิธิ Ford ที่ให้เงินสนับสนุน Wolfson College ที่มหาวิทยาลัย Oxford แต่ ประธานมูลนิธิดังกล่าวเป็นผู้มีบทบาทสำคัญในการกำหนดนโยบายต่างประเทศสหรัฐ ในช่วงสงครามเวียดนาม การ ไปยุ่งเกี่ยวกับบุคคลประเภทนี้เป็นการกระทำที่ไม่ถูกต้อง<sup>73</sup>

การพิจารณาปัญญาชนในฐานะวิถีชีวิตหมายความว่า ปัญญาชนจะต้องถูกประเมินการดำเนินชีวิตที่ สอดคล้องกับอุดมการณ์และจิตลำนึกที่ปัญญาชนเรียกร้องให้คนอื่นๆปฏิบัติ อย่างไรก็ตามการเรียกร้องเหล่านี้ล้วน แล้วแต่เป็นการสร้างความเข้มงวดให้กับการเป็นปัญญาชน การปฏิบัติต่อตัวเองและคนอื่นๆ ก็ต้องอยู่ในมาตรฐาน อันเดียวกัน ในทำนองปฏิบัติต่อเพื่อนบ้านของท่านเหมือนกับปฏิบัติต่อตัวท่านเอง แต่ในที่สุดแล้วก็จะพบจุดบกพร่อง ของความเป็นปัญญาชนที่ไม่สามารถรักษามาตรฐานที่หลากหลายในสังคมได้ ตัวอย่างจำนวนมากที่เกิดขึ้นกับชีวิต ส่วนตัวของปัญญาชน นับตั้งแต่ความเห็นแก่ตัวของ Jean-Jacques Rousseau การมีลูกนอกสมรสของ Karl Marx การเป็นพ่อและสามีที่ไม่เคยสนใจครอบครัวของบุคคลแห่งคริสต์ศตวรรษที่ยี่สิบของ Albert Einstein การเพี่ยนตีเด็ก นักเรียนประถมของ Ludwig Wittgenstein การแสดงตัวเป็นผู้หญิงแบบดั้งเดิมในจดหมายส่วนตัวของ Simone de Beauvoir ต่อ Jean-Paul Sartre การทำร้ายเด็กของนักจิตวิทยาเด็กอย่าง Bruno Bettelheim การเลือกแม่ตัวเอง มากกว่าความยุติธรรมของ Albert Camus การสนับสนุนการปฏิวัติในอิหร่านโดย Ayatollah Khomeini ของ Michel Foucault การบีบคอภรรยาตัวเองจนถึงแก่ชีวิตของ Louis Althusser นอกจากนี้ในทางกลับกันก็มีเรื่องราวที่สร้าง ความฉงนงงงวยให้กับผู้คน เช่น การเป็นมังสวิรัติและความรู้ในเรื่องศิลปะตะวันตกที่หาตัวจับได้ยากของจอมแผ็จ การ Hitler Wittgenstein กับการชอบดูหนังคาวบอยจากฮอลลีรู้ด ซึ่งเป็นงานที่ไร้รสนิยมและความเป็นศิลปะ แต่มี เป้าหมายในทางการทำเงินเท่านั้นในสายตาของปัญญาชนจำนวนมาก เป็นต้น

ความขัดแย้งของภาพจน์กับสิ่งที่เกิดขึ้น อุดมคติกับการดำเนินชีวิต เป็นสิ่งที่ปัญญาชนต้องเผชิญ เช่นเดียวกันกับปุถุชนคนอื่นๆ<sup>74</sup> แต่สำหรับปัญญาชนแล้วดูจะต้องเผชิญไม่น้อยกว่าพระและนักบวชในการที่จะเป็น

<sup>72</sup> "The ancien regime of the intellectuals: Final thought on the Surrealist", in Bernard-Henri Levy, p. 120.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Michael Ignatieff, "The Devil and the Deep Red Sea", **The Guardian: Saturday Review** (Jan 22, 2000), p. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> หนังสือของ Paul Johnson เรื่อง Intellectuals เป็นหนังสือที่โจมตีปัญญาชนมากที่สุดเล่มหนึ่ง ถ้าจะว่าไปแล้ว ปัญญาชนคือความเลวร้ายทั้งหลายทั้งมวลที่ตรงกันข้ามกับสิ่งที่ปัญญาชนแสวงหา เขาพยายามที่จะตอกย้ำให้เห็น ว่าปัญญาชนเป็นพวกที่รู้จักวิธีการที่จะทำให้ตัวเองเป็นที่สนใจของสาธารณชน ปัญญาชนเป็นพวกที่เต็มไปด้วยอัตตา คุยโวโอ้อวด เช่น Ernest Hemmingway ผู้ที่เรียกแม่ตัวเองว่า 'bitch' บอกว่าเขาเคยถูกผู้หญิง Sicilian ในโรงแรมแห่ง หนึ่งเอาเสื้อผ้าไปช่อนแล้วบังคับให้เขาต้องร่วมเพศกับเธอเป็นเวลาหนึ่งอาทิตย์ (p. 155) แม้ว่าหนังสือเล่มนี้จะได้ รับคำนิยมจากพวกอนุรักษ์นิยมที่ต่อต้านปัญญาชน แต่ Paul Johnson เองก็ถูกโจมตีจาก Stefan Collini ว่าผลิตงาน เขียนประเภทขยะ (literary sewage) ออกมา Stefan Collini, Intellectuals in Britain and France in the Twentieth Century: Confusions, Contrasts and Convergence?", in Jeremy Jennings, ed., Intellectuals in Twentieth-

เป้าหมายของการถูกตรวจสอบหรือโจมตีจากปัญญาชนฝ่ายตรงกันข้ามหรือบุคคลอื่นๆ ปัญญาชนในฐานะแนวหน้า สำคัญในการสนับสนุนกับสิ่งต่างๆเหล่านี้จึงถูกโจมตีจากฝ่ายต่างๆ ราวกับสินค้าที่ผู้คนซื้อไปแล้วไม่สามารถที่จะทำ ได้ตามที่ "โฆษณา" เอาไว้ ปัญญาชนจึงเปรียบเสมือนเซลล์แมนที่หลอกขายสินค้าและตัวเองได้ประโยชน์มากที่สุด ปัญญาชนจึงเป็นพวกที่ไม่น่าไว้ใจ เช่น ความไม่ไว้วางใจต่อแนวความคิดประชาสังคมในยุโรปตะวันออกเริ่มปรากฏ ขึ้นหลังจากการใช้ประชาสังคมต่อสู้กับ "สังคมนิยม" ไปเรียบร้อยแล้ว เมื่อหมดศัตรูสถานะของประชาสังคมจึง ง่อนแง่นเพราะไม่รู้ว่าหน้าที่ของมันจะเป็นอย่างไรต่อไป การพิจารณาว่าประชาสังคมเป็นเพียงอุดมคติเริ่มเกิดขึ้นใน ประเทศที่เคยมีประสบการณ์ประชาธิปไตยมาบ้างอย่างเช่น Poland, Republic of Czech, Hungary เป็นต้น ปัญญาชนในฐานะผู้นำเอาแนวความคิดประชาสังคมมาใช้ อย่างเช่น Vaclav Havel และ Adam Michnik นั้นก็ถูก มองว่าพยายามใช้ประชาสังคมเป็นเครื่องมือในทางการเมือง<sup>75</sup> เพื่อรักษาอำนาจของปัญญาชนเอาไว้<sup>76</sup>

ภาพพจน์ของปัญญาชนตะวันตกนั้นไม่ได้แตกต่างไปจากนักการเมืองในระบอบประชาธิปไตยที่ไม่เคย สามารถที่จะรักษาคำมั่นสัญญาและทำอะไรได้ตามที่ได้เขียนไว้ อย่างไรก็ตามถ้าจะเปรียบเทียบความสำคัญระหว่าง ปัญญาชนและนักการเมืองแล้วจะเห็นได้อย่างชัดเจนว่า นักการเมืองมีบทบาทมากมายและเกือบจะกลายเป็นสิ่งที่ ขาดไม่ได้ในโลกประชาธิปไตยภายใต้กรอบรัฐประชาชาติ แต่ปัญญาชนกลับกลายเป็นกลุ่มชนที่กลายเป็นส่วนเกิน และมาจากชายขอบที่ไม่อยู่ในกระแสธารหลักของสังคม ตลอดระยะเวลาที่ผ่านมาสถานะของปัญญาชนจึงดู เหมือนว่าจะเป็นเพียง "กลุ่มชนที่ต้องพยายามสงวน" เอาไว้ ทั้งนี้ก็เนื่องจากว่าสองทศวรรษที่ผ่านมาแม้ว่าปัญญาชน จะไม่ได้สูญหายตายจากโลกนี้ไปอย่างสิ้นเชิง แต่บทบาทของปัญญาชนยุโรปตะวันตกได้ค่อยๆจางหายไปจากสังคม ยุโรปตะวันตก<sup>77</sup> เช่น ในฝรั่งเศสปัญญาชนที่เน้นถึงความสากลอาจจะถือว่าหมดสิ้นลงเมื่อมีการมีฝังศพ Jean-Paul Sartre เป็นต้น

ปัญหาของปัญญาชนดังที่ได้กล่าวมาแล้ว สร้างความเคลือบแคลงใจให้แก่ผู้คนเป็นอย่างมาก เพราะอย่าง น้อยข้อเรียกร้องของปัญญาชนให้มีการกระทำอะไรต่างๆนั้น ปัญญาชนก็มักจะถูกตั้งคำถามที่ว่าตัวปัญญาชนทำ อะไรบ้าง? ดังจะเห็นได้จากคำตอบและคำถามที่ George Steiner ตั้งคำถามต่อ Noam Chomsky ปัญญาชน อเมริกันว่าทำอะไรบ้าง? เขาได้พานักศึกษาหนีจากระบอบจักรวรรดินิยมไปอยู่เม็กซิโกบ้างหรือเปล่า? คำถามของ นักวิชาการด้านวรรณคดีวิจารณ์อย่าง George Steiner ก็คือการตอบโต้ Noam Chomsky ว่านักวิชาการด้าน ภาษาศาสตร์เองก็ไม่ได้ทำตัวแบบ Francis Jeanson ลูกศิษย์เอกของ Jean-Paul Sartre ที่ลงปฏิบัติการใต้ดินพา นักศึกษาหนีออกจากฝรั่งเศสไปอัลจีเรียช่วงวิกฤติการณ์และสงครามในอัลจีเรีย และนำเงินของกรรมกรอัลจีเรียมา

Century France: Mandarins and Samurais, p. 220; ส่วน Michael Ignatieff ตอบคำวิจารณ์ของ Paul Johnson ที่มีต่อ Isiah Berlin ว่า Paul Johnson นั้นเป็นแค่เพียง "ปัญญาชนจำอวด" (intellectual entertainer) หลังจากที่ Paul Johnson วิจารณ์ Isiah Berlin ว่าเป็นนักปรัชญาประเภทไม่กล้าเสี่ยง (low-risk philosopher) Michael Ignatieff, "The Devil and the Deep Red Sea", The Guardian: Saturday Review (Jan 22, 2000), p. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Jeffrey C. Goldfarb, Civility & Subversion: The Intellectual in Democratic Society, p. 93.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Jeffrey C. Goldfarb, Civility & Subversion: The Intellectual in Democratic Society, p. 95.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> David L. Schalk, "Are Intellectuals A Dying Spicies? War and the Ivory Tower in the Postmodern Age", in Jeremy Jennings and Tony Kemp-Welch, eds., Intellectuals in Politics: From Dreyfus Affair to Salman Rushdie (London: Routledge, 1997), p. 272.

ฝากธนาคารสวิสเพื่อซื้ออาวุธต่อสู้กับฝรั่งเศส<sup>78</sup> อย่างไรก็ตามข้อเรียกร้องของปัญญาชนก็ดูเหมือนว่าจะมากเกินไป กว่าที่ใครจะทำได้ แต่ถ้าไม่มีการเรียกร้องก็หมายความว่าทุกสิ่งทุกอย่างก็เป็นไปตาม "ยถากรรมและพอเพียง" แล้วก็ ย่อมทำให้ไม่เกิดการเปลี่ยนแปลงซึ่งเป็นเป้าหมายสำคัญในการเป็นปัญญาชน ปัญญาชนจึงต้องเรียกร้องแม้ว่านั่น จะเป็นสิ่งที่ "ทำไม่ได้"

แต่ครั้นรู้ว่าทำไม่ได้แล้วเรียกร้องไปเพื่ออะไร? นี่เป็นคำตอบที่มีให้ปัญหาที่เกิดขึ้นจากการเรียกร้องในสิ่งที่ ไม่มีใครทำได้ สิ่งต่างๆเหล่านี้อาจจะกล่าวได้ว่าเป็นปัญหาโลกแตก แต่ปัญหาโลกแตกนี้ก็เป็นสิ่งที่ดึงดูดให้ปัญญาชน ต้องพยายามค้นหาและแก้ไขปัญหา นอกจากนี้ถ้าเริ่มต้นด้วยความเชื่อที่ว่าทำไม่ได้แล้วก็เท่ากับเป็นการสร้างหนทาง แพ้ให้กับตัวเองตั้งแต่เริ่มต้น ในแง่นี้แล้วปัญญาชนจึงต้องให้ความหวัง แม้ว่าจะไม่ให้ทางออกก็ตาม แต่ความหวังนั้น เป็นเพียงแค่ "หวัง" ซึ่งก็ถือว่าเป็นสิ่งที่มีคุณค่าในตัวเองแล้วสำหรับปัญญาชน อย่างไรก็ตามนี่อาจจะไม่ใช่ความ คาดหวังของบุคคลที่ได้รับฟังข้อวิพากษ์วิจารณ์จากปัญญาชน ทั้งนี้เพราะผู้ฟังและผู้อ่านเองก็มีความหวัง เช่นเดียวกับปัญญาชน เช่น เมื่อปัญญาชนโจมตีและต่อต้านพวกกระภูมพีแล้วก็ไม่สมควรที่จะแอบอิง หรือนิยม ชมชอบกับระเบียบทางสังคมและค่านิยมของพวกกระภูมพี<sup>79</sup> การกระทำดังกล่าวก็ถือได้ว่าเป็นการเกลียดตัวกินไข่ เกลียดปลาไหลกินน้ำแกง แน่นอนความลักลั่น ไม่คงเส้นคงวาของปัญญาชนนั้นสามารถที่จะตอบได้ว่า เลือกเอาแต่ สิ่งดีๆจากสิ่งที่ตัวเองไม่ชอบมาได้

สภาวะของการเป็นแม่ปูที่ไม่สามารถทำตัวอย่างให้กับลูกปูด้วยการเดินให้ตรงหรือบุคคลอื่นดำเนินตามรอย ได้ ทำให้สถานะของปัญญาชนกลายเป็นพวกที่ไม่ได้รับความไว้วางใจ เพราะนั่นเท่ากับปัญญาชนได้แต่ "พูด" ดังนั้น จึงทำให้มีการเสนอว่าปัญญาชนควรจะเลิกยุ่งกับสังคม<sup>80</sup> โดยเฉพาะอย่างยิ่งสังคมประชาธิปไตย สังคมเสรี ประชาธิปไตยที่ไม่ต้องการให้ใครบอกว่า "สิ่งสุดยอดหรือเป้าหมายที่ยิ่งใหญ่" คืออะไร? นอกจากนี้ยังไม่มีใครในโลก ที่สามารถที่บอกได้ว่าเป้าหมายที่ยิ่งใหญ่คืออะไร? ยกเว้นเสียแต่ว่าเขาเหล่านั้นคือศาสดาที่ประกาศศักดาว่า เหนือกว่าใครทั้งหมด การทำตัวเป็นศาสดาของปัญญาชนนั้นเป็นสิ่งที่ปรากฏให้เห็นอยู่บ่อยๆ การวางตัวเป็นศาสดาจึงทำให้ปัญญาชนมักจะคิดว่าตัวเองมีความสำคัญอย่างมากและเป็นที่สดของ "โลก" ก็ว่าได้<sup>81</sup>

.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> David L. Schalk, "Are Intellectuals A Dying Spicies? War and the Ivory Tower in the Postmodern Age", pp. 277-278.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Jeremy Jennings, "Introduction: Mandarins and Samurais: The Intellectual in Modern France" in Jeremy Jennings, ed., Intellectuals in Twentieth-Century France: Mandarins and Samurais, p. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Jeremy Jennings, "Of Treason, Blindness and Silence: Dilemmas of the Intellectual in Modern France" in Jeremy Jennings and Tony Kemp-Welch, Intellectuals in Politics: From Dreyfus Affair to Salman Rushdie, p. 78.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> ดู การยกย่องตัวเองขนาดหนักของปัญญาชนและนักวิชาการอย่าง Pierre Bourdieu ได้จาก Shlomo Sand, "Mirror, Mirror on the Wall, Who is the True Intellectual of Them All? Self-images of the Intellectual in France", in Jeremy Jennings, Intellectuals in Twentieth-Century France: Mandarins and Samurais, p. 56 และดูการหลงตัวในฐานะหนึ่งของคำนิยามสำหรับการเป็นปัญญาชน Stefan Collini, "Intellectuals in Britain and France in the Twentieth Century: Confusions, Contrasts and Convergence?", in Jeremy Jennings (ed.), Intellectuals in Twentieth-Century France: Mandarins and Samurais, p. 203.

ถ้าจะว่าไปแล้วความเป็นปัญญาชนก็แสดงความเป็น "เผด็จการ" ในรูปแบบหนึ่ง<sup>82</sup> อย่างไรก็ตามนี่ไม่ได้ หมายความว่าปัญญาชนไม่สามารถที่จะแสดงความคิดเห็นหรือวิเคราะห์อะไรได้ แต่การให้ความเห็นต่างๆเหล่านี้ สามารถกระทำได้อย่างจำกัด และความพยายามรักษามาตรฐานให้คงเส้นคงวาเพื่อมิให้เกิดสถานการณ์ของการเป็น แม่ปูกับลูกปูนั้นกระทำได้ โดยปัญญาชนควรจะหันกลับไปสู่การวิเคราะห์และวิพากษ์ตนเองเป็นอันดับแรก ถือได้ว่า อันเป็นการหันกลับไปสู่เป้าหมายสูงสุดของความคิดแบบกรีกโบราณซึ่งเป็นรากฐานสำคัญของปัญญาชนตะวันตก โดยเฉพาะอย่างยิ่งเรื่องการรู้จักตนเอง การให้ความสำคัญแก่ตัวตนก็ยังเป็นแนวโน้มสำคัญในการศึกษาของวงการ วิชาการตะวันตกในรอบสองทศวรรษที่ผ่านมาที่หันมาหมกมุ่นอยู่กับตัวตน (self) ของมนุษย์ แต่ถึงกระนั้นก็ดีการหัน มาให้ความสนใจกับตนเองของปัญญาชนก็เท่ากับเป็นการกระทำที่ขัดแย้งกับความต้องการสมัยใหม่ที่มีต่อ ปัญญาชนในบทบาทของผู้พิทักษ์และผู้ชี้นำให้กับสังคม ไม่ว่าจะเป็นอะไรก็ตามสถานะของปัญญาชนดูจะมีความขัดแย้งและมีความหลากหลายมากเกินไปกว่าที่จะระบุให้เป็นอย่างใดอย่างหนึ่ง

ปัญญาชนก็เช่นเดียวกับสรรพสิ่งอื่นๆในโลกนี้ที่มีความชับซ้อนและหลากหลาย อย่างไรก็ตามการทำความ เข้าใจปัญญาชนจะสามารถกระทำได้อย่างไร? ด้วยการอ่านเพียงแค่งานเขียนว่าแสดงอะไรออกมา? หรือจะเอางาน เขียนไปเปรียบเทียบและประเมินชีวิตของเขา? หรือในทางกลับกันจะดูชีวิตว่ามีอิทธิพลอะไรต่อความคิดของ ปัญญาชน? หรือเปรียบเทียบสิ่งที่ปัญญาชนพูดหรือเขียนไว้กับสิ่งที่เขาทำ? หรือจะดูเพียงแค่ผลกระทบทางความคิด ของเขาต่อสังคมล้วนๆ? การศึกษาเพียงแค่วิธีคิดเป็นสิ่งที่ทำให้เกิดปัญหาตามก็คือว่าจะยอมรับได้อย่างไรว่า ข้อความของปัญญาชนนั้นเป็นสิ่งที่น่าเชื่อถือ? การไม่พิจารณาวิถีชีวิตและโลกส่วนตัวนั้นอาจจะทำให้ไม่สามารถที่ จะเข้าใจวิธีคิดของปัญญาชนได้มากกว่าที่ควรจะเป็น อย่างไรก็ตามการแบ่งแยกโลกส่วนตัวออกจากโลกสาธารณะ ของปัญญาชนสมัยใหม่นั้นกลับเป็นประโยชน์มากสำหรับปัญญาชนที่สามารถทำให้โลกส่วนตัวหรือวิถีชีวิตส่วนตัว นั้นไม่ขัดแย้งกับโลกสาธารณะ ความคิดที่ปรากฏออกมาในข้อเขียนและการพูดกับเรื่องราวส่วนตัวนั้นสามารถที่จะ แยกจากกันได้<sup>83</sup>

นี่อาจจะเป็นเพียงเส้นทางหนึ่งในเส้นทางทั้งหลายที่จะทำความเข้าใจปัญญาชน การที่จะพิจารณา คุณูปการของปัญญาชนอย่างอุดมคติโดยไม่ดูส่วนอื่นๆ นั้นก็อาจจะเป็นสิ่งที่ขัดกับรากฐานของความเป็นปัญญาชน ในเรื่องของการแสวงหาความจริง แต่ถึงกระนั้นก็ดีอาจจะกล่าวได้ว่านี่เป็นเพียงส่วนหนึ่งของความจริง ความจริงที่ ปัญญาชนทั้งหลายพยายามที่จะหาให้ "ครบ" ถ้วน แต่ "ความจริง" ที่ว่านี้เป็นความจริงของใคร? คำถามเหล่านี้ สามารถดำเนินไปได้อย่างไม่มีที่สิ้นสุด ครั้นถ้าจะหยุดลงที่ใดสักที่หนึ่งก็คงจะถามต่อไปได้ว่าทำไมถึงหยุดแค่นี้? อะไร เป็นมาตรฐานที่จะใช้มาตัดสินว่าต้องหยุดแค่นี้?

การเปิดเผยความจริงและความขัดแย้งที่เต็มไปด้วยกิเลส ตัณหา และราคะเป็นเส้นทางอันหนึ่งในการ เข้าใจปัญญาชนตะวันตกและปัญญาชนที่เป็นมนุษย์ ทั้งนี้ปัญญาชนในฐานะชีวิตที่สมบูรณ์แบบนั้นจะมีปรากฏอยู่ แค่ใน "คำไว้อาลัย" เมื่อตายไปแล้วเท่านั้น ในทำนองเดียวกันการนำเอาความคิดของปัญญาชนไปใช้ ไม่ว่าจะเป็น เพื่อชาติหรืออะไรก็ตาม ก็อาจจะผิดหลักการของการเป็นปัญญาชน แต่นั่นก็เป็นเพียงอุดมคติที่ดูจะขัดกับโลกที่ให้

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Pierre Nora, "About Intellectuals", in Jeremy Jennings (ed.), **Intellectuals in Twentieth-Century France**: **Mandarins and Samurais**, p. 190.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> A Review of *Heidegger et la Nazisme* by Victor Farias", **The New Republic** (April 11, 1988).

ความสำคัญแก่การรวมตัวกันทางการเมืองแบบรัฐประชาชาติ ในแง่นี้จึงกล่าวได้ว่าในแง่อุดมคติแล้วย่อมไม่มี ปัญญาชนแห่งชาติ เพราะอุดมคติของการเป็นปัญญาชนนั้นอยู่เหนือ "สิ่งที่ไม่เป็นแก่นสาร" เหล่านี้

นี่อาจจะไม่ใช่ความถูกต้องภายใต้กรอบรัฐประชาชาติ และทุกสิ่งทุกอย่างในโลกนี้สามารถที่จะผิดได้ แต่ แน่นอนนั่นไม่ใช่เป้าหมายดั้งเดิมของปัญญาชนตะวันตก เป้าหมายของการเป็นปัญญาชนเปลี่ยนแปลงไปพร้อมกับ สถานะในทางการเมืองของเขาซึ่งเขามีฐานะเป็นพลเมืองคนหนึ่งของรัฐประชาชาติ นี่เป็นเพียงส่วนหนึ่งของความ ซับซ้อนในชีวิตบนโลกที่ปัญญาชนตะวันตกจำนวนมากไม่พอใจ ปัญญาชนจึงรู้สึกเสียดายต่อการไม่ได้อะไรบางอย่าง แต่เป็นความเสียดายอะไรบางอย่างที่ตัวเองไม่มีและก็ไม่มีใครเคยมี แต่กลับต้องคิดว่ามี เมื่อคิดว่ามีแล้วก็จะต้อง สร้างและรักษาให้ "ภาพ" ต่างๆเหล่านี้มีอยู่ต่อไป

# ปัญญาชนตะวันตกกับสภาวะสมัยใหม่: ความขัดแย้งและความต้องการ

ธเนศ วงศ์ยานนาวา

He who wants to make an angel makes a beast Blaise Pascal

ความรู้ที่เกิดขึ้นในโลกของศาสนานั้นมิได้มีเป้าหมายที่จะอยู่ในโลกที่จับต้องได้ เพราะโลกไม่ใช่สถานที่ ถาวรสำหรับมนุษย์ สภาวะที่ให้ความเป็นนิรันดร์มิได้อยู่ในโลกที่มนุษย์ยังมีประสาทสัมผัสอยู่ สำหรับชาวคริสเตียน แล้วมนุษย์ตื่นเต้นเมื่อได้มีโอกาสที่จะ "หา" และ "เห็น" เรียนรู้จากบรรพบุรุษและครูบาอาจารย์ด้วยความ ขยันหมั่นเพียร แต่ไม่ว่าอะไรจะเป็นสิ่งสุดยอดที่สุดในโลกนี้ก็ไม่มีอะไรที่จะสู้สวรรค์ของพระผู้เป็นเจ้า ถ้าจะกล่าวกัน อย่างง่ายโลกนี้ไม่ได้น่าอยู่อะไร เพราะอย่างน้อยมนุษย์ก็ยังเคยอยู่ในสภาพที่ดีกว่านี้นั่นคือสวนสวรรค์แห่งอีเด็น โลก นี้จึงเป็นเพียงทางผ่านหรือที่พักริมทาง ดังนั้นความรู้ทั้งหลายต้องอยู่ภายใต้อาณัติของศาสนจักร ส่วนความรู้และ กิจกรรมทางโลกไม่ใช่เป้าหมายหลัก นอกจากนั้นความรู้ที่มีเพื่อตอบสนองความต้องการทางการเมืองหรืออาณาจักร ที่เป็นคู่ปรับสำคัญแล้วก็ยิ่งเป็นเรื่องต้องห้ามยิ่งขึ้นไปอีก ในอารขธรรมกรีกโบราณผู้ทรงไว้ซึ่งความรู้อย่าง Socrates ต้องตายเพราะการท้าทายคติความเชื่อเรื่องเทพเจ้า โลกของมนุษย์ปกติธรรมดานั้นมิได้มุ่งหวังที่จะนำมนุษย์ไปสู่ ความรู้และความจริง ศาสนาจักรไม่ได้ทำตัวแตกต่างไปจากผู้ทรงอำนาจในนครเอเธนส์สมัยกรีกโบราณ เพราะ ศาสนาจักรเองก็ปิดเส้นทางในการแสวงหาความรู้ไว้มากมาย

ความต้องการในการแสวงหาความรู้ที่อยู่นอกเหนือข้อจำกัดไม่ว่าจะเป็นเรื่องทางโลกกายภาพหรือศาสนา นั้นมิได้ทำให้การพัฒนาความรู้ของโลกตะวันตกหมดพลังไปแต่อย่างใด คนอย่างกาลิเลโอกับการท้าทายความรู้ที่ศา สนจักรยอมรับเป็นตัวอย่างที่เห็นได้ชัดเจน ไม่เพียงแค่ความพยายามที่ก้าวข้ามพ้นข้อจำกัดทางศาสนาเท่านั้น ความ พยายามในการก้าวข้ามพ้นข้อจำกัดทางกายภาพและธรรมชาติเป็นสิ่งที่ได้รับการปฏิบัติกันมาโดยตลอด นิยายเรื่อง Frankenstien ของ Mary Shelly เป็นตัวอย่างของความพยายามจะชี้ให้เห็นถึงข้อจำกัดและการไม่สมควรละเมิด ข้อจำกัดของมนุษย์ แต่การก้าวข้ามพ้นข้อจำกัดกลับเป็นสิ่งทรงเสน่ห์ ในสายตาของระบบวิธีคิดแบบตะวันตกความรู้ ต้องไม่มีข้อจำกัด ผู้ที่แสวงหาความรู้ก็ไม่ควรจะมีข้อจำกัด แม้แต่พระเจ้าอันเป็นสิ่งสูงสุดในคริสต์ศาสนาก็ยังไม่ใช่ ข้อจำกัด แล้วใยจะต้องมามีข้อจำกัดทางการเมืองไม่ว่านั่นจะเป็นกษัตริย์หรือใครและสถาบันใดก็ตาม ความรู้เป็นสิ่ง ที่สูงสุดภายในตัวมันเอง ความรู้ในโลกตะวันตกในแง่หนึ่งสามารถขยายตัวไปอย่างมากก็เป็นเพราะแหวกวงล้อมทาง ศาสนาและข้อจำกัดอื่นๆทั้งหลายออกมา ความรู้ที่ว่านี้ไม่ได้จำกัดอยู่แค่ในเรื่องของวิทยาศาสตร์เท่านั้นแต่ยังรวมไป ถึง ความรู้ทางสังคมการเมืองด้วย ในแง่นี้แล้วการหลุดออกจากกรงขังทางศาสนาทำให้ความรู้ตะวันตกสามารถ เคลื่อนตัวมาสู่จุดที่แตกต่างไปจากเดิม สภาวะที่แตกต่างไปจากสภาวะเดิมก็คือสภาวะสมัยใหม่ (modemity)

ปัญญาชนตะวันตกเป็นผลิตผลของสภาวะสมัยใหม่ ทั้งนี้ก็เนื่องจากการถดถอยของอำนาจศาสนาในการ กำกับชีวิตและความเป็นไปในสังคมและรัฐ เมื่อช่องว่างดังกล่าวนี้เกิดขึ้นก็ทำให้เกิดการแสดงออกของความคิดเห็น แบบมติมหาชน (public opinion) และกระบวนการก่อตัวของอาณาเขตสาธารณะ (public sphere) ทำให้ผู้คนที่มี

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lewis A. Coser, **Men of Idea: A Sociological View** (New York: The Free Press, 1965), p. x.

ความรู้ไม่ว่าจะเป็นนักเขียน นักหนังสือพิมพ์ ผู้ทรงคุณวุฒิ ทั้งหลายสามารถที่จะแสดงตัวตนออกมาโดยผ่านความ คิดเห็นได้ ทั้งนี้สำนักพิมพ์มีบทบาทสำคัญที่จะทำให้ปัญญาชนสามารถมีบทบาทในการแสดงความคิดเห็นโดยการ เขียน โดยผ่านแท่นพิมพ์² หลังจากได้อ่านงานเหล่านี้บุคลที่มีความรู้ก็มารวมตัวถกเถียงกันใน 'Salon' (ที่ผู้หญิงมี บทบาทอย่างมากในการจัดวงสนทนา) หรือจะเป็นการถกเถียงกันในร้านกาแฟ³ สภาพดังกล่าวแสดงให้เห็นว่าการ อ่านเป็นองค์ประกอบสำคัญในการเกิดนักคิดและการเป็นปัญญาชน⁴ การถกเถียงกันของปัญญาชนก็เพื่อจะเป็น หนทางไปสู่ความถูกต้อง ปัญญาชนอยู่ในฐานะผู้พิทักษ์มาตรฐานทางศีลธรรมที่มีเพียงมาตรฐานเดียวมากกว่าที่จะ ยอมรับความหลากหลายของมาตรฐานทางศีลธรรม เพราะถ้าไม่ใช่เช่นนั้นแล้วมวลสมาชิกในลังคมโดยเฉพาะผู้มี อำนาจทั้งหลายก็สามารถที่จะใช้อำนาจได้ตามความพึงพอใจตามมาตรฐานของตนเองและด้วยวิธีการที่แยบยล ต่างๆ ปัญญาชนไม่ว่าจะมีจุดยืนทางการเมืองแบบใด เสรีนิยม อนุรักษ์นิยม ฯลฯ ต่างก็มีจุดร่วมกันในเรื่องศีลธรรม⁵ ปัญญาชนได้เข้ามาทำหน้าที่แทนนักบวชในการชี้ทางและจิตสำนึกให้แก่มวลสมาชิกในสังคม ปัญญาชนจึงเข้ามา เป็นพวกที่ทำหน้าที่ผชิญหน้ากับรัฐและสถาบันหลักทางสังคมโดยตรง

ความหมายของคำว่าปัญญาชนแปลมาจากคำว่า Intellectuals แต่ในขณะเดียวกันก็มีคำอีกคำหนึ่งที่มี ความหมายในทำนองเดียวกันคือคำว่า Intelligentsia อันเป็นคำที่ใช้กับปัญญาชนรัสเซียที่ทำการต่อต้านรัฐของ กษัตริย์รัสเซีย คำๆนี้เข้ามาในภาษาอังกฤษจากรัสเซียในช่วงทศวรรษ 1920 โดยรัสเซียเองก็รับเอาคำๆนี้มาจาก ฝรั่งเศสและเยอรมัน นั่นก็คือคำว่า intelligence และ intelligenz อันเป็นศัพท์ที่นิยมใช้กันในช่วงทศวรรษที่ 1830-1840 คำๆนี้ใช้กับบุคคลที่มีการศึกษาและมีหัวก้าวหน้า อย่างไรก็ตามคำๆนี้หมดความนิยมลงไปในที่สุด คำๆนี้เข้า มาในรัสเซียในครึ่งหลังของคริสต์ศตวรรษที่สิบเก้า แต่ไม่ได้ใช้ในความหมายว่าผู้มีการศึกษา แต่เป็นบุคคลใดก็ตามที่ พูดแทนคนที่ไม่มีปากเสียงส่วนใหญ่ของสังคมในเรื่องที่สำคัญๆ ความหมายของคำนี้เมื่อเข้ามาในสังคมอังกฤษนั้น หมายถึงพวกที่สนับสนุนการปฏิวัติเปลี่ยนแปลงสังคม แต่สำหรับในอังกฤษความหมายของ "intellectual" นั้นมิได้ หมายถึงการปฏิวัติแต่อย่างใด<sup>6</sup>

ปัญญาชนต้องเป็นพวกที่กระทำเพื่อคนที่เสียเปรียบในสังคม คนกลุ่มน้อยหรือคนชายขอบที่ไม่มีใคร สามารถเป็นปากเป็นเสียงแทนให้<sup>7</sup> สถานะของปัญญาชนจึงเป็นบุคคลที่กระทำเพื่อผลประโยชน์ของคนอื่นมากกว่าที่

<sup>2</sup> Lewis A. Coser, Men of Idea: A Sociological View, Chapter 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Jurgen Habermas, **The Structural Transformation of the Public Sphere** translated by T. Burger and F. Lawrence (Cambridge: MIT Press, 1989); Lewis A. Coser, **Men of Idea: A Sociological View**, Chapter 2-3

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Lewis A. Coser, Men of Idea: A Sociological View, p. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Francis Mulhern, "Introduction" in Regis Debray, **Teachers**, **Writers**, **Celebrities**: **The Intellectuals of Modern France** translated by David Macey, (London: Verso, 1981), p. ix; Lewis A. Coser, **Men of Idea**: **A Sociological View**, p. viii.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Noel Annan, **The Dons, Mentors, Eccentrics and Geniuses** (London: Harper Collins Publishers, 1999), p. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Edward W. Said, **Representation of the Intellectual** (London: Vintage, 1994), p. 17 Said ให้ความสำคัญกับ การเป็นคนนอกหรือคนชายขอบของปัญญาชนเป็นการสะท้อนสภาวะตัวตนของตัวของเขาเองที่รู้สึกว่าไม่รู้ว่าตัวเอง

จะเป็นของตัวเอง เป้าหมายสำคัญของปัญญาชนแบบนี้ก็คือพยายามก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลง โดยการ เปลี่ยนแปลงนี้สามารถที่จะเป็นไปด้วยความรุนแรง การเปลี่ยนแปลงนี้ต้องเป็นการเปลี่ยนขนานใหญ่ที่เป็นไปตาม "rationality" อันเป็นสิ่งที่ปัญญาชนเป็นผู้ครอบครองไว้อย่างเต็มที่ การครอบครอง "rationality" นี้เองที่ทำให้การ เปลี่ยนแปลงทั้งหลายสามารถที่จะดำเนินไปตามความต้องการของมนุษย์อย่างมี "แผน" ซึ่งก็ทำให้ปัญญาชนมีฐานะ เป็นวิศวกรทางสังคม<sup>9</sup>

การเป็นวิศวกรทางสังคมจำเป็นสำหรับมนุษย์ที่ไม่มีความพอใจกับสภาพสังคมที่เป็นอยู่ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง สำหรับสภาพสังคมที่กำลังถดถอยเสื่อมทราม ไม่สามารถรักษาสถานะเดิมหรือทำอะไรที่ดีกว่าเดิมได้ ตัวอย่างเช่น ปัญญาชนรัสเซียอุบัติขึ้นมาในช่วงของการปฏิรูปของพระเจ้าอเล็กซานเดอร์ที่สอง (ค. ศ. 1818-18881) หลังจาก สงครามไครเมีย 10 สำหรับปัญญาชนการเปลี่ยนแปลงสภาวะแวดล้อมและสิ่งอื่นๆภายนอกเป็นสิ่งที่มีความสำคัญ มากสำหรับการดำรงชีวิตของปัญญาชน เพราะปัญญาชนเป็นพวกที่ไม่เคยพอใจกับระเบียบแบบแผนประเพณีที่ดำรง อยู่ในสังคม 11 สิ่งที่ปัญญาชนต้องการคือสังคมที่มีความเพรียบพร้อมสมบูรณ์และความยุติธรรม การที่จะมีสังคม ดังกล่าวได้ก็หมายความว่ามนุษย์ก็จะต้องสมบูรณ์ด้วย ความสมบูรณ์นี้แสดงให้เห็นถึงมาตรฐานที่สุดยอดและไม่มี วันที่จะต้องการอะไรอย่างอื่นๆอีกต่อไป แต่การแสวงหาความสมบูรณ์ในลักษณะที่กล่าวมานี้ย่อมขัดกับสภาวะของ สังคมสมัยใหม่และระบบทุนนิยมที่ต้องมีการเปลี่ยนแปลงและพัฒนาเครื่องจักรเทคโนโลยีในการผลิตอยู่ตลอดเวลา ในทัศนะของนักประวัติศาสตร์ผู้เชี่ยวชาญเรื่องรัสเซียอย่าง Richard Pipes เห็นว่าปัญญาชนไม่เหมาะสมที่จะอยู่กับ ระบบทุนนิยมที่มีการเปลี่ยนแปลงอยู่ตลอด แต่เหมาะที่จะอยู่กับสังคมก่อนสมัยใหม่(premodern)ที่มีระเบียบแบบ

มีอัตลักษณ์แบบใดแบบหนึ่งอย่างเด็ดขาด นับตั้งแต่วัยเด็กความแน่นอนตายตัวและชัดเจนของอัตลักษณ์เป็นสิ่งที่เขา ไม่มีและหาไม่ได้ จนกระทั่งเขาเองมีความต้องการที่จะเป็นอย่างใดอย่างหนึ่งให้แน่ชัดไปเลย ประเด็นนี้เป็นสิ่งที่ค้าง คาใจเขามาตั้งแต่เด็ก เขาได้แสดงความคิดนี้ไว้อย่างชัดเจนชื่อหนังสือที่เป็นอัตชีวประวัติของเขา Edward W. Said, Out of Place: A Memoir (London: Granta Books, 1999), p. 5 สำหรับเรื่องการแสดงตัวเป็นคนนอกนั้นเป็นสิ่งที่ Martin Hollis วิจารณ์ความคิดว่าเป็นความคิดที่ลักลั่นของ Edward Said เช่น เรื่องความโดดเดี่ยวของความเป็น ปัญญาชนกับสังคม ดู Martin Hollis, "What Truth? For Whom and When?" in Jeremy Jennings and Tony Kemp-Welch ed., Intellectuals in Politics: From Dreyfus Affair to Salman Rushdie (London: Routledge, 1997), pp. 291-292.

<sup>8</sup> สำหรับคำว่า rationality จะใช้เป็นภาษาอังกฤษไปโดยตลอด เพื่อมิให้เกิดความสับสนกับคำว่า "เหตุผล" ใน ภาษาไทย ทั้งนี้ความหมายของคำๆ นี้เองก็มีความหมายที่หลากหลายเกินไปกว่าคำว่าเหตุที่ตามมาด้วยผล สำหรับ ความหลากหลายจึงดูจะเป็นผลทำให้มี rationalities มากกว่าที่จะเป็น rationality ดู Niklas Luhmann, **Observation on Modernity** translated by William Whobrey, (Stanford: Stanford University Press, 1998), Chapter 2: European Rationality.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Richard Pipes, **The Russian Revolution**, **1899-1919** (London: Fontana Press, 1990), pp. 122-123.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Richard Pipes, **The Russian Revolution**, **1899-1919**, p. 138.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Lewis A. Coser, Men of Idea: A Sociological View, p. viii.

แผนประเพณีและกฎหมายที่ตายตัว<sup>12</sup> แน่นอนนี่เป็นความคิดเห็นที่ถือได้ว่าเป็นการต่อต้านปัญญาชน (antiintellectualism) ซึ่งในความเห็นของปัญญาชนแล้วก็เป็นแนวความคิดแบบอนุรักษ์นิยม

เป็นการยากที่จะปฏิเสธว่าปัญญาชนนั้นมีบทบาทสำคัญในการเร่งการเปลี่ยนแปลงทั้งหลายที่เกิดขึ้นใน โลกนี้ ในขณะเดียวกันปัญญาชนก็สามารถที่จะเป็นผู้ต่อต้านการเปลี่ยนแปลงได้ด้วยเช่นกัน 3 ปัญญาชนโดยเฉพาะ อย่างยิ่งนักคิดทั้งหลายอาจจะเป็นผู้ที่มาก่อนการเวลา นอกจากนั้นยังเป็นผู้ที่ก่อกวนให้สังคมเกิดความหงุดหงิด 14 โดยเฉพาะอย่างยิ่งส่วนที่มีอำนาจในทางสังคมและการเมือง ในแง่นี้ปัญญาชนจะเป็นพวกที่ไม่ยอมร่วมมือรัฐบาล และตลอดจนกลไกทางเศรษฐกิจทั้งหลาย 15 ดังนั้นจึงไม่ใช่เรื่องแปลกที่สถาบันหลักในสังคมไม่ต้องการการท้าทาย จากปัญญาชน และถือว่าเป็นภัยต่อสังคมเป็นอย่างยิ่ง การจำกัดบทบาทของปัญญาชนจึงกระทำได้ในรูปของการ เซ็นเซอร์การแสดงความคิดเห็นและการวิพากษ์วิจารณ์ เซ็นเซอร์จึงเป็นมหันตภัยที่สำคัญสำหรับการเป็นปัญญาชน เพราะเท่ากับเป็นการปิดเสียงเรียกร้องและท้าทายอำนาจของปัญญาชนต่อสถาบันหลัก ปัญญาชนจึงพยายามที่จะ อดทนต่อหลายสิ่งหลายอย่างที่แม้ว่าตนเองจะไม่ชอบ เช่น หนังสือและภาพโป๊ เพราะถ้ายอมให้รัฐทำการเซ็นเซอร์ อย่างหนึ่งแล้วก็หมายความว่าจะเป็นต้นแบบให้มีสิ่งอื่นต่อไป นอกจากนี้การกระทำดังกล่าวเท่ากับเป็นการย้อนกลับ ไปสู่ยุคแห่งความรุ่งเรืองของอำนาจศาสนาที่ถือว่าเป็นสิ่งสูงสุดไม่มีใครท้าทายได้

การท้าทายอำนาจแบบสถาบันไม่ว่าจะเป็นทางการเมือง สังคม หรือศาสนาล้วนแล้วแต่ไม่ใช่เรื่องใหม่ แต่ การออกมาปกป้องความยุติธรรมและความถูกต้องของมวลสมาชิกในสังคมโดยตนเองมิได้ประโยชน์อะไร นอกจาก ความต้องการที่จะผดุงไว้ซึ่งความยุติธรรม ความถูกต้อง และความจริง อาจจะถือได้ว่าเป็นสิ่งที่แปลกสำหรับสภาวะ สมัยใหม่ที่ความเป็นตัวตนและผลประโยชน์ส่วนตัวได้กลายมาเป็นมาตรฐานสำคัญ ในช่วงทศวรรษสุดท้ายของ ปลายคริสต์ศตวรรษที่สิบเก้าบุคคลที่ทำหน้าที่ปัญญาชนในโลกตะวันตกในสภาวะสมัยใหม่ก็คือ Émile Zola ผู้ที่เข้า มาพิทักษ์ความถูกต้องให้แก่นายทหารฝรั่งเศสชาวยิว Alfred Dreyfrus ผู้ถูกกล่าวหาและตัดสินว่าเป็นจารชน จนต้อง ถูกส่งไปจำคุกที่ Devil Island ใน French Guyana ในทวีปอเมริกาใต้ หลังจากนั้นอีกหลายปี Émile Zola เขียน บทความลงหนังสือพิมพ์โจมตีว่ามีการกลั่นแกล้งใส่ความชาวยิวผู้นี้ด้วยการปลอมแปลงเอกสารและให้ข้อมูลเท็จ นักเขียนฝรั่งเศสผู้นี้ออกมาโจมตีสถาบันยุติธรรมและสถาบันทหารของฝรั่งเศสอย่างเต็มที่ ตัวเขาเองก็ตกอยู่ในฐานะ ที่ย่ำแย่จากการท้าทาย เรียกร้องความจริงและถูกต้องจากสังคมฝรั่งเศส

การต่อสู้ของเขานั้นเต็มไปด้วยความจริงที่เจ็บปวด สิ่งที่ทำให้เขาเจ็บปวดที่สุดก็คือเพื่อนนักเขียนจำนวน หนึ่งของเขาไม่ได้ให้การสนับสนุนเขาแต่อย่างใด<sup>16</sup> เขาต่อสู้อย่างโดดเดี่ยว นอกจากนี้เขายังต้องเผชิญกับฝ่ายที่ ต่อต้านยิวและเห็นด้วยกับการจองจำนายทหารยิวผู้นี้อย่างมาก หนังสือพิมพ์บางฉบับได้โจมตีไปถึงพ่อของ Émile Zola ว่าในปี 1832 ได้ขโมยของในขณะที่เป็นทหารอยู่ โดยข้อมูลทั้งหมดนี้นักหนังสือพิมพ์ได้ร่วมมือกับฝ่ายต่อต้าน

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Richard Pipes, **The Russian Revolution**, **1899-1919**, p. 134.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Edward W. Said, Representation of the Intellectual, p. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Lewis A. Coser, Men of Idea: A Sociological View, p. ix; Edward W. Said, Representation of the Intellectual, p. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Edward W. Said, Representation of the Intellectual, p. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Frederick Brown, **Zola: A Life** (Baltimore: The Johns Hopkins University Press, 1995), p. 744.

ปลอมแปลงเอกสารขึ้นมา<sup>17</sup> การต่อสู้เป็นไปอย่างเข้มข้นเพราะ "Dreyfus Affair" นี้ถือได้ว่าเป็นการแบ่งฝรั่งเศส ออกเป็นสองฝ่าย ในที่สุด Émile Zola ก็ต้องหนีไปอยู่ประเทศอังกฤษ เมื่อมีการสอบสวนพบว่าทั้งหมดมิได้เป็นความ จริง นายทหารยิวผู้นี้เป็นผู้บริสุทธิ์ แต่กระนั้นก็มียังมีการใจมตีว่าพวกยิวได้ใช้เงินซื้อระบบยุติธรรมและผู้พิพากษา<sup>18</sup> เมื่อนักเขียนผู้นี้เสียชีวิตลงในต้นศตวรรษที่ยี่สิบก็ยังไม่มีใครให้คำตอบได้ว่าเขาตายด้วยสาเหตุอะไร การตายของเขา มีเงื่อนงำ ในปี 1953 มีคนเขียนไปลงหนังสือพิมพ์ว่า Émile Zola ผู้ที่ต่อสู้กับความไม่ถูกต้องนี้ถูกฆ่าตาย<sup>19</sup>

# ความเชื่อมั่นและจุดยืนที่เหนียวแน่นของปัญญาชน

การเป็นปัญญาชนนั้นเป็นไปตามศัพท์ที่ใช้เรียกกลุ่มคนพวกนี้คือ พวกที่ชอบเอาปัญญา "ชน" การเข้า "ชน" ของปัญญาชนเป็นการ "ชน" ด้วยการใช้สมองมากกว่าการใช้กำลังซึ่งเป็นสิ่งที่ปัญญาชนจำนวนมากไม่เห็นด้วย การ ต่อสู้ด้วยกำลังเป็นการต่อสู้แบบเดียวกันกับการใช้แรงงานอันเป็นสิ่งที่ปัญญาชนไม่ถนัด ในแง่นี้แล้วอาจจะกล่าวได้ ว่า "หัว" ของปัญญาชนก็จะต้องแข็งแรงมากจึงจะมีความสามารถที่จะใช้บางส่วนของร่างกายที่ก่อให้เกิดปัญญา เอาไว้ "ชน" ปัญญาชนจึงมีความสามารถในการต่อสู้ยืนหยัดทางความคิดมากกว่าพวกอื่นๆ ถ้าจะว่าไปแล้ว ปัญญาชนเองก็คือพวกที่หัวแข็งไม่เชื่ออะไรง่ายๆ การไม่ยอมรับอะไรง่ายๆนั้นเป็นสิ่งที่มีคุณค่าเพราะนั่นเท่ากับว่าไม่ มีใครที่จะหลอกปัญญาชนได้ง่ายๆ ต่างจากประชาชนที่อาจมีจิตสำนึกที่ไม่ถูกต้อง หรือถ้าเป็นอีกฝ่ายหนึ่งก็ต้องโจมตี ว่าเป็นการโฆษณาชวนเชื่อ

ภายใต้การต่อสู้กับ "มารร้าย" ปัญญาชนก็ไม่แตกต่างไปจากพระในความยึดมั่นอยู่ในศีล แต่ในกรณีของ ปัญญาชนจำเป็นที่จะต้องแน่วแน่ในความคิดของตนเอง ปัญญาชนจำต้องเป็นบุคคลที่สามารถยึดมั่นต่อความคิด มากกว่าข้อมูลที่เกิดขึ้น การยึดมั่นถือมั่นย่อมเป็นคุณสมบัติที่สำคัญของการเป็นปัญญาชน มิฉะนั้นปัญญาชน เหล่านั้นจะกลายเป็นพวก "ขายตัว" หรือถูกดูดกลืนให้กลายเป็นส่วนหนึ่งของระบบที่ตนเองต่อต้านไปได้ในที่สุด อุดมการณ์จำเป็นที่จะต้องตายตัว ไม่สามารถที่จะเปลี่ยนค่ายหรือกระทำในสิ่งที่ละเมิดหลักการ แม้ว่าข้อมูลอะไร หลายๆอย่างขัดกับความคิดพื้นๆของปัญญาชนก็ตาม อย่างไรก็ตามนี่ไม่ได้หมายความว่าอุดมการณ์ในทางการเมือง ที่เป็นอุดมคติสูงสุดนั้นจำเป็นที่จะต้องเป็นคงเดิม ถ้าจะว่าไปแล้วทุกสิ่งทุกอย่างก็แปรเปลี่ยนไป อย่างน้อยก็ด้วยอายุ ใข เช่น Raymond Aron ในช่วงสมัยเรียนอยู่ที่ Ecole Normale Superieure ก็เป็นซ้ายมากกว่า Jean-Paul Sartre<sup>20</sup> แต่ในระยะหลังสงครามเป็นต้นมา Raymond Aron ได้ชื่อว่าเป็นฝ่ายขวา

การยืนหยัดในอุดมการณ์ที่เป็นอุดมคติอย่างสังคมคอมมิวนิสต์นั้นเป็นเรื่องที่สูงส่งสำหรับปัญญาชน ตะวันตกในคริสต์ศตวรรษที่ยี่สิบ เพราะเป้าหมายสุดท้ายมิได้จำกัดอยู่ภายใต้ค่านิยมแคบๆแบบความเป็นชาติหรือ กลุ่มชาติพันธุ์ ความเป็นปัญญาชนต้องการมุ่งสู่ความเป็นสากลที่ไม่มีสิ่งใดมาเป็นข้อจำกัด อย่างน้อยก็เป็นไปตาม ตัวแบบแนวความคิดที่ครอบคลุมอย่างเช่น มนุษยชาติ หรือแม้กระทั่งแนวความคิดเรื่องสิทธิมนุษยชน สำหรับการ แสวงหาความเป็นสิ่งที่สากลนั้นเป็นเรื่องที่ดูจะได้รับการยอมรับอย่างมากจากปัญญาชนฝรั่งเศส ปัญญาชนฝรั่งเศสมี

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Frederick Brown, **Zola: A Life**, p. 747.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Frederick Brown, **Zola: A Life**, p. 766.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Frederick Brown, **Zola: A Life**, pp. 792-793.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Diane Rubenstein, **What's Left?: The Ecole Normale Superieure and the Right** (Madison: The University of Wisconsin Press, 1990), p. 32.

ความต้องการทางอุดมคติที่เป็นสากล ไร้พรมแดน ไม่มีข้อจำกัดทางด้านวัฒนธรรม ความคิดแบบสากลที่พิจารณา มนุษย์อย่างปราศจากข้อจำกัดทางวัฒนธรรมแคบๆ แต่การเป็นมนุษย์แบบนามธรรมนี้เป็นสิ่งที่ถูกโจมตีอย่างมาก จากปัญญาชนอังกฤษ เช่น Edmund Burke<sup>21</sup> ในแง่นี้ปัญญาชนอังกฤษจึงมักได้รับการถากถางว่าเป็นพวกโลกแคบ (parochial)และให้ความสำคัญกับเรื่องท้องถิ่นของอังกฤษมากกว่าโลกกว้าง ปัญญาชนอังกฤษที่ให้การสนับสนุน ฝ่ายซ้ายก็มีจำนวนที่น้อยกว่าในภาคพื้นยุโรป และหลังสงครามโลกครั้งที่สองก็มีปัญญาชนจำนวนน้อยที่ยังสนับสนุน สหภาพโซเวียต<sup>22</sup> จะมีข้อยกเว้นแต่เพียงพวกมาร์กซิสบางกลุ่ม แต่พวกที่โดดเด่นอย่างมากก็ได้แก่พวก "Cambridge Moles" ที่เป็นสายลับให้กับสหภาพโซเวียต อย่างเช่น Sir Anthony Blunt ผู้เชี่ยวชาญศิลปะและเป็นผู้ดูแลศิลปะวัตถุ ให้แก่พระราชวงศ์อังกฤษ ที่มีอุดมการณ์มุ่งหวังสิ่งที่สูงส่งกว่าการปกครองในระบอบเสรีประชาธิปไตย อย่างไรก็ตาม นี่เป็นเพียงส่วนน้อยเท่านั้น

ในแง่นี้แล้วปัญญาชนฝ่ายซ้ายอังกฤษจึงมิได้มีปัญหาแบบปัญญาชนฝรั่งเศสที่ผูกติดอยู่กับพรรค
คอมมิวนิสต์ซึ่งอิงอยู่กับแนวทางโซเวียต แต่นั่นมิได้หมายความว่าปัญญาชนอังกฤษเองไม่ประสบปัญหาที่ท้าทาย
เช่นเดียวกับปัญญาชนฝ่ายซ้ายที่อื่นๆ โดยเฉพาะอย่างยิ่งปัญหาการฆ่าผู้คนจำนวนมากในระบอบสังคมนิยม สำหรับ
ปัญญาชนส่วนใหญ่การที่ผู้คนถูกฆ่าตายไปเป็นจำนวนมากได้สั่นคลอน "จิตสำนึก" ของปัญญาชนเอง แต่ปัญญาชน
ฝรั่งเศสเหล่านี้ได้พยายามปฏิเสธการเกิดขึ้นของความทารุณโหดร้ายของ Stalin ทั้งๆที่ข้อมูลจำนวนมากปรากฏ
ออกมาหลังสงครามโลกครั้งที่สอง เช่น การเปิดเผยความเลวร้ายของ Stalinism เพื่อการโจมตี Stalin จาก Nikita
Krushchev สิ่งต่างๆเหล่านี้ก็ไม่ได้ทำให้ปัญญาชนฝ่ายซ้ายจำนวนหนึ่ง เช่น ในฝรั่งเศสยอมรับแต่อย่างใด กรณีของ
Jean-Paul Sartre เป็นตัวอย่างที่ชัดเจน วิธีการหนึ่งที่เป็นคำตอบในการไม่ยอมรับข้อมูลเกี่ยวการสร้างค่ายกักกันนั้น
ก็เป็นด้วยว่าข้อมูลเหล่านี้ถูกตอบโต้และโจมตีกลับว่าไม่ "บริสุทธิ์" และเป็นการโฆษณาชวนเชื่อของฝ่ายทุนนิยมที่
อ้างตัวว่าเป็นโลกเสรี เป็นต้น บรรยากาศของการต่อสู้กันทางอุดมการณ์ในช่วงสงครามเย็นทำให้อุดมการณ์ย่อมมี
ความสำคัญกว่า "ข้อมูล" และสถิติของจำนวนคนที่เสียชีวิต แต่สำหรับปัญญาชนบางกลุ่มการจับคนเข้าค่ายกักกัน
เป็นปรากฏการณ์ที่ยอมรับไม่ได้ เป็นอาชญากรรม และไม่ใช่เรื่องของการตีความ ไม่ต้องการสถิติตัวเลขเพราะนั่นเป็น
การละเมิด "ชีวิต"

ความทารุณโหดร้ายของระบบเผด็จการเบ็ดเสร็จแบบคอมมิวนิสต์ กลายเป็นปัญหาสำคัญสำหรับ ปัญญาชนฝ่ายซ้ายจำนวนมาก ที่ต้องการจะปกป้องอุดมการณ์ของตนนับตั้งแต่หลังสงครามโลกครั้งที่สองเป็นต้นมา ปัญหาที่สำคัญอย่างหนึ่งก็คือปัญญาชนตะวันตกจำนวนมากยอมรับไม่ได้ว่า สิ่งที่โหดร้ายในทำนองเดียวกับสิ่งที่เกิด ขึ้นกับการกำจัดยิวหกล้านคนนั้นได้เกิดขึ้นในโลกคอมมิวนิสต์ที่ให้คำมั่นสัญญาว่าจะให้ความสุขและความเท่าเทียม กันอย่างทั่วหน้า แม้ว่าปัญญาชนฝ่ายซ้ายบางคนยอมรับว่ามีคนตายจำนวนมาก แต่ก็ยังมีข้อโต้แย้งอีกว่าระบบ คอมมิวนิสต์ที่ทำให้ผู้คนล้มตายไปนับเป็นสิบๆล้านคนนั้นเป็นไปอย่างไม่ได้ตั้งใจ ปัญหาที่ตามาก็คือเรื่องของความ ตั้งใจหรือไม่ได้ตั้งใจ คำตอบที่เกิดขึ้นอย่างหนึ่งก็คือว่าการฆ่าล้างเผ่าพันธุ์เป็นเรื่องที่สากลที่เกิดขึ้นได้ในทุกทวีปไม่ได้ จำกัดอยู่ในกลุ่มชนใดกลุ่มชนหนึ่ง ปัญหานี้มิได้เกิดขึ้นแต่ในโลกคอมมิวนิสต์ตะวันตกเท่านั้น แต่ยังปรากฏอยู่ใน

\_

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> A Edmund Burke, **Reflection on the Revolution in France** edited by Thomas H. D. Mahoney, (Indianapolis: Bobbs-Merrill, 1955).

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Tony Judt, **Past Imperfect: French Intellectuals**, **1944-1956** (Berkeley: University of California Press, 1992), p. 266.

ระบอบคอมมิวนิสต์ในเอเชียอีกด้วย เช่น Maoism และ กรณีของเขมรแดง เป็นต้น อย่างไรก็ตามการกล่าวแบบนี้ทำ ให้การฆ่าล้างเผ่าพันธุ์อย่างมีระบอบของนาซีกลายเป็นเรื่องธรรมดา แน่นอนการกล่าวแบบนี้เท่ากับเป็นการเหยียด หยามดูถูกการตายของยิวหกล้านคน สำหรับพวกที่ต่อต้านระบอบคอมมิวนิสต์นั้นก็ได้แสดงให้เห็นว่า จำนวน ผู้เสียชีวิตในระบอบคอมมิวนิสต์รัสเซียนั้นมากกว่าระบอบนาซีกันหลายเท่า การต่อสู้จึงเป็นไปเพื่อแสดงให้เห็นว่า ระบอบคอมมิวนิสต์นั้นเลวร้ายกว่าระบอบนาซี เป็นต้น

สำหรับคำตอบของปัญญาชนที่ยังคงต้องการปกป้องความชอบธรรมของระบอบคอมมิวนิสต์อยู่ก็พยายาม ให้คำตอบว่าต้องคำนึงถึงปัจจัยอย่างอื่นๆด้วย เช่น ความยากจน ความอดอยาก การแทรกแซงและการบ่อนทำลาย จากฝ่ายตรงข้าม การจำกัดศัตรูทางการเมืองกันเองของข้าราชการใระดับท้องถิ่นกันเอง ฯลฯ ในขณะที่ปัญญาชน บางคนก็เห็นว่าการกระทำดังกล่าวไม่ตั้งใจหรือไม่ก็ตามกลับเป็นสิ่งที่หลีกเลี่ยงได้ยาก เมื่อระบอบคอมมิวนิสต์ในคริสต์ศตวรรษ ที่ยี่สิบ สำหรับปัญญาชนฝ่ายซ้ายที่ไม่ยอมรับระบอบสังคมนิยมที่เกิดขึ้นในโลกช่วงศตวรรษที่ยี่สิบนั้นก็สามารถที่จะ กล่าวว่าระบอบสังคมนิยมที่เกิดขึ้นในโลก ยังไม่มีใครเป็น "ของแท้" ทั้งหมดเป็นเพียงของปลอมที่แอบอ้าง เป็นเพียง ลัทธิแก้ เป็นต้น เป้าหมายที่จริงแท้และแน่นอนของสังคมนิยมนั้นยังไม่ได้เกิดขึ้น คำตอบที่ให้ในลักษณะที่กล่าวมานี้ แสดงให้เห็นว่ามี ปัญญาชนกลุ่มหนึ่งก็คือพวกที่กล่าวว่าของฝ่ายอื่นเป็นของปลอมเท่านั้นที่กุมและรู้ถึงความจริงแท้ ของระบบสังคมอัน "สมบูรณ์" ที่เขาเหล่านั้นเองเป็นผู้กำหนด ดังนั้นไม่เพียงแต่ปัญญาชนจะเป็นผู้ที่ยึดมั่นถือมั่นใน จุดมการณ์ แต่ก็ยังเป็นผู้ที่ "รู้ดี" กว่าใครๆ ในโลกนี้ทั้งหมดก็ว่าได้ ในแง่นี้แล้วทำให้ความเข้าใจเกี่ยวกับอุดมการณ์ และความเป็นจริงเกือบจะเป็นสิ่งที่แยกจากกันไม่ได้ อย่างไรก็ตามการต่อสู้ของปัญญาชนนั้นก็เป็นไปตามเส้นทาง ของการไปสู่เรื่องความจริงซึ่งต่างฝ่ายต่างก็ต่างอ้างถึง "ความจริง" ซึ่งทำให้ความจริงกลับกลายเป็นสิ่งที่มีความ หลากหลายมากกว่าที่จะเป็นเพียงหนึ่งเดียว

## วิถีปัญญาชน: วิถีแห่งความขัดแย้ง

การยึดมั่นในอุดมการณ์ของปัญญาชนตะวันตกมักจะนำไปสู่ความขัดแย้งระหว่างปัญญาชนด้วยกันเอง การเผชิญหน้ากันทางความคิดเป็นเรื่องที่ปรากฏให้เห็นกันอยู่อย่างเนืองๆ ในหมู่ปัญญาชน ปัญญาชนจึงเป็นพวกที่ ต่อสู้กันเองจนดูราวกับจะเป็นส่วนสำคัญของอาชีพ จนกระทั่งดาราภาพยนตร์และผู้กำกับอเมริกันยิวอย่าง Woody Allen เอาปัญญาชนมาเสียดสีในเชิงต่อต้านปัญญาชนในภาพยนตร์เรื่อง Stardust Memories ว่า "Intellectuals are like the Mafia. They only kill their own" ความขัดแย้งของปัญญาชนที่อยู่ในโลกของการต่อสู้เพื่อให้ได้มาซึ่งความ จริงและความถูกต้องอยู่ตลอดเวลาดูจะเป็น "ความจริง" มากพอกับการแสวงหาความจริงของปัญญาชน ผลที่ ตามมาอันหลีกเลี่ยงได้ยากก็คือว่าในท้ายที่สุดแล้วปัญญาชนนั้นก็ไม่สามารถที่จะรักษา "ความเป็นมิตร" ระหว่างกัน ได้อีกต่อไป ตัวอย่างที่เห็นได้อย่างขัดเจนก็คือความขัดแย้งที่เกิดขึ้นจากการปกป้องอุดมการณ์สังคมนิยม เช่น ความ ขัดแย้งระหว่าง Jean-Paul Sartre กับ Maurice Merleau-Ponty และคนต่อมาก็เป็น Albert Camus เป็นต้น โดย ฝ่ายแรกมิได้ทำตัวเลมือนเป็นปัญญาชนที่มีหน้าที่จะต้องเปิดเผยความจริงและที่ต่อต้านความทารุณใหดร้ายของ ระบอบคอมมิวนิสต์ การไม่ต่อต้านการกระทำดังกล่าวเท่ากับละเมิดหลักการของมนษยนิยมซึ่งแสดงออกถึงความ

-

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Jeremy Jennings and Tony Kemp-Welch, "The Century of the Intellectuals: From Dreyfus Affair to Salman Rushdie" in Jeremy Jennings and Tony Kemp-Welch, Intellectuals in Politics: From Dreyfus Affair to Salman Rushdie (London: Routledge, 1997), p. 6.

เป็นอันหนึ่งอันเดียวกันของการเป็นมนุษย์ที่ไม่ต้องการให้ใครกระทำทารุณโหดร้ายกับตนเช่นกัน อย่างไรก็ตาม Jean-Paul Sartre กลับเห็นว่าความจริงไม่จำเป็นที่จะต้องนำมาเปิดเผยในทุกกรณีไป<sup>24</sup> ทั้งนี้เพราะเขาเห็นว่าการนำ เรื่องราวแบบนี้มาเปิดเผยจะทำให้กรรมกรในฝรั่งเศสสิ้นหวังต่อระบอบคอมมิวนิสต์ ในขณะที่ฝ่ายหลังได้ทำการ ต่อต้านการกระทำของระบอบคอมมิวนิสต์โซเวียต การกระทำดังกล่าวของ Albert Camus ได้รับการต่อต้านอย่าง มากจากกระแสปัญญาชนฝ่ายซ้าย การกระทำของเขาในลักษณะดังกล่าวแสดงให้เห็นถึงลักษณะของปัญญาชน แบบที่ต่อต้านกระแสความคิดหลัก และทำให้ต้องต่อต้านปัญญาชนคนอื่นๆที่ยังเป็นไปตามกระแสอย่างโดดเดี่ยว<sup>25</sup>

ก่อนหน้าการเผชิญหน้ากันทางอุดมการณ์ความขัดแย้งของปัญญาชนในภาคพื้นทวีปยุโรปหลังสงครามโลก ครั้งที่สอง ความขัดแย้งก็เป็นเรื่องของการต่อสู้กับปัญญาชนที่สนับสนุนหรือร่วมมือกับพวกนาซี การสิ้นสุด สงครามโลกนำไปสู่การลงโทษปัญญาชนที่ร่วมมือกับนาซี ในฝรั่งเศสก็ได้แก่ Robert Brasillach ปัญญาชนฝ่ายขวาผู้ ที่เข้าร่วมกับรัฐบาลหุ่นของนาซี ครั้นเมื่อสิ้นสุดฟาสซิสม์ปัญหาสำคัญคั้งเดิมของคริสต์ศตวรรษที่ยี่สิบโดดเด่นขึ้นมา อีกครั้งก็คือปัญหาของคอมมิวนิสต์ คอมมิวนิสต์เป็นปัญหาระยะยาวที่สั่นคลอนโครงสร้างพื้นฐานทางการเมือง เศรษฐกิจและสังคมของโลก ดังนั้นจึงไม่ใช่เรื่องแปลกที่ผู้คนจำนวนมากโดยเฉพาะชนชั้นนำในยุโรปให้การสนับสนุน ฟาสซิสม์และนาซีโดยหวังว่าจะเป็นตัวต้านภัยคอมมิวนิสต์ แต่สำหรับปัญญาชนฝ่ายซ้าย ปัญหาภายในของโลก คอมมิวนิสต์ที่สั่นสะเทือนตนเองแรกๆก็คือ สนธิสัญญาระหว่างนาซี (เยอรมนี) กับคอมมิวนิสต์ (รัสเซีย) ก่อน สงครามโลกครั้งที่สอง สนธิสัญญานี้สร้างความผิดหวังให้กับปัญญาชนฝ่ายซ้าย คอมมิวนิสต์หันไปเข้ากับเผด็จการ นาซี

หลังสงครามโลกครั้งที่สองปัญหาปัญญาชนต่อคอมมิวนิสต์ยิ่งทวีความรุนแรงมากขึ้น เพียงแต่ว่าคราวนี้ ไม่ใช่ความขัดแย้งระหว่างฝ่ายซ้ายและฝ่ายขวา แต่เป็นความขัดแย้งของปัญญาชนระหว่างกลุ่มที่ต้องการประณาม การกระทำของฝ่ายสังคมนิยมโซเวียต กับกลุ่มที่ต้องการยืนหยัดในเรื่องความชอบธรรมของการพิทักษ์สังคมนิยมโซ เวียต ประเด็นสำคัญเป็นเรื่องที่เกี่ยวข้องกับการกักขังคนในค่ายกักกัน และการรุกรานประเทศอื่นๆ เช่น ฮังการีในปี 1956 ฯลฯ ทั้งนี้ปัญญาชนฝ่ายที่ต้องการปกป้องโซเวียตโจมตีว่าในการบุกฮังการีของสหภาพโซเวียตนั้น ฝ่าย CIA จะต้องรับผิดชอบ เพราะเป็นตัวจักรสำคัญในการยั่วยุให้สหภาพโซเวียตต้องเข้ามาพิทักษ์ฮังการี อย่างไรก็ตามการ กระทำของสหภาพโซเวียตแม้ว่าจะทำให้ปัญญาชนบางคนผิดหวังกับสหภาพโซเวียตมากขึ้น แต่ก็ไม่ได้ทำให้ ปัญญาชนคลางแคลงใจต่อการเป็นคอมมิวนิสต์แต่อย่างใด ดังเช่น Louis Aragon<sup>26</sup> เป็นต้น ความขัดแย้งระหว่าง ปัญญาชนนั้นสะท้อนให้เห็นถึงบรรยากาศความขัดแย้งในสงครามเย็น

ความขัดแย้งของปัญญาชนก็ดูจะไม่แตกต่างไปจากการขัดแย้งของผลประโยชน์ระหว่างผู้คนต่างๆ เช่น นัก ธุรกิจ เพียงแต่ว่าความขัดแย้งนี้มิได้เป็นรูปธรรมแบบผลประโยชน์ทางธุรกิจ ความขัดแย้งของปัญญาชนแสดงออก

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Bernard-Henri Levy, **Adventures on the Freedom Road: The French Intellectuals in the 20<sup>th</sup> Century** translated and edited by Richard Veasey (London: The Harvill Press, 1995), pp. 272-273.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Bernard-Henri Levy, **Adventures on the Freedom Road: The French Intellectuals in the 20<sup>th</sup> Century**, p. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> "A Conversation with Edmonde Charles Roux" in Bernard-Henri Levy, **Adventures on the Freedom**Road, p. 263, Louis Aragon (1897-1982) เขาเป็นหนึ่งในผู้ริเริ่ม "Surrealism" เข้าเป็นสมาชิกพรรคคอมมิวนิสต์ใน
ปี 1932 และเป็นสมาชิกพรรคตลอดชีวิต

โดยผ่านภาษาโดยเฉพาะอย่างยิ่งภาษา*เขียน ภาษาเป็น "อาวุธ" สำคัญของปัญญาชน* โดยคุณลักษณะของ ปัญญาชนเองก็เป็นพวกที่ใช้ภาษาในการดำรงชีพ ไม่ว่าจะเป็นปัญญาชนช่วงไหนของฝรั่งเศส ในช่วง 1900-1930 ก็ เป็นอาจารย์สอนหนังสือ พอมาในช่วง1930-1960 ก็เปลี่ยนเป็นนักเขียน ตั้งแต่ปี 1960 ปัญญาชนก็กลายเป็นคนดัง (แบบดาราภาพยนตร์) ในวงการสื่อสารมวลชนโดยเฉพาะอย่างยิ่งวิทยุ โทรทัศน์<sup>27</sup> ปัญญาชนจึงมีสถานะที่ไม่ แตกต่างไปจาก "ดารา" อย่างไรก็ตามการใช้สื่อของปัญญาชนนั้นไม่ใช่จำกัดเพียงในฝรั่งเศส แต่ยังรวมไปถึง สหรัฐอเมริกาด้วย เช่น Norman Mailer<sup>28</sup> เป็นต้น อย่างไรก็ตามการให้สัมภาษณ์ในหน้าหนังสือพิมพ์ การออก รายการโทรทัศน์นั้นจำเป็นที่จะต้องกระทำผ่านการใช้ภาษา แต่นั่นมิได้หมายความว่าภาษาพูดมีความสำคัญ มากกว่าภาษาเขียนแต่อย่างใด อาวุธสำคัญของปัญญาชนยังคงเป็นภาษาเขียนอยู่ไม่เสื่อมคลาย

การใช้ภาษาเป็นการทำ "สงคราม" ที่อาจจะถือได้ว่าเป็น "ความรุนแรง" ที่ปัญญาชนกระทำต่อกันเองและ คนอื่น ผลลัพธ์ที่เกิดขึ้นมิได้ทำให้ครอบครัวของปัญญาชนต้องไม่มีที่อยู่หรือกลายเป็นบุคคลล้มละลายแต่อย่างใด สิ่ง ที่เกิดตามมาจากความขัดแย้งของปัญญาชนก็คือไม่มีการสนทนาและติดต่อกันอีกต่อไป เช่น George Bataille กับ Roger Caillois<sup>29</sup> หรือจะเป็นความขัดแย้งระหว่าง George Bataille กับ Andre Breton ฝ่ายแรกเห็นว่าฝ่ายหลังนั้น โง่<sup>30</sup> แต่ในขณะที่ฝ่ายแรกก็ยังคงมีความประทับใจกับฝ่ายหลัง<sup>31</sup> อีกคู่หนึ่งก็คือ Andre Breton กับ Louis Aragon<sup>32</sup> สำหรับในโลกภาษาอังกฤษก็จะเห็นได้จาก Ludwig Wittgenstien กับ Karl Popper หรือจะเป็นความขัดแย้งระหว่าง Wittgenstien กับ Bertand Russell เป็นต้น ในแง่นี้แล้วปัญญาชนก็อาจจะไม่แตกต่างไปจากมวลมนุษย์อื่นๆ เพียงแต่ว่าการยืนหยัดในอุดมการณ์และความเชื่อของแต่ละคนทำให้ปัญญาชนลงรอยกันได้ยาก ถ้าไม่โจมตีกัน อย่างออกหน้าออกตาตามหน้าหนังสือต่างๆแล้ว ปัญญาชนก็ไม่ยอมร่วมมือหรือมีปฏิสัมพันธ์กันอีกต่อไป การตัด ญาติขาดมิตรของปัญญาชนจึงเป็นสิ่งที่เห็นกันอยู่เป็นประจำ เช่น Bernard-Henri Levy กับ Michel Foucault ความสัมพันธ์ก็จบสิ่นจนกระทั่งฝ่ายหลังตายไป<sup>33</sup> การไม่ยอมร่วมสังฆกรรมกับบุคคลที่มีความเห็นไม่ลงรอยกันนั้นก็ แสดงให้เห็นถึงความเชื่อมั่นประดุจราวกับว่าคนนอกศาสนาที่ไม่สามารถจะเข้าร่วมพิธีกรรมทางศาสนาของตนได้ ความคิดเห็นของปัญญาชนที่มีต่อบุคคลที่ตนเองไม่เห็นด้วยหรือเกลียดขังจึงไม่แตกต่างไปจากความเชื่อของพระผู้ ยึดมั่นในพระศาสนา

-

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> ନ୍ଲ Regis Debray, **Teachers, Writers, Celebrities: The Intellectuals of Modern France** translated by David Macey, (London: Verso, 1981).

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Paul Johnson, Intellectuals (London: Weidenfeld and Nicolson, 1988), p. 321.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> "A Conversation with Pierre Klossowski" in Bernard-Henri Levy, **Adventures on the Freedom Road**, p. 195.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> "A Conversation with Pierre Klossowski" in Bernard-Henri Levy, p. 196.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> "A Meeting with Michel Leiris" in Bernard-Henri Levy, p. 201.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> "A Conversation with Edmonde Charles Roux" in Bernard-Henri Levy, p. 266.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> "The Wholesale Demise of Intellectual" Roland Barthes: Fragments of A Friendly Conservation, in Bernard-Henry Levy, p. 379.

## ปัญญาชน: นักบวชในเสื้อคลุมของฆราวาส

ความขัดแย้งเป็นองค์ประกอบสำคัญของการดำรงชีวิตที่ปุถุชนจำนวนมากไม่ต้องการจะเผชิญ แต่สำหรับ ปัญญาชนแล้วความขัดแย้งที่แสดงออกมาทางความคิดเป็นหัวใจของชีวิตและการดำรงชีพ³⁴ ดังที่ได้กล่าวมาแล้ว ตั้งแต่ต้นว่าสถานะของปัญญาชนนั้นหลีกเลี่ยงได้ยากที่จะไม่ตั้งตัวเป็นผู้ตัดสินเรื่องราวต่างๆทางสังคมการเมือง ใน แง่นี้ปัญญาชนก็คือผู้พิพากษาทางด้านศีลธรรมของสาธารณชน ที่แม้ว่า "ตำแหน่ง" นี้จะไม่ได้มาจากการเลือกตั้งก็ ตาม แต่นี่เป็นเรื่องของจิตสำนึกที่มีต่อสังคมส่วนรวม ความรู้สึกนึกคิดที่จะมีความรับผิดชอบต่อผู้อื่น อย่างไรก็ตาม ความรู้สึกรับผิดชอบแบบนี้มิได้มีลักษณะเฉพาะหรือจำเพาะเจาะจงกับใครหรือกลุ่มไหน แต่เป็นความรู้สึกรับผิดชอบ ที่เป็นไปอย่างสากล เช่น เป็นมนุษย์เหมือนกันหมด ไม่มีสีผิว ศาสนา ชาติพันธุ์ อุดมการณ์ทางการเมือง ฯลฯ ทั้งนี้ เพราะไม่มีอะไรที่จะยิ่งใหญ่ไปกว่ามนุษย์ เพราะทุกสิ่งทุกอย่างที่มนุษย์ยกย่อง รัก บูชา และ หวงแหน นั้นก็ไม่ใช่อะไร อื่นนอกจากตัวมนุษย์เอง

คุณภาพของการเคารพยกย่องมาตรฐานแห่งความเป็นมนุษย์นั้นอาจจะไม่ใช่มาตรฐานเดียวที่พอเพียง สำหรับการตัดสินหรือสร้างจิตสำนึกแก่สังคม ความจำเป็นที่จะต้องพึ่งพาความรู้ที่ขับซ้อนเป็นสิ่งจำเป็นสำหรับสังคม สมัยใหม่ ปัญญาชนในฐานะของผู้ที่มีความรู้และรู้มากกว่าผู้อื่น ต้องมีหน้าที่ที่จะเอาความรู้ทั้งหลายมาแก้ไขเพื่อ ความจริงและความถูกต้อง ทั้งนี้ภายใต้สภาวะของความเป็นสมัยใหม่ที่ทุกสิ่งทุกอย่างถูกจำแนกแจกแจง (differentiation) แยกย่อยออกเป็นหน่วยต่างๆซึ่งปัญญาชนเองก็เป็นผลพวงของการจำแนกแจกแจงดังกล่าว การ เปลี่ยนแปลงดังกล่าวได้ทำให้สถานะของปัญญาชนกลายเป็นผู้เชี่ยวชาญไปได้ ผู้เชี่ยวชาญที่ต้องเผชิญหน้ากับการ เปลี่ยนแปลงและความก้าวหน้าทางความรู้ในสังคมสมัยใหม่ สถานะของผู้เชี่ยวชาญและปัญญาชนที่ดำเนินไปพร้อม กันนี้ ทำให้ผู้เชี่ยวชาญหลายต่อหลายคนอยู่ในฐานะปัญญาชนด้วยนั้นสามารถที่จะเสนอแนะและวิพากษ์วิจารณ์ ทิศทางของการพัฒนาความรู้ และตลอดจนการนำความรู้ไปประยุกต์ใช้เพื่อที่จะให้มีผลกระทบต่อสังคมโดยรวม ปัญญาชนจึงทำหน้าที่เป็นผู้วิจารณ์และทักท้วงในสังคมสมัยใหม่ เมื่อมีอะไรที่จะเกิดขึ้นใหม่ที่จะมีผลกระทบต่อส่วนรวมก็เป็นหน้าที่ของปัญญาชนที่จะต้องให้ความคิดเห็น

การแสดงความคิดเห็นของปัญญาชนโดยส่วนใหญ่แล้วแสดงให้เห็นถึงคุณลักษณะที่ท้าทายต่อความคิด และพฤติกรรมหลักในสังคม Emile Durkheim ให้ความเห็นว่าความเป็นปัญญาชนจึงแสดงออกถึงลักษณะแห่งความ เป็นปัจเจกชนนิยม (individualism) แต่ปัจเจกชนนิยมนี้มิได้หมายความว่าเป็นมนุษย์ที่ตัดขาดออกจากโลกภายนอก มิได้เกี่ยวข้องกับใคร ในทางตรงกันข้ามการจะเป็นปัจเจกชนได้จักต้องแลกเปลี่ยนความรู้และความคิดเห็นกับผู้อื่น การยอมรับมาตรฐานและการตัดสินเรื่องราวต่างๆนั้นจะต้องตั้งอยู่บนรากฐานของ "rationality" มากกว่าที่จะยอมรับ กันเพราะอำนาจ<sup>35</sup> นี่เป็นอุดมคติของปัญญาชน การยึดมั่นในสิ่งนี้ถือเป็นสิ่งสากลในทำนองเดียวกันกับการยึดมั่นใน มนุษย์ เพราะสถานะของการเป็นมนุษย์นั้นเป็นไปได้เพราะการมี "rationality" ในตัวมนุษย์เอง การขาด "rationality" ย่อมทำให้มนุษย์ขาดความเป็นมนุษย์ไป ถ้าจะกล่าวอย่างเต็มที่ก็คือการเป็นคนบ้าที่ไม่มีความสมบูรณ์

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Jeremy Jennings and Tony Kemp-Welch, "The Century of the Intellectuals: From Dreyfus Affair to Salman Rushdie", p. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Emile Durkheim, "Individualism and the Intellectuals", in **On Morality and Society**: **Selected Writing** edited by Robert Bellah, (Chicago: University of Chicago Press, 1973), p. 49.

การมี "rationality" ในตัวมนุษย์ที่ทำให้มนุษย์สามารถตัดสินเรื่องราวต่างได้ด้วยตนเองโดยไม่ต้องพึ่งพาใคร นำปัญหาที่สำคัญมาให้แก่ปัญญาชนในสังคมประชาธิปไตย การวัดมาตรฐานของความเท่าเทียมกันตาม "rationality" ว่าทุกๆคนมี "rationality" นั้น มิได้ทำให้การตัดสินใจ การประเมินคุณค่า การวิจารณ์ของปัญญาชน ถูกต้องหรือดีกว่าบุคคลอื่นๆ เมื่อเป็นเช่นนั้นทำไมบุคคลอื่นๆ จึงต้องฟังและเชื่อการตัดสินของปัญญาชน? ทำไม รสนิยมของปัญญาชนถึงต้องดีกว่าถูกต้องกว่าของคนอื่นๆ? เช่น การฟังเพลงของ Mozart ย่อมดีกว่า Hector Berlioz หรือฟัง Berlioz ย่อมดีกว่า Beatles หรือฟัง Beatles ย่อมดีกว่า Portishead หรือฟัง Portishead ย่อมดีกว่า Back Street Boys หรือย่อมดีกว่า Spice Girls ฯลฯ หรือในกรณีของภาพยนตร์ ทำไมภาพยนตร์ของผู้กำกับอย่าง Federico Fellini ย่อมดีกว่า Steven Spielberg หรือ Peter Greenaway ดีกว่า Pedro Almodovar หรือดีกว่า Russ Meyer เป็นต้น ในทำนองเดียวกันทำไมการนิยมชมชอบงานเขียนของปัญญาชนอย่าง Jean-Paul Sartre จึงดีกว่า Raymond Aron? ทำไมอ่านงานของ Michel Foucault และ Antonio Negri ย่อมน่าเชื่อถือกว่า Talcott Parsons และ Niklas Luhmann? เป็นต้น คำถามแบบนี้สามารถที่จะใช้กับเรื่องราวอื่นๆด้วยไม่ว่าจะเป็นการเมืองหรือ เศรษฐกิจ

ครั้นเมื่อมนุษย์ทุกคนมี "rationality" และมีความสามารถในการใช้แล้ว ปัญญาชนก็ไม่ได้ทำอะไรมากไป กว่าการดูถูกความคิดผู้อื่น การกระทำดังกล่าวเท่ากับเป็นการยกสถานะตัวเองให้อยู่สูงกว่าคนอื่นๆ การกระทำของ ปัญญาชนดังกล่าวเป็นการคิดว่าตัวเองเป็นบุคคลสำคัญ ถ้าจะกล่าวอย่างง่ายๆคือการหลงตัวเองของปัญญาชน นักเขียนรางวัลโนเบิลชาวฝรั่งเศส Claude Simon ได้แสดงความคิดในทำนองนี้ว่า

The ability to put words together in a more or less expressive and eloquent manner (and that all I try to do) doesn't qualify you to act as a guru and pontificate on every issue...... I'd simply repeat that a writer who thinks he can act as a guru shows signs of misplaced self-importance.<sup>37</sup>

อย่างไรก็ตามปัญญาชนตะวันตกในอดีตโดยเฉพาะอย่างยิ่งในยุคตั้งแต่กรีกโบราณมาจนถึงยุคอาณานิคม นั้นมักจะคิดว่า "คนอื่น" ไม่มีความสามารถเท่ากับตนเอง "คนอื่น" ไม่รู้จักศาสนาที่ดีและถูกต้องอย่างคริสต์ศาสนา ไม่รู้จักประชาธิปไตย สิทธิมนุษยชน ฯลฯ ด้วยความคิดต่างๆเหล่านี้จึงทำให้ปัญญาชนและนักวิชาการตะวันตก โดยเฉพาะอย่างยิ่งในอดีตคิดว่าดินแดนที่นอกเหนือไปจากอาณาบริเวณแอตแลนติกเหนือแล้วไม่มี "rationality" ปัญหาเช่นนี้นำไปสู่การต่อสู้กันระหว่างปัญญาชนผู้ที่เห็นว่าคนพื้นเมืองที่ไหนก็มี "rationality" ด้วยเช่นกัน ดังเห็นได้ ชัดเจนจากงานของพวกนักมานุษยวิทยาที่มีคำตอบที่แตกต่างไปจากนักบวชและนักปรัชญาตะวันตกรุ่นเก่า ความรู้ ทางมานุษยวิทยาดูจะตอบรับกับโลกแห่งสัมพัทธนิยม สัมพัทธนิยมที่ก็ยังถูกตอกย้ำด้วยแนวความคิดทาง วิทยาศาสตร์ ปัญญาชนตะวันตกที่ยอมรับความแตกต่างและความหลากทางด้านวัฒนธรรมจึงมีความแตกต่างไป จากปัญญาชนที่มีสุานวิธีคิดแบบคริสเตียนที่ทุกอย่างต้องมี "หนึ่งเดียว"

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> จนกระทั่งมีการกล่าวว่า การยืนอยู่ข้าง Jean-Paul Sartre ที่ผิดก็ยังดีกว่าการยืนอยู่ข้าง Raymond Aron ที่ถูก ใน แง่นี้จะเห็นได้ว่าไม่ใช่เรื่องของความจริงและความถูกต้องอีกต่อไป แต่การยืนหยัดอยู่ข้างปัญญาชนฝ่ายใดนั้นกลับ กลายเป็นเรื่องการแบ่งพรรคแบ่งพวกและความศรัทธา

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> "A writer could and should on occasion give up creative writing: A Conversation with Claude Simon" in Bernard-Henri Levy, p. 61.

แต่สำหรับปัญญาชนตะวันตกจำนวนมากการยอมรับว่าทุกสิ่งทุกอย่างมีคุณค่าเท่าเทียมกันนั้นเป็นการ แสดงออกถึงความเป็นสัมพัทธนิยม (relativism) อันเป็นสิ่งที่อันตรายอย่างยิ่งสำหรับมนุษยชาติและอารยธรรม ตะวันตก ความดีและความงามที่มีอยู่หลายแบบนั้นเป็นสิ่งที่ขัดกับความคิดที่เป็นหนึ่งเดียว สิ่งที่สูงสุดในโลกนี้มีเพียง หนึ่งเดียว สำหรับในอดีตของอาณาจักรคริสเตียนสิ่งที่สูงสุดในโลกนี้ก็คือพระผู้เป็นเจ้า พระเจ้าที่มีเพียงหนึ่งเดียว พระองค์เป็นผู้เดียวที่มวลมนุษย์จะต้องยกย่องและบูชา ความจง "รัก" ภักดีก็จะมีแด่พระองค์เพียงผู้เดียว ห้าม "นอก" ใจไปหาพระเจ้า "เทียม" องค์อื่นๆ ลักษณะความคิดเรื่องพระเจ้าองค์เดียว (monotheism) ที่มีความเป็นหนึ่งเดียว แบบนี้ ทำให้ระบบวิธีคิดที่เห็นอะไรนอกเหนือไปจากสิ่งที่ปัญญาชนยึดถือว่าเป็นสิ่งที่ดีย่อมเป็นไปไม่ได้ สิ่งที่ดีงาม สูงสุดทั้งหลายจึงมีเพียงอันเดียว<sup>38</sup> และการยึดหลักความดีและความงามที่หลากหลายนั้นจะนำมาซึ่งความขัดแย้ง ทางค่านิยมและการดำเนินชีวิต

นอกจากนี้การมีความนิยมที่แตกต่างกันในหลักการใหญ่ๆ เช่น ค่านิยมในทางการเมือง ก็ล้วนแล้วแต่จะ ก่อให้เกิดปัญหา เพราะการยอมรับค่านิยมอย่างเช่น การบูชายัญแบบพวก Aztecs พิธีสตีของอินเดียสมัยโบราณ ฯลฯ ล้วนแล้วแต่เป็นสิ่งที่ละเมิดหลักการความเป็นมนุษย์ การยอมรับความแตกต่างทางค่านิยมตามวัฒนธรรมย่อม หมายความว่า ไม่มีใครสามารถที่จะเข้าไปก้าวก่ายแทรกแซงและประณามการกระทำที่โหดร้ายเหล่านี้ไปได้ ในที่สุด การยืดมั่นในหลักการแบบสัมพัทธนิยมสามารถที่จะทำให้กล่าวได้ว่านาซีดีเท่ากับระบบประชาธิปไตย หรือเผด็จ การทหารดีเท่ากับประชาธิปไตย แน่นอนผลลัพธ์ที่เกิดขึ้นนั้นก็เห็นได้อย่างชัดเจนว่า การยอมรับความแตกต่างแบบนี้ จะนำอารยธรรมตะวันตกและโลกไปสู่ภัยพิบัติ เช่น ครึ่งแรกของคริสต์ศตวรรษที่ยี่สืบกับกรณีของนาซีและลัทธิสตา ลิน เป็นต้น นอกจากนี้ในช่วงครึ่งหลังของคริสต์ศตวรรษที่ยี่สืบก็ยังคงมีให้เห็นอยู่ เช่น กรณีของเขมรแดง เผด็จ การทหารในชิลีและหลายๆประเทศในแอฟริกา ในแง่นี้การสนับสนุนสิทธิมนุษยชนและเสรีประชาธิปไตยจึงเป็นสิ่งที่มี ความจำเป็นในการยืนยันหลักการที่ถูกต้องเพียงหลักการเดียว

สำหรับปัญญาชนตะวันตกบางคนก็เห็นว่าการส่งออกความคิดเรื่อง "rationality" แบบตะวันตกที่เป็น รากฐานของความคิดสมัยใหม่และระบอบเสรีประชาธิปไตยนั้น ล้วนแล้วแต่เป็นการกระทำที่ไม่แตกต่างไปจากการ เปลี่ยน "มนุษย์นอกศาสนา" (pagan) ให้กลายเป็นคริสเตียน อารยธรรมตะวันตกที่ดำเนินไปภายใต้หลักการของ "rationality" ได้นำมาซึ่งการทำลายล้างวัฒนธรรมดั้งเดิมในระบอบอาณานิคม ตลอดไปจนถึงการเกิดขึ้นของระบอบ เผด็จการแบบคอมมิวนิสต์ที่ล้วนแล้วแต่เป็นผลิตผลจากความคิดแบบยุคภูมิธรรม (Enlightenment) ที่พิจารณาว่า ทุกสิ่งทุกอย่างถูกและสามารถที่จะจัดการวางแผนคาดคำนวณด้วย "rationality" ซึ่งพื้นฐานสำคัญของวิธีคิดในระบบ ทุนนิยม ทั้งหมดนี้คือด้านมืดของ "rationality" ดังนั้นด้วยความรู้และความเข้าใจจากประสบการณ์ที่ผ่านมาแล้วก็ จำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องวิพากษ์ "rationality" บุคคลที่ดำเนินตามเส้นทางแห่งการวิพากษ์ "rationality" ได้แก่ Friedrich Nietzsche, Max Weber, Martin Heidegger, สำนัก Frankfurt School, Michel Foucault, Jacques Derrida, Jean-Francois Lyotard เป็นต้น แต่ความพยายามในการวิพากษ์หรือแม้แต่จะปฏิเสธ "rationality" นั้นก็ เป็นสิ่งที่กระทำได้ลำบากเพราะปัญญาชนตะวันตกยังคงต้องการ "rationality" ในการวิพากษ์ "rationality" บัญญาชนจะไม่สามารถวิพากษ์ความเลวร้ายของ "rationality" โดยไม่มี "rationality" ลักษณะแบบนี้ทำให้

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Ernest Gellner, "La Trahison de la Trahison des Clercs" in Ian MacLean, Alain Montefiore, and Peter Winch (ed.), **The Political Responsibility of Intellectuals** (Cambridge: Cambridge University Press, 1990), p. 18.

ปัญญาชนที่ต้องการวิพากษ์ "rationality" ไม่มีความเป็นเอกภาพ ปัญญาชนที่ต้องการวิพากษ์ "rationality" ไม่มี ความคงเส้นคงวา ดังนั้นในที่สุดแล้วปัญญาชนเองก็ยังต้องการ "rationality" ดังเดิม ได้ ปัญญาชนจึงไม่สามารถที่จะ ละทิ้ง "rationality" ได้ ไม่ว่ามันจะมีพลังในด้านมืดหรือด้านลบขนาดไหนก็ตาม

ความลักลั่นของบัญญาชนเป็นสิ่งที่เป็นปัญหาสำคัญสำหรับปัญญาชน อย่างไรก็ตามดังที่ได้กล่าวมาแล้ว ในเรื่องของสถานะที่เท่าเทียมกันในสังคมเสรีประชาธิปไตย กับบทบาทในการให้คำแนะนำและเป็นผู้ตัดสินหรือ ประณามผู้อื่นของบัญญาชนนั้นก็ก่อให้เกิดปัญหาคือ ปัญญาชนมีอะไรเป็นรากฐานที่เหนือกว่าในการที่จะกล่าว โจมตีคนอื่น? การมีอะไรที่เหนือกว่าในการจะตัดสินสิ่งๆใดสิ่งหนึ่ง ไม่ว่าจะด้วยเป็นชาติวุฒิ คุณวุฒิ หรือ วัยวุฒิ ก็ ล้วนแล้วแต่เป็นสิ่งที่ขัดกับหลักการของระบอบเสรีประชาธิปไตย ในระบอบประชาธิปไตยปัญญาชนจึงต้องประสบ ปัญหากับความลักลั่นในทางความคิด เพราะถ้าจะให้มีเอกภาพทางความคิดก็หมายความว่ามาตรฐานนั้นจะต้องมี เพียงอันเดียวตามหลักที่ปัญญาชนต้องการ แต่ในขณะเดียวกันปัญญาชนเองมิได้ใช้มาตรฐานว่ามนุษย์ทุกคนมี "rationality" ที่จะทำให้บุคคลแต่ละคนสามารถที่จะตัดสินใจในปริมณฑลต่างๆเหมือนกัน การกระทำดังกล่าวถือได้ ว่าเป็นการละเมิดสัจพจน์พื้นฐาน แต่ถ้าทุกคนเหมือนกันหมดก็ไม่มีใครสามารถที่จะตัดสินอะไรให้ใครได้ เพราะทุก อย่างเป็นสัมพัทธ์ อย่างไรก็ตามการกล่าวแบบนี้แสดงนัยให้เห็นถึงสภาวะที่ไร้สิ่งที่มีคุณค่าที่ดำรงอยู่ในความเป็น มนุษย์ การสูญสิ้นของคุณค่าที่มนุษย์ยึดถือเท่ากับเป็นการสูญสิ้นความเป็นมนุษย์ไปในตัว นี้คือสิ่งที่ปัญญาชน ตะวันตกเป็นห่วง ทั้งนี้ถ้าทุกคนมี "rationality" แล้วก็ไม่มีอะไรที่จะทำให้โครเหนือกว่าใคร ถ้าเช่นนั้นแล้วจะเอา มาตรฐานอะไรมาประเมิน? การไม่ยอมรับใน "rationality" กลับเป็นการเปิดโอกาสให้แก่มาตรฐานทางชนชั้นและ อำนาจในการตัดสินเป็นตัวสุดท้าย

### เจตนารมณ์ไปสู่ความรู้

การยอมรับว่า "มาตรฐาน" ของความจริงและความถูกต้องนั้นได้รับการรองรับจากอำนาจในลักษณะที่ว่า "กำลัง" ของผู้เหนือกว่าคือความถูกต้องนั้นเป็นสิ่งที่ยอมรับไม่ได้ในหมู่ปัญญาชน ปัญญาชนไม่สามารถที่จะยอมรับ ว่าเป้าหมายสุดท้ายนั้นคือการแสวงหาอำนาจ เป้าหมายที่สำคัญสูงสุดในการใช้ปัญญาของปัญญาชนก็คือการ แสวงหาความรู้ ความรู้เปรียบประดุจแสงสว่างที่เข้ามาขับไล่ความมืดให้หมดไป เสมือนดังคนตาบอดได้กลายมาเป็น บุคคลที่สามารถ "เห็น" ได้ เป้าหมายของปัญญาชนก็เช่นเดียวกับบุคคลที่มีความรู้จำนวนมากก็คือมีความมุ่งหวังที่ จะทำในสิ่งที่เป็นไปได้ยาก เป้าหมายของปัญญาชนอีกประการหนึ่งก็คือการเปลี่ยนแปลงทุกสิ่งทุกอย่างให้เป็นไป ตามความต้องการของตนเองที่คิดว่าดี ทั้งนี้ก็เพราะว่าปัญญาชนย่อมมีความรู้และรู้ดีกว่าบุคคลอื่นๆ ดังนั้นความเป็น ปัญญาชนจึงทำให้เขาเหล่านั้นไม่หยุดนิ่งและต้องการแสวงหาความสมบูรณ์ที่สุดของสรรพสิ่ง ความรู้ก็จะต้องเป็น ความรู้ที่สมบูรณ์ แน่นอนตายตัว ไม่มีวันเปลี่ยนแปลง ถูกต้องตลอดกาล ถ้าจะกล่าวอย่างง่ายๆก็คือสถานะของ ความรู้นั้นสัมบูรณ์ (absolute) ไม่ใช่สัมพัทธ์ ในแง่นี้แล้วความเข้าใจความรู้ของปัญญาชนจึง "มุ่ง" ไปสู่สิ่งที่คงที่ แน่นอน ไม่มีความจำเป็นอะไรที่จะต้องมีการเปลี่ยนแปลงถ้าสิ่งนั้นเป็นสิ่งที่สัมบูรณ์ในตัวมันเองอย่างเช่น พระเจ้า

ปัญญาชนคือคนที่ต้องไม่ยอมรับต่อสภาวการณ์ที่กำลังจะเป็นหรือกำลังเป็นอยู่ ตราบใดก็ตามที่สภาวะนั้น มีได้เป็นไปตามเป้าหมายหรือหลักการณ์ อุดมการณ์ ที่ตนเองเห็นว่าเป็นสิ่งที่มีคุณค่า แม้ว่าจะยังไม่เกิดขึ้นก็ตามแต่ก็ สามารถที่จะทำให้มันเกิดขึ้นได้ ความพยายามที่จะบรรลุถึงเป้าหมายที่คาดหวังเอาไว้นี้ต้องการการหล่อเลี้ยงจาก ความหวัง ความหวังจึงเป็นพลังสำคัญในการที่จะเป็น "ยาบรรเทาปวดและความขมขึ่น" ให้แก่ปัญญาชน เพราะอุดม คติที่ปัญญาชนเหล่านั้นตั้งเอาไว้ยังไปไม่ถึง การแสวงหาความรู้ที่สมบูรณ์จึงต้องดำเนินต่อไป ความรู้ที่เป็นนิรันดร์

เหมือนกับการดำรงอยู่กับพระผู้เป็นเจ้าเป็นสิ่งที่ยังไปไม่ถึง ในทำนองเดียวกับสวรรค์ของพระผู้เป็นเจ้ายังมาไม่ถึง เป้าหมายของปัญญาชนจึงอยู่ที่อนาคต อนาคตที่ไกลโพ้นซึ่งไม่มีมนุษย์ปุถชนคนใดคิดถึง

โลกแห่งความรู้ของปัญญาชนจึงไม่ใช่โลกนี้ ไม่ใช่โลกของการปฏิบัติ ไม่ใช่โลกของวัตถุ<sup>39</sup> นี่เป็นความหมาย ที่ปัญญาชนฝรั่งเศสที่มีชื่อเสียงอย่าง Julien Benda ได้กล่าวไว้ในหนังสือคลาสสิค La Trahison des Clercs การให้ คำนิยามในลักษณะนี้เป็นคุณสมบัติสำคัญของการมีพื้นฐานแบบคาทอลิกที่ให้ความสำคัญแก่ นามธรรม ศีลธรรม และเรื่องที่ไม่ได้อยู่ในโลกนี้ สำหรับปัญญาชนแล้วความรู้ที่เกิดขึ้นนั้นมิได้เป็นของใครและมิได้มีไว้เพื่อรับใช้อะไร หรือใคร ความรู้ที่ปัญญาชนให้นั้นอาจจะขัดแย้งกับความคิดเห็นหลักของสังคม ความรู้ของปัญญาชนจึงมีไว้เพื่อค้าน อารมณ์ความรู้สึกของประชาชน ปัญญาชนไม่ใช่ผู้ที่จะมาเร่งเร้าความรู้สึกให้ประชาชนติดอยู่กับสิ่งแคบๆและเป็น เรื่องที่ติดอยู่กับผลประโยชน์ที่เป็นวัตถุสิ่งของมากกว่าที่จะเป็นเรื่อง "จิตวิญญาณ" ปัญญาชนมีหน้าที่จะต้องหยุด "ความบ้าคลั่ง" ของประชาชน<sup>41</sup> ถ้าเป็นดังนี้ก็หมายความว่าปัญญาชนเท่านั้นที่ยังครองสติไว้ได้ในสังคมที่ไร้สติและ บ้าคลั่ง

ดังที่ได้กล่าวมาแล้วว่าปัญญาชนนั้นให้ความสนใจอนาคตที่ไม่มีใครคาดถึงและไม่มีปุถุชนธรรมดาที่ไหนให้
ความสนใจ แต่การกระทำดังกล่าวก็หมายความว่าปัญญาชนเป็นพวกที่มีความแตกต่างไปจากคนส่วนใหญ่
ปัญญาชนจึงไม่ใช่ส่วนหนึ่งของ "มวลชน" แต่ก็จำเป็นที่จะต้องเข้าถึงประชาชนและแสดงตัวเองกับประชาชน การที่
ไม่ได้เป็นส่วนหนึ่งของ "มวลชน" ทำให้ปัญญาชนมองสิ่งต่างๆที่เกิดขึ้นในมวลชนในฐานะ "บุคคลที่มาจากข้างนอก"
ปัญญาชนไม่ใช่คนใน แต่เป็นคนนอก ความรู้จึงเป็นและต้องเป็นความรู้แบบคนนอก ปัญหาดังกล่าวจึงนำไปสู่ความ
พยายามที่จะเป็นปัญญาชนแบบอินทรีย์ (organic intellectual) ที่เป็นเนื้อเดียวกับประชาชน คำถามที่เกิดขึ้นก็คือว่า
การเป็น "คนนอก" นั้นทำให้ปัญญาชนสามารถเข้าใจและรู้เรื่องราวต่างได้เป็นอย่างดีได้อย่างไร? แต่ปัญญาชนก็
ไม่ใช่ "มนุษย์ต่างดาว" สถานะของการเป็นส่วนหนึ่งของสังคมและวัฒนธรรมก็ยังคงมีอยู่ ในแง่นี้สถานะของ
ปัญญาชนจึงลักลั่น เป็นสภาวะครึ่งๆกลางๆ ไม่ในไม่นอก ถ้าจะกล่าวในแง่ลบก็อาจจะบอกได้ว่าปัญญาชนเป็น
มนุษย์ที่ไม่อยู่ในมาตรฐานของมนุษย์ส่วนใหญ่ในสังคม

ถ้าจะกล่าวอีกแง่หนึ่งแล้วปัญญาชนอาจจะต้องมี "วิตกจริต" และ "คิด" มากกว่าคนอื่นๆ เพราะเหตุการณ์ หรือเรื่องราวต่างๆในอนาคตนั้นเป็นสิ่งที่ไม่มีใครรู้ได้ แต่ปัญญาชนก็ต้องการที่จะสร้างภาพว่า "น่า" จะเป็นอย่างใน้น อย่างนี้ หรือบางคนที่มีความ "เชื่อ" มั่นมากก็จะลงความเห็นว่า "จะต้องเป็นอย่างนั้นอย่างนี้" คำอธิบายและการให้ เหตุผลของปัญญาชนก็จะเป็นไปในรูปของการอ้างอิงผู้ที่เป็นปัญญาชน นักคิด ศาสดา ที่ได้เคยกล่าวไว้ในอดีต ในแง่ นี้การยืนยันสภาวการณ์ของอนาคตของปัญญาชนจึงเป็นการยืนยันได้ด้วยอดีต ปัญญาชนจึงนำเอาอดีตมาเป็น เครื่องมือในการยืนยันอนาคต แต่อนาคตกลับเป็นสิ่งที่ยังไม่ได้เกิดขึ้น อนาคตของปัญญาชนจึงเกิดขึ้นได้ด้วยการ ยืนยันจากอดีตที่เกิดขึ้นมาแล้ว เมื่อการพิสูจน์ด้วยหลักการทางวิทยาศาสตร์ตามแบบฟิสิกส์ได้กลายมาเป็นกฎที่" ยาก"จะล้มล้างได้ ปัญญาชนก็พยายามอ้างอิงกับหลักวิทยาศาสตร์ สภาวะที่ล้มล้างได้ยากได้กลายมาเป็น หลักเกณฑ์ที่สำคัญในการยืนยัน (หรือการคาดการณ์) สิ่งที่จะเกิดขึ้นในอนาคต

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Julian Benda, **The Treason of the Intellectuals** translated by Richard Albington, (New York: W. W. Norton & Company, 1969), p. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Tony Judt, **Past Imperfect: French Intellectuals, 1944-1956**, p. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Julian Benda, **The Treason of the Intellectuals**, p. 74.

สำหรับการกล่าวถึงอนาคตนั้นปัญญาชนเองไม่สามารถที่จะระบุลงไปถึงรายละเอียดที่จะเกิดขึ้นในอนาคต ได้ว่าเป็นอย่างไร แม้แต่การอธิบายและวิเคราะห์ถึงเรื่องราวต่างๆ หลักเกณฑ์ที่ปัญญาชนใช้นั้นมีความเป็นลักษณะ ทั่วไป (generalisation) มากกว่าที่จะเป็นลักษณะเฉพาะ เรื่องราวในรายละเอียดปลีกย่อยเล็กน้อยๆเป็นสิ่งที่ ปัญญาชนมักไม่ให้ความสนใจ ปัญญาชนเป็นพวกที่ให้ความสนใจต่อปัญหา "ใหญ่ๆ" ที่มีความเป็นนามธรรมสูง เช่น ความยุติธรรม ความจริง เป็นต้น แต่ความยุติธรรมที่ปัญญาชนให้ความสนใจนั้นไม่ใช่เป็นความยุติธรรมที่ตัดสินกัน ในครอบครัวหรือตัดสินกันในศาล แต่เป็นความยุติธรรมสากลที่ไม่มีข้อจำกัดทางวัฒนธรรม ในทำนองเดียวกันความ จริงของปัญญาชนก็มิได้ถูกกำหนดโดยวัฒนธรรม คุณสมบัติทางเพศ อายุ ในแง่นี้ความพยายามของปัญญาชนที่ ต้องการชี้ให้เห็นว่าอคติทางเพศ ชนชั้น ที่ก่อเกิดขึ้นจากความรู้ แบบที่รู้จักกันในนาม "social constructionism" ซึ่งก็ เป็นแนวคิดที่เห็นว่าหลายสิ่งหลายอย่างเป็นผลิตผลของสังคมมากกว่าชีววิทยา กายภาพ หรือที่เรียกกันว่าธรรมชาติ เช่น สัญชาติญาณแม่ (mother instinct) เป็นต้น ความคิดแบบนี้นั้นในแง่หนึ่งก็เป็นการยืนยันความล้มเหลวของการ สร้างความรู้ที่เป็นกลางและเป็นสากล

การยอมรับความรู้ว่าไม่ได้บริสุทธิ์หรือปราศจากอคติ มิได้ทำให้การแสวงหาความรู้ที่สัมบูรณ์จะล้มเลิกไป แต่อย่างใด เป้าหมายยังคงมีต่อไปเช่นเดียวกับความพยายามของปัญญาชนในประเด็นอื่นๆ การละทิ้งความหวังนั้น จะทำให้โอกาสในการเข้าถึงความจริงแท้นั้นหมดไป การเข้าถึงความจริงแท้นั้นเป็นรูปแบบหนึ่งของการเข้าถึง "ธรรมชาติ" การเข้าถึง "ธรรมชาติ" อันเป็นสิ่งที่พระเจ้าสร้างนั้นก็คือการเข้าถึงพระเจ้า เส้นทางการเข้าถึงพระเจ้าจึง ใม่จำเป็นที่จะต้องกระทำตามนักบวช พระผู้ใหญ่ ศาสนจักรเป็นคนบอกให้กระทำ การกระทำดังกล่าวแสดงให้เห็น สถานะว่าความรู้เป็นสิ่งที่ไม่ผูกติดอยู่กับอะไรในโลกที่ต้องมีการแตกดับและรอวันล่มสลาย (รอวันพิพากษา) ความรู้ จึงมีความเป็นเอกเทศไม่ได้ขึ้นอยู่กับอะไร ในการที่จะเข้าถึงความรู้ที่เป็นเอกเทศดังกล่าวนี้ก็ไม่สมควรที่จะให้ผู้ แสวงหาความรู้ที่เป็นเอกเทศต้องตกอยู่ภายใต้การควบคุมของสิ่งใด ปัญญาชนต้องเป็นอิสระจากทุกสิ่งทุกอย่าง เช่น ชนชั้น หรือ แม้แต่ชาติเองก็ตาม ดังนั้นการที่ปัญญาชนขาดความเป็นอิสระ ไร้ความเป็นเอกเทศ ก็ย่อมเป็นภัย อันตรายต่อการแสวงหาความรู้ที่เป็นเอกเทศด้วยเช่นกัน เพราะนั่นเท่ากับเป็นการลดระดับให้ความรู้มีไว้เพียงแค่รับ ใช้อะไรบางอย่างที่นอกเหนือไปจากความรู้เอง ความรู้ที่ผูงสุดอันมีสถานะแบบพระผู้เป็นเจ้า

การยกย่องให้ความรู้เป็นสิ่งสูงสุดเป็นคุณสมบัติสำคัญของการเป็นปัญญาชน ความรู้ เป็นสิ่งทรงเสน่ห์ใน ตัวของมันเอง ความรู้เป็นสิ่งที่ทำให้มนุษย์มีความสมบูรณ์ แต่ความรู้ที่ว่านี่ย่อมไม่ใช่ความรู้ประเภทขึ้นรถไฟใต้ดิน สายอะไรจะพาไปร้านขายไก่ย่างแอฟริกันในกรุงปารีส หรือจะเป็นความรู้ที่เกี่ยวข้องกับการสร้างบ้าน ฯลฯ แต่อย่าง ใด ความรู้ที่กล่าวถึงนี้ย่อมเป็นสิ่งสูงสุด การหันไปให้ความสนใจสิ่งใดที่ไม่ใช่ความรู้สูงสุดถือว่าเป็นการ "สละ" ความ เป็นปัญญาชนออกไป ปัญญาชนจึงไม่ควรที่จะสนใจเรื่อง "รองๆ" ที่เกิดขึ้นในโลกนี้ การละทิ้งความสนใจความรู้ สูงสุดก็ไม่แตกต่างไปจากการเป็นชาวคริสเตียนที่ละทิ้งพระเจ้า แต่ปัญญาชนก็ไม่ใช่นักบวชที่ตัดตัวเองออกไปจาก โลกนี้ ปัญญาชนต้องให้ความสำคัญแก่เรื่องสำคัญๆและสิ่งสูงส่งในโลกนี้ เพราะในความต้องการของสังคมสมัยใหม่ ความรู้ไม่ใช่สิ่งที่อยู่นอกโลกหรือโลกหน้า แต่เป็นโลกปัจจุบันที่ปัญญาชนจะต้องมีส่วนรับผิดชอบแก้ไขให้โลกมีความ เจริญขึ้น

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> M Karl Manheim, **Ideology and Utopia: An Introduction to the Sociology of Knowledge** (New York: Harcourt Brace Jovanich, 1946).

### เจตนารมณ์ไปสู่การเมือง

การให้ความสนใจต่อเรื่องราวอื่นๆที่นอกเหนือไปจากความรู้นั้น Julien Benda เห็นว่าการกระทำของ ปัญญาชนแบบนี้เป็นการทรยศต่อความเป็นปัญญาชน แต่การที่ปัญญาชนให้ความสนใจกับเรื่องราวทางการเมือง ภายใต้นามของการกระทำเพื่อชาตินั้น เป็นการทรยศต่อความเป็น "ปัญญาชน" เพื่อชาติ ดังที่ได้กล่าวมาแล้วว่า สำหรับปัญญาชนย่อมไม่มีอะไรที่จะสำคัญและยิ่งใหญ่ไปกว่าสิ่งที่เป็นนามธรรมอย่างความรู้และความจริง ใน ความเห็นของ Julien Benda การที่ปัญญาชนหันไปให้ความหลงใหลในการเมืองแบบชาติเป็นผลพวงของอิทธิพล ทางความคิดแบบเยอรมัน ปัญญาชนทรยศด้วยการละทิ้งการแสวงหาความจริงที่สากลและไม่เปลี่ยนแปลง ปัญญาชนทรยศด้วยหันมาให้ความสำคัญแก่ปัญหาเชิงปฏิบัติและต้องการเสริมสร้างให้รัฐประชาชาติมีความ แข็งแกร่ง ทั้งหมดเป็นเพียงแค่การแสวงหาผลประโยชน์ทางวัตถุ ปัญหาและความสนใจของปัญญาชนจึงกลายมา เป็นเรื่องที่ว่าจะต้องทำอะไรให้กับ "โลก" ที่ถูกครอบงำด้วยความเป็นชาติ เช่น การวิจัยเพื่อชาติ เป็นต้น

อย่างไรก็ตามการละทิ้งความจริงที่เป็นสากล ไม่มีข้อจำกัดทางเวลาและสถานที่ นั้นก็ไม่ใช่เรื่องราวใหม่แต่ อย่างใด Ernest Gellner ได้ให้ความเห็นว่าพวก Romantic เป็นพวกแรกที่ "ทรยศ" ต่อการเป็นปัญญาชนด้วยการ มองทุกสิ่งทุกอย่างในแง่เฉพาะมากกว่าความเป็นสากล 15 นอกจากนี้ก็ยังมีพวกที่ทรยศต่อการแสวงหาความจริงอย่าง อื่นอีกได้แก่พวก Pragamatism เช่น William James และกระทั่งผู้ที่ต่อต้านความจริงนามกระเดื่องอย่าง Friedrich Nietzsche 16 ที่ Julien Benda ประณามว่าปัญญาชนละทิ้งความจริงที่สากลหันไปให้ความสนใจกับการเมืองเสีย ด้วยซ้ำ สำหรับการเข้าไปเกี่ยวข้องกับการเมืองของปัญญาชนนั้นก็ไม่ใช่เรื่องใหม่อะไร เพราะนับตั้งแต่ Plato เป็นต้น มา ปัญญาชนตะวันตกจำนวนมากก็ได้เข้าไปยุ่งเกี่ยวกับการเมืองกันมาโดยตลอด นี่ไม่ใช่ปรากฏการณ์ใหม่อย่างที่ Julien Benda ประณามไว้แต่อย่างใด ถ้าจะว่าไปแล้วนี่อาจจะเป็นปัญหาของปัญญาชนฝรั่งเศสเองที่ให้ความสนใจเรื่องศิลปะ วรรณคดี ปรัชญา มากกว่าการเมือง<sup>47</sup> ปัญญาชนฝรั่งเศสมีความสนใจเรื่องราวที่มีความเป็นนามธรรม มากกว่าเป็นเรื่องของการปฏิบัติ ถ้าจะกล่าวอย่างง่ายๆก็คือ อะไรคือสิ่งที่จะต้องทำไม่เป็นสิ่งที่อยู่ในสมองของ ปัญญาชนฝรั่งเศสแบบอดมคติ

ความขัดแย้งทางอุดมการณ์ของโลกสังคมนิยมที่ยืดเยื้อมาโดยตลอดก่อนการล่มสลายของสหภาพโซเวียต ยังทำให้ปัญญาชน "ติดกับ" ความคิดของ "Thesis Eleven" ในเรื่องของการปฏิวัติเปลี่ยนแปลงโลก ซึ่งเป็นประเด็น สำคัญสำหรับการเป็นปัญญาชนตะวันตกและปัญญาชนฝ่ายซ้ายจำนวนมาก แม้โลกสังคมนิยมของตะวันตกจะหมด สิ้นไปแล้ว แต่พลังของ "Thesis Eleven" ก็ยังคงมีอยู่ เพราะพลังแห่งความต้องการการเปลี่ยนแปลงนั้นเป็นสิ่งที่ ผลักดันให้ความคิดแบบ "Thesis Eleven" เกิดขึ้นได้ โดยการเปลี่ยนแปลงนี้ไม่เพียงแต่เปิดโอกาสให้นักคิดเท่านั้นที่ จะทำหน้าที่เปลี่ยนแปลงโลก เพราะการเมืองแบบประชาธิปไตยที่มวลชน "ต้อง" เป็นใหญ่ ทำให้ทุกๆคนต้องเข้ามา ต้องถูกดึงเข้ามา "ติด" กับการเมืองที่อยู่ภายใต้โครงสร้างของการเป็นรัฐประชาชาติที่ซึ่งความเป็นชาติคือประชาชน

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Julian Benda, **The Treason of the Intellectuals**, p. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Julian Benda, **The Treason of the Intellectuals**, pp. 103-104.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Ernest Gellner, "La Trahison de la Trahison des Clercs", p. 19.

 $<sup>^{46}</sup>$  Ernest Gellner, "La Trahison de la Trahison des Clercs", pp. 22-23.

 $<sup>^{</sup>m 47}$  Tony Judt, Past Imperfect: French Intellectuals, 1944-1956, p. 230.

เมื่อเป็นดังนั้นบรรยากาศของการเข้ามามีบทบาทในทางการเมืองที่จะต้องระดมมวลประชาชนให้มาเป็นฐานในทาง การเมืองจึงเป็นสิ่งที่หลีกเลี่ยงได้ยาก

ดังจะเห็นได้จากกรณีของอังกฤษ เพราะในราวปลายคริสต์ศตวรรษที่สิบเก้าคือประมาณตั้งแต่ ค.ศ. 1875 เป็นต้นมา ปัญญาชนอังกฤษจำนวนหนึ่งก็เริ่มที่จะไม่ให้ความสำคัญกับระบอบรัฐสภา แต่ก็ยังมีคนที่เห็น ความสำคัญของการออกมาแสดงบทบาทในการแสดงปาฐกถาในสภา เพราะในสายตาของคนพวกนี้สภาคือโรง ละคร จากการศึกษาของ Stefan Collini ในจำนวนปัญญาชนอังกฤษสิบหกคน มีห้าคนที่ได้มาเป็นสมาชิกรัฐสภา อีก สามคนได้เคยพยายามลงสมัครรับเลือกตั้งมาอย่างน้อยหนึ่งครั้ง ส่วนอีกห้าคนก็มีแนวโน้มที่จะลงเลือกตั้ง ถ้าจะ พิจารณาจากประวัติศาสตร์ความเป็นมายกเว้นต้นแบบปัญญาชนคนเดียวอย่าง Socrates แล้ว ปัญญาชนจำนวน มากก็ไม่สามารถที่จะหลีกเลี่ยงการเมืองและอำนาจไปได้ ถ้าจะว่าไปแล้วปัญญาชนกับอำนาจเป็นสิ่งที่แยกจากกันไม่ ออก แม้ว่าในอุดมคติการเป็นนักคิดนั้นต้องพยายามที่จะหลีกเลี่ยงด้วยการตัดตัวเองออกจากการเมือง แต่นี่ก็เป็น เพียงจุดมคติเช่นเดียวกับเรื่องอื่นๆ ในแง่นี้อุดมคติที่ถือว่าสูงส่งของนักคิดเองก็ยังไม่สามารถที่จะปฏิบัติได้

อย่างไรก็ตามการเข้าไปมีบทบาทในทางการเมืองโดยตรงด้วยการเข้าไปลงสมัครรับเรื่องตั้งนั้นดูจะเป็นเรื่อง ที่มีความสำคัญน้อยลงไปจากช่วงเปลี่ยนผ่านจากคริสต์ศตวรรษที่สิบเก้าสู่คริสต์ศตวรรษที่ยี่สิบ ปัญญาชนใน ประเทศยุโรปตะวันตกไม่ได้ออกมาแสดงบทบาทในฐานะนักการเมืองอย่างออกหน้าออกตาแบบในประเทศยุโรปตะวันออกหรือประเทศด้อยพัฒนาทั้งหลาย <sup>49</sup> ปัญญาชนจะเป็นผู้ที่เล่นบทบาทในทางการเมืองในฐานะผู้ดูหรือผู้คอย กำกับกิจกรรมทางการเมืองของนักการเมืองจากภายนอก นอกจากนี้บทบาทในฐานะที่ปรึกษาก็จะมีความสำคัญ มากกว่าที่จะเป็นผู้ที่เล่นการเมืองเสียเอง ทั้งนี้เพราะสถานะของการเป็นวิชาชีพและความเป็นวิชาชีพ (professionalism) ทำให้การจำแนกแจกแจงทางบทบาทในการทำงานนั้นเป็นไปอย่างชัดเจนระหว่างนักการเมืองกับ ปัญญาชน นอกจากนี้การเข้าไปยุ่งเกี่ยวกับการเมืองก็ยังทำให้การแสวงหาความรู้ใหม่และการผลิตผลงานทางภู ปัญญานั้นไม่สามารถที่จะดำเนินไปได้อย่างเต็มที่

สำหรับการเข้ามาเกี่ยวข้องในทางการเมืองของปัญญาชนนั้นก็มี "ราคา" ที่จะต้องจ่าย ทั้งนี้ถ้าไม่นับเรื่อง การเมืองแล้ว คุณภาพงานเขียนของปัญญาชนที่ผลิตออกมาในขณะที่ปัญญาชนเข้ามามีบทบาทในทางการเมืองนั้น

<sup>48</sup> Stefan Collini, **Public Moralists**: **Political Thought and Intellectual Life in Britain 1850-1930** (Oxford: Clarendon Press, 1991), p. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> ปัญญาชนและนักวิชาการในยุโรปตะวันออกให้ความสนใจต่อกิจกรรมทางการเมืองเป็นอย่างมาก ปัญญาชนที่มี ชื่อเสียงหันมาลงสมัครรับเลือกตั้งกันหลายคน เช่น Slovaj Zizek นักวิชาการจิตวิเคราะห์ฝ่ายซ้ายสาย Lacanian ที่ โด่งดังเป็นพลุแตกอยู่ในโลกตะวันตกในขณะนี้ ได้ลงสมัครรับเลือกตั้งชิงตำแหน่งประธานาธิบดีสาธารณรัฐ Slovania ในปี 1989 การให้ความสนใจกับการเข้าสู่อำนาจทางการเมืองเป็นสิ่งที่ดูเหมือนว่าจะเป็นกระแสในหมู่ปัญญาชน ประเทศที่ไม่ใช่อุตสาหกรรมขั้นสูง ดังจะเห็นได้จาก Mario Vargas Llosa นักเขียนจากประเทศเปรู หรืออย่าง Fernando Henrique Cardoso ประเทศบราซิล เป็นต้น ดู George Konrad & Ivan Szelenyi, The Intellectuals on the Road to Class Power (New York: Harcourt Brace Jovanovich, 1979); สำหรับแนวทฤษฎีในการขึ้นมามี อำนาจของปัญญาชนแบบต่างๆ ดู Ivan Szelenyi, "The Three Waves of New Class Theories and a Postcript", in Intellectuals and Politics: Social Theory in a Changing World edited by Charles C. Lemert, (London: Sage Publications, 1991).

กลับมีคุณภาพที่แย่ลง งานเขียนไม่ได้ทำหน้าที่ที่สมควรจะทำ เพราะกลับไปรับใช้เป้าหมายในทางการเมือง แม้ว่า การเมืองจะเป็นเรื่องที่ปัญญาชนหลีกเลี่ยงได้ยาก แต่เมื่อการเมืองเข้ามาเกี่ยวข้องกับศิลปะและสุนทรียะ การเมืองได้ เข้ามาครอบงำคุณภาพและเป็นเป้าหลักแทนที่ความงาม ในความเห็นของ Bernard Henri-Levy คุณภาพของผลงาน เขียนของปัญญาชนก็ด้อยลงไป เช่น Andre Gide แทบจะไม่ได้เขียนอะไร ส่วน Andre Malraux ก็เขียนงานออกมา แบบไม่มีคุณภาพ ในขณะที่กว่า Jean-Paul Sartre จะเขียนงานขนาดมหากาพย์ของเขาเกี่ยวกับ Flaubert ก็ต้องเลิก ยุ่งกับพวก Maoist ในทำนองเดียวกันกับการผลิตผลงานของ George Bataille ที่เขาก็ต้องเลิกยุ่งกับการเมือง<sup>50</sup> สำหรับปัญญาชนแล้วไม่มีอะไรที่อยู่เหนือ "งานเขียน" นอกจากนี้ก็เป็นเรื่องไม่แปลกที่ปัญญาชนอีกจำนวนหนึ่งมอง ว่าการเมืองเป็นกิจกรรมที่ "เสื่อม" อันไม่ได้ให้อะไรนอกจากความตื้นเชิน<sup>51</sup> ที่มีแต่พวกนักหนังสือพิมพ์เท่านั้นที่ให้ ความสนใจและแสดง "ความคิด" แบบนี้ออกมา

การสถาปนาความเหนือกว่าในการแสดงออกถึงภูมิปัญญานั้นกระทำโดยผ่านการเขียน สำหรับในโลก ตะวันตกปัญญาชนไม่จำเป็นที่จะต้องเป็นนักพูด แต่การจะเป็นนักเขียนที่ดีนั้นก็จำเป็นที่ต้องผ่านการอ่านที่ดีมาก่อน ในทำนองเดียวกันการจะมีเรื่องที่ดีให้อ่านก็หมายความว่าจักต้องมีการเขียนที่ดี ในแง่นี้ปัญญาชนจึงเป็นผู้ที่มี ความสามารถและทักษะหรือจะว่าพรสวรรค์ก็ได้ในการใช้ภาษาในการนำเสนอและซักจูงผู้อ่าน นอกจากนี้ก็ยังรู้อีกว่า จังหวะไหนที่จะใช้อำนาจทางภาษาของตัวเองแสดงออกมาสู่สาธารณชน<sup>52</sup> ในแง่นี้แล้วปัญญาชนก็ต้องเล่นบทนัก ยุทธศาสตร์ที่ปรากฏออกมาในงานเขียนและจังหวะที่จะแสดงออกมา ความสามารถในการเขียนที่ดีนี้จำเป็นอย่างยิ่ง สำหรับการเป็นปัญญาชนเพราะนั่นก็คือสื่อสารกับประชาชนส่วนใหญ่ที่เป็นฐานสำคัญในทางการเมือง ศัพท์ทาง วิชาการทั้งหลายจำเป็นที่ต้องหลีกเลี่ยง เช่น งานเขียนวิทยาศาสตร์ที่ให้คนทั่วไปอ่านได้รู้เรื่อง (popular sciences) ตัวอย่างเช่น Stephen Jay Gould, Carl Sagan, Michio Kaku และ Richard Feynman เป็นต้น<sup>53</sup> แม้ว่าคนที่กล่าว มานี้จะไม่ได้มีเป้าหมายในทางการเมืองก็ตาม

เมื่อมีการเขียนก็หมายความว่าปัญญาชนได้ก้าวเข้ามาอยู่ในปริมณฑลสาธารณะที่ไม่สามารถรักษาความ เป็นส่วนตัวได้ ทั้งนี้ไม่มีงานเขียนใดที่ตีพิมพ์แล้วสามารถที่จะมีความเป็นส่วนตัวได้อีกต่อไป การเป็นปัญญาชนจึง ต้องมีความเป็นสาธารณะ <sup>54</sup> เมื่ออยู่ในอาณาเขตที่ไม่ใช่ความเป็นส่วนตัวอีกต่อไปก็ย่อมทำให้งานเขียนของ ปัญญาชนหลีกเลี่ยงความเป็นการเมืองไปได้ยาก แม้ว่าปัญญาชนเองจะไม่ได้มีส่วนร่วมในการเป็นสมาชิกพรรค การเมืองใดก็ตาม แต่การไม่สังกัดพรรคการเมืองใดไม่ได้หมายความว่าจะทำให้ประชาชนเห็นความเป็นกลางของ ปัญญาชนแต่อย่างใด ภายใต้โครงสร้างระบอบเสรีประชาธิปไตยปัญญาชนจึงเป็นพวกที่สร้างความเคลือบแคลงใจ ให้แก่ผู้คนเป็นอย่างมาก ทั้งนี้เป็นผลพวงของความลักลั่นของปัญญาชนเองที่กล่าวว่าประชาชนมีความสามารถใน การที่จะเลือกได้เอง ดังที่ได้กล่าวมาแล้วว่า เมื่อประชาน "เลือก" ไม่ตรงตามที่ปัญญาชนคาดหวังแล้วปัญญาชนก็ไม่

-

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Bernard-Henri Levy, **Adventures on the Freedom Road**, p. 257.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Bernard-Henri Levy, **Adventures on the Freedom Road**, p. 255.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Edward W. Said, Representation of Intellectual, p. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Alvin Gouldner กลับมีความเห็นปัญญาชนเป็นพวกที่นิยมใช้ภาษาพิเศษที่ไม่มีคนธรรมดาทั่วไปที่ไหนสามารถที่ จะเข้าใจได้ ดู Alvin W. Gouldner, **The Future of Intellectuals and the Rise of New Class** (New York: Seabury Press, 1979).

 $<sup>^{\</sup>rm 54}$  Edward W. Said, Representation of Intellectual, p. 9.

พอใจ ในขณะเดียวกันประชาชนก็ไม่มีความพอใจต่อปัญญาชนที่ไม่สามารถรักษาหลักการในเรื่องให้ประชาชนแสดง "rationality" และความเป็นเอกเทศของตัวเองเอาไว้ได้ เมื่อปัญญาชนหันมาประณามประชาชนว่า ไม่ฉลาด ไม่รู้จัก ว่าอะไรคือคุณค่าสูงสุด ตกอยู่ภายใต้การครอบงำอะไรบางอย่าง มีจิตสำนึกที่ผิด เป็นต้น ระบอบเสรีประชาธิปไตยที่ ให้ความสำคัญแก่การมี "rationality" ของประชาชนเองจึงเป็นสภาวะที่แสดงทั้งที่รักและที่ชังของปัญญาชน ในทาง กลับกันระบอบประชาธิปไตยก็มีความทั้งรักทั้งซังต่อปัญญาชน<sup>55</sup>

จากประเด็นที่ได้กล่าวมาแล้วข้างต้นทำให้เกิดปฏิกริยาและความรู้สึกของผู้คนจำนวนหนึ่งว่าปัญญาชน เป็นพวกที่ไม่น่าไว้วางใจ เพราะปัญญาชนมักจะใช้มาตรฐานที่สูงส่งนี้กับคนอื่นๆมากกว่า ทำให้ดูราวกับว่า ปัญญาชนมีมาตราสองอันซึ่งก็เท่ากับเป็นการหลอกลวงผู้คน ในขณะที่ตัวเองเรียกร้องให้มีมาตรฐานเดียวเพื่อความ เท่าเทียมกัน ปัญญาชนเองดูจะมีปัญหาเกี่ยวกับเรื่องของการนำเสนอให้ผู้คนทำอะไรต่างๆโดยตัวปัญญาชนนั้นมิได้ ลงมือปฏิบัติด้วยตนเอง ปัญญาชนจึงมักจะถูกมองว่ามีปัญหาเรื่อง "ทฤษฎี" และ "การปฏิบัติ" ปัญญาชนมีความ คล้ายคลึงกับนักบวชตรงต่างก็เป็นพวกที่ได้แต่ชอบพูดและเขียน แต่ในทัศนะของคนธรรมดานั้นการพูดคือพูด ไม่ใช่ การกระทำ สำหรับปัญญาชนแล้วการพูดและการใช้ภาษาในฐานะภาพตัวแทน (representation) นั้นเป็นการกระทำ ในตัวของมันเองอยู่แล้ว นี่เป็นจุดที่ Edward W. Said แก้ต่างให้กับการไม่มีภาคปฏิบัติของปัญญาชน<sup>56</sup> ในแง่นี้ก็ดูจะ ไม่แตกต่างไปจากความคิดแบบของเจ้าทฤษฎีมาร์กซิสแบบโครงสร้างชาวฝรั่งเศสอย่าง Louis Althusser ที่ย้ำถึงการ ปฏิบัติการทางทฤษฎี (theoretical practice)

ปฏิกริยาที่ไม่ไว้วางใจเหล่านี้ปัญญาชนถือว่านี่คือคุณสมบัติของวิธีคิดแบบต่อต้านปัญญาชน แต่ ปัญญาชนเองโจมตีว่าการต่อต้านปัญญาชนนั้นเป็นคุณสมบัติของฟาสซิสม์<sup>57</sup> ในแง่นี้จะเห็นได้ว่าใครก็ตามที่ไม่เห็น ด้วยกับปัญญาชนก็เป็นฝ่ายที่ไม่พึงปรารถนา เมื่อไม่เป็นที่ปรารถนาของปัญญาชนฟาสซิสม์ก็ดูจะเป็นคำที่ ปัญญาชนนำมาใช้ตอบโต้หรือตีตราให้กับคนอื่นๆ ถึงกระนั้นก็ดีคุณลักษณะในการต่อต้านปัญญาชนก็จะพบได้มาก ในสังคมอเมริกัน<sup>58</sup> และในสังคมอังกฤษที่เน้นความสำคัญของการปฏิบัติและระเบียบแบบแผนประเพณีมากกว่า ความคิดที่เป็นนามธรรม<sup>59</sup> และโดยเฉพาะอย่างยิ่งการเมืองซึ่งไม่ใช่เรื่องของการสร้างแผนงานแม่บทที่มีความเป็น

\_

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Jeffrey C. Goldfarb, **Civility & Subversion**: **The Intellectuals in Democratic Society** (Cambridge: Cambridge University Press, 1998), p. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Edward W. Said, Representation of Intellectual, p. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Umberto Eco, "Ur-Fascism", **New York Review of Books** (22 June 1995), pp. 12-15 cited in Jeremy Jennings and Tony Kemp-Welch, "The Century of the Intellectuals: From Dreyfus Affair to Salman Rushdie", p. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Jeffrey C. Goldfarb, Civility & Subversion: The Intellectuals in Democratic Society, p. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Jeremy Jennings, "Introduction: Mandarins and Samurais: The Intellectual in Modern France" in Jeremy Jennings (ed.), Intellectuals in Twentieth-Century France: Mandarins and Samurais, (London: St. Martin's Press, 1993), p. 1; Perry Anderson, "Components of the National Culture", New Left Review 50 (1968), p. 1-57. เป็นบทความคลาสสิคที่กล่าวถึงการไม่มีวัฒนธรรมปัญญาชนของอังกฤษจากปัญญาชนฝ่ายซ้าย ของอังกฤษ ส่วน Edward W. Said ก็พยายามที่จะปฏิเสธความคิดเรื่องเน้นการปฏิบัติของโลกปัญญาชนที่ใช้ ภาษาอังกฤษด้วยการยกตัวอย่างนิยายเรื่อง A Portrait of the Artist as a Young Man ของ James Joyce ใน

นามธรรมและต้องบรรลุถึงแม่แบบที่มีความเป็นนามธรรม แต่การเมืองเป็นเรื่องของการต่อรอง จัดสรรผลประโยชน์<sup>60</sup> มากกว่าที่จะเป็นไปตามอุดมคติของปัญญาชน อย่างไรก็ตามนี่ไม่ได้หมายความว่าสหรัฐอเมริกาไม่มีปัญญาชนแต่ อย่างใด ตามจริงแล้วปัญญาชนตะวันตกที่มีชื่อเสียงหลายคนก็มาจากอเมริกา สำหรับผู้ที่ล่วงลับไปแล้วก็มีอย่างเช่น Walter Lippmann, John Dewey, C. W. Mills, Sidney Hook, Mary McCarthy เป็นต้น สำหรับที่ยังมีชีวิตอยู่ก็ ได้แก่ เช่น Susan Sontag, bell hook, Noam Chomsky, Edward W. Said, Cornel West เป็นต้น อย่างไรก็ตาม ปัญญาชนส่วนใหญ่ของสหรัฐ จำกัดวงอยู่แต่ในรั้วมหาวิทยาลัยเป็นสำคัญ <sup>61</sup> มหาวิทยาลัยได้กลายเป็นองค์กรสำคัญ ในการดึงดูดเอาบุคคลประเภทต่างๆที่มีความรู้เข้ามาด้วยการค้ำประกันรายได้ให้แก่บุคคลและปัญญาชนที่มีความรู้ ประเภทต่างๆ

### ปัญญาชนและเงินตรา

"เงินตรา" เป็นเครื่องมือที่มีความเป็นนามธรรมสำคัญในการ "แลกเปลี่ยน" ให้ความสัมพันธ์ทางเศรษฐกิจของมนุษย์ดำเนินไปได้ในสังคมสมัยใหม่ ภายใต้สภาวะสมัยใหม่ที่ต้องการให้ทุกอย่างในโลกมีอะไรใหม่ๆอยู่ ตลอดเวลา ไม่เพียงแต่เทคโนโลยีจะต้องถูกพัฒนาขึ้นมาเพื่อตอบสนองกับความต้องการที่จะมีความใหม่ๆเท่านั้น แต่ ความใหม่ในทางความคิดก็เป็นสิ่งที่สังคมสมัยใหม่ถูก "สาบ" ให้ติดกับความคิดใหม่ แน่นอนการมีความใหม่ย่อม เป็นธรรมดาอยู่เองที่จะถูกต่อต้าน ไม่ว่ารากฐานของการต่อต้านจะมาจากจุดยืนทางศีลธรรมหรือผลประโยชน์ในทาง เศรษฐกิจ โดยทั่วไปแล้วผลประโยชน์ในทางเศรษฐกิจดูเหมือนว่าจะไม่ใช่ประเด็นที่สำคัญในการพิจารณาความเป็น ปัญญาชน ทั้งนี้เพราะในความเป็นปัญญาชนนั้นเป็นสิ่งที่มีนัยขัดกับผลประโยชน์ในทางเศรษฐกิจโดยเฉพาะอย่างยิ่ง เรื่อง "เงินตรา" อย่างไรก็ตามนี่เป็นเพียงอุดมคติของบรรทัดฐานที่มีมาแต่อดีต โดยเฉพาะต้นแบบของการเป็น ปัญญาชนตะวันตกจากอารยธรรมกรีกโบราณอย่าง Socrates ที่สนใจแต่การแสวงหาความรู้และถูก "วาดภาพ" ว่า ไม่สนใจเงินแบบพวก Sophists ซึ่งเป็นคำที่ถูกนำมาใช้อย่างมีนัยที่เป็นลบ

การกำหนดให้ปัญญาชนกับ "เงินตรา" เป็นปฏิปักษ์กันนั้นเป็นเพียงความต้องการที่เห็นว่าเงินตราและของ ฟุ่มเฟือยเป็นสิ่งชั่วร้ายตามทัศนะของคริสต์ศาสนา ดังนั้นทั้งต้นแบบของการเป็นปัญญาชนแบบ Socrates จึงดูจะไป ด้วยกันได้ดีกับความคิดของคริสต์ศาสนา อย่างไรก็ตามบรรดานักบวชทั้งหลายในโลกของคริสต์ศาสนาก็กลับดำเนิน ชีวิตในทางตรงกันข้าม ไม่ว่าจะเป็นเรื่องของการดำเนินชีวิตที่หรูหรา ตลอดจนการมีกิจกรรมทางเพศอย่างลับๆ จนกระทั่งถึงมีคำกล่าวในประเทศคาธอลิคแถบเมดิเตอเรเนียนว่า "อย่าบอกว่าคุณไม่มีโอกาสที่จะเป็นลูกของพระ" เป็นต้น แน่นอนเงินทองเป็นของสำคัญในการทำให้คริสต์จักรทรงพลังได้ในทางการเมือง ตลอดจนทางด้านถาวรวัตถุ และศิลปะต่างๆ ถ้าจะว่าไปแล้วเงินเป็นปัจจัยสำคัญอันหนึ่งในการดำรงอยู่ของศาสนา การที่นักบวชในสถานะของ ผู้ผลิตและความรู้ได้หมดบทบาทไปในช่วงหลังของคริสต์ศตวรรษที่สืบเก้า ทำให้ผู้ผลิตความรู้โดยเฉพาะอย่างยิ่งใน

Representation of Intellectual, pp. 12-13; A Stefan Collini, "Intellectuals in Britain and France in the Twentieth Century: Confusions, Contrasts and Convergence?", in Jeremy Jennings, (ed.), Intellectuals in Twentieth-Century France: Mandarins and Samurais, pp. 199-225.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> ดู Bernard Crick, **In the Defense of Politics** Revised Edtion (Harmonworth: Penguin Books, 1964).

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Stefan Collini, "Before Another Tribunal 'The Idea of the Nonspecialist Public'", **Raritan** Vol. XIX, No. 1, (Summer, 1999), p. 92.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> ประโยคนี้มีความหมายคล้ายคลึงกับ Never say never again

มหาวิทยาลัยได้กลายมาเป็นพวกฆราวาส (secular) มากขึ้น แต่การเป็นฆราวาสมากขึ้นนั้นมิได้หมายความว่าการ อบรมสั่งสอนทางด้านการศึกษาของปัญญาชนเหล่านี้จะมีลักษณะของความเป็นฆราวาสแต่อย่างใด สถาบันการศึกษาที่มีชื่อเสียงส่วนใหญ่ก็ยังอยู่ภายใต้ "เงา" ของสถาบันแบบนักบวชอยู่ดังเดิม เช่น สถาบัน Ecole Normale Superieure <sup>63</sup> ที่ปัญญาชนชั้นนำของฝรั่งเศสไม่ว่าจะเป็นฝ่ายซ้ายหรือฝ่ายขวามักจะผ่านการศึกษามา หรือ จะเป็นสถาบันการศึกษาแบบ Oxbridge ในอังกฤษ แต่ผลของการมีพื้นฐานการศึกษาที่เปลี่ยนเป้าหมายจาก "พระ เจ้า" มาสู่เรื่องราวทางโลก มิได้ทำให้สถานะของปัญญาชน ไม่ว่าจะเป็นผู้ที่สอนหนังสือในมหาวิทยาลัย นักหนังสือพิมพ์ และนักเขียน มีสถานะตกต่ำแต่อย่างใด

สถานะของปัญญาชนเหล่านี้ถือได้ว่าเป็นผู้ที่มี "อะไร" มากกว่ากลุ่มคนประเภทอื่นๆ แม้ว่าจะไม่มากมาย แบบอภิสิทธิชน แต่ก็ไม่ใช่ชนชั้นกลาง โดยเฉพาะอย่างยิ่งถ้าจะพิจารณาอย่างง่ายๆจากรายได้หลังจบการศึกษาจาก สถาบันการศึกษาชั้นนำ รายได้ของปัญญาชนในศตวรรษที่สืบเก้าตกอยู่ประมาณ 900-1000 ปอนด์ต่อปีนั้นถือได้ว่า เป็นพวกชนชั้นกลางระดับสูง ทั้งนี้ในปลายทศวรรษที่ 1860 มีครอบครัวคนอังกฤษเพียงแค่ 30,000 ครอบครัว (เป็น เพียง 0.5% ของประชากร) เท่านั้นที่มีรายได้ขนาดนี้ รายได้ของปัญญาชนเหล่านี้อาจจะมาได้จากหลายทาง การ เป็นบรรณาธิการของหนังสือพิมพ์และสำนักพิมพ์ต่างๆก็ถือว่าเป็นรายได้สำคัญของปัญญาชน แม้ว่าจริงๆแล้วงาน เป็นบรรณาธิการนั้นไม่ใช่เป็นงานเต็มเวลา เช่น William Bagehot มาเป็นบรรณาธิการให้กับ The Economist ก็จะได้เงินประมาณ 400 ปอนด์ ต่อปี เงินก้อนนี้ถือเป็นรายได้พิเศษ อย่างไรก็ตามนี้ไม่ใช่เงินจำนวนมากสำหรับการเป็น บรรณาธิการ เพราะบางคนได้มากถึงสองพันปอนด์ต่อปี แต่สำหรับเงินพิเศษที่ได้จากการทำงานไม่เต็มเวลาใน จำนวนเงินไม่กี่ร้อยปอนด์เป็นรายได้มหาศาลเมื่อเปรียบเทียบกับกลุ่มอื่นๆ เพราะในราวปลายคริสต์ศตวรรษที่สิบเก้า เงินที่สูงที่สุดของมหาวิทยาลัย Cambridge คือ the Lady Margaret's Professor of Divinity รายได้ 1000 ปอนด์ ส่วนรายได้ของปรมาจารย์ทางเศรษฐศาสตร์ Alfred Marshall ตกประมาณ 700 ปอนด์

สำหรับการทำงานในอาชีพของการเป็นปัญญาชนที่มีฐานมาจากการทำงานในมหาวิทยาลัยนั้นเป็น ปรากฏการณ์ใหม่สำหรับสังคมตะวันตก ในราวทศวรรษที่ 1860 การเกิดขึ้นของสาขาวิชาต่างๆเริ่มขยายตัวมากขึ้น เมืองอุตสาหกรรมจำนวนมากเริ่มมีการตั้งมหาวิทยาลัยในราวทศวรรษที่ 1870 ในระยะต่อมาคือทศวรรษที่ 1880 สมาคมวิชาชีพของสาขาวิชาต่างๆ ก็เริ่มก่อตั้งขึ้น<sup>67</sup> การขยายตัวของโครงสร้างทางด้านการศึกษาทำให้บุคคลากร จำนวนหนึ่งของมหาวิทยาลัยเป็นบุคคลที่มิได้มีอาชีพทำการสอนหนังสือแต่เพียงอย่างเดียว การทำงานควบหลาย ตำแหน่งก็เป็นสิ่งที่นักวิชาการและปัญญาชนนิยมทำกัน เช่น Henry Maine ในขณะที่เป็น Master of Trinity Hall และมีตำแหน่งใน Indian Council นั้นปรากฏว่าตำแหน่ง the Whewell Professorship of International Law ว่างลง เขาต้องการได้ตำแหน่งนี้ เขาวิ่งเต้นและสัญญาว่าจะลาออกจาก Indian Council แต่ปรากฏว่าเมื่อเขาได้ ตำแหน่งเขาก็ไม่ได้ลาออก ยังความไม่พอใจให้กับผู้คนใน Cambridge เป็นจำนวนมาก<sup>68</sup>

<sup>63</sup> Diane Rubenstein, What's Left?: The Ecole Normale Superieure and the Right, p. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Stefan Collini, Public Moralists: Political Thought and Intellectual Life in Britain 1850-1930, p. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> Stefan Collini, Public Moralists: Political Thought and Intellectual Life in Britain 1850-1930, p. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Stefan Collini, Public Moralists: Political Thought and Intellectual Life in Britain 1850-1930, pp. 43-44.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Stefan Collini, "Before Another Tribunal 'The Idea of the Nonspecialist Public'", p. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Stefan Collini, **Public Moralists: Political Thought and Intellectual Life in Britain 1850-1930**, p. 48.

ถ้าจะพิจารณาในเรื่องของความต้องการทางด้านวัตถุและเงินตราที่เกิดขึ้นจากการขยายฐานการศึกษา และทำให้ผู้คนจำนวนมากสามารถขยับขยายฐานะมาเป็นปัญญาชนจะเห็นได้ว่า ปัญญาชนในอังกฤษนั้นไม่ค่อยจะ ประสบปัญหานี้เท่าใด ปัญญาชนในอังกฤษส่วนใหญ่มีรากเหง้าของความเป็นอภิสิทธิชน ถ้าไม่มีก็ใฝ่ฝันที่อยากจะมี แม้ในหลังยุคการปฏิรูปแล้วก็ยังไม่สามารถลดบทบาทของการเป็นปัญญาชนแบบอภิสิทธิชน (intellectual aristocracy) ไปได้ บุคคลพวกนี้ไม่ใช่บุคคลธรรมดาในสังคม แต่เป็นพวกที่มีสายสัมพันธ์และประวัติตระกูลความ เป็นมาที่ยาวนาน เช่น นักประวัติศาสตร์อย่าง Hugh Trevor Roper หรือ Lord Roper ก็มาจากตระกูลขุนนาง ในขณะที่ Henry Sidgwick นักปรัชญาอังกฤษของคริสต์ศตวรรษที่สิบเก้านั้นมี Alfred Balfour อดีตนายกรัฐมนตรี อังกฤษเป็นพี่เขย<sup>69</sup> ประวัติความเป็นมาของคนเหล่านี้ล้วนแล้วแต่มาจากครอบครัวที่มีการฝึกฝนในการใช้ภาษามา เป็นอย่างดีตามแบบฉบับของการเป็นผู้มีตระกลทั้งหลาย การพบปะกับคนพวกนี้จึงทำให้บคคลที่มิได้อย่ในวงการ ระดับเดียวกันจะรู้สึกว่าถูกดูถูกไปโดยปริยาย ความสามารถในการใช้ภาษานั้นเป็นการแสดงออกถึงความสามารถใน การใช้ 'rationality' ทุกอย่างในการดำเนินชีวิตเป็นไปอย่างมีการคาดคำนวณอย่างมี 'rationality' มากกว่าที่จะกระทำ อะไรไปตามอำเภอใจ แต่ในขณะเดียวกันปัญญาชนอังกฤษนั้นก็มิได้ให้ความสนใจเกี่ยวกับการดำเนินชีวิตที่มี สุนทรียะเท่ากับปัญญาชนในภาคพื้นทวีป ปัญญาชนอังกฤษจึงสามารถที่จะอยู่ในโลกส่วนตัวที่มีแต่ความซอมซ่อได้ ไม่มีความกระตือรือร้นกับชีวิตที่มีสุนทรียะเท่ากับเป้าหมายทางด้านอรรถประโยชน์ ถ้าเปรียบเทียบปัญญาชนอังกฤษ กับปัญญาชนในภาคพื้นทวีปยุโรปแล้ว ปัญญาชนอังกฤษไม่มีอะไรดูน่าตื่นเต้น ไม่มีความหวือหวาแบบปัญญาชนใน ภาคพื้นทวีป โดยเฉพาะปัญญาชนในฝรั่งเศส

ปรากฏการณ์แบบที่กล่าวมาข้างต้นนี้มิใช่เรื่องที่จำกัดอยู่เพียงที่ใดที่หนึ่ง ปัญญาชนจำนวนมากในยุโรป โดยเฉพาะอย่างยิ่งฝ่ายซ้ายนั้น มีฐานะที่ไม่ได้ยากจนหรือมาจากก้นบึ้งของสังคมแต่อย่างใด อย่างไรก็ตามเมื่อ โครงสร้างของการศึกษาเปิดโอกาสให้กับผู้คนมากขึ้นในการเลื่อนฐานะทางสังคมก็ทำให้พื้นฐานทางเศรษฐกิจสังคม ของปัญญาชนมีความหลากหลายมากขึ้น ปัญญาชนจำนวนมากจำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องทำมาหากินเลี้ยงชีพตัวเอง ถ้าจะว่าไปแล้วปัญญาชนน้อยคนมากที่จะไม่วิตกกังวลเกี่ยวกับเรื่องเงิน แม้ว่าเริ่มต้นปัญญาชนนั้นอาจจะไม่ได้วิตก กังวลมากมายนัก แต่ก็เสมือนดังคำกล่าวของกวีชาวฝรั่งเศสผู้หนึ่งที่ได้กล่าวว่า "เมื่อแรกข้าพเจ้าเขียนกลอนเพราะข้าพเจ้ารักที่จะเขียนกลอน ต่อมาข้าพเจ้าเขียนกลอนเพราะเพื่อนข้าพเจ้าอยากให้เขียน แต่ต่อมาข้าพเจ้าเขียนกลอน เพราะเงิน" ในจำนวนปัญญาชนที่ผิดแผกกว่าคนอื่นๆในเรื่องความใจกว้างเลี้ยงเพื่อนฝูง ไม่เห็นแก่เงิน ที่ขึ้นชื่อที่สุด คนเดียวได้แก่ Jean-Paul Sartre อย่างไรก็ตามในบั้นปลายของชีวิตของเขามีหนี้สินมากมาย เขาต้องปลดเปลื้องด้วย การเขียนหนังสือ จนกระทั่งในทศวรรษที่ 1970 เขาจึงเห็นความสำคัญของเงิน<sup>70</sup>

ดังนั้นการเป็นปัญญาชนไม่ได้หมายความว่าไม่สามารถที่จะทำมาหากินได้ การรับงานจำนวนมากหลาย ตำแหน่งเป็นสิ่งที่ปรากฏให้เห็นมาโดยตลอด เช่น การรับทำงานเป็นที่ปรึกษาให้กับบริษัทต่างๆ การเป็นผู้เชี่ยวชาญ เกี่ยวกับเรื่องราวต่างๆ นักวิชาการที่เป็นปัญญาชนผู้เชี่ยวชาญในสาขาใดสาขาหนึ่งซึ่งอาจจะเป็นประวัติศาสตร์ หรือ ภาษา ก็สามารถที่จะไปทำงานกับบริษัทที่ปรึกษาและสามารถที่จะได้รับค่าตอบแทนที่มากเสียกว่าเงินเดือนทั้งปี อย่างไรก็ตามลักษณะการเพิ่มพูนรายได้ในทำนองนี้จะได้รับการโจมตีอย่างมากถ้าไม่สามารถที่จะรักษาจริยธรรม

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Noel Annan, **The Dons, Mentors, Eccentrics and Geniuses**, p. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Paul Johnson, Intellectual, (London: Weidenfeld and Nicolson, 1988), p. 250.

23

ของวิชาชีพไว้ เช่น การเข้าไปมีส่วนทำงานเพื่อการวิจัยทางการทหาร แต่ถึงกระนั้นงานวิจัยจำนวนมากที่มีคุณูปการ ต่อวงการวิชาการและสังคมก็เกี่ยวข้องกับงานวิจัยทางการทหาร ตัวอย่างที่ชัดเจนที่สุดก็คือ Internet เป็นต้น

การรับตำแหน่งที่รับใช้ "อาณาจักร" และ "ประเทศ" นั้นเป็นการเพิ่มรายได้ให้แก่ปัญญาชน แต่นั่นเท่ากับ เป็นการสนับสนุนกิจกรรมให้ระบบ "ที่ไม่ถูกต้อง" ดำรงอยู่ต่อไป เช่น ปัญญาชนจำนวนมากที่สนับสนุนฟาสซิสม์และ นาซี อย่าง Ernst Junger, Martin Heidegger ฯลฯ ในแง่นี้มิได้หมายความว่าปัญญาชนที่ต้องเลี้ยงชีพด้วยตนเอง จากงานเขียนของตัวเองนั้นไม่สามารถที่จะหาเงินได้ แต่การทำมาหากินนั้นจะต้องกำกับด้วยจริยธรรมและศีลธรรม เพราะปัญญาชนเป็นผู้เรียกร้องสิ่งต่างๆเหล่านี้เอง ถ้าไม่เช่นนั้นแล้วปัญญาชนพวกนี้ก็จะกลายเป็นผู้สมรู้ร่วมคิดกับ การก่ออาชญากรรมที่แม้ว่าตัวเองจะไม่รู้และไม่ใช่ผู้กระทำโดยตรงก็ตาม แต่การเข้าไปเกี่ยวข้องกับกิจกรรมของกลุ่ม ชนที่ผิดศีลธรรมย่อมเป็นเรื่องที่ไม่ถูกต้อง ความผิดของปัญญาชนจึงไม่ใช่การที่ได้ประกอบอาชญากรรม แต่เป็น เพราะปัญญาชนเหล่านี้เข้าไปร่วมสังฆกรรมกับฝ่ายเผด็จการที่ไร้ศีลธรรม

อย่างไรก็ตามการร่วมสังฆกรรมกับฝ่ายเผด็จการ ปัญญาชนจำเป็นต้องสำนึกและยอมรับผิดการกระทำของ ตน การไม่ยอมรับผิดหรือสำนึกบาปที่ได้กระทำไปแล้วนั้นเท่ากับเป็นการกระทำผิดอีกกระทงหนึ่ง ปัญญาชนที่ถูก ประณามในการกระทำผิดอีกกระทงหนึ่ง ปัญญาชนที่ถูก ประณามในการกระทำผิดถึงสองกระทงก็คือ Martin Heidegger, Ernst Junger และ Carl Schmitt เป็นต้น การเข้า ร่วมกับฝ่ายนาซีทำให้สถานะความรู้และความคิดที่บุคคลเหล่านี้เสนอถูกวิพากษ์ว่ามีนัยของความเป็นนาซีอยู่ด้วย เช่นกัน ดังนั้นการเอาตัวไปสัมผัสกับงานเขียนเหล่านี้ก็ถือได้ว่าผู้อ่านกำลังสัมผัสกับสิ่งชั่วร้าย งานเขียนของคน เหล่านี้จึงเป็นภัยสำหรับผู้อ่านไปชั่วชีวิต การกระทำผิดที่ไปร่วมกับเผด็จการของปัญญาชนนั้นเป็น "บาป" ไปตลอด ชีวิต ปัญญาชนจึงต้องรู้จักวิถีทางในการไถ่บาป ถ้าไม่เช่นนั้นแล้วปัญญาชนก็จะถูกตามล้างทวงหนี้บาปกันไม่มีที่ สิ้นสุด ประเพณีการตามล้างบาปของปัญญาชนที่ "ไม่รู้ลืม" นั้นเปรียบได้กับการตามล้างบาปของผู้กระทำผิดแบบ Spanish Inquisition โดยเฉพาะอย่างยิ่งบาปที่ได้กระทำต่อมนุษยชาติทั้งมวลซึ่งถือว่าเป็นสิ่งที่อภัยให้ไม่ได้ โดยเฉพาะอย่างยิ่งการปิดบังภูมิหลังที่ได้กระทำมาแต่ในอดีต เช่น การโจมตีนักวรรณคดีวิจารณ์ลำนักมหาวิทยาลัย Yale อย่าง Paul DeMan กับงานเขียนหนังสือพิมพ์ในเบลเยี่ยมช่วงสงครามที่สนับสนุนการกระทำของนาซีต่อชาวยิว เป็นต้น

#### ความขัดแย้งของปัญญาชนในวิถีชีวิต

แม้ว่าปัญญาชนที่พยายามรับบทบาทแทนมนุษยชาติจะไม่ใช่พระเจ้า แต่สถานะของปัญญาชนก็มีความ ใกล้เคียงกับนักบวชที่ต้องการเป็นนักบุญจากสายตาของปุถุชนทั่วไป สถานะของปัญญาชนจึงไม่ใช่ว่าจะไปทำอะไรที่ ใหนหรือคบกับใครได้ตามความพอใจ บรรทัดฐานในการดำเนินชีวิตของปัญญาชนจึงจำเป็นที่จะต้องมีอยู่ ต้องบังคับ ใช้อย่างเข้มงวดด้วย ปัญญาชนต้องการวินัยที่สร้างขึ้นมาจาก "จิตสำนึก" มากเท่าๆกับการมีเสรีภาพ แน่นอน ปัญญาชนจะต้องผิดหวังกับการที่ปัญญาชนคนสำคัญๆหันไปเข้ากับฝ่ายที่ตนเองไม่เห็นด้วย โดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่อ หันไปเข้าพวกกับอีกฝ่ายหนึ่ง เช่น Andre Malraux กับการเข้าไปร่วมงานกับ Charles De Gaulle เป็นต้น วิถีปฏิบัติ ในการเป็นปัญญาชนจึงมีอยู่อย่างมากมายตามการคาดหวังของแต่ละกลุ่ม เช่น กลุ่ม Surrealist นั้นมีข้อห้ามว่าทำ อะไรได้ทำอะไรไม่ได้ ศิลปินขายรูปได้ แต่ทำงานกับหนังสือพิมพ์ไม่ได้ ตีพิมพ์หนังสือได้ แต่ก็ต้องตีพิมพ์กับ สำนักพิมพ์ที่มี "จิตสำนึกและมีศีลธรรม" การไปยุ่งเกี่ยวกับโรงละครไม่ถูกต้อง เป็นต้น คำถามที่เกิดขึ้นก็คือ

 $<sup>^{71}</sup>$  "The ancien regime of the intellectuals: Final thought on the Surrealist", in Bernard-Henri Levy, p. 119.

มาตรฐานอยู่ตรงไหน?<sup>72</sup> อย่างไรก็ตามคำถามแบบนี้สามารถที่จะประยุกต์ใช้ได้กับทุกๆกรณี นอกจากนี้แล้วการสร้าง มาตรฐานว่าจะสามารถเข้าไปยุ่งเกี่ยวกับใครหรือไม่ยุ่งเกี่ยวกับใครนั้นหมายความว่าสถานะของปัญญาชนไม่ใช่แค่ เรื่องของการเขียนและพูด แต่เป็นเรื่องของวิถีชีวิต ปัญญาชนมักจะคิดว่าการคบค้าสมาคมกับใครที่ปัญญาชนเห็นว่า ไม่มีความ "ดี" หรือ "งาม" ก็จะทำให้คนๆนั้นผิดหรือไม่ดีไม่งามตามไปด้วย เช่น Isiah Berlin ยกย่องชื่นชม McGeorge Bundy ผู้เป็นประธานของมูลนิธิ Ford ที่ให้เงินสนับสนุน Wolfson College ที่มหาวิทยาลัย Oxford แต่ ประธานมูลนิธิดังกล่าวเป็นผู้มีบทบาทสำคัญในการกำหนดนโยบายต่างประเทศสหรัฐ ในช่วงสงครามเวียดนาม การ ไปยุ่งเกี่ยวกับบุคคลประเภทนี้เป็นการกระทำที่ไม่ถูกต้อง<sup>73</sup>

การพิจารณาปัญญาชนในฐานะวิถีชีวิตหมายความว่า ปัญญาชนจะต้องถูกประเมินการดำเนินชีวิตที่ สอดคล้องกับอุดมการณ์และจิตลำนึกที่ปัญญาชนเรียกร้องให้คนอื่นๆปฏิบัติ อย่างไรก็ตามการเรียกร้องเหล่านี้ล้วน แล้วแต่เป็นการสร้างความเข้มงวดให้กับการเป็นปัญญาชน การปฏิบัติต่อตัวเองและคนอื่นๆ ก็ต้องอยู่ในมาตรฐาน อันเดียวกัน ในทำนองปฏิบัติต่อเพื่อนบ้านของท่านเหมือนกับปฏิบัติต่อตัวท่านเอง แต่ในที่สุดแล้วก็จะพบจุดบกพร่อง ของความเป็นปัญญาชนที่ไม่สามารถรักษามาตรฐานที่หลากหลายในสังคมได้ ตัวอย่างจำนวนมากที่เกิดขึ้นกับชีวิต ส่วนตัวของปัญญาชน นับตั้งแต่ความเห็นแก่ตัวของ Jean-Jacques Rousseau การมีลูกนอกสมรสของ Karl Marx การเป็นพ่อและสามีที่ไม่เคยสนใจครอบครัวของบุคคลแห่งคริสต์ศตวรรษที่ยี่สิบของ Albert Einstein การเพี่ยนตีเด็ก นักเรียนประถมของ Ludwig Wittgenstein การแสดงตัวเป็นผู้หญิงแบบดั้งเดิมในจดหมายส่วนตัวของ Simone de Beauvoir ต่อ Jean-Paul Sartre การทำร้ายเด็กของนักจิตวิทยาเด็กอย่าง Bruno Bettelheim การเลือกแม่ตัวเอง มากกว่าความยุติธรรมของ Albert Camus การสนับสนุนการปฏิวัติในอิหร่านโดย Ayatollah Khomeini ของ Michel Foucault การบีบคอภรรยาตัวเองจนถึงแก่ชีวิตของ Louis Althusser นอกจากนี้ในทางกลับกันก็มีเรื่องราวที่สร้าง ความฉงนงงงวยให้กับผู้คน เช่น การเป็นมังสวิรัติและความรู้ในเรื่องศิลปะตะวันตกที่หาตัวจับได้ยากของจอมแผ็จ การ Hitler Wittgenstein กับการชอบดูหนังคาวบอยจากฮอลลีรู้ด ซึ่งเป็นงานที่ไร้รสนิยมและความเป็นศิลปะ แต่มี เป้าหมายในทางการทำเงินเท่านั้นในสายตาของปัญญาชนจำนวนมาก เป็นต้น

ความขัดแย้งของภาพจน์กับสิ่งที่เกิดขึ้น อุดมคติกับการดำเนินชีวิต เป็นสิ่งที่ปัญญาชนต้องเผชิญ เช่นเดียวกันกับปุถุชนคนอื่นๆ<sup>74</sup> แต่สำหรับปัญญาชนแล้วดูจะต้องเผชิญไม่น้อยกว่าพระและนักบวชในการที่จะเป็น

<sup>72</sup> "The ancien regime of the intellectuals: Final thought on the Surrealist", in Bernard-Henri Levy, p. 120.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Michael Ignatieff, "The Devil and the Deep Red Sea", **The Guardian: Saturday Review** (Jan 22, 2000), p. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> หนังสือของ Paul Johnson เรื่อง Intellectuals เป็นหนังสือที่โจมตีปัญญาชนมากที่สุดเล่มหนึ่ง ถ้าจะว่าไปแล้ว ปัญญาชนคือความเลวร้ายทั้งหลายทั้งมวลที่ตรงกันข้ามกับสิ่งที่ปัญญาชนแสวงหา เขาพยายามที่จะตอกย้ำให้เห็น ว่าปัญญาชนเป็นพวกที่รู้จักวิธีการที่จะทำให้ตัวเองเป็นที่สนใจของสาธารณชน ปัญญาชนเป็นพวกที่เต็มไปด้วยอัตตา คุยโวโอ้อวด เช่น Ernest Hemmingway ผู้ที่เรียกแม่ตัวเองว่า 'bitch' บอกว่าเขาเคยถูกผู้หญิง Sicilian ในโรงแรมแห่ง หนึ่งเอาเสื้อผ้าไปช่อนแล้วบังคับให้เขาต้องร่วมเพศกับเธอเป็นเวลาหนึ่งอาทิตย์ (p. 155) แม้ว่าหนังสือเล่มนี้จะได้ รับคำนิยมจากพวกอนุรักษ์นิยมที่ต่อต้านปัญญาชน แต่ Paul Johnson เองก็ถูกโจมตีจาก Stefan Collini ว่าผลิตงาน เขียนประเภทขยะ (literary sewage) ออกมา Stefan Collini, Intellectuals in Britain and France in the Twentieth Century: Confusions, Contrasts and Convergence?", in Jeremy Jennings, ed., Intellectuals in Twentieth-

เป้าหมายของการถูกตรวจสอบหรือโจมตีจากปัญญาชนฝ่ายตรงกันข้ามหรือบุคคลอื่นๆ ปัญญาชนในฐานะแนวหน้า สำคัญในการสนับสนุนกับสิ่งต่างๆเหล่านี้จึงถูกโจมตีจากฝ่ายต่างๆ ราวกับสินค้าที่ผู้คนซื้อไปแล้วไม่สามารถที่จะทำ ได้ตามที่ "โฆษณา" เอาไว้ ปัญญาชนจึงเปรียบเสมือนเซลล์แมนที่หลอกขายสินค้าและตัวเองได้ประโยชน์มากที่สุด ปัญญาชนจึงเป็นพวกที่ไม่น่าไว้ใจ เช่น ความไม่ไว้วางใจต่อแนวความคิดประชาสังคมในยุโรปตะวันออกเริ่มปรากฏ ขึ้นหลังจากการใช้ประชาสังคมต่อสู้กับ "สังคมนิยม" ไปเรียบร้อยแล้ว เมื่อหมดศัตรูสถานะของประชาสังคมจึง ง่อนแง่นเพราะไม่รู้ว่าหน้าที่ของมันจะเป็นอย่างไรต่อไป การพิจารณาว่าประชาสังคมเป็นเพียงอุดมคติเริ่มเกิดขึ้นใน ประเทศที่เคยมีประสบการณ์ประชาธิปไตยมาบ้างอย่างเช่น Poland, Republic of Czech, Hungary เป็นต้น ปัญญาชนในฐานะผู้นำเอาแนวความคิดประชาสังคมมาใช้ อย่างเช่น Vaclav Havel และ Adam Michnik นั้นก็ถูก มองว่าพยายามใช้ประชาสังคมเป็นเครื่องมือในทางการเมือง<sup>75</sup> เพื่อรักษาอำนาจของปัญญาชนเอาไว้<sup>76</sup>

ภาพพจน์ของปัญญาชนตะวันตกนั้นไม่ได้แตกต่างไปจากนักการเมืองในระบอบประชาธิปไตยที่ไม่เคย สามารถที่จะรักษาคำมั่นสัญญาและทำอะไรได้ตามที่ได้เขียนไว้ อย่างไรก็ตามถ้าจะเปรียบเทียบความสำคัญระหว่าง ปัญญาชนและนักการเมืองแล้วจะเห็นได้อย่างชัดเจนว่า นักการเมืองมีบทบาทมากมายและเกือบจะกลายเป็นสิ่งที่ ขาดไม่ได้ในโลกประชาธิปไตยภายใต้กรอบรัฐประชาชาติ แต่ปัญญาชนกลับกลายเป็นกลุ่มชนที่กลายเป็นส่วนเกิน และมาจากชายขอบที่ไม่อยู่ในกระแสธารหลักของสังคม ตลอดระยะเวลาที่ผ่านมาสถานะของปัญญาชนจึงดู เหมือนว่าจะเป็นเพียง "กลุ่มชนที่ต้องพยายามสงวน" เอาไว้ ทั้งนี้ก็เนื่องจากว่าสองทศวรรษที่ผ่านมาแม้ว่าปัญญาชน จะไม่ได้สูญหายตายจากโลกนี้ไปอย่างสิ้นเชิง แต่บทบาทของปัญญาชนยุโรปตะวันตกได้ค่อยๆจางหายไปจากสังคม ยุโรปตะวันตก<sup>77</sup> เช่น ในฝรั่งเศสปัญญาชนที่เน้นถึงความสากลอาจจะถือว่าหมดสิ้นลงเมื่อมีการมีฝังศพ Jean-Paul Sartre เป็นต้น

ปัญหาของปัญญาชนดังที่ได้กล่าวมาแล้ว สร้างความเคลือบแคลงใจให้แก่ผู้คนเป็นอย่างมาก เพราะอย่าง น้อยข้อเรียกร้องของปัญญาชนให้มีการกระทำอะไรต่างๆนั้น ปัญญาชนก็มักจะถูกตั้งคำถามที่ว่าตัวปัญญาชนทำ อะไรบ้าง? ดังจะเห็นได้จากคำตอบและคำถามที่ George Steiner ตั้งคำถามต่อ Noam Chomsky ปัญญาชน อเมริกันว่าทำอะไรบ้าง? เขาได้พานักศึกษาหนีจากระบอบจักรวรรดินิยมไปอยู่เม็กซิโกบ้างหรือเปล่า? คำถามของ นักวิชาการด้านวรรณคดีวิจารณ์อย่าง George Steiner ก็คือการตอบโต้ Noam Chomsky ว่านักวิชาการด้าน ภาษาศาสตร์เองก็ไม่ได้ทำตัวแบบ Francis Jeanson ลูกศิษย์เอกของ Jean-Paul Sartre ที่ลงปฏิบัติการใต้ดินพา นักศึกษาหนีออกจากฝรั่งเศสไปอัลจีเรียช่วงวิกฤติการณ์และสงครามในอัลจีเรีย และนำเงินของกรรมกรอัลจีเรียมา

Century France: Mandarins and Samurais, p. 220; ส่วน Michael Ignatieff ตอบคำวิจารณ์ของ Paul Johnson ที่มีต่อ Isiah Berlin ว่า Paul Johnson นั้นเป็นแค่เพียง "ปัญญาชนจำอวด" (intellectual entertainer) หลังจากที่ Paul Johnson วิจารณ์ Isiah Berlin ว่าเป็นนักปรัชญาประเภทไม่กล้าเสี่ยง (low-risk philosopher) Michael Ignatieff, "The Devil and the Deep Red Sea", The Guardian: Saturday Review (Jan 22, 2000), p. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Jeffrey C. Goldfarb, Civility & Subversion: The Intellectual in Democratic Society, p. 93.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Jeffrey C. Goldfarb, Civility & Subversion: The Intellectual in Democratic Society, p. 95.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> David L. Schalk, "Are Intellectuals A Dying Spicies? War and the Ivory Tower in the Postmodern Age", in Jeremy Jennings and Tony Kemp-Welch, eds., Intellectuals in Politics: From Dreyfus Affair to Salman Rushdie (London: Routledge, 1997), p. 272.

ฝากธนาคารสวิสเพื่อซื้ออาวุธต่อสู้กับฝรั่งเศส<sup>78</sup> อย่างไรก็ตามข้อเรียกร้องของปัญญาชนก็ดูเหมือนว่าจะมากเกินไป กว่าที่ใครจะทำได้ แต่ถ้าไม่มีการเรียกร้องก็หมายความว่าทุกสิ่งทุกอย่างก็เป็นไปตาม "ยถากรรมและพอเพียง" แล้วก็ ย่อมทำให้ไม่เกิดการเปลี่ยนแปลงซึ่งเป็นเป้าหมายสำคัญในการเป็นปัญญาชน ปัญญาชนจึงต้องเรียกร้องแม้ว่านั่น จะเป็นสิ่งที่ "ทำไม่ได้"

แต่ครั้นรู้ว่าทำไม่ได้แล้วเรียกร้องไปเพื่ออะไร? นี่เป็นคำตอบที่มีให้ปัญหาที่เกิดขึ้นจากการเรียกร้องในสิ่งที่ ไม่มีใครทำได้ สิ่งต่างๆเหล่านี้อาจจะกล่าวได้ว่าเป็นปัญหาโลกแตก แต่ปัญหาโลกแตกนี้ก็เป็นสิ่งที่ดึงดูดให้ปัญญาชน ต้องพยายามค้นหาและแก้ไขปัญหา นอกจากนี้ถ้าเริ่มต้นด้วยความเชื่อที่ว่าทำไม่ได้แล้วก็เท่ากับเป็นการสร้างหนทาง แพ้ให้กับตัวเองตั้งแต่เริ่มต้น ในแง่นี้แล้วปัญญาชนจึงต้องให้ความหวัง แม้ว่าจะไม่ให้ทางออกก็ตาม แต่ความหวังนั้น เป็นเพียงแค่ "หวัง" ซึ่งก็ถือว่าเป็นสิ่งที่มีคุณค่าในตัวเองแล้วสำหรับปัญญาชน อย่างไรก็ตามนี่อาจจะไม่ใช่ความ คาดหวังของบุคคลที่ได้รับฟังข้อวิพากษ์วิจารณ์จากปัญญาชน ทั้งนี้เพราะผู้ฟังและผู้อ่านเองก็มีความหวัง เช่นเดียวกับปัญญาชน เช่น เมื่อปัญญาชนโจมตีและต่อต้านพวกกระภูมพีแล้วก็ไม่สมควรที่จะแอบอิง หรือนิยม ชมชอบกับระเบียบทางสังคมและค่านิยมของพวกกระภูมพี<sup>79</sup> การกระทำดังกล่าวก็ถือได้ว่าเป็นการเกลียดตัวกินไข่ เกลียดปลาไหลกินน้ำแกง แน่นอนความลักลั่น ไม่คงเส้นคงวาของปัญญาชนนั้นสามารถที่จะตอบได้ว่า เลือกเอาแต่ สิ่งดีๆจากสิ่งที่ตัวเองไม่ชอบมาได้

สภาวะของการเป็นแม่ปูที่ไม่สามารถทำตัวอย่างให้กับลูกปูด้วยการเดินให้ตรงหรือบุคคลอื่นดำเนินตามรอย ได้ ทำให้สถานะของปัญญาชนกลายเป็นพวกที่ไม่ได้รับความไว้วางใจ เพราะนั่นเท่ากับปัญญาชนได้แต่ "พูด" ดังนั้น จึงทำให้มีการเสนอว่าปัญญาชนควรจะเลิกยุ่งกับสังคม<sup>80</sup> โดยเฉพาะอย่างยิ่งสังคมประชาธิปไตย สังคมเสรี ประชาธิปไตยที่ไม่ต้องการให้ใครบอกว่า "สิ่งสุดยอดหรือเป้าหมายที่ยิ่งใหญ่" คืออะไร? นอกจากนี้ยังไม่มีใครในโลก ที่สามารถที่บอกได้ว่าเป้าหมายที่ยิ่งใหญ่คืออะไร? ยกเว้นเสียแต่ว่าเขาเหล่านั้นคือศาสดาที่ประกาศศักดาว่า เหนือกว่าใครทั้งหมด การทำตัวเป็นศาสดาของปัญญาชนนั้นเป็นสิ่งที่ปรากฏให้เห็นอยู่บ่อยๆ การวางตัวเป็นศาสดาจึงทำให้ปัญญาชนมักจะคิดว่าตัวเองมีความสำคัญอย่างมากและเป็นที่สดของ "โลก" ก็ว่าได้<sup>81</sup>

-

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> David L. Schalk, "Are Intellectuals A Dying Spicies? War and the Ivory Tower in the Postmodern Age", pp. 277-278.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Jeremy Jennings, "Introduction: Mandarins and Samurais: The Intellectual in Modern France" in Jeremy Jennings, ed., Intellectuals in Twentieth-Century France: Mandarins and Samurais, p. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Jeremy Jennings, "Of Treason, Blindness and Silence: Dilemmas of the Intellectual in Modern France" in Jeremy Jennings and Tony Kemp-Welch, Intellectuals in Politics: From Dreyfus Affair to Salman Rushdie, p. 78.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> ดู การยกย่องตัวเองขนาดหนักของปัญญาชนและนักวิชาการอย่าง Pierre Bourdieu ได้จาก Shlomo Sand, "Mirror, Mirror on the Wall, Who is the True Intellectual of Them All? Self-images of the Intellectual in France", in Jeremy Jennings, Intellectuals in Twentieth-Century France: Mandarins and Samurais, p. 56 และดูการหลงตัวในฐานะหนึ่งของคำนิยามสำหรับการเป็นปัญญาชน Stefan Collini, "Intellectuals in Britain and France in the Twentieth Century: Confusions, Contrasts and Convergence?", in Jeremy Jennings (ed.), Intellectuals in Twentieth-Century France: Mandarins and Samurais, p. 203.

ถ้าจะว่าไปแล้วความเป็นปัญญาชนก็แสดงความเป็น "เผด็จการ" ในรูปแบบหนึ่ง<sup>82</sup> อย่างไรก็ตามนี่ไม่ได้ หมายความว่าปัญญาชนไม่สามารถที่จะแสดงความคิดเห็นหรือวิเคราะห์อะไรได้ แต่การให้ความเห็นต่างๆเหล่านี้ สามารถกระทำได้อย่างจำกัด และความพยายามรักษามาตรฐานให้คงเส้นคงวาเพื่อมิให้เกิดสถานการณ์ของการเป็น แม่ปูกับลูกปูนั้นกระทำได้ โดยปัญญาชนควรจะหันกลับไปสู่การวิเคราะห์และวิพากษ์ตนเองเป็นอันดับแรก ถือได้ว่า อันเป็นการหันกลับไปสู่เป้าหมายสูงสุดของความคิดแบบกรีกโบราณซึ่งเป็นรากฐานสำคัญของปัญญาชนตะวันตก โดยเฉพาะอย่างยิ่งเรื่องการรู้จักตนเอง การให้ความสำคัญแก่ตัวตนก็ยังเป็นแนวโน้มสำคัญในการศึกษาของวงการ วิชาการตะวันตกในรอบสองทศวรรษที่ผ่านมาที่หันมาหมกมุ่นอยู่กับตัวตน (self) ของมนุษย์ แต่ถึงกระนั้นก็ดีการหัน มาให้ความสนใจกับตนเองของปัญญาชนก็เท่ากับเป็นการกระทำที่ขัดแย้งกับความต้องการสมัยใหม่ที่มีต่อ ปัญญาชนในบทบาทของผู้พิทักษ์และผู้ชี้นำให้กับสังคม ไม่ว่าจะเป็นอะไรก็ตามสถานะของปัญญาชนดูจะมีความขัดแย้งและมีความหลากหลายมากเกินไปกว่าที่จะระบุให้เป็นอย่างใดอย่างหนึ่ง

ปัญญาชนก็เช่นเดียวกับสรรพสิ่งอื่นๆในโลกนี้ที่มีความชับซ้อนและหลากหลาย อย่างไรก็ตามการทำความ เข้าใจปัญญาชนจะสามารถกระทำได้อย่างไร? ด้วยการอ่านเพียงแค่งานเขียนว่าแสดงอะไรออกมา? หรือจะเอางาน เขียนไปเปรียบเทียบและประเมินชีวิตของเขา? หรือในทางกลับกันจะดูชีวิตว่ามีอิทธิพลอะไรต่อความคิดของ ปัญญาชน? หรือเปรียบเทียบสิ่งที่ปัญญาชนพูดหรือเขียนไว้กับสิ่งที่เขาทำ? หรือจะดูเพียงแค่ผลกระทบทางความคิด ของเขาต่อสังคมล้วนๆ? การศึกษาเพียงแค่วิธีคิดเป็นสิ่งที่ทำให้เกิดปัญหาตามก็คือว่าจะยอมรับได้อย่างไรว่า ข้อความของปัญญาชนนั้นเป็นสิ่งที่น่าเชื่อถือ? การไม่พิจารณาวิถีชีวิตและโลกส่วนตัวนั้นอาจจะทำให้ไม่สามารถที่ จะเข้าใจวิธีคิดของปัญญาชนได้มากกว่าที่ควรจะเป็น อย่างไรก็ตามการแบ่งแยกโลกส่วนตัวออกจากโลกสาธารณะ ของปัญญาชนสมัยใหม่นั้นกลับเป็นประโยชน์มากสำหรับปัญญาชนที่สามารถทำให้โลกส่วนตัวหรือวิถีชีวิตส่วนตัว นั้นไม่ขัดแย้งกับโลกสาธารณะ ความคิดที่ปรากฏออกมาในข้อเขียนและการพูดกับเรื่องราวส่วนตัวนั้นสามารถที่จะ แยกจากกันได้<sup>83</sup>

นี่อาจจะเป็นเพียงเส้นทางหนึ่งในเส้นทางทั้งหลายที่จะทำความเข้าใจปัญญาชน การที่จะพิจารณา คุณูปการของปัญญาชนอย่างอุดมคติโดยไม่ดูส่วนอื่นๆ นั้นก็อาจจะเป็นสิ่งที่ขัดกับรากฐานของความเป็นปัญญาชน ในเรื่องของการแสวงหาความจริง แต่ถึงกระนั้นก็ดีอาจจะกล่าวได้ว่านี่เป็นเพียงส่วนหนึ่งของความจริง ความจริงที่ ปัญญาชนทั้งหลายพยายามที่จะหาให้ "ครบ" ถ้วน แต่ "ความจริง" ที่ว่านี้เป็นความจริงของใคร? คำถามเหล่านี้ สามารถดำเนินไปได้อย่างไม่มีที่สิ้นสุด ครั้นถ้าจะหยุดลงที่ใดสักที่หนึ่งก็คงจะถามต่อไปได้ว่าทำไมถึงหยุดแค่นี้? อะไร เป็นมาตรฐานที่จะใช้มาตัดสินว่าต้องหยุดแค่นี้?

การเปิดเผยความจริงและความขัดแย้งที่เต็มไปด้วยกิเลส ตัณหา และราคะเป็นเส้นทางอันหนึ่งในการ เข้าใจปัญญาชนตะวันตกและปัญญาชนที่เป็นมนุษย์ ทั้งนี้ปัญญาชนในฐานะชีวิตที่สมบูรณ์แบบนั้นจะมีปรากฏอยู่ แค่ใน "คำไว้อาลัย" เมื่อตายไปแล้วเท่านั้น ในทำนองเดียวกันการนำเอาความคิดของปัญญาชนไปใช้ ไม่ว่าจะเป็น เพื่อชาติหรืออะไรก็ตาม ก็อาจจะผิดหลักการของการเป็นปัญญาชน แต่นั่นก็เป็นเพียงอุดมคติที่ดูจะขัดกับโลกที่ให้

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Pierre Nora, "About Intellectuals", in Jeremy Jennings (ed.), **Intellectuals in Twentieth-Century France**: **Mandarins and Samurais**, p. 190.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> A Review of *Heidegger et la Nazisme* by Victor Farias", **The New Republic** (April 11, 1988).

ความสำคัญแก่การรวมตัวกันทางการเมืองแบบรัฐประชาชาติ ในแง่นี้จึงกล่าวได้ว่าในแง่อุดมคติแล้วย่อมไม่มี ปัญญาชนแห่งชาติ เพราะอุดมคติของการเป็นปัญญาชนนั้นอยู่เหนือ "สิ่งที่ไม่เป็นแก่นสาร" เหล่านี้

นี่อาจจะไม่ใช่ความถูกต้องภายใต้กรอบรัฐประชาชาติ และทุกสิ่งทุกอย่างในโลกนี้สามารถที่จะผิดได้ แต่ แน่นอนนั่นไม่ใช่เป้าหมายดั้งเดิมของปัญญาชนตะวันตก เป้าหมายของการเป็นปัญญาชนเปลี่ยนแปลงไปพร้อมกับ สถานะในทางการเมืองของเขาซึ่งเขามีฐานะเป็นพลเมืองคนหนึ่งของรัฐประชาชาติ นี่เป็นเพียงส่วนหนึ่งของความ ซับซ้อนในชีวิตบนโลกที่ปัญญาชนตะวันตกจำนวนมากไม่พอใจ ปัญญาชนจึงรู้สึกเสียดายต่อการไม่ได้อะไรบางอย่าง แต่เป็นความเสียดายอะไรบางอย่างที่ตัวเองไม่มีและก็ไม่มีใครเคยมี แต่กลับต้องคิดว่ามี เมื่อคิดว่ามีแล้วก็จะต้อง สร้างและรักษาให้ "ภาพ" ต่างๆเหล่านี้มีอยู่ต่อไป

# ผู้ควบคุมความรู้ความจริง: the Masters of Truth: จากมือเทพเจ้าถึงมือมนุษย์: จากคนทรงเจ้าถึงพ่อค้าความรู้และอภิสิทธิ์ชนทางปัญญา

#### ใชยันต์ ใชยพร

การวิวาทะครั้งใหญ่ในยุโรปตั้งแต่ศตวรรษที่สิบสองถึงศตวรรษที่สิบแปด ชี้ให้เห็นถึงความแตกต่างและ ขัดแย้งระหว่างวิธีคิดแบบโบราณหรือภูมิปัญญาโบราณ กับวิธีคิดแบบสมัยใหม่หรือภูมิปัญญาสมัยใหม่ ด้วยเหตุนี้ เองที่การวิวาทะดังกล่าวในยุโรปจึงได้รับการขนานนามและเป็นที่ตระหนักกันทั่วไปในศตวรรษที่สิบเจ็ดว่าเป็น "การวิ วาทะระหว่างภูมิปัญญาโบราณกับภูมิปัญญาสมัยใหม่" (the Quarrel between the Ancients and the Moderns)<sup>1</sup>

ประเด็นสำคัญที่คนส่วนใหญ่เข้าใจว่า มีความแตกต่างกันระหว่างวิธีคิดโบราณกับวิธีคิดสมัยใหม่ ได้แก่ มุมมองเกี่ยวกับความหมายของธรรมชาติ เวลา สถานะของความจริง ตัตวสภาวะและตัตวศาสตร์ (ontology) ซึ่ง สามารถรวมเรียกภายใต้ศัพท์ "จักรวาลทัศน์" อันมีผลทำให้เกิดมุมมองที่แตกต่างกันในเรื่องความหมายและสาระของ ชีวิตมนุษย์ ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์ หรือประเด็นทางสังคมการเมืองตามมา

ในประเด็นความหมายของคำว่า "ธรรมชาติ" นั้น นักคิดกรีกโบราณได้เริ่มต้นเห็นความสำคัญในการจำแนก ระหว่างอะไรที่เป็นธรรมชาติ (nature, physis) กับอะไรที่เป็นสิ่งที่มนุษย์สร้างขึ้นหรือกำหนดขึ้นเอง (convention, nomos) ซึ่งในประวัติศาสตร์ความคิดตะวันตกได้บันทึกไว้ว่า ในขณะที่นักคิดและประเด็นความสนใจตลอดจนวิธีคิด ในสำนัก ที่เรียกขานกันทั่วไปโดยนักวิชาการสมัยใหม่ว่า "the Presocratics" ซึ่งอยู่ในช่วงเวลาประมาณหกร้อยปี ก่อนคริสต์กาลเป็นต้นมานั้นสนใจศึกษาเฉพาะเนื้อหาและปรากฏการณ์ธรรมชาติ แต่เมื่อถึงช่วงเวลาห้าร้อยปีก่อน คริสต์กาล นักคิดที่ถูกขนานนามว่า "โซฟิสต์" ก็เป็นผู้ที่เริ่มการถกเถียงประเด็นเกี่ยวกับว่า อะไรคือธรรมชาติ และ อะไรไม่ใช่ ขณะเดียวกันนักคิดที่เรียกตัวเองว่า "ฟิลโลโซเฟอร์" อันได้แก่ เพลโตและอริสโตเติลก็ได้ศึกษาและกำหนด ความหมายของสิ่งที่เรียกได้ว่า เป็นธรรมชาติและสิ่งที่ไม่ใช่ธรรมชาติอย่างละเอียดและลึกซึ้งยิ่งขึ้น

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ดู Tilo Schabert, "Modernity and History I: What is Modernity?" แปล ขยายความและเรียบเรียง โดย ไซยันต์ ใชยพร, เอกสารประกอบการสอนนิสิตปริญญาโท ภาควิชาการปกครอง คณะรัฐศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย พฤศจิกายน 2536 (อัดสำเนา) และดู Hans Baron, "The Querelle of the Ancients and the Moderns as a Problem for Renaissance Scholarship" in **Journal of the History of Ideas** Volume XX (January 1959 Number 1), pp. 3-22; Robert Black, "Ancients and Moderns in the Renaissance: Rhetoric and History in Accolti's *Dialogue on the Preeminence of Men in His Own Time*" in **Journal of the History of Ideas** Volume XLIII (January-March 1982 Number 1), pp. 3-32; Jacques Le Goff, **Intellectuals in the Middle Ages** translated from the French by Teresa Lavender Fagan, (Oxford: Blackwell, 1993), "Twelfth-Century Modernity: The Ancients and the Moderns", pp. 9-14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ในบทความนี้ ข้าพเจ้าไม่ขอใช้คำว่า "นักปราชญ์หรือนักปรัชญา" แทนคำว่า "philosopher" อย่างที่ส่วนใหญ่กระทำ กัน แต่ขอใช้ทับเสียงในรูปภาษาไทยว่า "ฟิลโลโซเฟอร์" ด้วยเหตุผลที่ว่า การแปลความจากความหมายเดิมในภาษา กรีกโบราณและบริบททางสังคมการเมือง จะต้องแปล "philosopher" ว่า "ผู้รักหรือผู้เป็นมิตรกับความรู้" ไม่ใช่แปลว่า "ปราชญ์หรือนักปรัชญา" เพราะคำว่าปราชญ์หรือนักปรัชญานั้น หมายถึงผู้รู้ ซึ่งถ้าแปลคำว่า "ปราชญ์หรือนัก ปรัชญา" กลับไปสู่ภาษากรีกโบราณก็จะตรงกับคำว่า "sophist" ซึ่งจะว่าไปแล้ว การใช้คำว่า "ปราชญ์หรือนัก

โดยทั่วไป ความเข้าใจที่มีต่อความหมายของธรรมชาติของนักคิดกรีกโบราณ โดยเฉพาะพวกฟิลโลโซเฟอร์ คือ สภาวะอันสมบูรณ์แบบของสรรพสิ่งแต่ละชนิด อันเกิดขึ้นได้จากการคลี่คลายและพัฒนาตัวเองอย่างถึงที่สุด บรรลุจุดหมายสุดท้ายของความเป็นตัวของมันเอง ดังทราบจากคำอธิบายของอริสโตเติลเกี่ยวกับธรรมชาติที่ว่า ธรรมชาติหรือจุดสมบูรณ์ของเม็ดมะม่วงคือ ต้นมะม่วงที่เจริญเติบโตสมบูรณ์ที่สุด ดังนั้น ธรรมชาติในนัยดังกล่าวนี้ คือ สิ่งที่รอการพัฒนาคลี่คลายออกมา หรือถ้าอธิบายโดยโยงเข้ากับมิติของเวลา เราก็สามารถบอกได้ว่า ธรรมชาติคือ สิ่งที่อยู่ข้างหน้า สิ่งที่จะปรากฏตัวออกมาในอนาคต

เป็นที่น่าสนเท่ห์เป็นอย่างยิ่งว่า จากการพิจารณาศึกษาสภาพการณ์ต่างๆ รอบๆ ตัวของคนเรานั้น ทำไมนัก คิดกรีกโบราณจึงมองเห็นจุดหมายปลายทางของสรรพสิ่งต่างๆ ว่าเป็นสภาพอันสมบูรณ์ของสิ่งนั้นๆ แทนที่จะ มองเห็นจุดหมายปลายทางของสรรพสิ่งว่าเป็นสภาพอันเสื่อมหรือดับสลายของสิ่งนั้นๆ ในขณะที่ในวิธีคิดแบบโบราณ ในโลกตะวันออกบางแนวนั้น มองจุดหมายปลายทางของสรรพสิ่งว่าเป็นสภาพดับสลายหรือความตาย น่าสนใจหา เหตุผลในการที่นักคิดกรีกโบราณให้จุดสุดท้ายของสรรพสิ่งมาชะงักอยู่แค่สภาพอันสมบูรณ์เต็มที่ ไม่เลยไปถึงความ เสื่อมสลายของมัน การหาเหตุผลอธิบายประเด็นดังกล่าวนี้ คือ การพยายามหาคำตอบเกี่ยวกับวิธีคิดและบริบทแห่ง วิธีคิดของกลุ่มคนได้ชื่อว่าเป็น "ผู้รู้--ปัญญาชน--นักคิด" ในสังคมกรีกโบราณ มากกว่าจะเป็นการพยายามอธิบาย เนื้อหาสาระของความคิดของพวกเขา

เรื่องราวที่ใกล้เคียงกับ "ผู้รู้--ปัญญาชน--นักคิด" หรือ "intellectual" ที่สุดในสังคมกรีกโบราณ คือเรื่องราว ของปรากฏการณ์ การกำเนิดของปรากฏการณ์ทางสังคมของกลุ่มคนที่ถูกขนานนามว่า โซฟิสต์ (sophist) และ ฟิลโล โซเฟอร์ (philosopher) ในนครรัฐเอเธนส์ช่วงศตวรรษที่ห้าและที่สี่ก่อนคริสต์กาล

ก่อนที่จะกล่าวถึงการเกิดกลุ่มคนที่ถูกเรียกว่า โซฟิสต์ ในฐานะเป็นปรากฏการณ์ทางสังคมในนครรัฐเอเธนส์ การเกิดกลุ่มนักคิดหรือกลุ่มโซฟิสต์นี้ ถือว่าเป็นส่วนหนึ่งของพัฒนาการการเปลี่ยนแปลงวิธีและคติคิดของคนในสังคม กรีกโบราณ จากแบบแผนความรู้ความจริงที่อิงกับความเชื่อหรือความคิดในเชิง "ปกรณัม" (myth--mythos) มาสู่แบบ แผนความรู้ความจริงที่อิงกับความเชื่อหรือความคิดในเชิงที่เป็น "เหตุผล" (logos)

#### 1. ปกรณัม

ในสมัยกรีกโบราณราวศตวรรษที่เจ็ดและหก จากหลักฐานที่ปรากฏหลงเหลืออยู่ในมหากาพย์ของ Homer ได้กล่าวถึงโหราจารย์ในสังคมสมัยนั้นว่า เป็นผู้หยั่งรู้ความเป็นไปต่างๆ ของอดีตและอนาคตได้โดยวิธีบวงสรวงเทพ เจ้า (gods) ให้ดลใจให้เขาได้เข้าถึงญาณวิเศษเหนือมนุษย์ทั่วไป ที่สามารถล่วงรู้เหตุการณ์ต่างๆ ได้ เช่น ในประยุทธ กับข้าศึก จะได้ชัยชนะหรือไม่อย่างไร และด้วยวิธีการอะไร เวลาใดสมควรจะยาตราทัพ เป็นต้น โหราจารย์ (seer) ไม่ได้มีระเบียบวิธีวิจัยทางโหราศาสตร์อย่างใดนอกเหนือไปจากการที่เขารู้สึกว่า เขาสามารถเข้าถึงความรู้ของเทพเจ้า ได้ และจะเข้าถึงได้ก็โดยการบวงสรวงสวดภาวนาร้องขอต่อเทพเจ้าองค์นั้นๆ ตามที่โหราจารย์แต่ละคนจะเลือกบูชา โดยทั่วไป คำบอกกล่าวที่เทพเจ้าประทานให้ที่เรียกว่า "Oracle" นั้น ต้องอาศัยการตีความ ซึ่งการตีความที่ว่านี้ อาจ ได้แก่ การตีความความหมายเชิงสัญลักษณ์ต่างๆ ของก้อนเมฆ หรือท่าทางของสัตว์โดยเฉพาะการบินของฝูงนก การ ตีความนี้เป็นระเบียบวิธีทางโหราศาสตร์ของโหราจารย์อีกประเภทหนึ่งในสมัยกรีกและโรมัน โหราจารย์ประเภท

ปรัชญา" แทนคำว่า "philosopher" ทำให้เข้าใจความหมายและนัยดั้งเดิมตามบริบททางการเมืองสังคมผิดเพี้ยนไป หมด ซึ่งทำให้ไม่สามารถเข้าใจและประเมินนัยที่คล้ายคลึงกันของ "โชฟิสต์" และ "ฟิลโลโซเฟอร์" ในบริบทสังคม ปัจจุบันได้อย่างถูกต้อง

ตีความนี้เรียกว่า "augur" แม้จะมีระเบียบวิธีคิด แต่เมื่อเทียบกับโหราจารย์ที่สามารถเข้าถึงความรู้ในอดีต--ปัจจุบัน--อนาคต โดยอำนาจของเทพเจ้า (seer) โหราจารย์ประเภท "augur" นี้มีสถานภาพเป็นรองกว่า ในสังคมกรีกโบราณ ช่วงนี้ ผู้กุมความรู้ความจริงความถูกต้องหรืออย่างที่ Marcel Detienne เรียกว่า "the Masters of Truth" คือ ผู้ที่ เข้าถึงความรู้ของเทพเจ้า เทพเจ้าผู้กุมชะตาความเป็นไปของมนุษย์ "

นอกเหนือจากโหราจารย์แล้ว บางครั้งบุคคลอื่นๆ ก็ยังมีโอกาสได้เข้าถึงความรู้ความจริงของอนาคตได้จาก ความปรานีหรือความพึงพอใจที่เทพเจ้ามีต่อบุคคลนั้นเป็นส่วนตัว เช่น บางครั้ง Zeus เทพเจ้าสูงสุดในบรรดาเทพ เจ้าของกรีกจะส่งตัวความฝัน (dream) ซึ่งเชื่อกันในสมัยนั้นว่า มีตัวตนมาเข้าฝันในคนใดคนหนึ่ง เพื่อบอกเหตุเตือน ภัยล่วงหน้า ซึ่งการกล่าวอ้างถึงความฝันบอกเหตุนี้ก็ไม่ใช่จะให้ความจริงได้เสมอไป บางครั้งก็ผิดพลาดเพราะ Zeus แกล้งให้ข้อมูลผิดๆ ในบางราย นอกจากการส่งตัวความฝันบอกเหตุแล้ว ก็มีการมาปรากฏตัวในรูปของวิญญาณ หรือจะเรียกว่า โอปปตักกะ ก็ได้ เช่น มารดาของ Achilles มาเตือนภัยบุตรของตนว่า ควรจะระงับโทสะที่เกิดขึ้น หลังจาก Petroclus สหายรักอาวุโสของ Achilles ถูก Hector สังหารถึงแก่ความตายในสงคราม เพราะถ้า Achilles จะตามล้างแค้นฆ่า Hector ได้สำเร็จ แต่สิ่งที่จะเกิดขึ้นตามมาอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้คือ ตัวเขาเองก็จะต้องตาย เช่นเดียวกัน มารดาของ Achilles มีสถานะกึ่งเทพสามารถหยั่งรู้เหตุการณ์ก็เกิดขึ้นตามที่ Thetis มารดาของ Achilles ก็ยังมุ่งมั่นที่จะล้างแค้นให้สหายของเขาอยู่ดี และเหตุการณ์ก็เกิดขึ้นตามที่ Thetis มารดาของ Achilles ได้เตือนไว้

จึงกล่าวได้ว่า ในสังคมกรีกโบราณที่นักวิชาการทางคลาสสิกเรียกว่า "Homeric Society" นั้น ความรู้ความ จริงถูกเข้าใจว่าเป็นความรู้ของเทพเจ้า (divine knowledge) เท่านั้น มนุษย์ธรรมดาไม่สามารถจะคิดค้นหรือหาทาง

<sup>3</sup> "Seer" ในสมัยกรีกโบราณ มีสถานะคล้ายนักบวช มีวิธีการคล้ายการทรงเจ้าเข้าผี ที่ยังเป็นที่นิยมอยู่ในสังคมไทย ปัจจุบัน ในขณะที่การทำนายสัญลักษณ์จากก้อนเมฆหรือต้นไม้-สัตว์ ได้เสื่อมความนิยมจากสังคมตะวันตกไปแล้ว สังคมไทยก็ยังมีทั้ง "seer" และ "augur" อย่

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Marcel Detienne, **The Masters of Truth in Archaic Greece** trans. Janet Lloyd, foreword by Pierre Vidal-Naquet, (New York: Zone Book, 1886), pp. 8-9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Homer, **Iliad** Book II, 1-39.

<sup>6</sup> ความหมายของคำว่าวิญญาณในภาษากรีกโบราณหรือ "psuche" นั้น มีพัฒนาการที่แปรเปลี่ยนไปตามบริบท ตั้งแต่สมัยสังคมกรีกในยุคสมัยของ Homer หรือที่เรียกว่า "Homeric Society" เรื่อยมา ในสังคมดังกล่าว (Homeric Society) เชื่อว่า เมื่อคนตายไปแล้ว วิญญาณจะออกจากร่างโดยออกมากับลมหายใจสุดท้ายที่เรียกว่า "thumos" "psuche" คือสิ่งที่ทำให้มนุษย์มีชีวิตอยู่ แต่ไม่เกี่ยวข้องกับสภาพอารมณ์หรือจิตใจ ทว่า "thumos" กลับมีส่วนสำคัญ ที่เกี่ยวกับอารมณ์ความรู้สึกและจิตใจ เช่น ความโกรธ ความรัก "thumos" นอกจากจะใช้แทนความหมายของตัวตน ได้ในบางครั้ง (ซึ่งในทัศนะของคนสมัยใหม่อย่างเรา จะเห็นว่าความเชื่อดังกล่าวเป็นความเข้าใจผิดของ Homer และ คนร่วมสมัยในยุคนั้น ) ยังมีหมายถึงไอร้อนของไฟด้วย ความหมายของ "thumos" เองก็มีพัฒนาการของมันเอง ดังที่ Joseph Cropsey ได้เขียนบทความเกี่ยวกับ "thumos" โดยย้ำความหมายในลักษณะของ "spirit" และได้มีการ พัฒนาความหมายในนัยของ "Will" (หรือที่มักจะแปลในบริบทภาษาไทยว่า "เจตน์จำนง") ในบริบทความคิดของ Machiavelli, John Locke, และ Nietzsche ดู C.H. Zuckert, ed., Understanding the Political Spirit: Philosophical Investigations from Socrates to Nietzsche (New Haven: University of Yale, 1988).

คาดคะเนเหตุการณ์อนาคตได้เอง จะเข้าถึงความรู้นั้นได้ก็ต่อเมื่อได้รับจากเทพเจ้าเท่านั้น จะด้วยแรงบันดาลใจ (divine inspiration) หรือการเข้าสิงสู่ในร่าง (divine madness)

ถ้าจะมีการหาเหตุผลของสิ่งที่เรียกว่า ความรู้ของเทพเจ้า นี้ว่าทำไมถึงถูกต้องหรือทำไมควรจะเชื่อ ก็คงจะ ไม่มีคำตอบ เพราะการตั้งข้อสงสัยใน "divine knowledge" ในสมัยสังคมดังกล่าว คงจะไม่มีหรือเป็นไปได้ยาก เหตุที่ ไม่มีการตั้งคำถามสงสัย น่าจะมาจากอิทธิพลของบริบททางการปกครอง ที่มีลักษณะที่ผู้ปกครองมีอำนาจเด็ดขาดใน แบบ "Oriental despots" นั้น มีความเชื่อมโยงกับอำนาจของเทพเจ้าอย่างแนบแน่น ซึ่งจะได้กล่าวในส่วนต่อไป

จากการตีความจากมหากาพย์ทั้งสองคือ Iliad และ Odyssey โดยมีสมมุติฐานว่า มหากาพย์ทั้งสองได้ สะท้อนภาพวิถีชีวิตของผู้คนในสมัยนั้น ทำให้คิดได้ว่า ผู้คนในสังคมดังกล่าวต่างพากันเชื่อว่า การณ์ทั้งหลายเกิดขึ้น เป็นไปตามที่เทพเจ้าต่างๆ ได้กำหนดขึ้น โดยที่พวกเขาไม่รู้ตัวว่าเกิดขึ้นได้อย่างไร ทำไมพวกเขาถึงทำอะไรโดยไม่รู้ตัว หรือไม่เข้าใจในการกระทำของตนเอง ซึ่งลักษณะดังกล่าวคือสิ่งที่คนในยุคสมัยใหม่พยายามศึกษาหาคำตอบ โดย ผ่านระเบียบวิธีการศึกษาที่เรียกว่า "จิตวิทยา" และ "จิตวิเคราะห์" นั่นเอง แต่คนในสมัยนั้นต่างไม่เข้าใจกลไกการ ทำงานของจิตใจของตน จึงเชื่อกันว่า มนุษย์นั้นไม่ต่างจากหุ่นกระบอกที่เทพเจ้าขักใยเล่นอยู่เบื้องบนนั่นเอง โดย สายใยที่ชักนั้นคือ สภาวะอารมณ์ความรู้สึกของมนุษย์นั่นเอง<sup>7</sup>

ผลงานของ Homer และ Hesiod ซึ่งจัดอยู่ในช่วงเวลาประมาณ 700-600 ปีก่อนคริสต์กาล ได้สะท้อนให้ เห็นถึงวิธีคิดของคนในยุคนั้นว่า คนในยุคนนั้นไม่เห็นเส้นแบ่งหรือความแตกต่างระหว่างสิ่งที่เรียกว่า "ปกรณัม" กับสิ่ง ที่เรียกว่า "คำอธิบายที่มีเหตุผล" หรือกล่าวอีกนัยหนึ่งคือ พวกเขาไม่เห็นความแตกต่างเชิงคุณค่าของสิ่งที่ไร้เหตุผล และสิ่งที่มีเหตุผล ในขณะที่คนในยุคต่อมาตระหนักถึงความแตกต่างนี้อย่างชัดเจน จะลองสมมุติตัวอย่างที่น่าจะเข้า กับประเด็นนี้ได้คือ สมมุติว่ามี สามีภริยาคู่หนึ่งซึ่งมีฐานะไม่ร่ำรวยนักและติดออกจะจนด้วยซ้ำ มีบุตรอยู่แล้วหนึ่งคน วันหนึ่งไปหาคนทรงเจ้าพ่อเจ้าแม่อะไรก็สุดแท้ หลังจากที่เจ้าเข้าประทับทรงแล้ว ก็ได้ให้คำแนะนำแก่สามีภริยาคู่นี้ว่า "เจ้าจงมีบุตรหรือบุตรีอีก 3 คน แล้วเมื่อครบสามคนแล้ว ครอบครัวถึงจะอยู่เย็นเป็นสุข โชคดีร่ำรวยมีทรัพย์ศฤงศาร มากมาย" ถ้าสามีภริยาคู่นั้นเป็นชาวกรีกสมัย "Homeric Society" หรือเป็นคนในปัจจุบันที่มีวิธีคิดแบบสมัยนั้น ย่อมจะเชื่อฟังคำกล่าวของคนทรงทันที โดยไม่นีกตั้งข้อสงสัยเลยว่า การมีลูกมากจะไปช่วยให้ร่ำรวยขึ้นได้อย่างไร ซึ่ง ถ้าเป็นคนสมัยใหม่ จะเห็นว่า คำแนะนำดังกล่าวขัดต่อหลักเหตุผล เพราะการมีลูกมากก็ต้องมีสิ้นเปลืองค่าใช้จ่าย เพิ่มขึ้น และต้องเสียเวลาคอยดูแลลูก ไม่มีเวลาจะทำมาหากินได้เต็มที่ รังแต่ที่จะต้องเหนื่อยยากหนักขึ้นกว่าเดิมอีก แต่สิ่งที่ไร้เหตุผลนี้ ผู้คนที่เชื่อในความคิดแบบ "ปกรณัม" ว่าสามารถมีสถานะของความรู้ที่แท้จริงได้ ก็จะเชื่อโดยไม่ ต้องคิด ซึ่งเหตุการณ์อาจจะผันแปรไปเป็นว่า เมื่อมีลูกคนที่สามแล้ว เกิดพบบ่อเงินบ่อทองโดยบังเอิญ หรือถูกสลาก กินแบ่งรางวัลที่หนึ่ง เป็นต้น ซึ่งไม่สามารถอธิบายได้ด้วยเหตุผล นอกจากความบังเอิญหรือโชค (luck)

กล่าวได้ว่า ความรู้ความเข้าใจและวิธีคิดในสมัย "Homeric Society" นั้นยังมีลักษณะแบบบรรพกาล มี ความเชื่อว่า สิ่งต่างๆ เกิดขึ้นและเป็นไปตามอำนาจและความต้องการของเทพเจ้า ตัวอย่างเช่น Phaedrus ในบท สนทนาที่ชื่อเดียวกันของ Plato ที่เขียนขึ้นในราวศตวรรษที่สี่ก่อนคริสต์กาลเป็นเวลาประมาณสองร้อยปีให้หลังจาก สมัย "Homeric Society" ได้กล่าวว่า คนส่วนใหญ่เชื่อว่า ลมพายุนั้นคือ อสูร ซึ่งความเชื่อดังกล่าวนี้น่าจะสะท้อน ความคิดของคนในสมัยก่อนซึ่งอาจจะเป็นสมัย "Homeric Society" นั่นเอง ในขณะที่ Phaedrus กล่าวต่อไปว่า นัก คิดในช่วงเวลาไม่นานมานี้เห็นว่า ลมพายุ เป็นปรากฏการณ์ทางธรรมชาติ

\_

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Plato, **the Laws** 644e.

ดังนั้น เราอาจจะสรุปในขั้นแรกนี้ได้ว่า การอธิบายสิ่งต่างๆ ของสังคมกรีกโบราณยุค "Homeric Society" นั้น ไม่ว่าจะเป็นเรื่องธรรมชาติอย่างที่เราเข้าใจ หรือพฤติกรรมมนุษย์นั้น กวีหรือผู้คิดผู้เขียนเรื่องราวต่างๆ หรือเรื่อง บอกเล่าก็ตาม ต่างก็อ้างอิงและอาศัยแรงบันดาลใจที่เทพเจ้าประทานมา โดยเชื่อว่าเทพเจ้ารู้และเข้าใจถึงความในใจ ของมนุษย์แต่ละคน<sup>8</sup> และอีกทั้งสามารถมีอิทธิพลต่อความรู้สึกหรือสามารถยั่วยุมนุษย์ได้ และด้วยสภาพและ ข้อจำกัด (finitude) ของมนุษย์นี่เอง ที่เป็นเส้นแบ่งระหว่างความเป็นมนุษย์ (mortal) และความเป็นเทพ (immortal) คนในสมัยนั้นย่อมตระหนักถึงเส้นแบ่งนี้ และเชื่อว่าความรู้ของมนุษย์ (human knowledge) อยู่คนละส่วนกับ ความรู้ ของเทพเจ้า (divine knowledge) มนุษย์ไม่สามารถเข้าถึงหรือแม้แต่จะคิดแบบเทพเจ้าได้เลย ร่องรอยของความเชื่อ ในยุค "Homeric Society" ปรากฏในข้อความของ Epicharmus ซึ่งอยู่ช่วงต้นศตวรรษที่ห้าก่อนคริสต์กาล ใน Fragment 20 ของเขา เขาได้กล่าวว่า "A mortal must think mortal and not immortal thoughts."

พัฒนาการทางความคิดของสังคมกรีกโบราณนั้น ได้มีการเปลี่ยนแปลงก้าวกระโดดอย่างรวดเร็ว ทั้งนี้เมื่อ พิจารณาจากงานของ Homer และ Hesiod ที่อยู่ในช่วงเวลาประมาณเจ็ดร้อยปีก่อนคริสต์กาล ที่สะท้อนความคิด ความเชื่อในแบบ "ปกรณัม" เพียงสอยร้อยปีถัดมา จากงานของ Heraclitus ก็ได้เริ่มปรากฏถึงสัญญาณการ เปลี่ยนแปลงแนวคิดแบบ "ปกรณัม" มาเป็นวิธีคิดในแนว "เหตุผล" (from myth to logos)

### 2. คำอธิบายการเปลี่ยนแบบแผนความรู้ความจริงแบบ "myth" สู่แบบ "logos"

การเปลี่ยนผ่านจาก "myth" มาสู่ "logos" ยังคงเป็นปริศนาสำคัญ สำหรับคนที่คิดว่าแม้ myth ก็ยังมีเหตุผล อยู่ในตัวของมันด้วย นักวิชาการหลายรุ่นได้พยายามที่จะตอบปัญหานี้ หนึ่งในนั้นคือ Jean-Pierre Vernant ใน ค.ศ.1962 เขียนหนังสือ The Origins of Greek Thought<sup>9</sup> โดยมีประเด็นใจความสำคัญคือ "rational thought" เกิดขึ้นภายใต้กรอบหรือบริบทเฉพาะทางสังคม เศรษฐกิจและการเมือง นั่นคือ การเกิดสังคมเมือง ซึ่งการเป็นสังคม เมืองเกิดขึ้นจากการเกิดวิกฤตสำคัญทางอำนาจอธิปไตย นั่นคือการเสื่อมของรูปแบบการปกครองแบบเจ้าชีวิตที่สืบ สานผ่านทางสายโลหิตของ Mycenaean or Minoan ตามแบบของ "Eastern despots" 10

ดังที่ได้กล่าวไปแล้วว่า ผู้กุมความรู้ความจริงความถูกต้องหรืออย่างที่ Marcel Detienne เรียกว่า "the Masters of Truth" ในสมัยก่อนหน้าเกิดนครรัฐคือ บุคคลที่มีอภิสิทธิ์อย่างกวีและคนที่มีญาณวิเศษ (poets and diviners) โดยแรกเริ่ม ความจริงนั้นปรากฏหรืออยู่ในรูปของภาษาพูด บุคคลที่ว่านี้ถูกฝึกให้มีความทรงจำที่ดีในการ เชื่อมต่อเหตุการณ์ อันทำให้พวกเขาสามารถสร้างภาพของการเป็นผู้หยั่งรู้ "สิ่งที่เกิดขึ้นไปแล้ว และที่เป็นอยู่ และที่ กำลังจะเกิดขึ้นในอนาคต" ("what was, what is, and what will be") ในสภาพของสังคมที่ปกครองด้วย "เจ้าชีวิต" (despot) และการนับถือเทพเจ้าในฐานะผู้มีอำนาจเหนือชีวิตนั้น ผู้ปกครองและเทพเจ้ามีความสัมพันธ์เชื่อมโยงอย่าง แยกกันไม่ออก ขณะเดียวกัน ภาษาที่ใช้สื่อสารนั้นทำหน้าที่ในการสรรเสริญหรือกล่าวโทษ กล่าวความจริง หรือเท็จ

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ดูบทละครที่ชื่อว่า Ajax ของกวี Sophocles ที่กล่าวว่า Athene สามารถมองเห็นหยั่งรู้จิตใจของ Odysseus ในขณะ ที่มนุษย์ธรรมดาไม่สามารถรู้ได้ หรือถ้าจะรู้ได้ก็ต้องอาศัยความพยายามในการตีความสัญลักษณ์ อันได้แก่ สิ่งที่ ปรากฏให้เห็นด้วยตาเปล่า โดยอาศัยแรงบันดาลใจจากเทพเจ้า ในขณะที่ Athene เมื่อเห็น Odysseus ก็สามารถ หยั่งเข้าไปในใจของเขาได้เลย (Ajax 32. 13)

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Jean-Pierre Vernant, **The Origins of Greek Thought** translated from the French, (London: Methuen, 1982).

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Marcel Detienne, op.cit., pp. 8-9.

ซึ่งจากจุดนี้เอง จะเห็นได้ว่า ในสังคมตะวันออกในอียิปต์และบริเวณเมโสโปเตเมีย การสรรเสริญเจ้าผู้ปกครองไม่ แตกต่างจาการสรรเสริญเทพเจ้า การสร้างความมั่นคงให้กับ "ผู้ปกครองที่เที่ยงธรรม" กระทำได้ด้วยวิธีการเดียวกัน ต่อเทพเจ้า บทกวีของกวีจะช่วยทำให้โลกของเทพเจ้าและสังคมมนุษย์นั้นบูรณาการเป็นหนึ่งเดียวได้ภายใต้ตัวเจ้า ผู้ปกครอง ไม่มีความจริงอื่นใดนอกจากเรื่องราวที่เกี่ยวข้องกับเจ้าผู้ปกครอง<sup>11</sup>

Detienne กล่าวว่าเมื่อถึงยุคที่ภาษาเขียนเริ่มแพร่หลายในสังคมเอเธนส์นั่นคือ ในช่วงราวห้าร้อยปีก่อน คริสต์กาล ก็ได้เริ่มปรากฏงานวรรณกรรมของกวีต่างๆ ที่ถึงแม้ว่าจะยังคงกล่าวเล่าเรื่องถึงเจ้าผู้ปกครองในยุคก่อนๆ แต่กระนั้น เจ้าผู้ปกครองซึ่งเคยมีอยู่ในความเป็นจริง (reality) ก็ได้กลายมาเป็นเพียงเจ้าผู้ปกครองในปรัมปรา (the mythical king) นั่นคือ ผู้คนในสมัยห้าร้อยปีก่อนคริสต์กาล เริ่มคิดถึงสิ่งต่างๆ ที่เกิดขึ้น และมีการเล่าขานกันต่อๆ มา ในแบบและวิธีคิดของคนรุ่นก่อนว่าเป็นเพียง "ปกรณัม" ดังที่ปรากฏในบทละครของกวีอย่าง Pindar และ Aeschylus ในศตวรรษที่ห้าก่อนคริสต์กาล ประเด็นดังกล่าวนี้น่าสังเกตตรงที่ดูเหมือนว่า เรื่องราวของเทพเจ้าแม้ว่าจะยังคงดำรง อยู่ต่อไปในสังคมกรีกในเวลาต่อมา แต่ปัจจัยที่ค้ำจุนเชื่อมโยงและสร้างให้เทพเจ้าเหล่านั้นมีพลังและตัวตนจริงๆ ได้ สูญสลายหายไป ปัจจัยที่ว่านี้ สถาบันที่เคยเชื่อมโยงสัมพันธ์อย่างแน่นแฟ้นกับสถาบันความเชื่อในปวงเทพทั้งหลาย สถาบันที่สูญหายไปนี้คือ ผู้ปกครองหรือการปกครองในรูปแบบเดิมคือ แบบเจ้าหรือ "despot" การสูญสลายของ สถาบันดังกล่าวนี้ทำให้ความเป็นไปของเทพเจ้าและของมนุษย์นั้นแยกออกจากกัน 12

รูปแบบทางการปกครองที่เปลี่ยนแปลงไปนี้ มีผลกระทบอย่างยิ่งยวดต่อกระบวนวิธีคิดของผู้คนในสังคม
กรีกในยุคต่อมา จากเดิมที่ที่ความรู้ความจริงถูกผูกขาดโดยอภิสิทธิ์ชนและเจ้าผู้ปกครอง อันเชื่อมโยงกับความเชื่อใน
เทพเจ้าในฐานะผู้ตัดสินชี้ขาดความเป็นไปของมนุษย์ มาสู่รูปแบบการปกครองที่ขึ้นอยู่กับการตัดสินใจโดยส่วนรวม
มากขึ้น ทำให้เกิดเงื่อนไขของ "การสนทนา" (dialogue) นั่นคือ การถกเถียงหารือระหว่างกลุ่มสังคมที่แตกต่างกัน
ที่มาเผชิญหน้ากันในเวทีทางการเมือง เป็นการถกเถียงระหว่างนักพูดของแต่ละฝ่ายที่ต้องการจะให้มีการตัดสินใจ
ตามแนวทางที่ตนหมายมั่นไว้ ตัวอย่างคือ ในสงครามเปอร์เซียครั้งที่สอง เทพพยากรณ์แห่งวิหารเดลฟี (the Delphic
oracle) ได้ประกาศเป็นปริศนาว่า เอเธนส์จะรอดปลอดภัยด้วย "ปราการไม้" (a rampart of wood) Themistocles
นักการเมืองและการทหารแห่งเอเธนส์ ได้ตีความปริศนาพยากรณ์นี้ว่า น่าจะหมายถึง "กองทัพเรือของเอเธนส์" (the
Athenian fleet) ขณะเดียวกันการตีความไปในทางอื่นก็ย่อมจะเป็นไปได้และอาจดูตรงกว่า เช่น ตีความว่าคำ
พยากรณ์นั้นหมายถึงกำแพงเมืองก็เป็นได้เช่นกัน ตรงจุดนี้ Detienne เห็นว่า ความจริงจะเข้ามาในสถานการณ์ที่สิ่ง
ต่างๆ อยู่ในสภาวะสัมพัทธ์นั่นคือ ไม่มีอะไรขัดเจนสมบูรณ์ในตัวมัน จากการถกเถียงหารือในที่ประชุม ผลที่ได้คือ เมื่อ
พลเมืองเห็นดีเห็นงาม หรือเห็นว่ามันเป็นสิ่งอันควรที่จะให้ความหมายของปริศนาพยากรณ์ออกมาในทางใดทางหนึ่ง

ดังนั้นจะเห็นได้ว่า ความรู้ความจริงที่เคยมีสภาพที่สมบูรณ์ผูกขาดโดยอภิสิทธิ์ชนที่โยงใยกับความรู้ของเทพ เจ้า ได้ผันแปรมาเป็นความรู้ความจริงที่เกิดจากการโต้แย้งและสนทนาในลักษณะของทวิตรรกะ (dialgoue and dialogic) และนี่คือสภาวะที่เอื้ออำนวยให้วิถีแบบ "ปกรณัม" นั้นถดถอย และเปิดทางให้กับวิถีความคิดในการเข้าถึง ความรู้ความจริงในลักษณะของการใช้ "เหตุผล" (logos) ระหว่างผู้คน ฉะนั้น เงื่อนไขของรูปแบบการปกครองที่แปร

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Ibid., pp. 9-10.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Ibid., p. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Ibid., p. 11.

เปลี่ยนไป มีอิทธิพลสำคัญต่อการแปรเปลี่ยนวิธีคิดและการหาความจริงของผู้คนด้วย แม้ว่าสังคมในยุคหลัง "Homeric" จะยังคงใช้และเชื่อในเทพพยากรณ์อยู่ แต่วิธีตีความและให้ความหมายนั้นได้พัฒนามาสู่รูปแบบใหม่ ที่มี การใช้กระบวนการของเหตุผลและการถกเถียง เป็นหนทางให้ได้มาซึ่งความรู้ความจริงร่วมกันของคนในสังคม

สำหรับการร่วมกันพิจารณาตัดสินความหมายที่แท้จริงของเทพพยากรณ์ ตลอดจนสรรพสิ่งอื่นๆ นั้น Detienne กล่าวว่า มันเริ่มเกิดจาก การมีสภาที่ประชุมของนักรบ (military assembly) ที่ให้ความเท่าเทียมกันในหมู่ คนในชนชั้นนักรบที่จะถกเถียงในกิจการของส่วนรวม ได้กระตุ้นให้เกิด พลเมือง/ทหารที่มีความเหมือนกันและเท่า เทียมกัน ("equal and similar" soldier-citizens) ตรงจุดนี้เองที่ การถกเถียงหรือการสนทนา (dialogue) หรือภาษา พูดที่หลุดจากอำนาจครอบจำของเทพเจ้าและเจ้าผู้ปกครอง ได้มีบทบาทในความสัมพันธ์ทางสังคมระหว่างกันและกัน ในความพยายามที่จะใน้มน้าวจูงใจอีกคู่ถกเถียงในกิจการสาธารณะของส่วนรวม และเข้ามาแทนที่ภาษาของเทพเจ้า (efficacious speech) ที่เคยมีพลังอำนาจในกำหนดให้สิ่งต่างๆ ให้เป็นจริงโดยเพียงลำพังผู้พูด Detienne ชี้ให้เห็นว่า โดยผ่านกระบวนการและหน้าที่ที่เกิดขึ้นใหม่ซึ่งก็คือกระบวนการทางการเมืองและสัมพันธ์กับการเปิดวงกว้างสู่คน จำนวนมาก ทำให้ภาษาและการพูดนั้นมีสถานะที่อิสระ และทำให้ผู้พูดก็มีอิสระและมีความเป็นตัวของตัวเอง (autonomous)

จากการเปลี่ยนแปลงหน้าที่ของภาษาและการพูดนี้ ได้นำไปสู่การพัฒนาความคิดเกี่ยวกับภาษาสองแนว สำคัญๆ ในสังคมกรีกโบราณช่วงศตวรรษที่ห้าก่อนคริสต์กาล นั่นคือ ทางหนึ่ง เหตุผลและภาษาถูกมองว่าเป็น เครื่องมือหรือกลไกของความสัมพันธ์ทางสังคม โดยพิจารณาว่า เหตุผลและภาษานั้นมีผลกระทบอย่างไรต่อคู่สนทนา และผู้พัง ในแนวนี้ ศิลปะการพูด (rhetoric) และแนวทางของพวกโซฟิสต์หรือแนวทางแห่งการเอาชนะคู่โต้แย้งบัง เกิดขึ้น และมีการพัฒนาการวิเคราะห์เทคนิคการจูงใจ โดยอาศัยรูปแบบการพูดและลีลาของการใช้ไวยากรณ์ ส่วนอีก แนวทางหนึ่งนั้นคือ แนวทางของพวกที่เรียกตัวเองว่า "ฟิลโลโซเฟอร์" ที่มุ่งเน้นการพิจารณาภาษาและตรรกะในฐานะ เป็นวิถีทางไปสู่การเข้าถึงความจริง นั่นคือ การพิจารณาว่าภาษาจะสามารถสื่อหรือสะท้อนความจริงได้หรือไม่ และ ถ้าทำได้ ภาษาจะนำไปสู่ความจริงทางคณิตศาสตร์และเรขาคณิตได้อย่าไร<sup>14</sup>

เมื่อกล่าวถึงเรื่องภาษาและเหตุผลที่มีความเป็นอิสระที่เป็นพัฒนาการจากเงื่อนไขทางการเมืองการปกครอง ที่เปลี่ยนแปลงไปนั้น นอกจากเงื่อนไขทางการเมืองในฐานะที่เป็นปัจจัยสำคัญในการเปลี่ยนแปลงวิธีคิดในเชิง "ปกรณัม" มาสู่วิธีคิดในเชิง "เหตุผล" แล้ว ปัจจัยสำคัญที่นักวิชาการที่ศึกษากรณีดังกล่าวให้ความสำคัญก็คือ การ เปลี่ยนแปลงจากสังคมที่สื่อสารด้วยภาษาพูด (Oral society) มาเป็นสังคมที่สื่อสารกันด้วยภาษาเขียน (Literate society)

14 Ibid., p. 18. ในขณะที่ Detienne ตั้งข้อสังเกตกับพวก "ฟิลโลโซเฟอร์" ในประเด็นที่คนกลุ่มนี้สงสัยว่า ภาษาพูด และเหตุผลทางภาษาพูด/เขียน จะสามารถสื่อถึงความจริงทางคณิตศาสตร์และเรขาคณิตได้หรือไม่และอย่างไรนั้น Plato ในฐานะผู้ก่อตั้งกลุ่ม "ฟิลโลโซเฟอร์" กลับทำในสิ่งที่ตรงกันข้ามคือ ได้แสดงให้เห็นว่า ภาษาอาจไม่สามารถสื่อ ถึงความจริงได้ และในทางกลับกัน ความรู้หรือภาษาในทางคณิตศาสตร์และเรขาคณิต กลับสามารถสื่อถึงความจริง เกี่ยวกับมนุษย์และสังคมได้ดีกว่าภาษาพูด/เขียน ดู Plato's Statesman A translation of the Politicus of Plato with introductory essays and footnotes by J.M. Skemp, (London: Rouledge & Kegan Paul, 1961), pp. 138-139; 260e-263a, 264a, 264e, 265b, 266e.

G.E.R. Lloyd ในบทความที่ศึกษาถึง "ภูมิหลังทางสังคมของศาสตร์และปรัชญากรีกในช่วงแรกเริ่ม" (The Social Background of Early Greek Philosophy and Science) ได้กล่าวถึงงานของ Havelock ที่ให้ความสำคัญ ของ การพัฒนาไปสู่สังคมที่ใช้ภาษาเขียนในสังคมกรีกโบราณ ซึ่ง Havelock ถือว่า เป็นการปฏิวัติที่มีความสำคัญ มาก ถึงขนาดที่ Havelock ้ อ้างว่า ถ้าปราศจากซึ่งการปฏิวัติวิทยาการแห่งการสื่อสารดังกล่าว ความคิดเกี่ยวกับ งานเขียนวรรณกรรมและศาสตร์ต่างๆ แทบจะเป็นสิ่งที่คิดไม่ได้เอาเลยทีเดียว การปฏิวัติดังกล่าวในทรรศนะของ Havelock นั้นน่าจะอยู่ในช่วงราวๆ ทศวรรษแห่งปี 440 และ 430 ก่อนคริสต์กาล ก่อนหน้านี้ ไม่ใช่สังคมกรีกโบราณ จะเป็นสังคมที่ไม่รู้หนังสือ (illiteracy) แต่เป็นสังคมช่วงก่อนการเข้าสู่สังคมที่ใช้ภาษาเขียน (pre-literarcy) และเมื่อถึง สมัยของ Plato การพัฒนาการเป็นสังคมภาษาเขียนก็มีความชัดเจนดังที่สะท้อนในงานของ Plato เองด้วย 16

ในทรรศนะของ Havelock เขาเห็นว่า ความคิดของพวกนักคิดก่อนหน้า Socrates (the Presocratics) นั้น เกิดก่อนการปฏิวัติดังกล่าว ในขณะที่ Plato มาทีหลัง (เป็นไปได้ว่า ด้วยเหตุนี้นี่เอง ที่ความคิดของ Plato จึงมี ลักษณะที่แตกต่างจากแนวคิดของพวก Presocratics) แต่ Goody เห็นว่า การปฏิวัติการมีตัวหนังสือดังกล่าวนี้เป็น พื้นฐานสำคัญต่อพัฒนาการความคิดในแนวปรัชญา ซึ่ง Goody เห็นว่า การปฏิวัติหรือการมีตัวอักษรใช้นั้นเกิดขึ้น ก่อนช่วงเวลาที่ Havelock คาดคะแน่ไว้ 18

แต่อย่างไรก็ตาม ท่ามกลางปัจจัยต่างๆ ที่มีส่วนในการพัฒนาองค์ความคิดของชาวกรีกโบราณ Goody ให้ น้ำหนักกับประเด็นเรื่องวิทยาการการสื่อสารมากที่สุด (the technology of communication--ซึ่งประเด็นนี้น่าสนใจ อย่างยิ่งสำหรับการเปลี่ยนแปลงวิทยาการการสื่อสารในสังคมปัจจุบัน ว่าจะมีผลกระทบต่อการ เปลี่ยนแปลงและพัฒนาการทางความคิดอย่างไร?) ประเด็นสำคัญต่อการพิจารณาคือ รูปแบบหรือระเบียบ วิธีการเขียน (method of writing) และอัตราของการอ่านออกเขียนได้ของทั้งผู้เขียนและผู้อ่าน<sup>19</sup>

อย่างไรก็ตาม Lloyd ได้ชี้ให้เห็นว่า ข้อเสนอของ Havelock และ Goody ในการให้ความสำคัญของ วิทยาการการสื่อสาร ในฐานะเป็นปัจจัยสำคัญต่อพัฒนาการทางความคิดของสังคมกรีกโบราณนั้น เป็นประเด็นที่ สร้างกระแสโต้แย้งอย่างมากมาย โดยเฉพาะข้อโต้แย้งจากแนวคิดทางมานุษยวิทยาและอื่นๆ สิ่งที่ Goody เชื่อคือ การเพิ่มอัตราการอ่านออกเขียนได้นั้นก่อให้เกิดผลในประเด็นเรื่องเสรีภาพตามมา (the liberating effects of increased literacy) โดยอ้างว่า เมื่อใดที่คำพูดถูกบันทึกลงเป็นตัวหนังสือ มันสามารถเป็นเป้าในการวิเคราะห์ วิพากษ์ในลักษณะที่ไม่มีทางเกิดขึ้นได้ในการแลกเปลี่ยนสื่อสารโดยภาษาพูด แต่ที่เห็นตรงกันข้ามกับแนวของ Goody คือ Parry ที่มองว่า ตัวหนังสือนั้นมีผลในการกดบังคับ (inhibiting) คือเมื่อยามใดที่ความคิดปรากฏเป็น ตัวหนังสือแล้ว ก็จะกลายเป็นคัมภีร์ศักดิ์สิทธิ์และกลายเป็นสัจธรรมอมตะไป<sup>20</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> E.A. Havelock, **The Literate Revolution in Greece and Its Cultural Consequences** (Princeton, New Jersey: Princeton University Press, 1982).

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> G.E.R. Lloyd, **Methods and Problems in Greek Science** (Cambridge: Cambridge University Press, 1991), "The social background of early Greek philosophy and science", p. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> J. Goody, (ed.) Literacy in Traditional Societies (Cambridge: Cambridge University Press, 1968).

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> G.E.R. Lloyd, op.cit., p. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Ibid., p. 123.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Ibid., p. 123.

Lloyd เห็นว่า ประเด็นไม่ได้อยู่ที่ว่า การพัฒนาการใช้ภาษาเขียนนั้นสำคัญหรือไม่สำคัญ แต่อยู่ที่การที่เรา จะให้น้ำหนักกับประเด็นนี้มากน้อยกว่าประเด็นอื่นๆ ที่มีความสำคัญด้วย Lloyd ให้ความสำคัญกับน้ำหนักทางปัจจัย ของเศรษฐกิจด้วย และที่สำคัญไม่น้อยกว่าก็คือ ปัจจัยทางการเมือง นั่นคือการเชื่อมโยงของจิตวิญญาณวิพากษ์ (a new critical spirit in philosophy) กับลักษณะการโต้เถียงอย่างเสรีในทางการเมืองและกฎหมาย และอิทธิพลของ การเกิดความคิดในทางตรรกะ (logic) และจริยธรรม<sup>21</sup>

ผู้ที่บุกเบิกในประเด็นทางเศรษฐกิจการเมืองและกระแสคิดดังกล่าวคือ J.-P. Vernant, P. Vidal-Naquet, M. Detienne และเพื่อนพ้องของพวกเขา ซึ่งเริ่มมีผลงานในช่วงต้นทศวรรษที่ 1960 และงานของพวกเขาได้รับการ ตีพิมพ์ในภาษาอังกฤษในช่วงปลาย 1970<sup>22</sup>

Lloyd ก็เป็นหนึ่งในนักวิชาการที่ได้รับอิทธิพลของนักวิชาการฝรั่งเศสกลุ่มนี้ ในการอธิบายพัฒนาการทาง ความคิดของสังคมกรีกโบราณ โดยเชื่อมโยงกับบริบททางการเมืองและเศรษฐกิจ เขาเชื่อว่า เหนือปัจจัยต่างๆ ใน บริบทของสังคมกรีก ปัจจัยทางการเมืองมีความสำคัญที่สุดและเป็นปัจจัยพื้นฐานก็ว่าได้ เขาเห็นว่า แน่นอนว่าการมี ภาษาเขียนและการบันทึกในรูปของหนังสือ ประกอบกับการมีคนจำนวนหนึ่งที่สามารถอ่านได้นั้น เป็นปัจจัยร่วมต่อ พัฒนาการความคิดและองค์ความรู้ในสังคมกรีกโบราณ แต่ถ้าขาดซึ่งเงื่อนไขทางการเมืองที่สัมพันธ์กับสถาบัน การเมืองในแบบนครรัฐกรีกแล้ว พัฒนาการทางความคิดก็ยากที่เกิดขึ้นได้ เพราะสถาบันดังกล่าวนี้ได้สร้างผู้คนที่เป็น ผู้รับข้อมูลข่าวสารที่มีประสบการณ์หลากหลาย ที่จะประเมินหลักฐานและเหตุผลในบริบทของการใต้เถียงทาง การเมืองและกฎหมาย และผู้รับเหล่านี้ที่มีบทบาทสำคัญในการเลือกใช้รูปแบบต่างๆ ของการให้เหตุผลขององค์ ความรู้ความคิดของกรีกช่วงต้นๆ<sup>23</sup>

ที่แน่ๆ และเป็นที่ยอมรับกันทุกฝ่ายคือ ตัวอักษรกรีกนั้นได้เริ่มวางรากฐานครั้งแรกตั้งแต่ 700 ปีก่อน คริสต์กาล และที่ยอมรับกันอีกประการหนึ่งคือ การบันทึกในรูปหนังสือมีบทบาทสำคัญในเรื่องของการช่วยจำ (aides-memoire) และสิ่งที่เป็นสื่อกลางของการแลกเปลี่ยนทางความคิด (intellectual exchanges) คือ ภาษาพูด ดังที่ปรากฏในบทสนทนา Parmenides ของ Plato กล่าวได้ว่า วัฒนธรรมของกรีกในช่วงนั้นเป็นวัฒนธรรมที่สื่อกัน ด้วยภาษาพูดเป็นหลัก และประการต่อมาคือ บทบาทของการโต้เถียงทางการเมืองและความคิดนั้นมีผลกระทบ สำคัญคือด้านอื่นๆ ของวัฒนธรรมกรีกด้วย<sup>24</sup>

Lloyd เห็นว่า การแก้ปัญหาเรื่องการให้น้ำหนักปัจจัยที่มีผลต่อพัฒนาการของความรู้ในสังคมกรีกโบราณ นั้น น่าจะเริ่มโดยการแบ่งแยกพิจารณาสาขาความรู้ต่างๆ เช่น แบ่งเป็นความรู้ด้านคณิตศาสตร์ ด้านปรัชญา ธรรมชาติ และทางการแพทย์ โดยตรวจสอบดูว่า ปัจจัยเดียวกันหรือปัจจัยที่ต่างกันนั้นมีผลกกระทบต่อสาขาต่างๆ แต่ ละสาขานี้อย่างไร ประการที่สองคือ ขอบเขตของสังคมที่ศึกษานั้นน่าจะศึกษาเปรียบเทียบกับสังคมโบราณอื่นๆ ด้วย

<sup>22</sup> Ibid., p. 124.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Ibid., p. 124.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Ibid., p. 124.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Ibid., p. 124.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Ibid., p. 124.

ถ้าพิจารณาในด้านความรู้ทางคณิตศาสตร์ จะพบว่า ผลกระทบของการที่สังคมกรีกพัฒนาไปสู่วัฒนธรรม ของการมีตัวหนังสือใช้นั้น น่าจะมีผลกระทบหรือมีความสำคัญต่อพัฒนาการทางคณิตศาสตร์น้ำอยกว่าพัฒนาการ ทางปรัชญา เพราะคณิตศาสตร์นั้นใช้ตัวเลขและแผนภาพ (diagrams) มากกว่าใช้คำศัพท์ต่างๆ แต่ปรากฏว่าในมุม กลับ ลักษณะหรือธรรมชาติของคณิตศาสตร์นั้นน่าจะได้รับอิทธิพลจากทั้งแนวคิดที่รับเอามา และรวมทั้งรูปแบบการ นำเสนอที่เลือกใช้ และถ้าปัจจัยทางสังคมการเมืองจะมีอิทธิพล ก็มีอิทธิพลในเรื่องของพื้นฐานและการสร้าง ความชอบธรรมให้กับจุดยืนทางการเมืองหนึ่งๆ ซึ่งไม่ต่างจากที่ปรากฏในทฤษฎีและการปฏิบัติในการเมืองและ กฎหมาย ในลักษณะนี้องค์ความรู้ทั้งสามต่างได้รับอิทธิพลเหมือนกัน<sup>26</sup>

ประเด็นการขยายการศึกษาสังคมอื่นๆ เพื่อการเปรียบเทียบ จากการศึกษาสังคมโบราณของจีนและอินเดีย พบว่า จากการศึกษาความก้าวหน้าของวิทยาการของสังคมจีนโบราณ รวมทั้งพัฒนาการของการแข่งขันในกลุ่ม ความคิดปรัชญาต่างๆ นั้น ในเบื้องแรก ชี้ให้เห็นถึงลักษณะที่มีร่วมกันกับสังคมกรีกโบราณ แต่เมื่อพิจารณาถึง สถานการณ์ของวิทยาการการสื่อสารระหว่างอารยธรรมโบราณทั้งสองนี้ พบว่า มีความแตกต่างกันอย่างเห็นได้ขัด สำหรับสังคมจีนโบราณนั้น มีลักษณะเป็นวัฒนธรรมของภาษาเขียนมากพอๆ กับที่สังคมกรีกเป็นวัฒนธรรมภาษาพูด ดังนั้น จึงไม่เป็นที่น่าสงสัยเลยว่า ปรัชญาและศาสตร์ความรู้ของจีนในตอนเริ่มแรกนั้นเกิดขึ้นโดยอาศัยเงื่อนไขของ การพัฒนาภาษาเขียน ยิ่งกว่านั้น ผลกระทบอันเกิดจากการประดิษฐ์คิดค้นการพิมพ์ของจีนนั้นแสดงให้เห็นถึง ประสบการณ์ที่แตกต่างจากตะวันตก ในมุมกลับ ตราบเท่าที่เราพิจารณาถึงประเด็นเงื่อนไขทางการเมืองของจีนสมัย โบราณ เราจะพบว่าสังคมจีนโบราณมีความแตกต่างอย่างยิ่งจากสังคมกรีกโบราณ เพราะจีนโบราณนั้นไม่มีสถาบัน ในลักษณะแบบนครรัฐ ดังนั้นบทเรียนที่ได้คือ น่าจะได้มีศึกษาในลักษณะของการเปรียบเทียบให้มากขึ้นกว่าที่ผ่านมา เพื่อชี้ให้เห็นถึงความสำคัญเชิงสัมพัทธ์ของปัจจัยหลากหลายแบบในขั้นตอนที่แตกต่างกันในประวัติศาสตร์ของอารย ธรรมโบราณทั้งสองนี้<sup>27</sup>

#### 3. เหตุผล

โดยสรุปกล่าวได้ว่า กระบวนการการพัฒนาวิธีคิดแบบ "เหตุผล" หรือ "logos" นั้นเริ่มพัฒนาขึ้นเด่นชัด ในช่วง 600-500 ปีก่อนคริสต์กาล และโดยเฉพาะในช่วง 500 ปีก่อนคริสต์กาล มีนักคิดเกิดขึ้นมากมายที่ต่าง พยายามหาวิธีการ--เหตุผล--ความรู้ที่ไม่อิงกับเทพเจ้า (divine inspiration, divine madness) ในช่วงนี้เองที่ G.B. Kerferd นักวิชาการทางด้านคลาสสิกในปัจจุบันได้ขนานนามปรากฏการณ์ของคนกลุ่มหนึ่งว่า "the Sophistic Movement"

ในการแบ่งช่วงเวลาประวัติศาสตร์ทางความคิดของนักคิดกรีกโบราณนั้น มีความแตกต่างกันตามแต่ นักวิชาการจะมีเกณฑ์ในการแบ่งอย่างไร เช่น โดยทั่วไปจะแบ่งออกเป็น 3 ช่วง ได้แก่ ช่วงก่อน Socrates หรือที่ เรียกว่า "the Presocratics. และต่อมาคือช่วงของพวกโซฟิสต์ และช่วงของ Socrates และฟิลโลโซเฟอร์ อันได้แก่ เพลโต อริสโตเติลและสานุศิษย์ของพวกเขา หลักเกณฑ์การแบ่งนี้ พิจารณาว่า "the Presocratics" นั้นมีลักษณะเด่น

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Ibid., p. 125.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Ibid., p. 126. ดังจะเห็นได้ว่า หลังจาก G.E.R. Lloyd ได้กล่าวในประเด็นดังกล่าวในบทความปี 1972 ที่ผู้เขียนอ้าง ถึงนี้ เขาได้ทำการศึกษาเปรียบเทียบศาสตร์และองค์ความรู้ของสังคมจีนและกรีกโบราณอย่างจริงจัง และมีผลงาน เป็นหนังสือตีพิมพ์ในปี 1996 ชื่อ Adversaries and Authorities: Investigations into Ancient Greek and Chinese Science (Cambridge: Cambridge University Press, 1996).

ได้แก่ การคิดค้นหากฏระเบียบของจักรวาลและธรรมชาติของโลก นักคิดบุกเบิกคนสำคัญของกลุ่มนี้คือ Thales ส่วน ในช่วงของพวกโซฟิสต์นั้น นักคิดในกลุ่มนี้หันมาสนใจปัญหาต่างๆ ที่เกี่ยวข้องกับมนุษย์มากขึ้น เช่น ความรู้ วิทยาการและศิลปะที่จะนำไปสู่ความสำเร็จในชีวิต อันได้แก่ ศิลปะการพูด ความรู้เกี่ยวกับการเมือง ความรู้ทางการ ใช้ภาษา เป็นต้น ซึ่งจะว่าไปแล้ว เราก็สามารถจัด Socrates อยู่ในกลุ่มความคิดแนวโซฟิสต์ได้เช่นกัน ถ้าเราพิจารณา ใช้เกณฑ์ของความสนใจในเรื่องราวทางสังคมและมนุษย์เป็นตัวกำหนด ดังที่ Aristotle ในศตวรรษที่สี่และ Cicero ใน ปีที่ 45 ก่อนคริสต์กาล ได้กล่าวถึง Socrates ว่าเป็นผู้ดึงปรัชญาลงมาจากสวรรค์ หันมาสนใจในเรื่องราวเกี่ยวกับ คุณธรรมความดีของมนุษย์ และช่วงที่สามคือช่วงของฟิลโลโซเฟอร์ ที่มีความเด่นชัดในการนำเหตุผลมาเป็นเกณฑ์ ในการค้นหาความจริง

ในการแยกความรู้จากการอ้างอิงกับเทพเจ้านั้น กล่าวได้ว่าเป็นช่วงหนึ่งของความพยายามของมนุษย์ที่จะ แยก "myth" ออกจาก "logos" และการใช้คำอธิบายหรือการเล่าเรื่องของมนุษย์โดยอิงกับอำนาจของเทพเจ้าให้น้อย ที่สุด งานขึ้นสำคัญที่สะท้อนให้เห็นความพยายามดังกล่าวนี้คืองานบันทึกของ Herodotus (The Histories) และ Thucydides (The History of Peloponnesian War)

ลักษณะเด่นในงานของ Herodotus คือ การบันทึกเล่าเรื่องที่เกิดขึ้นในอดีตกาลและการบันทึกเหตุการณ์ ปัจจุบันในลักษณะเชิงชาติพันธุ์วรรณา (ethnography) Herodotus ได้เดินทางไปยังที่ต่างๆ และบันทึกเหตุการณ์ที่ ตนพบเห็น พร้อมกับได้วิพากษ์วิจารณ์สอดใส่ความเห็นของตนลงไป และด้วยเหตุนี้ ทำให้นักวิชาการสมัยใหม่ยกย่อง ให้เขาเป็นผู้ริเริ่มการบันทึกในแนวประวัติศาสตร์คนแรก ซึ่งมีความแตกต่างจากบันทึกอื่นๆ ก่อนหน้าเขา Herodotus ได้บันทึกเรื่องราวของชนชาติต่างๆ ที่เขาพบ ตัวอย่างเช่น ตอนหนึ่งเขาได้บันทึกความเป็นอยู่ของชาวอินเดียหลายเผ่า ในบริเวณตะวันตกของอินเดียต่อกับเปอร์เชียว่า "ชนเผ่าหนึ่งของอินเดียนั้นจะกินซากศพของบรรพบุรุษของตน อัน เป็นสิ่งที่ต้องถือปฏิบัติอย่างเคร่งครัดของชนเผ่านี้ ซึ่งมักจะได้รับการรังเกียจจากชนชาติอื่นๆ ที่พบเห็น ซึ่งไม่มี ประเพณีปฏิบัติอย่างนั้น โดยเฉพาะชนชาวกรีก จะยอมทำทุกสิ่งยกเว้นการกินซากศพบรรพบุรุษของตน ในขณะที่ ชาวอินเดียเผ่านั้นจะยอมทำทุกสิ่ง ยกเว้นการไม่กินศพบรรพบุรุษของตนเพื่อทำพิธี" Herodotus ซี้ให้เห็นว่า สิ่ง เหล่านี้เป็นเพียงความแตกต่างทางประเพณีหรือกฎสังคม (nomos, convention) ที่มนุษย์ในแต่ละสังคมสร้างขึ้นมา ไม่มีของใครถูกหรือผิดโดยธรรมชาติ Herodotus กล่าวว่า คนบ้าเท่านั้น (คนที่ไม่มีเหตุผล!) ที่จะคิดว่า สิ่งเหล่านี้เป็น สิ่งสำคัญที่จะแบ่งหรือกำหนดความเป็นมนุษย์หรือไม่เป็นมนุษย์ หรือลำดับขั้นสูเต่าของความเป็นมนุษย์ของคนกรีก หรือคนอินเดีย "ผมว่าตัว Herodotus จะคิดว่าคนอินเดียนั้นมีอสุจิสีดำเหมือนอย่างสีผิว ซึ่งแปลกประหลาดกว่าชาว กรีกก็ตาม "

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Cicero, **Tusculan Disputations**, Book V. iv.10-11: "Socrates on the other hand was the first to call philosophy down from the heavens and set her in the cities of men and bring her also into their homes and compel her to ask questions about life and morality and things good and evil."

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Herodotus, **Histories** Book III, 38-44

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> เป็นความเข้าใจผิดของ Herodotus ที่คิดว่า อสุจิของชาวอินเดียมีสีดำ แสดงว่า Herodotus ไม่เคยมีโอกาสได้เห็น อสุจิของชาวอินเดียจริงๆ แนวคิดที่ว่า ธรรมเนียมปฏิบัติเป็นเพียงสิ่งที่มนุษย์สร้างขึ้น ไม่สามารถใช้เป็นเกณฑ์ในการ แบ่งความเป็นมนุษย์ได้นั้น สามารถพบได้ในความคิดของนักคิดชาวสก๊อตในช่วงศตวรรษที่สิบเจ็ดอย่าง David Hume

Thucydides ซึ่งอยู่ในช่วงคาบสมัยเดียวกับ Herodotus ได้ผลิตผลงานบันทึกเรื่องราวสงครามระหว่าง เอเธนส์กับสปาร์ตาขึ้น เขาได้แสดงจุดมุ่งหมายในการเขียนอย่างชัดเจนและมุ่งมั่นใน Book I, 21-22 ไว้ว่า การบันทึก เหตุการณ์ของคนรุ่นก่อนๆ เขานั้น มีข้อบกพร่องในประเด็นของความถูกต้องแม่นยำของเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นจริง ซึ่ง หมายถึง อคติและการขาดความเป็นกลางของผู้บันทึก หรือในศัพท์สมัยใหม่คือ "สภาวะวิสัย" (objectivity) นั่นเอง Thucydides วิจารณ์งานเขียนของ Homer ว่าเชื่อถือไม่ได้ ทั้งนี้ด้วยเหตุผลที่ว่า Homer เป็นกวี และธรรมชาติของกวี คือเขียนเพื่อเร้าอารมณ์คนอ่าน/คนฟัง

Thucydides พยายามชี้แจงให้คนอ่านของเขาเห็นถึงความมุ่งมั่นในความพยายามที่จะบันทึกเหตุการณ์ อย่างถูกต้องแม่นยำ เพื่อคนรุ่นหลังจะได้ทราบความจริงที่เกิดขึ้น และนี่ก็เป็นที่มาของการพูดถึงวิธีการหาข้อมูลใน การเขียนของเขา เขาย้ำถึง ความจำเป็นของผู้บันทึกว่าจะต้องมีความเป็นกลาง แม้ว่าตัวเขาเองจะเป็นทหารฝ่าย เอเธนส์ก็ตาม แต่เขาก็พยายามที่จะไม่ลำเอียงเข้าข้างฝ่ายของเขาในการบันทึก ประเด็นต่อมาก็คือ แหล่งข้อมูล เขา ย้ำว่า ข้อมูลบอกเล่าที่เขาได้รับฟังจากบุคคลต่างๆ เขาจำต้องมาพิจารณาอย่างระมัดระวังและตรวจสอบ จากทั้งหมด นี้ กล่าวได้ว่า งานและระเบียบวิธีคิดของ Thucydides เป็นจุดเริ่มต้นของระเบียบวิธีการทางประวัติศาสตร์สมัยใหม่ก็ ว่าได้

สิ่งสำคัญที่ควรแก่การพิจารณาอันเกี่ยวกับความพยายามแยก "ปกรณัม" ออกจาก "เหตุผล" คือ การเขียน บทนำของ Thucydides ในประเด็นของสิ่งที่เรียกว่า "การซ้ำรอยของประวัติศาสตร์" ซึ่งทำให้งานของเขามี ความหมายขึ้นมาในประเด็นที่ว่า งานของเขาทั้งหมดนั้นได้พยายามจะสื่อถึงแบบแผนหรือกฎทางประวัติศาสตร์ของ มนุษย์ โดยเน้นที่ธรรมชาติของมนุษย์ในฐานะพลังขับทางประวัติศาสตร์ให้เกิดการซ้ำรอยเดิม

เมื่อกล่าวมาถึงจุดนี้ จะเห็นได้ว่า ความพยายามในการอธิบายและคาดคะแนเหตุการณ์และปรากฏการณ์ ของมนุษย์นั้น โดยแรกเริ่มนั้นคำอธิบายอิงอยู่กับอำนาจของเทพเจ้าและคำอธิบายเชิงปกรณัม อันเป็นสิ่งที่ไม่มี เหตุผลในทัศนะของคนรุ่นต่อมา และได้ผันแปรมาเป็นการอธิบายโดยตัดเรื่องปกรณัมออกไป และพยายามอิงอยู่กับ วิธีคิดแบบเหตุผล ซึ่งในช่วงนี้อาจเรียกได้ว่าเป็นช่วงการเริ่มต้นวิธีคิดแบบมนุษยนิยม (humanism) ครั้งแรกใน ประวัติศาสตร์ความคิดตะวันตกก็ว่าได้<sup>31</sup> และปรากฏการณ์ของโซฟิสต์ในฐานะที่เป็นปรากฏการณ์ทางสังคมใน เอเธนส์ ก็กล่าวได้ว่าเป็นกระบวนการมนุษยนิยม (the humanistic movement) ที่แสดงถึงความเชื่อมั่นในพลัง ความสามารถของมนุษย์ ที่จะรู้และเข้าใจถึงศิลปะวิทยาการต่างๆ ได้ด้วยการเรียนรู้ของมนุษย์เอง และใช้ความรู้ ดังกล่าวนั้นสนองตอบความต้องการของชีวิตมนุษย์ได้อย่างเต็มที่ โดยไม่ต้องรอความกรุณาจากสวรรค์เบื้องบน โชคชะตาหรือเทพเจ้า หรือผู้ปกครองเหนือหัว

# 4. ที่มาของกำเนิดปรากฏการณ์ของพวกโซฟิสต์ในฐานะปรากฏการณ์สำคัญทางสังคม

การกำเนิดโซฟิสต์ในฐานะของปรากฏการณ์ทางสังคม (social phenomenon) จากการศึกษาของ G.B. Kerferd เห็นว่า เงื่อนไขสำคัญที่ก่อให้เกิดปรากฏการณ์ดังกล่าวในเอเธนส์คือ ความเป็นประชาธิปไตย การมีเสรีภาพ และความเสมอภาค เงื่อนไขทางการเมืองและสังคมที่สร้างความต้องการพวกโซฟิสต์ อิทธิพลสำคัญจากบุคคลสำคัญ คนเดียว บุคคลผู้นั้นคือ Pericles<sup>32</sup> และเงื่อนไขทางเศรษฐกิจของเอเธนส์ ที่เปลี่ยนผ่านจากเศรษฐกิจแบบนครรัฐไปสู่

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> และเป็นช่วงกำเนิดองค์ความรู้ที่เรียกว่า "historia" อันหมายถึงการสอบสวนค้นหาความจริงที่เกิดขึ้น (fact) และ รวมทั้งเป็นช่วงกำเนิดขององค์ความรู้ที่เรียกว่า "philosophia" อันหมายถึงการเข้าถึงปัญญาความรู้ด้วย

 $<sup>^{32}</sup>$  G.B. Kerferd, The Sophistic Movement. (Cambridge: Cambridge University Press, 1981), p. 15.

เศรษฐกิจแบบจักรวรรดิ เอเธนส์มีความมั่งคั่ง ผู้คนมีชีวิตที่สบายและร่ำรวย (elegance, comfort and luxurious consumption in private) มากกว่ายุคก่อนๆ<sup>33</sup>

พัฒนาการของสถาบันประชาธิปไตยซึ่งในความเห็นของ Kerferd ค่อยพัฒนามาตั้งแต่สมัยของ Solon นับตั้งแต่อดีตจนถึงช่วงต้นของสงครามเพโลพอนนีส ประชาธิปไตยเอเธนส์ถูกครอบงำโดยบรรดากลุ่มชนชั้นสูงและ เครือญาติของพวกเขา แต่หลังจากนี้ได้เกิดการเปลี่ยนแปลง การปฏิรูปเงื่อนไขระเบียบการปกครองที่เริ่มในราว 462/461 B.C. ได้นำเอเธนส์ไปสู่สิ่งที่เรียกว่าประชาธิปไตยเต็มใบ (full or unmixed democracy, Plutarch, Cim.15.2) ซึ่งในส่วนนี้ Thucydides เห็นว่า ประชาธิปไตยภายใต้การนำของ Pericles นั้นมีฐานสำคัญสองประการ คือ "มันเป็นประชาธิปไตยเพราะกิจการสาธารณะต่างๆ นั้นไม่ได้อยู่ในหมู่ของคนกลุ่มน้อยอีกต่อไป แต่อยู่ในมือของ คนหมู่มาก แต่ขณะที่กฎหมายได้ประกันความเสมอภาคสำหรับทุกๆ คนในการเข้าไปมีส่วนร่วมในกิจการสาธารณะ แต่ก็ยินยอมให้บุคคลที่มีความสามารถในกิจการสาธารณะได้เข้าไปบริหารด้วย"<sup>34</sup>

สำหรับ Kerferd เงื่อนไขสองประการนี้เอง ที่เป็นปัจจัยสำคัญที่พัฒนาความต้องการพวกโซฟิสต์ขึ้น โดยเฉพาะเงื่อนไขประการที่สอง สิ่งที่พวกโซฟิสต์เป็นที่ต้องการสำหรับสังคมประชาธิปไตยเอเธนส์นั้น ไม่ใช่การมีส่วน สำคัญในการให้การศึกษาแก่มหาชนเอเธนส์โดยทั่วไป (masses) แต่สำหรับชาวเอเธนส์ผู้ที่ต้องการมีบทบาทใน กิจการทางการเมืองและสังคมโดยทั่วไป นั่นคือ สิ่งที่โซฟิสต์สามารถสนองตอบความต้องการของชาวเอเธนส์ที่ว่านี้คือ การให้ความรู้บางอย่าง (a kind of selective secondary education) ที่เป็นส่วนต่อจากการศึกษาขั้นพื้นฐานในด้าน ภาษา วรรณกรรม คณิตศาสตร์และกรีฑา (Grammatike, Mousike, Logistike, Gymmastike) เพราะในสังคม เอเธนส์ การศึกษาขั้นปฐมหรือขั้นพื้นฐานนั้น เด็กผู้ชายของเอเธนส์จะได้รับการอบรมสำเร็จในช่วงเวลาระหว่างช่วง เด็กจนถึงเป็นหนุ่ม คือในราวอายุสิบสี่ปี สามารถกล่าวได้ว่า ความรู้ที่โซฟิสต์สั่งสอนนั้น คือความรู้สำหรับการศึกษา เฉพาะทางสำหรับเยาวชนเอเธนส์ตั้งแต่อายุสิบสี่ปีขึ้นไป<sup>35</sup>

การศึกษาที่ว่านี้ ถึงแม้ว่าจะมีหลากหลายสาขาความรู้ แต่กล่าวได้ว่ามีลักษณะของการขยายในส่วนที่มุ่งสู่ สายงานอาชีพเป็นพิเศษ (career-oriented) กระบวนการศึกษานี้มีลักษณะที่ค่อนข้างจะเป็นสถาบัน มีการสืบสาน ดังเช่นหลักฐานที่ปรากฏในบทสนทนาของ Plato อันเป็นช่วงในราวที่สงครามเพโลพอนนีสได้เริ่มขึ้นใหม่ๆ คือ นอกจากพวกโซฟิสต์จะให้ความรู้ในลักษณะที่มุ่งสู่สายงานเฉพาะ ยังมีหน้าที่อีกประการหนึ่งคือ การสร้างโซฟิสต์รุ่น ต่อๆ ไปอีกด้วย นั่นคือ การอบรมผู้คนที่สนใจมีสายงานอาชีพที่จะเป็น โซฟิสต์ (professional sophists) (Protagoras 312a-b)<sup>36</sup>

แต่จุดใหญ่ใจความของการให้ความรู้ของโซฟิสต์ คือการเตรียมคนให้พร้อมที่จะก้าวไปมีบทบาททาง การเมือง และก็คงไม่ใช่เรื่องแปลกอะไรที่ส่วนสำคัญของความรู้ที่โซฟิสต์นำเสนอแก่คนในสังคมเอเธนส์ ก็คือการ ฝึกอบรมเกี่ยวกับศิลปะการพูด

อย่างไรก็ตาม หลายคนอาจสงสัยว่า เอเธนส์เป็นประชาธิปไตยโดยตรง ทำไมถึงมี "นักการเมือง" หรือมีคนที่ สนใจจะมีบทบาทหรือยึดการเมืองเป็นอาชีพได้ ? ไม่ใช่ว่าพลเมืองเอเธนส์ทุกคนจะต้องมีบทบาทในทางการเมืองทุก

<sup>34</sup> Ibid., p. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Ibid., p. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Ibid., p. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Ibid., p. 17.

คนอยู่แล้ว มิใช่หรือ ? คำตอบคือ แน่นอนว่าพลเมืองทุกคนมีโอกาสเท่าเทียมกันที่จะเข้าไปเป็นองค์ประชุมของสภา ประชาชน มีสิทธิที่จะเสนอความคิดเห็น โต้แย้ง ตัดสินและออกกฎหมายต่างๆ ได้ แต่ขณะเดียวกัน ก็ไม่ใช่ว่าพลเมือง ทุกคนที่เข้าไปนั่งในสภาประชาชนจะมี "ความรู้ความสามารถ" ในเรื่องราวต่างๆ ที่อยู่ในวาระการประชุมได้เหมือนกัน และเท่าเทียมกัน แต่แน่นอนว่า พลเมืองทุกคนจำเป็นที่จะต้องมีความสามารถในการพูดในที่สาธารณะในระดับหนึ่ง มิฉะนั้นก็จะไม่สามารถมีบทบาทใดๆ ในสภาได้ นอกจากการยกมือออกเสียงสนับสนุนหรือคัดค้านเท่านั้น ฉะนั้น โดยทั่วไป พลเมืองเอเธนส์มีความต้องการที่จะฝึกฝนเพิ่มพูนความสามารถในการพูดในที่สาธารณะ ส่วนใครจะสนใจ ในความรู้เฉพาะด้านอื่นใดก็เป็นเรื่องที่พิเศษขึ้นไป ในประเด็นนี้ J.B. Bury ได้กล่าวว่า

"สิ่งที่จำเป็นสำหรับพลเมืองทั่วไปในสถาบันประชาธิปไตยกรีกนั้นคือ ความสามารถใน การพูดในที่สาธารณะ และจำเป็นอย่างยิ่งโดยเฉพาะพลเมืองผู้ใดที่มีความ ทะเยอทะยานที่จะมีบทบาทในทางการเมืองอย่างสืบเนื่อง ใครก็ตามที่ถูกกล่าวหาใน ศาลจากศัตรูของเขา และไม่รู้วิธีการในการพูดโต้ตอบ เขาผู้นั้นก็เปรียบเสมือนราษฎรที่ ปราศจากอาวุธที่ถูกโจมตีโดยทหาร พลังในการถ่ายทอดความคิดของตนในการที่จะ ใน้มน้าวคนฟังนั้นถือเป็นศิลปะที่สามารถเรียนรู้และถ่ายทอดได้ มันไม่เพียงพอที่จะรู้จัก เพียงการใช้ภาษา แต่มันจำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องเรียนรู้ที่จะใช้ภาษาในการโต้แย้ง และ แสดงออกถึงสิ่งที่ตนต้องการในการอภิปรายในทางการเมืองและปัญหาจริยธรรม ด้วย เหตุนี้การศึกษาในระดับสูงที่โซฟิสต์เป็นผู้สามารถตอบสนองได้ จึงเป็นสิ่งที่สังคม ต้องการ" โซฟิสต์สามารถตอบสนองความต้องการทางการเมืองและสังคมนี้ได้"<sup>37</sup>

แม้ว่า โซฟิสต์จะเป็นอะไรที่ตอบสนองความต้องการทางการเมืองและสังคมแก่สังคมเอเธนส์ได้ แต่การเกิด ปรากฏการณ์ "the Sophistic movement" ที่ถือเป็นปรากฏการณ์ทางสังคมในสังคมเอเธนส์นั้น มิได้เกิดขึ้นจากการที่ สังคมเอเธนส์จัดตั้งขึ้นอย่างเป็นทางการเมือง แต่พวกโซฟิสต์นั้นมักจะขึ้นอยู่กับการอุปถัมภ์ของปัจเจกบุคคล และ เหนืออื่นใดคือการอุปถัมภ์ของบุคลลที่มีอิทธิพลสำคัญที่สุดในเอเธนส์นั่นคือ Pericles <sup>38</sup> Kerferd กล่าวว่า ความนิยม ปัญญาชนหรือผู้รู้ (intellectualism) ของ Pericles นั้นเป็นสิ่งที่ไม่ต้องสงสัย บรรดากลุ่มคนใกล้ชิดหรือเพื่อนสนิทของ เขานั้นประกอบไปด้วย พวกศิลปิน ผู้รู้ (intellectuals) และกลุ่มที่เรียกว่า "philosophers" หนึ่งในบรรดาโซฟิสต์คือ Damon ชาวเอเธนส์ ผู้ซึ่งเป็นสหายของ Socrates และเป็นผู้ใกล้ชิดของโซฟิสต์ผู้มีชื่อเสียงคนหนึ่งอย่าง Prodicus ได้ ถูกกล่าวถึงไว้ในฐานะ "ครูและผู้ให้คำแนะนำปรึกษาในทางการเมือง" (trainer and teacher) ของ Pericles Isocrates <sup>39</sup> ได้กล่าวถึง Damon ว่าเป็นผู้ที่ฉลาดที่สุดในสมัยนั้น และบทบาทและอิทธิพลทางการเมืองของ Damon

<sup>37</sup> Ibid., p. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Ibid., p. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Isocrates เป็นนักพูดที่มีบทบาทสำคัญทางการเมืองในระดับหนึ่ง ได้รับการฝึกอบรมจากโซฟิสต์ผู้มีชื่อเสียงหลาย คน หนึ่งในนั้นคือ Gorgias ที่อ้างว่าเป็นผู้รู้ในวาทศิลป์ (rhetoric)

นั้นประจักษ์ชัดจากการที่เขาถูกขับออกจากเอเธนส์เป็นเวลาถึงสิบปี โดยกระบวนการของการเนรเทศ อันเป็น กระบวนการสำคัญทางการเมืองอย่างหนึ่งของประชาธิปไตยเอเธนส์ (ostracism)<sup>40</sup>

โซฟิสต์อีกคนหนึ่งที่มีความสำคัญยิ่งกว่าอีกก็คือ Anaxagoras ซึ่งเป็นบุคคลที่ Pericles ยกย่องอย่าง ยิ่งยวด สิ่งที่ Pericles ได้จากการแนะนำและให้ความรู้ของ Anaxagoras คือ ฐานคิดและภาพลักษณ์ที่มีพลัง รวมถึง แนวคิดที่เป็นเหตุเป็นผลในแบบวิทยาศาสตร์ อันทำให้เขาปฏิเสธความเชื่อในสิ่งที่เหนือธรรมชาติ (superstition) ดัง ปรากฏหลักฐานที่ว่า Pericles สามารถอธิบายปรากฏการณ์สุริยุปราคาในปี 431 ก่อนคริสต์กาล ได้ และสามารถที่ จะทำให้บรรดาผู้ที่ไม่เข้าใจปรากฏการณ์ดังกล่าวลดความหวาดกลัวไปได้ โดยอธิบายว่าปรากฏการณ์ดังกล่าวนี้ไม่ได้ เกี่ยวข้องกับการที่เทพเจ้าจะลงโทษมนุษย์ หรือมีสิ่งชั่วร้ายเกิดขึ้นในโลกของเทพเจ้า อันจะส่งผลร้ายต่อโลกมนุษย์ Perciles ได้อธิบายว่า ปรากฏการณ์ดังกล่าวนี้เกิดขึ้นจากการโคจรของดวงอาทิตย์และดวงจันทร์ เขาอธิบายให้ ประชาชนดูและเข้าใจ โดยการยกเสื้อคลุมของเขาขึ้นคลุมหน้าของเขา นอกจากนี้ ที่สำคัญกว่าเรื่องสุริยุปราคานี้ก็คือ การที่ Pericles พยายามที่จะใช้เหตุผล การคิดคำนวณ (reasoned judgment and rational calculation) ในการ กำหนดการกระทำของเขา มากกว่าการใช้อารมณ์ ความหวังหรือโอกาส<sup>41</sup>

นอกจาก Anaxagoras แล้ว ก็ยังมี นักคิดหรือผู้รู้อื่นๆ ที่อยู่ในกลุ่มของ Pericles ได้แก่ Protagoras ผู้ซึ่ง Pericles เคยเลือกให้ทำหน้าที่ออกกฎหมายในการจัดตั้งนครรัฐใหม่ที่ Thurri ซึ่งเป็นนครที่เป็นรากฐานสำคัญของ อิตาลีตอนใต้ในช่วงปี 444/443 ก่อนคริสต์กาล ส่วนการวางผังถนนหนทางนั้นได้มอบหมายให้ Hippodamus จาก นคร Miletus ผู้ที่ได้รับขนานนามว่าเป็น นักทฤษฎีการเมืองคนแรกและเป็นนักวางผังเมือง (political theorist and town-planner) Hippodamus เป็นผู้ที่รับผิดชอบในการจัดการเกี่ยวกับผังของถนนในบริเวณท่าเรือของเอเธนส์ ที่ Piraeus <sup>42</sup> ปัญหาที่ Pericles ปรึกษาผู้รู้อย่าง Protagoras นั้นมีหลายเรื่องที่เป็นประเด็นทางสังคมการเมือง มีบันทึก ว่า เขาและ Protagoras ได้ใช้เวลาหารือกันทั้งวันในประเด็น ใครหรืออะไรที่จะต้องเป็นผู้รับผิดชอบต่อการตายอันเป็น อุบัติเหตุจากการแข่งขันพุ่งแหลน (a javelin) ในการเฉลิมฉลองการแข่งขันกรีฑา เช่น ผู้รับผิดชอบน่าจะเป็นใคร ระหว่าง ผู้เข้าร่วมแข่งขัน นั่นคือ ตัวผู้เขาี้ยงหรือผู้จัดงาน<sup>43</sup>

Kerferd ดูเหมือนจะให้น้ำหนักกับ Pericles ในฐานะบุคคลผู้มีส่วนทำให้เกิดปรากฏการณ์ทางสังคมที่ เรียกว่า "กลุ่ม โซฟิสต์" (the Sophistic movement) ขึ้นในเอเธนส์ เพื่อชี้ให้เห็นว่า การที่โซฟิสต์เดินทางมาจากทั่ว แคว้นแดนกรีซมาสู่เอเธนส์นั้น มิใช่เรื่องที่ปราศจากสาเหตุหรือความตั้งใจของใครบางคน อย่างที่กล่าวไปแล้ว คือ ประเด็นสำคัญคือ การที่เอเธนส์มีความรุ่งเรืองทางเศรษฐกิจ จึงเป็นโอกาสที่ดีมากสำหรับพวกโซฟิสต์ที่จะมาหาเงิน ประการที่สอง มันเป็นกระบวนการที่จะทำให้เอเธนส์กลายเป็นศูนย์กลางของผู้รู้และศิลปินของกรีซ ประจักษ์พยานที่ ชี้ให้เห็นว่า เอเธนส์เป็นที่ดึงดูดบรรดาผู้รู้ทั้งหลายแหล่ ปรากฏในบทสนทนาของ Plato ที่ชื่อว่า Protagoras ที่ชี้ให้เห็น

<sup>40</sup> ซึ่งคล้ายๆ กับกระบวนการการเข้าชื่อห้าหมื่นคน เพื่อให้มีการตรวจสอบผู้ที่รับผิดชอบในกิจการสาธารณะ

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> G.B. Kerferd, op.cit., p. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> ที่ Plato ใช้เป็นฉากจุดเริ่มต้นบทสนทนา the Republic ของเขา

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> G.B. Kerferd, op.cit., pp. 18-19. นอกจากนี้ก็มีนักคิดหรือผู้รู้ในด้านต่างๆ อีกไม่น้อยที่อยู่ในแวดวงของ Pericles ได้แก่ Zeno จากนคร Elea (Zeno the Eleatic) Herodotus ผู้บันทึกเรื่องราวประวัติศาสตร์ Phidias ช่าง ประติมากรรม และ Sophocles กวีโศกนาฏกรรม เป็นต้น

ว่า บรรดาผู้มั่งคั่งจำนวนไม่น้อยในเอเธนส์ ต่างให้การอุปถัมภ์ค้ำชูพวกโซฟิสต์ในบ้านของตน แต่ในบรรดาผู้อุปถัมภ์ ทั้งหลายนี้ Pericles มีบทบาทสำคัญที่สุด<sup>44</sup>

อย่างไรก็ตาม หลังจากที่มีพวกโซฟิสต์เดินทางเข้ามาทำมาหากินในเอเธนส์เป็นจำนวนมาก อาชีพของการ เป็นโซฟิสต์นี้ก็มิใช่จะเป็นอาชีพที่ได้รับการยอมรับจากชาวเอเธนส์เสมอไป เราทราบได้จากคำกล่าวของ Protagoras ในบทสนทนาชื่อเดียวกันกับเขา ที่กล่าวถึงภัยของการเป็น โซฟิสต์ (Protagoras, 316c5-e5)<sup>45</sup>

แต่อย่างไรก็ตาม นอกจากความมั่งคั่งของเอเธนส์แล้ว การเป็นสังคมเสรีหรือสังคมเปิดของเอเธนส์ ก็เป็น เงื่อนไขสำคัญที่ทำให้เกิดปรากฏการณ์ของโซฟิสต์ในเอเธนส์ด้วย Plato ได้เขียนในบทสนทนาที่ชื่อว่า Gorgias ให้ Socrates บรรยายถึงการที่เอเธนส์เป็นสังคมที่เปิดให้มีเสรีภาพของการพูดอย่างกว้างขวาง และเป็นเอกลักษณ์สำคัญ ของเอเธนส์ที่โดดเด่นและแตกต่างจากนครรัฐอื่นๆ แต่กระนั้น E.R. Dodds ได้บรรยายในประเด็นนี้ไว้ว่า "ประจักษ์ พยานที่เรามีนั้นมากเกินพอที่จะพิสูจน์ว่า ยุคภูมิปัญญาอันยิ่งใหญ่ของกรีกโบราณได้ถือกำเนิดขึ้นที่เอเธนส์ (the Great Age of Greek Enlightenment) เหมือนอย่าง "Enlightenment" ในยุคสมัยใหม่ของเรา แต่ก็ได้เกิดยุคแห่งการ ลงโทษผู้ที่มีความคิดไม่ตรงกับสังคม (an Age of Persecution) โดยการขับไล่ ลงโทษทัณฑ์บรรดานักคิดและการเผา หนังสือด้วย ซึ่งได้ก่อให้เกิดความสับสนงุนงงว่า การลงโทษหรือการปิดกั้นความคิด ไฉนเกิดขึ้นในนครรัฐอย่างเอเธนส์ ได้ ทั้งๆ ที่เอเธนส์เป็นเสมือน "ตักศิลาแห่งกรีซ" ศูนย์กลางของปรัชญา และไม่มีที่อื่นใดจะเป็นเช่นเอเธนส์ และคงจะ ไม่มีคำอธิบายใดๆ ที่จะสามารถอธิบายปรากฏการณ์ดังกล่าวนี้ได้ นอกจากการลงโทษดังกล่าวนั้นเกิดขึ้นจากสาเหตุ ทางการเมือง"

Kerferd อธิบายสาเหตุทางการเมืองนี้ไว้ว่า การโจมตีนักคิดทั้งหลายในเอเธนส์นั้น เกิดขึ้นมาจากความ ต้องการที่โจมตี Pericles นั่นเอง เพราะปรากฏการณ์ของโซฟิสต์สัมพันธ์เกี่ยวข้องหรือมีสาเหตุมาจากการให้การ อุปถัมภ์ของ Pericles และประเด็นการโจมตีมักจะเป็นประเด็นเรื่องการหมิ่นสิ่งศักดิ์สิทธิ์หรือหมิ่นเทพเจ้าของเอเธนส์ (impeity) ดังจะเห็นได้ว่า ข้อกล่าวหาเกือบทั้งหมดหรือทั้งหมดก็ว่าได้ ในช่วงครึ่งหลังของศตวรรษที่ห้าก่อนคริสต์กาล ล้วนแต่เป็นเรื่องการหมิ่นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ทั้งสิ้น นักคิดหรือโซฟิสต์ที่ตกเป็นผู้ถูกกล่าวหาคือบรรดาผู้ที่มีความคิดก้าวหน้า ในเอเธนส์ อาทิเช่น Anaxagoras, Diagoras, Socrates, Aspasia, Protagoras และ Euripides คนเหล่านี้ถูกเนรเทศ ออกไปบ้าง หรือต้องติดคุก หรือถูกประหารชีวิตอย่างในกรณีของ Socrates เป็นต้น<sup>47</sup>

นักประวัติศาสตร์ หรือผู้ที่สนใจที่จะบันทึกการเอาผิดกับบรรดานักคิดเหล่านี้ในสังคมเอเธนส์คือ Plutarch เขาได้ชี้ให้เห็นว่า ข้อหาสำคัญก็คือ การไม่เชื่อในเทพเจ้า และการสอนในเรื่องดาราศาสตร์ ซึ่งแสดงให้เห็นว่า อาชีพโซ ฟิสต์นั้นเป็นอาชีพที่เสี่ยงอันตรายพอควร ซึ่งแม้แต่ Aristotle เองก็ได้กล่าวไว้ด้วยเช่นกัน 48 ดังนั้น จะเห็นได้ว่า โซฟิสต์ จำนวนไม่น้อยได้ปิดบังความเป็นโซฟิสต์ของตน เพื่อที่จะหลีกเลี่ยงอันตรายที่จะเกิดขึ้นกับตนได้

Kerferd ย้ำว่า การเกิดปรากฏการณ์โซฟิสต์ขึ้นในเอเธนส์นั้น ปัจจัยภายในของบริบทหรือประวัติศาสตร์ เอเธนส์น่าจะมีบทบาทสำคัญกว่าปัจจัยภายนอก กล่าวได้ว่า โซฟิสต์นั้นเป็นส่วนสำคัญของกระบวนการสร้างเอเธนส์

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> G.B. Kerferd, op.cit., p. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Ibid., p. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Ibid., p. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Ibid., p. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Ibid., p. 22.

ใหม่หลังการปฏิวัติประชาธิปไตย 508/507 ก่อนคริสต์กาล ของ Pericles และดังนั้น โซฟิสต์จึงเป็นปรากฏการณ์ที่ ได้รับทั้งการยอมรับและการโจมตี แน่นอนว่า การยอมรับมาจากพวกที่นิยมประชาธิปไตย และการโจมตีมาจากพวกที่ ไม่เห็นด้วยกับประชาธิปไตย และรวมถึงปัจจัยการพ่ายแพ้สงครามของเอเธนส์ด้วย แต่อย่างไรก็ตาม พวกโซฟิสต์ก็ได้ ก่อให้เกิดความตื่นตัวและปฏิกิริยาในทางลบ ซึ่งเกิดขึ้นกับบรรดาผู้ที่เกี่ยวข้องหรือมีส่วนได้ส่วนเสียอย่างยิ่ง กับ กระบวนการเปลี่ยนแปลงทางสังคมที่เกิดขึ้นในระดับรากฐาน การเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นนั้นเป็นการเปลี่ยนแปลงใน มิติทางการเมืองและสังคม และรวมถึงในมิติขององค์ความรู้ปัญญาชนด้วย ซึ่งทั้งมิตินี้ไม่สามารถแยกออกจากกันได้ และที่น่าสังเกตคือ ปรากฏการณ์ โซฟิสต์นี้เกิดขึ้นเฉพาะที่นครรัฐอย่างเอเธนส์เท่านั้น<sup>49</sup>

#### 5. อาจารย์/พ่อค้าความรู้: ความรู้คือสินค้า the Sophist

ความหมายของคำว่า "sophist" สัมพันธ์กับคำว่า "sophos" และ "sophia" ซึ่งโดยทั่วไป หมายความถึง "ฉลาด" และ "ปัญญา" (wise and wisdom)

แรกเริ่ม คำว่า "sophia" มีความสัมพันธ์กับ กวี (poet) โหราจารย์ (seer) และผู้รู้ (sage) ซึ่งคนเหล่านี้คือผู้ที่ ถูกเข้าใจว่า มีความรู้หรือวิสัยทัศน์ที่มนุษย์ธรรมดาไม่มี ความรู้ที่พวกเขามีมิได้เป็นเรื่องเทคนิค แต่เป็นความรู้เกี่ยวกับ เทพเจ้า มนุษย์และสังคม ซึ่งเฉพาะ "ผู้รู้" (wise man) เท่านั้นที่สามารถกล่าวอ้างถึงอภิสิทธิ์เฉพาะที่จะเข้าถึงความรู้ พิเศษนี้ได้<sup>50</sup>

แต่เมื่อเข้าสู่ศตวรรษที่ห้าก่อนคริสต์กาล เป็นต้นมา คำว่า "sophistes" นั้นถูกใช้หมายถึง กลุ่มคนแรกๆ ที่ ได้รับการขนานนามว่าเป็น "ผู้รู้" (wise men) อันได้แก่ กวี ซึ่งรวมถึง Homer และ Hesiod หมายถึงนักดนตรีและนักขับขาน (musicians and rhapsodes) หมายถึง คนทรงหรือผู้สื่อความหมายของเทพ และโหราจารย์ (diviners and seers) และยังหมายถึง ผู้รู้ทั้งเจ็ด (the Seven Wise Men)<sup>51</sup> และรวมถึงกลุ่มนักคิดที่รู้จักกันในนามของ "Presocratic philosophers" และนัยของคำดังกล่าวนี้ไม่ปรากฏในแง่ลบแต่ประการใด<sup>52</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Ibid., pp. 22-23.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Ibid., p. 24.

<sup>51</sup> รายชื่อของผู้รู้หรือปราชญ์ทั้งเจ็ดอันถือเป็นปราชญ์โบราณของคนกรีกนั้น ปรากฏในรูปของการบันทึกเป็นครั้งแรก ในบทสนทนาของ Plato ที่ชื่อว่า Protagoras คนเหล่านั้นได้แก่ Thales แห่งนคร Miletus, Pittacus แห่งนคร Mytilene, Bias แห่งนคร Priene, Solon แห่งนครเอเธนส์, Cleobulus แห่ง Lindus (Rhodes), Myson แห่งนคร Chen และ Chilon แห่งนคร Sparta, Thales เป็นผู้รู้ในเรื่องปรากฏการณ์ธรรมชาติและคณิตศาสตร์ที่เขาเรียนรู้มา จากอียิปต์ และสามารถให้คำแนะนำในการเดินเรือ และอธิบายปรากฏการณ์สุริยุปราคาได้ Pittacus เป็นรัฐบุรุษและ เป็นผู้รู้ในทางการทหารและกฏหมาย มีส่วนช่วยในการโค่นทรราชย์ที่ชื่อว่า Melanchrus เขาเป็นผู้ออกกฏหมายให้มี การลงโทษหนักสองเท่าต่อผู้ที่กระทำความผิดโดยมีสาเหตุมาจากการดื่มของเมา เขาอยู่ร่วมสมัยกับ Solon และมี แนวความคิดในเชิงปฏิรูปทำนองเดียวกันกับของ Solon และไม่เห็นด้วยที่จะให้การปกครองกลับไปเป็นแบบอภิ ชนาธิปไตย (aristocracy), Solon เป็นรัฐบุรุษและกวี เขาปฏิรูปแก้ไขปัญหาทางเศรษฐกิจการเมือง นำมาซึ่งการยุติ สงครามกลางเมืองในเอเธนส์ ออกกฏหมายยกเลิกพันธนาการในแบบส่วยที่ผู้อาศัยที่ดินทำกินต้องมอบให้กับเจ้า ที่ดิน ออกกฏหมายห้ามการเอาลูกหนีที่ไม่สามารถชำระหนี้ได้เป็นทาส ตั้งศาลประชาชนเป็นศาลอุทธรณ์, Chilon นั้น เป็นหนึ่งในห้าของสมาชิกสภาของสปาร์ตาที่ทำหน้าที่ควบคุมผู้ปกครอง (king) เขามีส่วนช่วยใค่นการปกครองแบบ ทรราชย์ใน Sicyon นักวิชาการสมัยใหม่ให้ความสำคัญแก่เขา จากการที่เขาเปลี่ยนนโยบายระหว่างนครรัฐของสปาร์

แต่ในช่วงครึ่งหลังของศตวรรษที่ห้านั้น นัยของคำดังกล่าวนี้ได้เปลี่ยนแปลงจากความหมายที่ใช้เรียกกลุ่ม คนก่อนนี้อย่างสิ้นเชิง ด้วยเหตุที่มีนัยใหม่เข้ามาแทนที่ นั่นคือ นัยของความเป็นอาชีพของ "โซฟิสต์" (the professionalism of the sophists) ลักษณะสำคัญประการแรกของความเป็นอาชีพของ "โซฟิสต์" คือ หนึ่ง มีการรับ เงินค่าสอน ซึ่งเป็นความแตกต่างและแปลกใหม่จากบุคคลที่ได้ชื่อว่า "โซฟิสต์" ในช่วงก่อนๆ และลักษณะสำคัญที่ เกิดขึ้นใหม่นี้คือ การเก็บเงินค่าสอน ไม่ว่าจะเป็นจำนวนมากน้อยก็ตาม ซึ่งเป็นสิ่งที่รับไม่ได้ในสังคมเอเธนส์ ถึงแม้ว่า จะไม่มีการปฏิเสธหรือไม่ยอมรับการขายสินค้าต่างๆ ในเอเธนส์ กวี ศิลปินและหมอต่างคิดค่าความรู้ของตนทั้งสิ้น<sup>53</sup> เราทราบจากหลักฐานว่า Pindar ได้รับเงินเป็นจำนวนหนึ่งหมื่น drachmas (หน่วยเงินตราของเอเธนส์สมัยโบราณ) ในฐานะของกำนัลที่เขาได้เขียนบทกวีสรรเสริญเอเธนส์ และ กวี Simonides ได้รับเงินค่าบทกวีสรรเสริญในพิธีกรรมที่ เขาประพันธ์ขึ้น หมอที่มีความสามารถก็ได้รับเงินค่ารักษาเป็นจำนวนมากด้วยเช่นกัน<sup>54</sup>

แต่เหตุผลที่ทำให้ "โซฟิสต์" ได้รับการปฏิเสธอยู่ที่การที่พวกเขากล่าวอ้างในการขายปัญญาและคุณธรรม (wisdom and virtue/ sophia, arete ) สิ่งเหล่านี้ไม่สมควรที่จะแลกเปลี่ยนด้วยเงิน แต่มิตรภาพและบุญคุณน่าจะ เป็นสิ่งตอบแทนหรือรางวัลที่เหมาะสมพอเพียง สิ่งที่ก่อให้เกิดกระแสไม่ยอมรับพวกโซฟิสต์ ในสังคมเอเธนส์คือ การที่ โซฟิสต์ขายปัญญาความรู้คุณธรรม (sophia and arete) แก่ใครก็ตามที่มีเงินซื้อโดยไม่เลือกหน้า การเก็บเงินนั้นทำให้ พวกเขาหมดสิทธิที่จะเลือกคนที่จะมาเป็นนักเรียนของพวกเขา นั่นคือ การขายความรู้กับ "คนทุกประเภท" พวกโซ

ตา อันก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงโฉมหน้าความสัมพันธ์ระหว่างรัฐกรีกอย่างยิ่งยวด นั่นคือการเกิด "the Peloponnesian League" เขาได้รับการเคารพบูชาในฐานะวีรบุรุษของสปาร์ตาด้วยผลงานทางการเมืองของเขา สำหรับ Cleobulus และ Bias ไม่มีข้อมูลเกี่ยวกับเขาทั้งสองในขณะนี้ เช่นเดียวกับ Myson ด้วย บางแหล่งข้อมูลที่ ไม่ใช่จาก Plato นั้น ได้บรรจุ Periander แทน Myson ในรายชื่อของปราชญ์ทั้งเจ็ด, Periander เป็นชาวนคร Corinth บางแหล่งข้อมูลกล่าวว่าเขาปกครองในแบบทรราชย์ บางแหล่งกล่าวเพียงว่าเขาเป็นผู้ปกครอง จุดเด่นของเขาก็คือ เขาอุปถัมภ์บรรดากวีและช่างศิลป์อย่างดี อันทำให้ศิลปะและงานกวีเจริญรุ่งเรืองมากในยุคของเขา น่าสังเกตว่า รายชื่อของปราชญ์ทั้งเจ็ด (the Seven Wise Men or Sages) ของ Plato นั้นล้วนแต่มีส่วนในการต่อต้านทรราชย์ หรือไม่สนับสนุนระบอบอภิชนาธิปไตย และน่าสังเกตว่า ทำไม Plato ถึงให้ Socrates กล่าวถึงรายชื่อดังกล่าวนี้ใน การสนทนากับ Protagoras ผู้ซึ่งเป็นที่ปรึกษาทางการเมืองคนสำคัญของผู้นำประชาธิปไตยเอเธนส์อย่าง Pericles โปรดดู Protagoras 343. แหล่งอ้างอิงเกี่ยวกับปราชญ์ทั้งเจ็ดนี้ นอกจากบทสนทนา Protagoras ของ Plato แล้ว โปรดดู

The Oxford Classical Dictionary second edition, edited by N.G.L. Hammond and H.H. Scullard, (Oxford: Oxford University Press, 1989) rpt. และ Betty Radice, Who's Who in the Ancient World: A Handbook to the Survivors of the Greek and Roman Classics selected with an introduction by Betty Radice, (Harmondsworth, Middlesex: Penguin Books, 1982) rpt.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> G.B. Kerferd, op.cit., p. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Pindar ได้เขียนไว้ในช่วงปลายของสงครามเปอร์เซียในราว 480 ก่อนคริสต์กาล ว่า "วันเวลาได้ผ่านไปเมื่อกวีเขียน บทเพลง-กวีของเขาโดยไม่ได้เงิน แต่เงินสร้างคน" Ibid.. p. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Ibid., p. 25.

ฟิสต์หมดอิสระและทำตัวเป็นทาสสำหรับใครก็ตามที่มีเงิน ประเด็นไม่ได้อยู่ที่การที่พวกโซฟิสต์ไม่เลือกปฏิบัติ เท่ากับ ประเด็นของการตั้งแง่กับบรรดาสิทธิที่อยู่บนพื้นฐานของกำลังทรัพย์ในการเข้าไปรับวิชาความรู้ต่างหาก<sup>55</sup>

สิ่งที่พวกโซฟิสต์เสนอได้แก่ การสอนให้คนรู้จักเรื่องราวกิจการของรัฐ เพื่อที่พวกเขาจะได้ก้าวสู่อำนาจรัฐที่ แท้จริงทั้งในฐานะนักพูดและผู้ปฏิบัติ และกลายเป็นนักการเมืองที่มีประสิทธิภาพและประสบความสำเร็จ และนี่เองที่ เป็นแรงดึงดูดสำคัญที่โซฟิสต์มีอิทธิพลต่อสังคมเอเธนส์ และนี่เองที่เป็นที่มาของปฏิกิริยาต่อต้านจากกวีสุขนาฏกรรม และการตัดสินลงโทษประหารชีวิต Socrates ในที่สุดด้วย<sup>56</sup>

โซฟิสต์มีหลายระดับ ที่มีชื่อเสียงสามารถเก็บค่าสอนแพง หรือเก็บค่าสอนลดหลั่นไปตามความนิยม และก็มี ประเภทที่ไม่ต่างจากคนเร่ขายของตามบ้านด้วย สำหรับคำถามเกี่ยวกับรายได้ของโซฟิสต์ เมื่อเทียบกับรายได้ของคน ในอาชีพอื่นๆ นั้น Kerferd ยกตัวอย่างกรณีของโซฟิสต์ที่ชื่อ Prodicus ตามหลักฐานมีความเป็นไปได้ว่าโซฟิสต์อย่าง Prodicus จากนคร Ceos ผู้มีความรู้ในด้านการใช้ภาษาและความหมาย เขาคิดค่าค่าสอนเป็นจำนวนเงินครึ่ง mina <sup>57</sup> ต่อหนึ่งคาบการบรรยาย (lecture) จากนักเรียนแต่ละคนที่เข้าฟังการบรรยาย ถ้ามีนักเรียน 20 คน เขาก็จะได้ 10 minas ถ้าหากการบรรยายทั้งชุดมีการบรรยายทั้งหมดสิบคาบ เขาก็จะได้ 100 minas เป็นต้น ในขณะที่ช่างฝีมือได้ ค่าแรงต่อวัน คือ 1 drachma หรือ 3-4 minas ต่อปี แต่ทั้งนี้ทั้งนั้น ขึ้นอยู่กับ การจัดการการสอน (orgnaization) วีธี การสอน (method) เนื้อหา (curriculum) เช่น เป็นการจัดการบรรยายในลักษณะของเปิดสาธารณะ (public lecture) หรือการอภิปรายใต้เถียงในลักษณะแข่งขันกัน ซึ่ง Protagoras เป็นคนแรกที่จัดให้มีการแข่งขันการโต้แย้ง ทางความคิด โวหาร และเหตุผลในการอธิบายสรรพสิ่งต่างๆ (contests in arguments--logon agonas) <sup>60</sup>

การแข่งขันการโต้แย้งดังกล่าว หรือถ้าจะกล่าวในภาษาสมัยใหม่ก็คือ การโต้วาที (public debate)<sup>61</sup> นี้ไม่ใช่ เรื่องแปลกสำหรับโซฟิสต์ เพราะตามหลักฐานทางประวัติศาสตร์พบว่า คำว่า "logos" ในความเข้าใจของพวกโซฟิสต์ นั้น กินความรวมถึงความหมายสำคัญๆ สามประการ นั่นคือ ข้อความ (statements) ข้อโต้แย้ง (arguments) และ

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Ibid., p. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Ibid., p. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> 1 mina เท่ากับ 100 drachmas และ 1 mina มีค่าเท่ากับ 425 grams of silver ในปี ค.ศ.1978 = 38 pounds or US\$78, Ibid., p. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Ibid., p. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> อย่างเช่นการสัมมนาทางวิชาการ "วิถีนักคิด/ปัญญาชนไทย-เทศ: อดีต ปัจจุบัน อนาคต" ครั้งนี้ที่ได้รับการ สนับสนุนจากสำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.) และจากศูนย์มนุษยศาสตร์เพื่อสังคม คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย โดยทาง สกว. ให้เงินสนับสนุนประมาณสองแสนกว่าบาท เป็นต้น ในกรณีที่ใช้เงินภาษี ราษฎร ในการจัดการบรรยายสาธารณะ อาจไม่ต่างกับ Pericles ถ้าเขาใช้เงินส่วนกลางจัดให้มีกิจกรรมทางปัญญา ขึ้น เช่น การแสดงละคร เป็นต้น และดู ibid., p. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Ibid., p. 29 Gilbert Ryle เห็นว่าการจัดให้มี การโต้วาทีต่อหน้าสาธารณะ (public debates) ระหว่างนักพูดคู่ แข่งขันนี้ คือต้นแบบของบทสนทนาบทแรกๆ ของ Plato แต่ข้อสันนิษฐานนี้ของ Ryle ไม่มีข้อมูลสนับสนุน Ryle เท่าไร นัก

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> เป็นที่น่าสังเกตว่าคนในเมืองในสังคมไทยให้ความสนใจกับการโต้วาที หรือดูรายการในลักษณะดังกล่าวมากขึ้นใน ช่วงเวลา 5-10 ปีที่ผ่านมานี้ ไม่ว่าจะเป็นรายการเวทีวาที หรือการเข้าอบรมหลักสูตรฝึกการพูด

คำพูด (speech) หรือ กระบวนโวหาร (discourse) ดังนั้น คำว่า "logos" จึงมีความหมายรวมถึง การใช้ภาษา ข้อความ โวหารที่นำเสนอเหตุผล ที่สอดคล้องภายใต้ระเบียบโครงสร้างความคิดหนึ่งในการอธิบายสรรพสิ่งต่างๆ ใน โลก 62 ซึ่งสามารถนำเสนอออกมาได้ "สองแง่มุม" (two-fold arguments, dissoi logoi) เสมอ และการนำเสนอแง่มุมที่ ต่างกันสองแง่มุมนี้อาจจะเป็นการนำเสนอที่มาจากคนๆ เดียวกันก็ได้ ไม่จำเป็นจะต้องมาจากความคิดของคนสองคน ที่มองแตกต่างกัน ด้วยเหตุนี้เองที่ "logos" หรือ "เหตุผล" ตามที่เข้าใจกันนั้นย่อมมีมากกว่าหนึ่งเหตุผลในตัวมันเอง ไม่เพียงแต่ข้อเขียนหรือบันทึกเกี่ยวกับความคิดของโซฟิสต์จะสะท้อนทรรศนะความเข้าใจใน "logos" ในลักษณะ ดังกล่าว ผลงานความคิดของกวีสุขนาฏกรรมอย่าง Aristophanes ใน Clouds ก็สะท้อนในเห็นลักษณะดังกล่าวนี้ อย่างชัดเจนด้วย 63

แน่นอนว่า ทรรศนะดังกล่าวเกี่ยวกับ "logos" ย่อมนำมาซึ่งความคิดในแบบสัมพัทธนิยมที่เชื่อว่า ไม่มี คุณค่าหรือเหตุผลหรือความคิดใดๆ เกี่ยวกับสรรพสิ่งต่างๆ ในโลกจะมีลักษณะที่เป็นหนึ่งเดียวอันสมบูรณ์โดยไม่มีข้อ โต้แย้งได้เลย ยิ่งกว่านั้น ในหมู่พวกโซฟิสต์เอง เชื่อว่า คนที่ฉลาดมีปัญญานั้นคือผู้ที่สามารถแสดงให้เห็นว่า คำอธิบายต่อสรรพสิ่งทั้งหลายนั้นสามารถอธิบายได้สองแง่มุม ดังที่สะท้อนในบทละครของ Euripides ที่ชื่อว่า the Antiope ซึ่งปรากฏในราว 411 ก่อนคริสต์กาล มีข้อความว่า "ในทุกๆ กรณี ถ้าใครฉลาดในการพูด เขาผู้นั้นย่อม สามารถสร้างประเด็นขึ้นสองแง่มุมได้" 64

แม้ว่าแนวคิดดังกล่าวถือได้ว่าเป็นแนวคิดของพวกโซฟิสต์โดยทั่วไป แต่โซฟิสต์ที่มีบทบาทและอิทธิพล สำคัญต่อแนวคิดดังกล่าวคือ Protagoras ด้วยเหตุผลที่ว่าแนวคิดของเขานั้นถือได้ว่าเป็นรากฐานและก่อให้เกิด อิทธิพลในแนวคิดดังกล่าว แนวคิดสำคัญของเขาที่เป็นที่รู้จักกันทั่วไปในสมัยกรีกโบราณตลอดจนถึงปัจจุบันคือ "มนุษย์เป็นผู้กำหนดคุณค่าความหมายของสรรพสิ่งต่างๆ ทำให้สิ่งต่างๆ นั้นเป็นอยู่อย่างที่มันเป็น และไม่ได้เป็นอยู่ อย่างที่มันไม่เป็น--Man is the measure of all things, of things that are as how they, and of things that are not as to how they are not." ข้อความดังกล่าวนี้ได้ก่อให้เกิดปัญหาการตีความตั้งแต่สมัย Plato จนถึงปัจจุบันนี้ แต่ อย่างไรก็ตาม Kerferd เชื่อว่ามันไม่ใช่สิ่งที่เกินเลยไป ถ้าจะกล่าวว่า การทำความเข้าใจข้อความดังกล่าวของ Protagoras จะทำให้เราสามารถเข้าถึงหัวใจของปรากฏการณ์ของพวกโซฟิสต์ทั้งหมดในช่วงห้าร้อยปีก่อนคริสต์กาล ได้ ดังนั้นการทำความเข้าใจข้อความดังกล่าวจึงมีความสำคัญและถือได้ว่า เป็นหัวใจสำคัญต่อการทำความเข้าใจวิธีคิดหรือจารีตสำคัญทางความคิดของนักคิดกรีกโบราณ ที่ถูกเรียกรวมกันในนามของ "โซฟิสต์" โดยเฉพาะใน ประเด็นความคิดแบบสัมพัทธนิยมของพวกเขา

เนื่องจากข้อจำกัดของเนื้อที่ของหนังสือ จึงทำให้งานวิจัยในรูปบทความเกี่ยวกับจารีตนักคิดกรีกโบราณนี้ ไม่สามารถแสดงการวิเคราะห์ตีความข้อความดังกล่าวได้โดยละเอียด จึงขออธิบายและตีความข้อความดังกล่าวนี้ โดยสรุป ข้อความดังกล่าวนี้น่าจะหมายความถึง ความเชื่อที่ว่า มนุษย์แต่ละคนนั้น จะมีมุมมองหรือให้ความหมาย สรรพสิ่งต่างๆ จากแง่มุมหรือความเข้าใจของตัวเอง เช่น บางคนเห็นว่า ทุเรียนอร่อย แต่สำหรับบางคนไม่อร่อยและ

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Ibid., p. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Ibid., p. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Ibid., p. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> Ibid., p. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Ibid., p. 85.

เหม็น บางคนว่าอากาศรอบๆ ตัวเขานั้นร้อน แต่บางคนที่อยู่ภายใต้สภาพอากาศเดียวกันบอกว่าเย็น เป็นต้น ความ แตกต่างของความหมายในลักษณะสองแง่นี้ไม่จำกัดอยู่แต่ในเรื่องดังกล่าวที่ยกตัวอย่างมา แต่รวมถึงการให้คุณค่า เกี่ยวกับ ความดี ความถูกต้อง ความยุติธรรมด้วย ดังนั้น การที่มนุษย์แต่ละคนเป็นผู้กำหนดให้ค่าความหมายสรรพ สิ่งต่างๆ นั้นส่งผลทำให้สิ่งต่างๆ "เป็น" อย่างนั้นอย่างนี้ และ "ไม่เป็น" อย่างนั้นอย่างนี้ รวมถึง การ "มีอยู่" และการ "ไม่มีอยู่" ของสิ่งต่างๆ ด้วย และถ้าจะถามว่า แล้วความจริงแท้ของสิ่งต่างๆ นั้นคืออะไร คำตอบก็คือ ความจริงแท้นั้น ก็คือสภาวะที่เกิดขึ้นท่ามกลางการแสดงออกของการตีความหรือให้ความหมายต่างๆ ของมนุษย์นั่นเอง ซึ่งเป็น แนวคิดหรือทรรศนะในแบบสัมพัทธนิยมนั่นเอง ในแง่หนึ่ง ข้อสังเกตที่น่าสนใจคือ แนวคิดสัมพัทธนิยมของพวกโซ ฟิสต์นี้ น่าจะสอดคล้องอย่างยิ่งกับรูปแบบการปกครองแบบประชาธิปไตยที่ดำรงอยู่ในสังคมเอเธนส์ในเวลานั้น ด้วย รูปแบบการปกครองแบบประชาธิปไตยที่ลภาประชาชนเป็นผู้ตัดสินเรื่องราวต่างๆ ให้ความสำคัญต่อการนำเสนอ แง่มุมต่างๆ จากพลเมืองที่เข้าร่วมประชุมสภา และไม่มีใครที่จะเป็นผู้ผูกขาดความจริงหรือผูกขาดความหมายที่ แท้จริงในเรื่องราวต่างๆ ได้ ทรรศนะสัมพัทธนิยมนี้เปิดโอกาสให้กับพลเมืองทุกคนสามารถใช้สิทธิเสรีภาพ ในการ แสดงความคิดเห็นได้อย่างเสมอภาคกันมากกว่าทรรศนะอื่นๆ

แน่นอนว่า ข้อสงสัยในเรื่องทรรศนะสัมพัทธนิยมของพวกโซฟิสต์นั้น คงจะไม่จบลงง่ายๆ เพราะประเด็น เกี่ยวกับว่าอะไรคือสิ่งที่เป็นหรือเกิดขึ้นเองตาม "ธรรมชาติ" (nature, phusis) กับอะไรคือสิ่งที่ไม่ใช่ แต่เป็นสิ่งที่มนุษย์ สร้างขึ้นและกำหนดให้ค่าความหมายเอง (convention, nomos) เป็นประเด็นวิวาทะสำคัญในหมู่พวกโซฟิสต์และ รวมทั้งพวกฟิลโลโซเฟอร์ในนครเอเธนส์ ช่วงครึ่งหลังของศตวรรษที่ห้าก่อนคริสต์กาล และคำถามสำคัญที่เกิดขึ้นคือ ถ้าพวกโซฟิสต์เชื่อในแนวคิดสัมพัทธนิยม พวกเขาจะอธิบายปรากฏการณ์ "ธรรมชาติ" หรือความจริงที่ไม่เกี่ยวข้อง หรือไม่ได้เกิดจากการให้ค่าความหมายของมนุษย์อย่างไร? พวกเขาเชื่อว่ามีสิ่งที่อยู่เหนือการให้คุณค่าของมนุษย์ หรือไม่?

พวกโซฟิสต์เชื่อว่า ธรรมชาติ มีอยู่จริง และเป็นสิ่งที่ตรงกันข้าม หรือขัดแย้งกับกฎเกณฑ์หรือกติกาการให้ ความหมายที่มนุษย์กำหนดขึ้นมา<sup>67</sup> ประเด็นที่น่าสนใจของโซฟิสต์คนหนึ่งที่อ้างถึงความจริงของธรรมชาติที่ไม่มีใคร สามารถโต้แย้งหรือปฏิเสธได้ นั่นคือ มนุษย์เรานั้นเหมือนกันโดยธรรมชาติ ดังนั้นการปฏิบัติต่อมนุษย์อย่างแตกต่าง กันมาก จึงเป็นการกระทำที่ไม่สอดคล้องกับความจริงของธรรมชาติ แต่การกระทำที่ว่านั้นอาจจะสอดคล้องกับ กฎเกณฑ์ทางสังคมการเมืองที่มนุษย์สร้างขึ้นมาเอง ความคิดที่ว่า โดยธรรมชาติมนุษย์ไม่ต่างกันนั้น สามารถอธิบาย ในทำนองเดียวกันกับที่ Democritus อธิบายธรรมชาติของสรรพสิ่งต่างๆ ว่า สิ่งต่างๆ ล้วนประกอบไปด้วยอะตอม (atoms) และความว่างเปล่า (void) ส่วนการที่เราเข้าใจว่าสิ่งต่างๆ มีความแตกต่างกัน เช่น บางอย่างหวาน บางอย่างขม เย็น ร้อน สีสัน ดีหรือไม่ดีนั้น ล้วนแต่เป็นสิ่งที่กำหนดขึ้นมาเองทีหลัง (convention, nomos) โดยมนุษย์ และสังคม<sup>68</sup> ซึ่งการกำหนดคุณค่าที่ว่านี้เองของมนุษย์ก็คือสิ่งที่ Protagoras หมายถึงนั่นเอง มนุษย์แตกต่างกันและมี คุณค่าต่างกันมิใช่ด้วยจากธรรมชาติ แต่จากการกำหนดขึ้นมาโดยมนุษย์ด้วยกันเองตามสังคมนั้นๆ<sup>69</sup>

\_

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Ibid., p. 113.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Ibid., p. 114.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> ผู้ที่สนใจการวิวาทะในประเด็นธรรมชาติกับสิ่งที่มนุษย์กำหนดขึ้นเองของพวกโซฟิสต์ ควรอ่านงานเขียนของโซฟิสต์ ที่ชื่อ Antiphon ดู "Antiphon" in **The Older Sophists** edited by Rosamond Kent Sprague, A Complete Translation by several hands of the Fragments in *Die Fragmente Der Vorsokratiker* edited by Diels-Kranz

ภาพของธรรมชาติสำหรับพวกโซฟิสต์โดยเฉพาะความคิดที่สะท้อนในบทสนทนาของ Plato คือ โดย ธรรมชาติ มนุษย์ย่อมต้องการตอบสนองความต้องการตามธรรมชาติของตัวเอง การทำผิดสามารถตอบสนองความต้องการตามธรรมชาติของตนได้ ย่อมดีกว่าการทำผิดที่ไม่สามารถตอบสนองความต้องการตามธรรมชาติของตนเอง การที่ไม่สามารถตอบสนองความต้องการตามธรรมชาติของตนเอง การที่ไม่สามารถตอบสนองความต้องการตามธรรมชาติแม้จะกระทำด้วยวิถีทางต่างๆ แม้ว่าจะเป็นวิถีทางที่ผิดก็ ตามนั้น น่าจะเกิดจากสาเหตุที่มนุษย์สร้างกฎเกณฑ์ขึ้นมาต่อต้านความเป็นไปตามธรรมชาติ เพราะการทำอะไรก็ ตามไม่ว่าด้วยวิธีการใดๆ แต่สามารถนำมาซึ่งสิ่งที่ปรารถนาย่อมไม่ใช่สิ่งผิด แต่สิ่งที่ผิดหรือผิดธรรมชาติคือการที่ มนุษย์ยอมรับผิดมากกว่าที่จะหลีกเลี่ยงต่างหาก กฎเกณฑ์ที่สวนทางกับธรรมชาติที่มักจะกำหนดให้มนุษย์หลีกเลี่ยง ที่จะใช้วิธีการใดๆ ในการที่จะตอบสนองความต้องการของตัวเองนี้ พวกโซฟิสต์เห็นว่าเป็นกฎ (nomos) ที่มนุษย์เป็นผู้ กำหนดขึ้นเอง มิใช่เป็นสิ่งที่สอดคล้องกับความจริงของธรรมชาติ และที่สำคัญคือ มนุษย์ที่กำหนดกฎในลักษณะนี้คือ มนุษย์พวกที่อ่อนแอ ซึ่งมักจะได้แก่คนส่วนใหญ่ของสังคม มนุษย์พวกนี้หาทางปกป้องตัวเองจากผู้ที่แข็งแรงกว่าโดย การสร้างกฎที่สวนทางกับธรรมชาติ เพราะโดยธรรมชาติแล้ว ผู้ที่แข็งแรงกว่า เก่งกว่า ฉลาดกว่า ก็น่าที่จะเป็น ผู้ปกครองหรืออยู่เหนือคนที่ด้อยกว่า

สังเกตได้ว่า จากประเด็นข้อถกเถียงเรื่องธรรมชาติกับสิ่งที่มนุษย์กำหนดขึ้นมาเอง (phusis-nomos debate) ของพวกโซฟิสต์นี้สะท้อนให้เห็นถึงข้อที่น่าวิเคราะห์ในโอกาสต่อไป อันได้แก่ ประเด็นที่เชื่อว่า มนุษย์โดย ธรรมชาติแล้วเหมือนกัน แต่ขณะเดียวกันก็เชื่อว่า ผู้ที่แข็งแรงกว่าย่อมต้องอยู่เหนือผู้ที่อ่อนแอกว่า เป็นต้น

### 6. ปัญญาชน/อภิสิทธิ์ชนทางปัญญา The Philosopher

คำว่า "philosopher" ในรูปของคำกิริยาได้ถูกใช้ใน The Histories ของ Herodotus ซึ่งคาดว่าเขียนขึ้นใน ราวกลางศตวรรษที่ห้า โดย Herodotus กล่าวถึงการเดินทางออกจากเอเธนส์ของ Solon เป็นเวลาสิบปี โดย Herodotus อธิบายว่า Solon ใช้ความรักในการแสวงหาความรู้เป็นข้ออ้างในการออกไปจากเอเธนส์ (Histories., 1.30) และคำดังกล่าวได้ปรากฏอีกครั้งในศตวรรษที่สี่ในงานของ Thucydides ที่เขาได้บรรยายว่า Pericles ได้กล่าว ว่า ความรักในความรู้นั้นเป็นเอกลักษณ์ของมหาชนชาวเอเธนส์ (Peloponnesian War., 2.40)<sup>70</sup>

แม้ว่าจะมีการใช้คำที่ใกล้เคียงหรือมีความหมายตรงกับคำว่า "philosopher" มาก่อนหน้า Plato แต่คำว่า "philosopher" ในความหมายที่ Plato ใช้เรียกคนบางคน บางกลุ่มและรวมถึงตัวของเขาเองนั้น ถือกำเนิดขึ้นในมา สมัยของเขา และถ้าพิจารณาจาตามหลักฐานที่มีอยู่จะพบว่า Plato น่าจะเป็นผู้ให้ความหมายใหม่ที่มีนัยสำคัญทาง สังคม ที่พิเศษแตกต่างจากคำหมายที่เคยมีอยู่ก่อน ความหมายใหม่ของคำว่า "philosopher" ที่มีผลกระทบทาง สังคมยิ่งต่อเอเธนส์จะไม่เกิดขึ้นเลย ถ้าไม่มีปรากฏการณ์ทางสังคมของพวกโซฟิสต์เกิดขึ้นมาก่อน การเกิด "philosophy-philosopher" ในฐานะปรากฏการณ์ทางสังคมที่มีอิทธิพลสำคัญต่อสังคมเอเธนส์ และต่อพัฒนาการ ของประวัติศาสตร์ปัญญาความรู้ (intellectual history) ในโลกตะวันตกถือเป็นปรากฏการณ์แห่งปฏิกิริยาที่มีต่อ ปรากฏการณ์ของพวกโซฟิสต์ และถ้ากระแสของพวกโซฟิสต์ คือสิ่งที่ดำรงอยู่มาก่อน กระแสปฏิกิริยาของ

and published by Weidmann Verlag with a new edition of *Antiphon* and of *Euthydemus*, (Columbia, South Carolina: University of South Carolina Press, 1972), Fragment A and B, pp. 218-221, และดูข้อโต้แย้งของโซ ฟิสต์ที่ชื่อ Callicles และ Gorgias ในบทสนทนาของ Plato ที่ชื่อ **Gorgias** 

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> G.E.R. Lloyd, The Revolutions of Wisdom: Studies in the Claims and Practice of Ancient Greek Science (Berkeley: University of California Press, 1987), p. 94n.

"philosopher" ก็เป็นสิ่งอื่นใดไม่ได้นอกจาก กระแสใหม่ที่ขึ้นมาท้าทายกระแสรูปแบบและวิถีของกลุ่มนักคิดที่ดำรง อยู่

จากที่ได้กล่าวไปแล้วในส่วนที่อธิบายเรื่องราวของพวกโซฟิสต์ ว่า ลักษณะที่บ่งบอกความเป็นโซฟิสต์ คือ หนึ่ง การขายวิชาความรู้ในลักษณะของสินค้าโดยไม่เลือกปฏิบัติ ตราบเท่าที่ผู้ที่ต้องการได้ความรู้นั้นมีเงินค่าเล่าเรียน และ สอง การอ้างว่าสิ่งที่ตนรู้นั้นคือ ปัญญาอันยิ่งใหญ่ และเป็นความรู้คุณธรรมอันประเสริฐที่จะนำมาซึ่งความสำเร็จ และควาามสุขในชีวิต โดยเฉพาะการประสบความสำเร็จในทางการเมืองในสังคมเอเธนส์ สาม การส่งผลกระทบต่อ การเกิดความเชื่อในเส้มพัทธนิยมทางจริยธรรมและความดีในสังคม ประเด็นทั้งสามนี้เองที่ก่อให้เกิดปฏิกิริยาต่อต้าน ขึ้นจากคนกลุ่มหนึ่ง

คนสำคัญในกลุ่มนี้ คือ Plato ผู้ที่สูญเสียผู้อาวุโสที่เป็นทั้งเพื่อนและอาจารย์ของเขา นั่นคือ Socrates เนื่องจากกระแสโซฟิสต์ได้สร้างความไม่พอใจให้แก่มหาชนชาวเอเธนส์เป็นอย่างมาก และในที่สุด มหาชนเข้าใจว่า Socrates คือหนึ่งในพวกโซฟิสต์ จึงตั้งข้อกล่าวหา Socrates ว่าซักนำเยาวชนเอเธนส์ไปในทางที่ผิดโดยการหมิ่นสิ่ง ศักดิ์สิทธิ์อันได้แก่เทพเจ้าของชาวเอเธนส์ และนับถือเทพเจ้าที่ไม่มีใครรู้จัก ซึ่งข้อกล่าวหาหมิ่นสิ่งศักดิ์สิทธิ์หรือเทพ เจ้านั้น กล่าวได้ว่า เป็นข้อหาปรกติที่บรรดาโซฟิสต์ได้รับและมักจะถูกลงโทษ ขับไล่ออกไปจากเอเธนส์ แต่ที่สำคัญคือ สาระของข้อกล่าวหานั้นมีนัยว่าการกระทำของ Socrates นั้นเทียบเท่าการบ่อนทำลายรัฐ<sup>71</sup>

ในสายตาของมหาชนทั่วไป ความแตกต่างระหว่างโซฟิสต์ กับ ฟิลโลโซเฟอร์ ไม่ใช่เป็นสิ่งที่สามารถสังเกตได้ ง่ายนัก ดังที่ มหาชนไม่สามารถแยก Socrates ออกจากโซฟิสต์ได้ ความยากลำบากในการชี้ให้เห็นถึงความแตกต่าง นี้เป็นสิ่งที่ Plato ในฐานะที่เป็นผู้นำคนสำคัญของ philosopher ตระหนักดี ดังที่เขาได้พยายามเขียนบทสนทนาสาม เล้าที่ชื่อว่า Sophist, Statesman, และ Philosopher (pseudo-Plato) โดยในแต่ละบทสนทนาเป็นการถกเถียงเพื่อหา ความหมายและนิยามของประเด็นปัญหาที่เป็นชื่อบทสนทนาแต่ละบท จะเห็นได้ว่า วิธีการและการใช้เหตุผลโต้แย้ง ของทั้งสองกลุ่มนั้นมีความคล้ายคลึงกันมาก คู่ได้จากบทสนทนาของ Plato ที่ชื่อ Euthydemus ที่ชี้ให้เห็นถึงวิธีการ ของโซฟิสต์ ในการใช้ตรรกะหรือวิธีการไดอะเล็คติกในการพิสูจน์โต้แย้ง ดังนั้นความแตกต่างระหว่างโซฟิสต์ และ ฟิลโลโซเฟอร์ ไม่น่าจะอยู่ที่วิธีการและรูปแบบเท่ากับเป้าหมาย ในขณะเดียวกัน เป้าหมายนั้นก็เป็นสิ่งที่ไม่สามารถ ปรากฏในเห็นในเชิงประจักษ์ได้ และเป้าหมายเป็นสิ่งที่สามารถอยู่ได้ทั้งในกระบวนการและจุดสุดท้าย ดังนั้น การ แบ่งแยกฟิลโลโซเฟอร์ ออกจากโซฟิสต์จึงเป็นเรื่องที่ยากลำบากสำหรับคนทั่วไป และรวมทั้งในหมู่คนที่อ้างตัวว่าเป็น ฟิลโลโซเฟอร์เองก็ตาม แต่สิ่งที่อักเจนที่สุดที่สามารถใช้เป็นเกณฑ์ได้ก็คือ ฟิลโลโซเฟอร์จะไม่เก็บเงินจากการสนทนา แลกเปลี่ยนกับคนที่สนใจใฝ่รู้ และก็ไม่ได้หวังเกียรติยศหรืออำนาจใดๆ เท่ากับการที่จะสร้างสรรค์พัฒนาคนที่มีความ เชื่อและความต้องการที่จะไปสู่เป้าหมายเดียวกัน นั่นคือ การเข้าถึงปัญญาความรู้

อย่างไรก็ตาม ทัศนะของคนทั่วไปที่มีต่อฟิลโลโซเฟอร์ คือ คนที่พูดอะไรไม่รู้เรื่อง ไร้สาระ และชอบวุ่นวายใน สิ่งที่ไม่มีแก่นสารและไม่มีคุณค่าใดๆ คนที่พูดเก่งในศาล ทำประเด็นที่อ่อนให้แข็งได้ (Euthydemus, 304d) หรือเมื่อ Socrates กล่าวในเชิงปรัชญาใน Phaedo ว่า ชีวิตคนเรานั้นเมื่อเกิดมาก็นับว่าเข้าสู่ความตายไปครึ่งหนึ่ง คนทั่วไปก็ คิดว่า เมื่อฟิลโลโซเฟอร์คิดว่าตนตายไปครึ่งหนึ่งแล้ว ดังนั้นฟิลโลโซเฟอร์ ก็สมควรตาย (Phaedo, 64) เป็นต้น

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> J. Peter Euben, Corrupting Youth: Political Education, Democratic Cultuer, and Political Theory (Princeton: Princeton University Press, 1997), pp. 32, 111.

Socrates และผู้ที่เรียกตัวเองว่าฟิลโลโซเฟอร์ โดยทั่วไปนั้น มักจะถูกมองว่าเป็นพวกที่มีทัศนคติในแง่ลบต่อ ชาวบ้านหรือมหาชนส่วนใหญ่ที่มักจะหลงเชื่อในสิ่งต่างๆ ได้ง่าย และมักจะยึดติดกับกามสุขมากกว่าจะคิดหา ความหมายที่แท้จริงของชีวิต และแนวทางการอยู่รวมกันในสังคมที่สร้างสรรค์ชีวิตที่ดีมีคุณค่า ดังที่ในเวลาต่อมา พวกฝ่ายนิยมประชาธิปไตยได้พยายามสร้างภาพในลักษณะนี้ให้กับ Socrates ว่าเป็น "ผู้ที่เกลียดประชาชน" ('hater of the people'--misodemos) ในปี 390 ก่อนคริสต์กาล อันเป็นเวลาเก้าปีหลังจากการตายของ Socrates "2 นอกจากนี้คนทั่วไปในเอเธนส์ยังมอง Socrates และคนประเภทเดียวกันกับเขาว่า เป็นพวกประหลาด พิลึก ติดยึดคิด อะไรอยู่อย่างเดียว ไม่สนใจกิจกรรมทางสังคมที่คนทั่วไปเขากระทำกัน เป็นพลเมืองเอเธนส์ที่แปลกแยกจากชาว เอเธนส์ทั่วไป เพราะปรกติพลเมืองเอเธนส์จะให้ความสำคัญกับชีวิตและบทบาททางสังคมและการเมือง<sup>73</sup> หรืออย่างที่ Stone ชี้ว่า Socrates นั้นเป็นพวกเย่อหยิ่ง มีอคติทางชนชั้น และโอ่ทรนง (snobbery, class prejudice and arrogance)<sup>74</sup>

ฟิลโลโซเฟอร์แตกต่างจากโซฟิสต์ก็ตรงประเด็นที่ว่านี้เอง นั่นคือ วิถีชีวิตที่มิได้มุ่งสู่ชีวิตที่ดีตามกระแสของ คนทั่วไป รวมทั้งพวกโซฟิสต์ด้วยที่เชื่อว่า ชีวิตที่มั่งคั่ง มีชื่อเสียง มีอำนาจคือชีวิตที่ดี ซึ่งก็สอดคล้องกับที่ได้กล่าว มาแล้วถึงการไม่เรียกเงินทองจากผู้ที่สนใจใคร่รู้ในความรู้ที่ฟิลโลโซเฟอร์มี

ขณะเดียวกันถ้าพิจารณาถึงกระบวนการ วิธีการหรือทักษะที่เป็นเอกลักษณ์ของการเป็นฟิลโลโซเฟอร์ ก็คง ต้องกล่าวว่า ทักษะสำคัญประการหนึ่งคือ ความสามารถและความเชี่ยวซาญในการใช้ภาษาและตรรกะเหตุผล ทักษะประการที่สองคือ ความรู้รอบตัวทั่วๆ ไป และทักษะประการที่สามคือ ความสามารถในการใช้วิธีการที่เรียกว่า วิภาษวิธี (dialectic) หรือการสนทนาแบบปุจฉา-วิปัสสนา ซึ่งในกระบวนการวิภาษวิธีนี้ประกอบด้วยวิธีการสำคัญอีก ประการหนึ่งนั่นคือ การหักล้างข้อสมุมติฐานเบื้องต้นของคู่สนทนา (refutation, elenchus)

การที่ฟิลโลโซเฟอร์ไม่เก็บเงินจากการสนทนาแลกเปลี่ยนกับคนที่สนใจใฝ่รู้ และก็ไม่ได้หวังเกียรติยศหรือ อำนาจใดๆ เท่ากับการที่จะสร้างสรรค์พัฒนาคนที่มีความเชื่อและความต้องการที่จะไปสู่เป้าหมายเดียวกัน นั่นคือ การเข้าถึงปัญญาความรู้ แต่จะว่าไปแล้ว เกณฑ์ดังกล่าวก็อาจจะกลายเป็นสิ่งที่ไม่ชัดเจนที่สุดได้เช่นกัน เพราะ กระบวนการหรือพฤติกรรมภายนอกของโซฟิสต์และฟิลโลโซเฟอร์นั้นมีความคล้ายคลึงกัน ไม่ว่าจะเป็นทักษะการใช้ ภาษาและตรรกะเหตุผล ความรู้รอบตัวทั่วๆ ไป วิภาษวิธี ความแตกต่างที่สำคัญคือเจตนาหรือจิตสำนึกภายใน ซึ่งบ่ง บอกได้ยาก โดยเฉพาะในสังคมที่ทั้งคนประเภทที่เป็นโซฟิสต์และฟิลโลโซเฟอร์ ต่างดำรงชีวิตอยู่ด้วยค่าจ้างแรงงาน (wage earner) ภายใต้ฉายาของ ครูบาอาจารย์ อย่างในสังคมปัจจุบัน!

สำหรับประเด็นวิวาทะสำคัญนั้น กล่าวได้เช่นกันว่า พวกฟิลโลโซเฟอร์เองเข้าร่วมการวิวาทะในประเด็น ธรรมชาติ กับ สิ่งที่ไม่ใช่ธรรมชาติ (phusis-nomos debate) ด้วย แต่พวกฟิลโลโซเฟอร์มุ่งหาความจริงหรือกฎที่อยู่ เหนือแค่กฎที่มนุษย์สร้างขึ้น พวกเขาต้องการเข้าถึงความจริงแท้ของสรรพสิ่งโดยเฉพาะประเด็นความรู้ที่แท้จริง และ ความรู้ที่แท้จริงเกี่ยวกับคุณค่าต่างๆ เช่น ความดี ความยุติธรรม เป็นต้น

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Barry S. Strauss, **Athens After the Peloponnesian War: Class, Faction and Policy 403-386 B.C.** Ithaca, (New York: Cornell University Press, 1986), p. 95.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> L.B. Carter, **The Quiet Athenian** (Oxford: Clarendon Press, 1986).

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> I.F. Stone, **The Trial of Socrates** (London: Jonathan Cape, 1988).

ธรรมชาติสำหรับพวกฟิลโลโซเฟอร์คือ สภาวะอันสมบูรณ์แบบที่สุดของสิ่งนั้นๆ หรือว่า ธรรมชาติของสิ่ง นั้นๆ คือสิ่งที่เป็นสภาวะที่ดีที่สุดของสิ่งนั้น ไม่ว่าจะเป็นแนวคิดเรื่องแบบอันสมบูรณ์ (theory of Form) ของ Plato หรือแนวคิดเรื่องเป้าหมายสูงสุด (telos) ของ Aristotle ทั้งสองแนวคิดต่างกล่าวได้ว่าจัดอยู่ในแนวความคิดเกี่ยวกับ ธรรมชาติที่อยู่ในวิธีคิดแบบเดียวกัน นั่นคือ ธรรมชาติคือสิ่งที่สมบูรณ์แบบและดีที่สุด

อย่างที่กล่าวไว้ในตอนต้นๆ ว่า คำอธิบายเกี่ยวกับการที่นักคิดกรีกโบราณให้จุดสุดท้ายของสรรพสิ่งมาชะงัก อยู่แค่สภาพอันสมบูรณ์เต็มที่ ไม่เลยไปถึงความเสื่อมสลายของมันนั้นเป็นสิ่งที่น่าสนใจ โดยเฉพาะถ้าพิจารณาในแง่ที่ สัมพันธ์กับบริบททางการเมืองและสังคมของกลุ่มฟิลโลโซเฟอร์ การให้ความหมายในนัยที่ว่าธรรมชาตินั้นสัมพันธ์กับ สภาวะที่สมบูรณ์แบบที่สุดของสรรพสิ่งต่างๆ นั้น ย่อมบ่งบอกถึงความเชื่อในการมีอยู่จริงของความดี ความสมบูรณ์ แบบที่แน่นอนตายตัว ไม่เปลี่ยนแปลง และแน่นอนว่า ความสมบูรณ์แบบหรือธรรมชาตินั้นจะต้องมีเอกลักษณ์หรือมี เพียงหนึ่งเดียวเท่านั้น การพิจารณาความหมายของธรรมชาติในนัยนี้ โดยโยงเข้ากับนัยของความมีหนึ่งเดียวและ ความเที่ยงแท้แน่นอนนั้น ย่อมเป็นสิ่งที่ท้าทายแนวคิดเรื่องเหตุผล"สองแง่มุม" (two-fold arguments, dissoi logoi) และความเชื่อของพวกโซฟิสต์ในเรื่องของการนำเสนอแง่มุมที่ต่างกัน นั่นคือ "logos" หรือ "เหตุผล" ในการอธิบาย สรรพสิ่งต่างๆ ย่อมมีมากกว่าหนึ่งเหตุผลในตัวมันเอง

แนวคิดของพวกโซฟิสต์ในประเด็นเรื่องเหตุผล "สองแง่มุม" นี้ย่อมไปได้ดีกับระบอบประชาธิปไตยที่ให้ อำนาจการตัดสินใจมาจากการใต้เถียงและการให้เหตุผลต่างๆ ในสภาประชาชน นั่นคือ ไม่มีใครหรืออำนาจอันชอบ ธรรมใดๆ ที่จะมาผูกขาดความหมาย หรือนัยที่ถูกต้องเพียงหนึ่งเดียวและไม่เปลี่ยนแปลงตลอดไป นัยและ ความหมายของสรรพสิ่งตลอดจนเรื่องราวปัญหาต่างๆ นั้นสามารถเปลี่ยนแปลงไปตามกาลเวลาและตามเจตนารมย์ ของสภาประชาชน ซึ่งมีอำนาจอันชอบธรรมสูงสุดที่จะตัดสินเรื่องราวต่างๆ ในแต่ละสมัยการประชุม

ความมุ่งมั่นต่อความหมายและนัยที่แน่นอนของสรรพสิ่งต่างๆ ภายใต้แนวคิดเรื่องธรรมชาติของพวกฟิลโล โซเฟอร์ก็คือ สภาวะปฏิกิริยาและการปฏิเสธต่อความไม่แน่นอน ลื่นไหล เปลี่ยนแปลงได้ของความหมายต่างๆ ที่มี คุณลักษณะของความเป็นพหูพจน์และสัมพัทธภาพของการให้ความหมายโดยมหาชนพลเมือง และรวมทั้งพวกโช ฟิสต์ในระบอบประชาธิปไตยที่เชื่อว่า มนุษย์คือผู้กำหนดความหมายของสรรพสิ่ง (Man is the measure of all things.)

จึงไม่ใช่เรื่องแปลกที่พวกฟิลโลโซเฟอร์ จะมีแนวความคิดดังกล่าวที่ตรงกันข้ามกับกระแสสังคมและพวกโซ ฟิสต์ พวกฟิลโลโซเฟอร์เชื่อว่ามีจุดที่แน่นอนแห่งความรู้ของสรรพสิ่งทั้งหลายทั้งมวล (the Archimedian point) เพียงแต่สัจจธรรมความรู้ดังกล่าวนั้นย่อมเป็นสิ่งที่สามัญชนทั่วไปไม่สามารถเข้าถึงได้ เพราะเป็นเรื่องที่ต้องอาศัย ความรู้ความสามารถตลอดจนคุณสมบัติพิเศษเฉพาะตัว พวกฟิลโลโซเฟอร์เชื่อว่า สถานะสัจธรรมความรู้ดังกล่าวนั้น อยู่เหนือการกำหนดใดๆ ของมนุษย์ แต่มีมนุษย์บางพวกสามารถเข้าถึงได้ และมนุษย์พวกที่ว่าคือ "ฟิลโลโซเฟอร์" นั่นเอง

มีข้อน่าสังเกตเกี่ยวกับการวิเคราะห์ในแนวดังกล่าวนี้ นักวิชาการตะวันตกอย่าง Alvin Gouldner ได้ ทำการศึกษาแนวคิดของ Plato ผู้นำคนสำคัญของกลุ่มฟิลโลโซเฟอร์ โดยพิจารณาบริบททางการเมืองและสังคมของ Plato อธิบายว่า เนื่องจาก Plato เป็นผู้ที่สังกัดในกลุ่มชนชั้นสูงที่เคยอำนาจทางการเมือง เศรษฐกิจและสังคมมา ก่อน หน้าที่เอเธนส์จะเปลี่ยนแปลงไปสู่การเป็นนครรัฐประชาธิปไตย ภายหลังการเปลี่ยนแปลง ชนชั้นและเครือญาติของ ตนจึงสูญเสียอำนาจไปให้กับมหาชนพลเมืองส่วนใหญ่ และด้วยทัศนคติแบบดั้งเดิมจึงทำให้เกิดความคิดในเชิง

ปฏิกิริยาต่อต้านอำนาจประชาชนและระบอบประชาธิปไตย และความคิดต่อต้านดังกล่าวนั้น ได้ก่อตัวเป็นระบบ ความคิดปรัชญาและการกำเนิดกลุ่มฟิลโลโซเฟอร์ในที่สุด<sup>75</sup>

อย่างไรก็ตาม ถ้าพิจารณาถึงวิธีการ จะพบว่าพวกฟิลโลโซเฟอร์ใช้วิธีการที่ไม่แตกต่างจากพวกโซฟิสต์อัน ได้แก่ วิภาษวิธี (dialectic) และการหักล้างข้อสมมุติฐานเบื้องต้นของคู่สนทนา (elenchus) ซึ่งทำให้ผู้ที่ประสบพบ เห็นจะเข้าใจว่า ฟิลโลโซเฟอร์ผู้นั้นไม่ต่างอะไรเลยจากโซฟิสต์ เพราะดูเหมือนว่า ฟิลโลโซเฟอร์ผู้นั้นเชื่อในแนวสัมพัทธ นิยม และเชื่อในการให้เหตุผลในลักษณะ "สองแง่มุม" (two-fold arguments, dissoi logoi) ต่อสรรพสิ่งทั้งหลาย อย่างที่บรรยายไปในส่วนที่ว่าด้วยโซฟิสต์ข้างต้น จึงทำให้การแบ่งแยกระหว่างโซฟิสต์และฟิลโลโซเฟอร์ในทางปฏิบัติ เป็นไปได้ยาก อย่างที่กล่าวไปแล้วว่า ผู้คนทั่วไปจึงเห็นว่า ฟิลโลโซเฟอร์ คือ คนที่พูดเก่งในศาล ทำประเด็นที่อ่อนให้ แข็งได้ ("To make weaker argument stronger") ไม่ต่างจากพวกโซฟิสต์

การไม่เรียกเก็บเงินทองและการใช้ชีวิตที่ไม่มุ่งหวังอำนาจ ความมั่งคั่งและเกียรติยศ เป็นสิ่งเดียวที่จะ แบ่งแยกกลุ่มคนทั้งสองออกจากกัน ด้วยเหตุนี้เองที่ประเด็นสำคัญที่พวกฟิลโลโซเฟอร์ตั้งขึ้นมาคือ "ความรู้เกี่ยวกับ ความดีและความประเสริฐนั้นเป็นสิ่งที่สอนกันได้หรือไม่ ?" (Can virtue be taught ?) และถ้ามันเป็นสิ่งที่ส่อนกันได้ และการเรียนการสอนเป็นสิ่งที่ซื้อหากันได้ จะหมายความว่า มันเป็นสิ่งที่ซื้อขายกันได้ ใช่หรือไม่ ?

สำหรับพวกโซฟิสต์แล้ว ความรู้เกี่ยวกับสิ่งต่างๆ ที่จะนำชีวิตไปสู่ความดีความประเสริฐในความหมายของ อำนาจ ลาภ ยศ สรรเสริญ ทรัพย์สมบัติย่อมเป็นสิ่งที่ซื้อหาผ่านการเรียนการสอนได้ แต่สำหรับฟิลโลโซเฟอร์นั้น ความรู้ไม่อาจสอนกันได้เสมอไป แต่สามารถเรียนได้ โดยประเด็นสำคัญอยู่ที่คุณสมบัติหรือธรรมชาติของการใฝ่ หรือ รักในความรู้ที่แท้จริงของบุคคลๆ นั้น

การเกิดขึ้นของกลุ่มฟิลโลโซเฟอร์นั้น สัมพันธ์อย่างยิ่งกับคำอธิบายเกี่ยวกับธรรมชาติมนุษย์ของ Plato ที่ อธิบายแก่นธรรมชาติมนุษย์โดยให้ความสำคัญที่จิต (psyche) มากกว่าร่างกาย (soma) และการอธิบายธรรมชาติ ของจิตมนุษย์ในความหมาย "ไตรลักษณะจิต" (the tripartite soul) จิตมีแกนสำคัญที่เป็นพลังขับเคลื่อน นั่นคือ ความรัก ขณะเดียวกันความรักในจิตมนุษย์นั้นมีสามลักษณะที่ประกอบขึ้นเป็นหนึ่งเดียว ได้แก่ ความรักในความรู้ ความรักในกามสุข และความรักในเกียรติ มนุษย์ทุกคนมีจิตที่ประกอบไปด้วยส่วนประกอบความรักสามลักษณะ ดังกล่าว ดังที่เรียกว่า ไตรลักษณะจิต แต่มนุษย์แต่ละคนนั้นมีความเข้มข้นของพลังความรักแต่ละลักษณะนี้แตกต่าง กัน บางคนมีความรักในความรู้ที่มีพลังมากกว่าความรักอื่นๆ ในขณะที่บางคนมีความรักในกามสุขที่มีพลังมากกว่า ความรักอีกสองลักษณะ เป็นต้น ดังนั้นจากความแตกต่างของพลังความเข้มข้นของความรักสามลักษณะนี้ จึงส่งผล ให้มีมนุษย์ที่มีบุคคลิกภาพหรือแนวใน้มของพื้นฐานจิตใจที่แตกต่างกันสามประเภท

ฟิลโลโซเฟอร์คือคนที่มีพลังความรักในความรู้มากกว่าพลังอื่นๆ ในจิต ซึ่งคำว่า "philosopher" นั้นก็ตรงตัว และบ่งบอกถึงลักษณะของคนประเภทนี้ชัดเจนอยู่แล้ว คนประเภทนี้เท่านั้นที่จะมีพื้นฐานจิตใจที่สามารถจะเข้าถึง ความรู้ที่แท้จริงของสรรพสิ่งต่างๆ ได้ ดังนั้นคำอธิบายธรรมชาติมนุษย์และการเข้าถึงความรู้ที่แท้จริงในแนวนี้ จึงเป็น สิ่งที่ท้าทายกระแสสังคมทั่วไปของเอเธนส์ในขณะนั้น รวมทั้งท้าทายกระแสปรากฏการณ์ของพวกโซฟิสต์ด้วยที่ต่าง

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> A.W. Gouldner, Enter Plato (New York: Basic Books, 1965) และดู Ellen Meiksins Wood and Neal Wood, Class Ideology & Ancient Political Theory: Socrates, Plato, and Aristotle in Social Context. (Oxford: Basil Blackwell, 1978).

เชื่อว่า มนุษย์นั้นเสมอภาคกันตามแนวทางประชาธิปไตย และสามารถเข้าถึงความรู้ได้เท่าเทียมกันหมด ขึ้นอยู่ว่าเขา ผู้นั้นมีความต้องการและมีปัจจัยเพียงพอไหมที่จะหาซื้อความรู้ใส่ตัวได้

ฉะนั้น การเกิดกลุ่มหรือปรากฏการณ์ของพวกฟิลโลโซเฟอร์ถือได้ว่าเป็นปรากฏการณ์ทวนกระแสสังคม การเมืองในเอเธนส์ขณะนั้น รวมทั้งเป็นการทวนกระแสพวกโซฟิสต์โดยตรง จะเห็นได้ว่า ภาระหน้าที่หลักของฟิลโลโซ เฟอร์ก็คือ การสืบทอดเจตนารมย์และการกระทำของ Socrates ที่ Plato ได้บันทึก รวมทั้งได้สร้างเป็นเรื่องราวที่มีสีสัน และชีวิตชีวาขึ้นในบทสนทนาต่างๆ (the Platonic Dialogues) ของเขา ภาระหน้าที่ที่ว่าของพวกฟิลโลโซเฟอร์คือ พิสูจน์ให้เห็นว่า ความรู้ที่บรรดาพวกโซฟิสต์อ้างว่าเป็นความรู้ที่สามารถนำไปสู่ชีวิตอันประเสริฐได้นั้น เป็นสิ่งที่ไม่จริง โดยชี้ให้เห็นว่า พวกโซฟิสต์นั้นไม่รู้ว่าความรู้ที่ตนมีอยู่นั้นหาใช่ความรู้ไม่ และชี้ให้เห็นว่า พวกโซฟิสต์นั้นไม่รู้ด้วยซ้ำว่า ชีวิตที่ดีเป็นอย่างไร การพิสูจน์ดังกล่าวนี้กระทำโดยอาศัยวิธีการวิภาษวิธีและการพิสูจน์หักล้าง (dialectic and elenchus)

จะว่าไปแล้ว ในขณะที่พวกโซฟิสต์เห็นฝูงชนที่สนใจอยากประสบความสำเร็จเป็นเป้าหมาย ที่พวกเขาจะมุ่ง เข้าหาเพื่อเสนอขายวิชาความรู้ ในทำนองกลับกัน พวกฟิลโลโซเฟอร์กลับเห็นสถานการณ์ดังกล่าว เป็นเป้าหมายที่ พวกเขาจะเข้ากระชากหน้ากากของพวกโซฟิสต์ต่อหน้าฝูงชน ในขณะเดียวกันพวกฟิลโลโซเฟอร์ก็จะแทรกตัวเข้าไป โดยกล่าวว่า พวกเขานั้นต้องการเข้าถึงความรู้เกี่ยวกับสิ่งดีๆ ไม่ต่างจากคนอื่นๆ และอยากจะตั้งคำถามกับผู้รู้หรือ พ่อค้าวิชาที่กำลังอวดอ้างสรรพคุณความสามารถของตนเองอยู่ พวกฟิลโลโซเฟอร์จะกล่าวว่า ตนนั้นไม่รู้อะไร ถ้าจะรู้ อะไรที่แน่นอนสักอย่างก็คงจะรู้อย่างที่ Socrates รู้ นั่นคือ "ข้าพเจ้ารู้ว่า ข้าพเจ้าไม่รู้อะไร" และด้วยเหตุที่ข้าพเจ้ารู้ตัว ดีว่าข้าพเจ้าไม่รู้อะไร ข้าพเจ้าจึงใคร่อยากรู้อยากพบเห็นความรู้ที่แท้จริงจากผู้รู้ และด้วยข้าพเจ้าต้องการที่จะรู้หรือรัก ที่จะรู้ ข้าพเจ้าจึงสมควรเรียกตัวเองหรือถูกเรียกจากคนอื่นๆ ว่าเป็นเพียง "ผู้รักปรารถนาในความรู้--ฟิลโลโซเฟอร์-- philosopher" มากกว่าที่จะเป็นหรือจะเรียกตัวเองหรือถูกคนอื่นๆ เรียกข้าพเจ้าว่า "ผู้รู้หรือผู้ที่มีความรู้อยู่กับตัวแล้ว เฉกเช่น อาจารย์--โซฟิสต์--sophist"

### สรุป: การประเมินโดยเปรียบเทียบระหว่าง "โซฟิสต์" และ "ฟิลโลโซเฟอร์"

ดังนั้น จะเห็นได้ว่า เราสามารถอธิบายพวกฟิลโลโซเฟอร์ ในฐานะกลุ่มหรือการรวมตัวกันของคนที่มี ความคิดความเชื่อร่วมกันในสังคมเอเธนส์คือ การแสดงปฏิกิริยาโต้ตอบทวนกระแสค่านิยมสังคมและปรากฏการณ์ ของพวกโซฟิสต์ และทุกครั้งที่พวกโซฟิสต์ได้ยินได้พบพวกฟิลโลโซเฟอร์ ที่เปี่ยมไปด้วยทักษะในการใช้ภาษาและ ตรรกะ รวมทั้งวิภาษวิธีที่ไม่ด้อยกว่าหรือบางที่เหนือกว่าพวกโซฟิสต์เองด้วยซ้ำ แต่กระนั้นคนเหล่านั้นก็ยังคงถ่อมตัว เรียกตัวเองว่าเป็นเพียงผู้ปรารถนาความรู้เท่านั้น พวกโซฟิสต์จึงรู้สึกถึงสภาวะของการประชดประชันและเยาะเย้ย ถากถางอย่างลึกๆ (irony) ไปในตัวจากการใช้คำว่า "ฟิลโลโซเฟอร์" ของคนเหล่านั้นเพื่อเปรียบเทียบกับพวกโซฟิสต์

แม้ว่าจะยังไม่มีนักวิชาการตะวันตกท่านใดได้ทำการศึกษาหรือพิจารณา "ฟิลโลโซเฟอร์" ในมิติของ ปรากฏการณ์ทางสังคมในลักษณะเดียวกันกับที่ G.B. Kerferd ได้ทำการศึกษาพวกโซฟิสต์ในฐานะขบวนการหรือ กลุ่มทางสังคม อย่างที่ Kerferd เรียกว่า "the Sophistic movement" แต่ข้าพเจ้าเชื่อว่า การกำเนิดฟิลโลโซเฟอร์ขึ้น ในลักษณะปฏิกิริยาและการทวนกระแสสังคม และการทำทายปรากฏการณ์ของพวกโซฟิสต์นั้น ถือเป็นขบวนการและ กลุ่มพลังทางสังคมหนึ่งของเอเธนส์ด้วย ที่สำคัญคือ อิทธิพลและผลกระทบของขบวนการที่ข้าพเจ้าขอเรียกว่า "the philosophic movement" นั้น ได้แผ่กระจายและมีขอบเขตกว้างขวางมากยิ่ง ทั้งในมิติของสถานที่และกาลเวลา รวมทั้งมีลักษณะของความเป็นอุดมการณ์ทางสังคมการเมือง ที่โดดเด่นและเฉพาะตัวในลักษณะของการท้าทาย วิพากษ์วิจารณ์และทวนกระแสสังคม

ดังที่ต่อมามักจะปรากฏออกมาในลักษณะของสิ่งที่เรียกว่า "วิถีแห่งปัญญาชน" หรือ "ลักษณะของความ เป็นปัญญาชน" เพราะลักษณะสำคัญของปัญญาชนที่พบเห็นได้ก็คือ การวิพากษ์สังคม การทวนกระแสสังคม ไม่ว่า สังคมนั้นจะเป็นประชาธิปไตยหรือเผด็จการ หรือในรูปลักษณะเศรษฐกิจการเมืองแบบใด ผู้ที่ถูกเรียกว่าเป็น ปัญญาชนในที่นั้นๆ ก็คือ ผู้วิพากษ์สังคมของตัวเขาเองและอาจจะรวมถึงสังคมโลกโดยรวมด้วยก็ได้ สาเหตุสำคัญที่ "ปัญญาชน" เหล่านั้นเป็นเช่นนั้น ประการแรก ข้าพเจ้าคิดว่าเป็นมรดกตกทอดจาก "ปรากฏการณ์ฟิลโลโชเฟอร์" ใน สังคมเอเธนส์ในช่วงครึ่งหลังของศตวรรษที่ห้าก่อนคริสต์กาล ถ้าประวัติศาสตร์และงานเขียนของพวกฟิลโลโซเฟอร์ได้ ตกทอดมายังสังคมและผู้คนในสังคมต่างๆ เหล่านั้น ถือได้ว่า "อุดมการณ์แบบฟิลโลโซเฟอร์" ได้มีอิทธิพลสำคัญแบบ ข้ามชาติข้ามเวลาและสถานที่ ในการสร้างสมาชิกหรือคนประเภทเดียวกันขึ้นมา ประการที่สอง ถ้ากลุ่มปัญญาชนใน ยคหลังๆ ปรากภการณ์ในเอเธนส์ครั้งนั้น มิได้มีประสบการณ์รับรู้เรื่องราวหรือรับการส่งทอดวิธีคิดไม่ว่าจะเป็น ทางตรงหรือทางอ้อม ก็กล่าวได้ว่า ลักษณะของการแสดงออกแบบปฏิกิริยาทวนกระแสสังคมนี้ เป็นปรากฏการณ์ที่ ค่อนข้างจะเป็นสากลและเกิดขึ้นโดยตัวของมันได้เอง ในทุกสถานที่และทุกกาลเวลา คำถามสำหรับคำตอบประการที่ สองของข้าพเจ้านี้คือ การเกิดขึ้นเองของ "ปัญญาชน" ของสังคมนั้นเกิดขึ้นในทุกบริบททุกเงื่อนไขทางเศรษฐกิจ การเมือง หรือเกิดขึ้นเฉพาะภายใต้เงื่อนไขบริทบททางสังคมเศรษฐกิจการเมืองหนึ่งๆ เท่านั้น ซึ่งคำถามที่ว่านี้ก็เป็นสิ่ง ที่นักวิชาการอย่าง G.E.R. Lloyd พยายามทำการศึกษาเปรียบเทียบศาสตร์และองค์ความรู้ของสังคมจีนและกรีก โบราณอย่างจริงจัง โดยศึกษาหาความสัมพันธ์ระหว่างกำเนิดและลักษณะขององค์ความรู้ กับเงื่อนไขของบริบททาง สังคมเศรษฐกิจและการเมือง<sup>76</sup>

มันไม่ใช่เรื่องแปลกประหลาดถ้า "ปรากฏการณ์ฟิลโลโซเฟอร์" จะมีอิทธิพลมหาศาลต่อประชาคมโลก โดยรวม ดังที่ I.F. Stone เองก็ได้กล่าวไว้ในตอนต้นของงานเขียนเกี่ยวกับการพิพากษา Socrates ของชาวเอเธนส์ว่า "ยกเว้นกรณีของพระเยซูแล้ว ไม่มีการพิจารณาคดีใดๆ ที่จะมีอิทธิพลในการสร้างความรู้สึก ตลอดจนจินตนาการ ให้กับชาวตะวันตกได้เท่ากับการพิพากษาคดีของ Socrates" และก็คงไม่เป็นสิ่งที่เกินเลยไป ถ้าจะกล่าวว่า "philosophy-philosopher" มีอิทธิพลในเชิงอุดมการณ์ไม่น้อยไปกว่าศาสนา เพียงแต่ลักษณะของความจำกัดและ ลักษณะที่ต้องอาศัยบุคคลที่มีทักษะความสามารถในระดับหนึ่ง ทำให้อุดมการณ์ที่เกิดจาก "ปรากฏการณ์ฟิลโลโซ เฟอร์" จำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องจำกัดตัวอยู่ในกลุ่มคนในวงแคบๆ ของสังคม ซึ่งต่างจากศาสนาที่สามารถโอบอุ้ม สมาชิกได้มากกว่า เพราะพื้นฐานสำคัญของความคิดแบบพวกฟิลโลโซเฟอร์นั้นคือ การไม่เชื่อว่าคนส่วนใหญ่จะ เข้าถึงความรู้ที่แท้จริงได้ ขณะเดียวกันก็มองว่าโลกหรือสังคมที่เป็นอยู่เป็นสิ่งที่ถูกกำหนดโดยคนส่วนใหญ่ (nomos) ของสังคม อันเป็นสิ่งที่ สวนทางกับความสมบูรณ์แบบที่แท้จริงที่ "ฟิลโลโซเฟอร์เท่านั้น" ที่เป็นผู้มีอภิสิทธิ์ที่จะเข้าถึงและนำทางสังคมไปสู่ ความสมบูรณ์ หรือบอกกับสังคมถึงความเป็นไปไม่ได้ที่จะไปถึงจุดสมบูรณ์ดังกล่าว (ในกรณีที่สังคมหรือกระแสสังคม เชื่อว่า สังคมกำลังจะก้าวไปสู่ความสมบูรณ์แบบที่รอคอยอยู่ไม่ไกลนัก!)

ขณะเดียวกัน เราสามารถพิจารณาได้ว่า แนวคิดหรือวิธีคิดของพวกโซฟิสต์นั้นสอดคล้องกับบริบทสังคม การเมืองแบบประชาธิปไตยมากกว่าแนวคิดของพวกฟิลโลโซเฟอร์ อาจเป็นได้ว่า ปรากฏการณ์ของพวกโซฟิสต์เกิด

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> G.E.R. Lloyd, **Adversaries and Authorities**: **Investigations into Ancient Greek and Chinese Science** (Cambridge: Cambridge University Press, 1996).

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> I.F. Stone, op.cit., p. 3.

จากบริบทประชาธิปไตยเอเธนส์ และเมื่อเกิดขึ้นแล้วก็มีความสัมพันธ์ในลักษณะของการสนับสนุนบริบทดังกล่าว มากกว่าที่พวกโซฟิสต์จะเป็นเงื่อนไขที่ก่อให้เกิดประชาธิปไตยขึ้น ในขณะที่พวกฟิลโลโซเฟอร์ถือกำเนิดขึ้นมาใน ลักษณะที่เป็นปฏิกิริยาต่อสังคมโดยรวมขณะนั้น ซึ่งอยู่ภายใต้การปกครองแบบประชาธิปไตยโดยตรง และรวมทั้ง เป็นปฏิกิริยาต่อผลพวงของสังคมดังกล่าว นั่นคือ ปรากฏการณ์ของพวกโซฟิสต์ เนื่องด้วยข้อจำกัดในเรื่องเนื้อที่ของ บทความ สิ่งสำคัญที่ข้าพเจ้าจะทิ้งไว้ให้ท่านทั้งหลายได้ขบคิดและประเมินต่อไปด้วยตัวของท่านเองก็คือ คำถามสอง คำถามที่ว่า "ระหว่างฟิลโลโซเฟอร์กับโซฟิสต์ในบริบทสังคมเอเธนส์ กลุ่มใดที่เป็นพวกหัวก้าวหน้า และกลุ่มใดที่เป็น พวกอนุรักษ์นิยม และถ้าในบริบทสังคมปัจจุบัน ปรัชญากระแสหลักกับโพสต์โมเดิร์น กลุ่มใดคือกลุ่มก้าวหน้าและ กลุ่มใดคือกลุ่มอนุรักษ์นิยม ?"

# ปัญญาชน<sup>\*</sup>และการสร้างอัตลักษณ์ในรัฐสมบูรณาญาสิทธิราชย์

#### สายชล สัตยานุรักษ์

บทความนี้มุ่งศึกษาการสร้างอัตลักษณ์ของปัญญาชนซึ่งครอบครองอำนาจในรัฐสมบูรณาญาสิทธิราชย์ บริบททางเศรษฐกิจและการเมืองเป็นเงื่อนไขผลักดันให้ปัญญาชนจำเป็นต้องสร้างอัตลักษณ์ เพื่อตอบสนองต่อ ปัญหาที่ปัญญาชนเห็นว่าสำคัญ โดยเฉพาะอย่างยิ่งต่อปัญหาที่มีผลโดยตรงต่อโครงสร้างอำนาจที่ปัญญาชนมุ่ง จรรโลง

ผู้เขียนเลือกศึกษาปัญญาชน 3 พระองค์ คือ พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว พระบาทสมเด็จ พระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัว และสมเด็จฯ กรมพระยาดำรงราชานุภาพ

การศึกษาเรื่องนี้มีความสำคัญเพราะวิธีคิดและระบบความคิดของปัญญาชนทั้งสามพระองค์ที่สะท้อน จากอัตลักษณ์ที่ทรงสร้างขึ้น มีผลมากต่อการดำเนินนโยบายต่างๆ ในสมัยสมบูรณาญาสิทธิราชย์ ขณะเดียวกันวิธี คิดและระบบความคิดของทั้งสามพระองค์ก็มีอิทธิพลต่อวัฒนธรรมทางความคิดกระแสหลักในสังคมไทยด้วย

สมมติฐานในการศึกษา คือ พระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงอยู่ในสถานการณ์แวดล้อมที่ แตกต่างจากพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวมาก ทำให้ทรงมีพระราชดำริในการสร้างอัตลักษณ์แตกต่างไป จากพระราชบิดา และด้วยเงื่อนไขแวดล้อมและประสบการณ์ที่ต่างกันก็ทำให้แนวพระราชดำริของพระบาทสมเด็จ พระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัวแตกต่างจากสมเด็จฯ กรมพระดำรงราชานุภาพมาก เมื่อปัญญาชนสำคัญทั้งสามพระองค์ ของยุคสมบูรณาญาสิทธิราชย์มีวิธีคิดและระบบคิดในการสร้างอัตลักษณ์ที่แตกต่างกันเช่นนี้ ทำให้ระบอบ สมบูรณาญาสิทธิราชย์ขาดเอกภาพทางอุดมการณ์ที่จะช่วยให้มีพลังในการเผชิญกับการท้าทายของคนกลุ่มใหม่ที่ เสนออุดมการณ์ใหม่อย่างมีประสิทธิภาพ

เมื่อรัฐสมบูรณาญาสิทธิราชย์กำเนิดขึ้นในทศวรรษที่ 2430 เป็นต้นมา พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้า เจ้าอยู่หัวทรงพยายามแผ่ขยายพระราชอำนาจออกไปอ้างสิทธิ์เหนือทรัพยากรทั่วพระราชอาณาจักร เพื่อหารายได้ จากค่าสัมปทาน ภาษีอากร และค่าธรรมเนียมต่างๆ ไม่ว่าจะเป็นป่าไม้ แร่ธาตุ สัตว์น้ำ ที่ดิน ทางน้ำ ฯลฯ¹ พระราชบัญญัติการทำเหมืองแร่ระบุว่า "ที่ดินและแร่โลหะธาตุทั้งหลายในพระราชอาณาจักร์ย่อมเป็นของหลวงโดย พระบรมเดชานุภาพ...อำนาจที่จะปกครองรักษาทางน้ำสำหรับใช้เรือแพก็ดี สำหรับใช้การเพาะปลูกก็ดี สำหรับทำ เหมืองแร่แลการซึ่งเป็นประโยชน์อย่างอื่นๆ ก็ดี ทั้งนี้อยู่ในอำนาจรัฐบาลจะจัดการได้ตามเห็นสมควร ไม่ยกอำนาจ ทั้งนี้ให้แก่ผู้หนึ่งผู้ใด"² ทรงใช้พระราชอำนาจในการเปลี่ยนการใช้ทรัพยากรในส่วนภูมิภาค เช่น เปลี่ยนจากป่าผึ้งเป็น

<sup>\*</sup> ใช้คำว่า "ปัญญาชน" เนื่องจากพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงใช้คำนี้ โปรดดูใน พระบาทสมเด็จ พระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว, **พระราชพิธีสิบสองเดือน เล่ม 3** (กรุงเทพฯ: คุรุสภา, 2506), น. 105.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> เสถียร ลายลักษณ์และคณะ (ผู้รวบรวม), **ประชุมกฎหมายประจำศก เล่ม 18 ภาค 2** (พระนคร: โรงพิมพ์เดลิ เมล์, 2478), น. 378-379 และ **ประชุมกฎหมายประจำศก เล่ม 20** (พระนคร: โรงพิมพ์เดลิเมล์, 2478), น. 51, 55.

<sup>2</sup> เสถียร ลายลักษณ์และคณะ (ผู้รวบรวม), **ประชุมกฎหมายประจำศก เล่ม 18** (พระนคร: โรงพิมพ์เดลิเมล์, 2478), น. 110-130.

ปาสำหรับตัดฟืน เพราะการใช้ฟืนในกิจการต่างๆ ขยายตัวขึ้นมากจนอากรฟืนกลายเป็นที่มาของรายได้สำคัญ หรือ เปลี่ยนการใช้ที่ดินจากไร่นาให้เป็นทุ่งเลี้ยงสัตว์ เนื่องจากได้ค่าอาชญาบัตรมากจากการค้าสัตว์ภายในประเทศและ การส่งสัตว์เป็นสินค้าออก ทรงส่งเสริมการค้าด้วยการเวนคืนที่ดินเพื่อสร้างถนน ขุดคลอง และสร้างทางรถไฟ พร้อม กับทรงให้ความสำคัญแก่การปราบปรามโจรผู้ร้ายที่ขยายตัวขึ้นและการพิจารณาพิพากษาคดีอย่างรวดเร็ว เพื่อมิให้ เป็นอุปสรรคต่อการทำมาหากินและการค้า ขณะเดียวกันทรงพยายามทำให้การปกครองท้องที่และการปกครองระดับ มณฑลเทศาภิบาลมีประสิทธิภาพ เพื่อเป็นกลไกในการปกครองให้เกิดความสงบเรียบร้อยพร้อมกับเป็นกลไกในการ ควบคุมทรัพยากรทั่วพระราชอาณาจักรด้วย

กระบวนการข้างต้นทำให้กลไกระบบราชการมีความสำคัญอย่างมาก ปัญหาหลักที่พระบาทสมเด็จพระ จุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงมองเห็นจึงเป็นปัญหาต่างๆ ที่เกี่ยวกับระบบราชการและ ความสัมพันธ์ระหว่างข้าราชการ กับพระมหากษัตริย์ ที่มีผลต่อความมั่นคงของพระราชอำนาจ

## วิธีคิดของพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว

เพื่อจะเข้าใจปัญหาที่พระองค์ทรงมองเห็นและทางเลือกที่ทรงใช้อย่างชัดเจน ควรทำความเข้าใจวิธีคิดของ พระองค์ก่อน พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงเห็นความสำคัญของการค้ามาก "...ด้วยทุกวันนี้โลก ทั้งหลายถือว่าการค้าขายหาเงินสำคัญกว่าทุกอย่าง แต่กาลปางก่อนมาการศึกสงคราม เกิดได้ด้วยแย่งผู้หญิงหรือ เพื่อจะแผ่เกียรติยศ แต่การเดี๋ยวนี้ หาเปนเช่นนั้นไม่ เปนการแข่งขันกันในทางค้าขาย" พระองค์ทรงพอพระทัยที่ "คน ชาวต่างประเทศได้เข้ามาตั้งทำมาหากินค้าขาย ก็มีคุณประโยชน์แก่กรุงสยามให้เจริญขึ้นทุกวัน" 6

พระองค์ทรงมีพื้นฐานความคิดที่เห็นว่ามนุษย์มีเหตุผล และแต่ละคนจะใช้เหตุผลเพื่อแสวงหาผลประโยชน์ สูงสุด ทำให้ทรงวิเคราะห์ว่า ปัญหาระบบราชการเกิดจากการที่ข้าราชการมุ่งแสวงหาผลประโยชน์ โดยมีความ ได้เปรียบเสียเปรียบระหว่างข้าราชการในแต่ละกรมกองเป็นอันมาก

> "ที่เปนข้อสำคัญนั้นเพราะเสนาบดีและข้าราชการในกรมมหาดไทยกลาโหม กรมท่า กรมนา มีผลประโยชน์บริบูรณ์กว่าแต่ก่อนหลายเท่าหลายส่วน ด้วยอาศัยทำการนอก ตำแหน่งเดิม ... กรมเมืองที่จะตะเกียกตะกายหาผลประโยชน์แข่งกรมอื่นๆ... ครั้นจะหา โดยตรงๆ ก็ไม่ทันอกทันใจ... ต้องตกไปในทางทุจริต... กรมนา... จัดซื้อข้าวขึ้นฉางจ่าย

<sup>4</sup> เสถียร ลายลักษณ์และคณะ (ผู้รวบรวม), **ประชุมกฎหมายประจำศก เล่ม 19 ภาค 2** (พระนคร: โรงพิมพ์เดลิ เมล์, 2478), น. 176.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> **ประชุมกฎหมายประจำศก เล่ม 18 ภาค 2** อ้างแล้ว, น. 442-443 และ น. 69-70.

ชระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว, ประชุมพระราชหัตถเลขาพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้า
 เจ้าอยู่หัวที่ทรงบริหารราชการแผ่นดิน ภาคที่ 3 (ตอน 1) (กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์สำนักทำเนียบนายกรัฐมนตรี,
 2513), น. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> เรื่องเดียวกัน. น. 163.