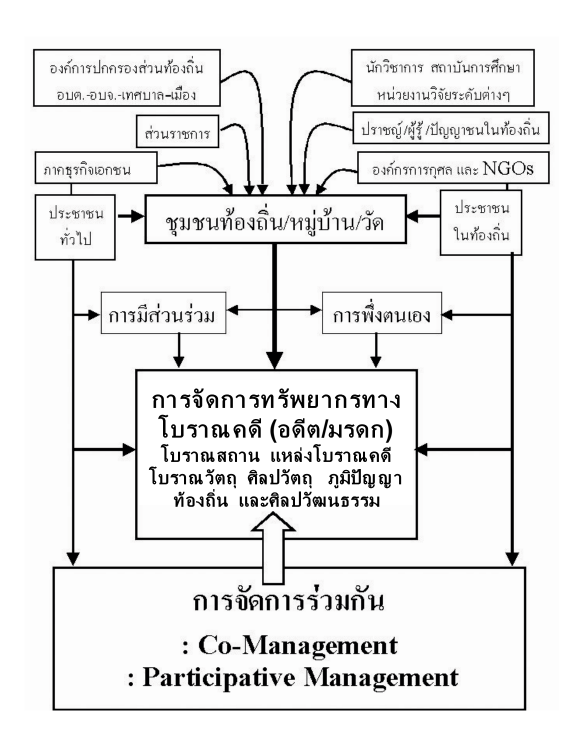
จะเป็นแนวคิดที่เหมาะสมในการทำงานจัดการทรัพยากรทางโบราณคดีที่นำไปสู่การฟื้นคืนสิทธิชุมชน ท้องถิ่นในการจัดการอดีตของประเทศไทยได้ทั้งในปัจจุบันและอนาคต



แผนภาพที่ 4 แนวทางการจัดการอดีต/มรดกทรัพยากรทางโบราณคดีแบบมีส่วนร่วมที่เป็น กระบวนการฟื้นคืนสิทธิชุมชนท้องถิ่นในการจัดการวัฒนธรรม จารีตประเพณี ภูมิ ปัญญาท้องถิ่น ศิลปะ

งานวิจัยโบราณคดีชุมชนที่จังหวัดน่านได้รับการรับรองความสำเร็จทางวิชาการจาก คณะกรรมการรางวัลวิจัยมหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ ให้ได้รับรางวัลผลงานวิจัยดีเด่นสาขา สังคมศาสตร์ ประจำปี 2549 และได้รับเกียรติคุณประกาศรางวัลชมเชย ผลงานวิจัยสาขาสังคม วิทยา รางวัลสภาวิจัยแห่งชาติ ประจำปี 2549 ซึ่งในประกาศเกียรติคุณได้เขียนถึงงานวิจัยเรื่องนี้ ว่า คณะกรรมการบริหารสภาวิจัยแห่งชาติงานวิจัยเรื่อง **กระบวนการโบราณคดีชุมชน** : **การวิจัยเชิง** ปฏิบัติการพัฒนาแบบมีส่วนร่วมเพื่อเสริมสร้างความสามารถของชุมชนท้องถิ่นในการจัดการ ทรัพยากรวัฒนธรรมในจังหวัดน่าน ของ รองศาสตราจารย์สายันต์ ไพรชาญจิตร์ แห่ง มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ เป็นผลงานที่แปลกใหม่ในแง่การทดลองใช้การผสมผสานทั้งในเชิงทฤษฎีที่ นำเอาแนวคิดด้านโบราณคดีกับด้านพัฒนาชุมชนมาผสมผสานกันและนำไปทดลองใช้ในสนามจริง โดยอาศัยวิธี "ลองผิดลองถูก" ซึ่งถือว่า เป็นการทะลุกรอบคิดได้ในระดับหนึ่ง การทดลองนำเอา แนวคิดด้านการจัดการทรัพยากรวัฒนธรรม โบราณคดี การพัฒนาชุมชนผสมผสานกันเพื่อสร้าง ความสามารถในการจัดการทรัพยากรวัฒนธรรมของตนเองซึ่งให้ชาวบ้านเป็นตัวขับเคลื่อน (PARD) *ได้ระดับหนึ่ง* <sup>8</sup> ซึ่งการตอบรับเชิงบวกของสถาบันหลักทางการวิจัยทั้งใน ถือเป็น "ความใหม่" มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ และสภาวิจัยแห่งชาติต่องานโบราณคดีชุมชนดังกล่าวเป็นเครื่องยืนยันว่า "กระบวนการโบราณคดีชุมชน" มีศักยภาพในการสร้างผลได้ที่เป็นรูปธรรมในทางการพัฒนาชุมชน และผลดีทางวิชาการจัดการทรัพยากรทางโบราณคดีและทรัพยากรวัฒนุธรรมในประเทศไทยไป พร้อมๆกัน

นอกเหนือจากการดำเนินงานวิจัยในพื้นที่ศึกษาที่จังหวัดน่านระหว่างปี พ.ศ. 2542-2547 แล้ว ในปี พ.ศ. 2548 ผู้เขียนได้มีโอกาสนำเอากระบวนการโบราณคดีชุมชนเข้าไปสนับสนุนงานพัฒนาของ ชุมชนบ้านบัว ตำบลแม่กา จังหวัดพะเยา ในการขุดค้นแหล่งเตาเผาเครื่องถ้วยชามสมัยโบราณที่มีอยู่ ในหมู่บ้าน ซึ่งต่อมาได้พัฒนาเป็นพิพิธภัณฑ์แหล่งโบราณคดี และนำไปสู่การพัฒนาอาชีพเครื่อง เคลือบดินเผา การจัดการท่องเที่ยวเชิงนิเวศโดยชุมชน และได้รับการสนับสนุนจากภาครัฐในการ สร้างถนนคอนกรีตเข้าสู่แหล่งโบราณคดีในทันทีที่การขุดค้นสำเร็จและมีผู้ตนเข้าไปเที่ยวชมและทัศน ศึกษา และต่อมาชุมชนได้รับการสนับสนุนจากภาคธุรกิจเอกชนอย่าง**บริษัทกรุงเทพประกันภัย** 

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> สำนักงานคณะกรรมการวิจัยแห่งชาติ. 2550, *หนังสือประกาศเกียรติคุณรางวัลสภาวิจัย ประจำปี 254*9. กรุงเทพฯ : อรุณการพิมพ์. หน้า 125.

จำกัด (มหาชน) ที่ให้เงินทุนก่อสร้างอาคารพิพิธภัณฑ์แหล่งเตาเวียงบัว โรงงานผลิตเครื่องถ้วยชาม ของชุมชน และพัฒนาการจัดการท่องเที่ยวเชิงนิเวศในชุมชนเป็นเงินจำนวน 4 ล้านบาท ผ่านการ บริหารจัดการเชิงวิชาการของมหาวิทยาลัยนเรศวร วิทยาเขตสารสนเทศพะเยา

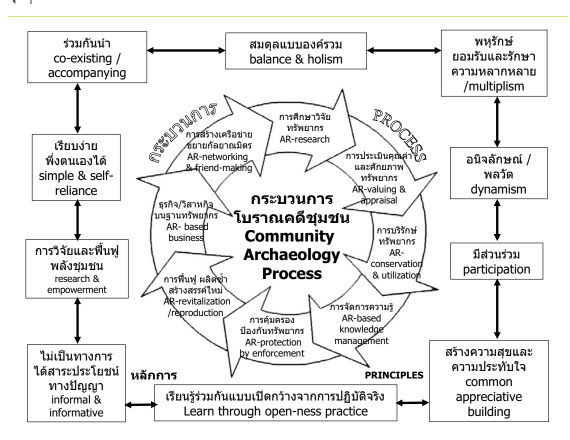
ต่อมาในปี พ.ศ. 2549 ผู้เขียนได้นำเอา "กระบวนการโบราณคดีชุมชน" เข้าไปสนับสนุนการ พัฒนาพิพิธภัณฑ์พื้นบ้านวัดพระปรางค์ พิพิธภัณฑ์ใหส่หูเตาแม่น้ำน้อย และการพัฒนาเชิงอนุรักษ์ แหล่งเตาแม่น้ำน้อยที่ชุมชนวัดพระปรางค์ ตำบลเชิงกลัด อำเภอบางระจัน จังหวัดสิงห์บุรี ซึ่งผล การดำเนินงานโบราณคดีชุมชนทั้งที่จังหวัดพะเยาและจังหวัดสิงห์บุรีได้แสดงให้เห็นศักยภาพของ ชาวบ้าน พระสงฆ์ เยาวชน ผู้นำชุมชน ในการจัดการทรัพยากรทางโบราณคดีและทรัพยากร วัฒนธรรมที่มีอยู่ในชุมชนได้เองโดยไม่ต้องพึ่งพาภาครัฐเลย และเมื่อเกิดความสำเร็จในระยะต้นทำให้ ผู้บริหารงานพัฒนาในภาครัฐ (ระดับภูมิภาคและท้องถิ่น) ให้การยอมรับผลงานของชาวบ้าน พร้อม กับเข้ามาชื่นชมและมีส่วนร่วมในการนำผลงานไปเผยแพร่และขยายประโยชน์ในทางการพัฒนาที่ กว้างขวางออกไปอีก ซึ่งปรากฏการณ์ดังกล่าวชี้ให้เห็นถึงการโน้มน้าว (influencing) ภาคส่วนที่มี อำนาจในสังคมคือ "รัฐ" ให้ลงมายอมรับศักยภาพและความสามารถของชาวบ้านและผู้ตนส่วนมากที่ ไม่เชี่ยวชาญทางวิชาการในการจัดการ"อดีต" ที่เป็นทรัพยากรทางโบราณคดีและวัฒนธรรมจะได้อย่าง น่าชื่นชมและถือเอาเป็นเยี่ยงอย่าง

## หลักการและปฏิบัติการที่สำคัญของ "โบราณคดีชุมชน"

การทำงาน"โบราณคดีชุมชน" ในระยะแรกๆ (พ.ศ. 2542-2544) ดำเนินไปโดยไม่มีแนวคิด ทฤษฎีทางวิชาการกำกับ ทำงานแบบลองผิดลองถูก คิดไปทำไปตามสถานการณ์แต่ก็ค่อยๆเรียนรู้ พัฒนา และสรุปบทเรียนซ้ำแล้วซ้ำอีก จนกระทั่งในปี พ.ศ. 2545 ผู้เขียนจึงสร้าง **ชุดแนวคิด อำนวยการวิจัยและพัฒนาโบราณคดีชุมชน** (research steering concepts) ที่อัญเชิญแนว พระราชดำริเศรษฐกิจพอเพียงมาเป็นทฤษฎีหลัก ผนวกเข้ากับแนวคิดการพัฒนาวัฒนธรรมชุมชน และทฤษฎีการพัฒนาชุมชน จนเกิดเป็นแบบแผนการวิจัยเชิงการจัดการ "โบราณคดีชุมชน" ที่มีทั้ง ปรัชญา หลักการ และวิธีการเชิงกระบวนการชัดเจนมากยิ่งขึ้น ดังแสดงใน**แผนภาพที่** 5

## หลักการสำคัญในการดำเนินงาน "โบราณคดีชุมชน" มี 10 ประการ ได้แก่

(1) **การดำเนินการที่ยึดหลักองค์รวม** (holistic approach) หมายถึง การศึกษาและการ จัดการทรัพยากรทางโบราณคดีในชุมชนท้องถิ่นที่อยู่บนฐานความคิดองค์รวม ให้ชุมชนเป็นหน่วย ปฏิบัติการเชิงพื้นที่ และมุ่งทำการศึกษาเรื่องราวในอดีตทุกมิติของชุมชนนั้นๆ ทั้งเรื่องภูมิศาสตร์ ทรัพยากรธรรมชาติ ป่าไม้ แหล่งน้ำ ภูมิอากาศ เศรษฐกิจ สังคม การทำมาหากิน วัฒนธรรม ประเพณี การเมืองการปกครอง ศาสนาความเชื่อ การจัดการทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม การ ท่องเที่ยว ตลอดจนผลกระทบของแต่ละส่วนที่มีต่อกันและกัน บนหลักการพื้นฐานที่ว่าเรื่องราวของ ทุกๆมิติในท้องถิ่นมีความเกี่ยวข้องสัมพันธ์กันอย่างแยกออกจากกันไม่ได้



แผนภาพที่ 5 หลักการและปฏิบัติการที่สำคัญของ "กระบวนการโบราณคดีชุมชน"

(2) การยอมรับและรักษาความแตกต่างหลากหลาย หรือ พหุรักษ์ (multiplism approach) เราต้องยอมรับว่าท้องถิ่นและชุมชนท้องถิ่นที่ตั้งของแหล่งทรัพยากรทางโบราณคดีมี คุณลักษณะทางวัฒนธรรมที่แตกต่างกันออกไป ไม่เหมือนกันหรือเป็นแบบเดียวกันทั้งหมด นัก บริหารจัดการที่เป็นผู้เชี่ยวชาญหรือเป็นพนักงานเจ้าหน้าที่ในองค์กรเชี่ยวชาญตามกฎหมายจะต้อง เคารพในวัฒนธรรมท้องถิ่นที่มีอยู่ โดยเฉพาะอย่างยิ่งต้องให้ความสำคัญกับภูมิปัญญาท้องถิ่น ระบบ ความเชื่อของชุมชนเรื่องผี สิ่งศักดิ์สิทธิ์ ตลอดจนกฎเกณฑ์ทางสังคมต่างๆของชุมชนท้องถิ่นจะต้อง ได้รับการปฏิบัติอย่างเคร่งครัดและจริงใจ

- (3) การไม่ยึดติดตายตัวหรือหลักอนิจจัง (dynamic approach) ต้องให้ความลำคัญกับ ความไม่แน่นอนและการเปลี่ยนแปลงที่เป็นอนิจลักษณะ กล่าวคือ ต้องยอมรับหลักการที่ว่าลังคม และวัฒนธรรมตลอดจนสรรพสิ่งรวมทั้งทรัพยากรทางโบราณคดีประเภทต่างๆมีความเคลื่อนใหว เปลี่ยนแปลงตลอดเวลา จะต้องไม่ใช้แผนงานหรือตัวแบบในการดำเนินงานแบบเดียวตายตัวกับทุก ท้องถิ่น และต้องไม่ยึดถือว่าความรู้ที่หน่วยงานเชี่ยวชาญตามกฎหมายมีอยู่นั้นถูกต้องทั้งหมด หรือ เปลี่ยนแปลงไม่ได้ เพราะแม้ว่าหลักการและระเบียบวิธีการปฏิบัติงานทั้งที่ปฏิบัติอยู่ในภาครัฐและ สถาบันการศึกษาที่เกี่ยวข้องจะเป็นระบบสากลที่ได้รับมาจากต่างประเทศ ซึ่งอาจจะมีมาตรฐานการ ทำงาน มีขั้นตอนชัดเจนเป็นที่ยอมรับกันมาก่อน แต่การทำงานในแหล่งทรัพยากรทางโบราณคดี ใหม่ๆ ในชุมชนท้องถิ่นใหม่ๆ และหลักฐานที่พบใหม่ๆก็เป็นสิ่งที่ยืนยันว่าไม่เหมือนและไม่ใช่สิ่งที่เคยรู้ เดิมทั้งหมด มีอะไรที่แปลกและแตกต่างจากเดิมบ้างไม่มากก็น้อย นอกจากนี้หลักการไม่ยึดติด ตายตัวยังสอดคล้องกับหลักการและวิธีการทำงานของแนวคิดการพัฒนาวัฒนธรรมชุมชนที่ว่าการ พัฒนาไม่มีสูตรสำเร็จตายตัว การทำงานควรจะเป็นไปในลักษณะ "คิดไปทำไป" มีความยืดหยุ่น ไม่ ยึดติดกับแผนงานมากเกินไป มีการประเมินผลระหว่างการปฏิบัติงานในเชิงกระบวนการและสามารถ ปรับแผนได้ตามสถานการณ์เพื่อให้บรรลุความมุ่งหมายของการจัดการที่มุ่งเน้นการพัฒนา ความสามารถในการจัดระบบความสัมพันธ์ที่ทีของ "ตน" และ "ชุมชนท้องถิ่น" เป็นสิ่งลำคัญ
- (4) **สร้างและส่งเสริมการมีส่วนร่วมในการจัดการ** (participation enhancement) เนื่องจากเรื่องทรัพยากรทางโบราณคดีเกี่ยวข้องกับวัฒนธรรมชุมชนและคนส่วนมาก ในการจัดการจึง ต้องส่งเสริมให้สมาชิกในชุมชนและผู้คนในท้องถิ่นให้เข้ามามีส่วนร่วมในทุกๆกิจกรรมของการจัดการ ให้มากที่สุด ไม่ว่าจะเข้ามาเกี่ยวข้องในฐานะอะไรก็ตาม เพราะการมีสวนร่วมเป็นสิ่งที่บ่งบอกถึง ความเข้มแข็งและความสมัครสมานสามัคคีของชุมชนได้เป็นอย่างดี นอกจากนี้การมีส่วนร่วมยังช่วย ให้การจัดการทรัพยากรทางโบราณคดีประสบความสำเร็จในทุกๆมิติของการพัฒนา เกิดผลดีทั้งทาง กายภาพ จิตวิญญาณ รวมทั้งขวัญกำลังใจ มีผลลัพธ์ที่ดีเป็นคุณประโยชน์สืบเนื่องแผ่กระจายไปใน ทุกกลุ่มคนในปัจจุบันและจะส่งผ่านผลดีต่อไปยังคนรุ่นลูกรุ่นหลานเหลนใหลนในอนาคต
- (5) การสร้างความสุขและความประทับใจร่วมกัน (common appreciative building) การจัดการแนวโบราณคดีชุมชนต้องมุ่งสร้างความประทับใจในคุณค่าและความสำคัญของทรัพยากร ทางโบราณคดี เรื่องราวภูมิหลังของทรัพยากรทางโบราณคดีนั้นๆทั้งในระดับมหภาพและระดับ จุลภาพของชุมชนและสังคม นักวิชาการและนักจัดการเห็นว่าทรัพยากรทางโบราณคดีนั้นๆมีคุณค่า และความสำคัญอย่างไร ก็จะต้องจัดกระบวนการเรียนรู้ให้คนในชุมชนท้องถิ่นและประชาชนทั่วไป

เห็นคุณค่าและความสำคัญไม่น้อยไปกว่ากัน และที่สำคัญจะต้องสร้างกระบวนการที่จะทำให้คนใน ท้องถิ่นที่มีทรัพยากรทางโบราณคดีเกิดความรู้ มีความเข้าใจ มีทัศนคติที่ดีต่อทรัพยากรทาง โบราณคดีและผู้ตนที่เกี่ยวข้องกับทรัพยากรทางโบราณคดีนั้นๆ จนเกิดความตระหนัก เกิดความรัก หวงแหนในฐานะที่เป็นทรัพยากรร่วมกันของชมชน

- (6) การจัดกระบวนการเรียนรู้ร่วมกันแบบเปิดกว้างจากการปฏิบัติงานจริง (learning through participative openness-practice / doing) ผู้ดำเนินงานจัดการทรัพยากรทางโบราณคดีใน ขั้นตอนของการศึกษาวิจัย ได้แก่ นักโบราณคดีอาชีพ นักอนุรักษ์ นักจัดการ นักศึกษาโบราณคดี นักวิชาการและนักศึกษาในสาขาที่เกี่ยวข้อง ผู้บริหารและสมาชิกองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น นักพัฒนา และศนในชุมชนท้องถิ่น ผู้นำชุมชน ผู้รู้ ปราชญ์ท้องถิ่น ผู้สูงอายุ เยาวชน พระสงฆ์ ครู นักเรียน นักศึกษาในชุมชนท้องถิ่น เกษตรกร ช่างฝีมือ ฯลฯ ทำงานร่วมกันในลักษณะการเรียนรู้ ร่วมกันช่วยกันสร้างและแลกเปลี่ยนความรู้ที่ทุกศนมีส่วนได้เสมอหน้ากัน เรียนรู้จากการลงมือทำจริง เปิดโอกาสให้ศนในชุมชนท้องถิ่น และศนภายนอกที่สนใจเข้าร่วมเรียนรู้และแลกเปลี่ยนประสบการณ์ ในกระบวนการทำงานในทุกขั้นตอน
- (7) ไม่เป็นทางการแต่สร้างสาระประโยชน์ด้านการเรียนรู้ (informal & educative approach) แบบแผนและเทคนิควิธีการในการจัดการควรปรับและประยุกต์ให้เหมาะสมกับภูมิสภาพ และสภาพทางสังคมวัฒนธรรมของท้องถิ่นที่นั้นๆ การทำงานต้องสอดคล้องกับแบบแผนการดำรงชีวิต ของชุมชนท้องถิ่น เป็นกันเอง ไม่เป็นทางการ ไม่เป็นพิธีการเฉพาะทางเกินไปจนทำให้ตนในภาคส่วน อื่นเข้าไม่ถึงหรือเข้าใจยาก และกระบวนการทำงานแบบไม่เป็นทางการจะต้องสร้างสาระประโยชน์ ด้านการเรียนรู้และสร้างความรู้ที่ถูกต้องแท้จริงในระดับภูมิปัญญาให้ผู้เข้าร่วมกิจกรรมให้มากที่สุด
- (8) การศึกษาวิจัยและการพัฒนาเพื่อฟื้นฟูพลังของชุมชน (research & community empowerment : R&CE) ให้ความสำคัญต่อกระบวนการศึกษาวิจัยที่มีกิจกรรมการพัฒนาชุมชนที่เป็น การเสริมสร้างพลังสร้างความเข้มแข็งและแบบแผนความสัมพันธ์ที่เป็นไปในลักษณะเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ แบ่งปัน ให้กำลังใจกันและกันด้วยความรักความเมตตาให้กับชุมชน ที่สามารถขยายผลไปสู่ ความสำเร็จในการใช้การจัดการทรัพยากรทางโบราณคดีไปพัฒนาหรือแก้ปัญหาด้านอื่นๆของชุมชน และท้องถิ่นทั้งด้านการจัดการศึกษา การพัฒนาวิทยาศาสตร์และศิลปะท้องถิ่น การพัฒนาเศรษฐกิจ การเมือง วัฒนธรรม สังคม ศาสนา การท่องเที่ยว สังคมสงเคราะห์ สวัสดิการสังคม การแพทย์และ สาธารณสุข กีฬาและนันทนาการ เป็นต้น

- (9) หลักความเรียบง่าย พึ่งตนเองได้ และสอดคล้องกับวัฒนธรรมชุมชน (simple with self-reliance accompany with to local culture) ความเรียบง่ายและการพึ่งตนเองได้เป็นหัวใจ สำคัญของความสำเร็จในการทำงานทุกประเภททุกชนิด การจัดการทรัพยากรทางโบราณคดีจะต้อง ดำเนินไปอย่างไม่ซับซ้อนหรือใช้เทคนิควิชาการที่ยุ่งยากเกินไปจนชาวบ้านหรือผู้ที่ส่วนร่วมเข้าไม่ถึง ทำไม่ได้ ต้องเป็นกิจกรรมที่เรียบง่าย ประหยัด สร้างแรงจูงใจให้ผู้ตนเห็นแนวทางของความสำเร็จได้ ด้วยการพึ่งตนเอง พึ่งกันเองในชุมชน หรือในท้องถิ่น ในประเทศให้มากที่สุดเท่าที่จะเป็นไปได้ เพื่อให้เกิดความรู้สึกว่าความสำเร็จที่เกิดขึ้นทุกขั้นตอนเกิดจาก "ศักยภาพและความสามารถของเรา เอง" ทำให้เกิดกำลังใจ ปลื้มใจ เห็นคุณค่าและเกิดความรักในถิ่นฐานบ้านเกิด ถิ่นที่อยู่อาศัย และ พร้อมที่จะเสียสละให้ส่วนรวม
- (10) เน้นหลักการร่วมกันนำและสร้างความสุขเสมอกัน (accompanying /co-existing) การจัดการทรัพยากรทางโบราณคดี ทั้งในเรื่องของการศึกษาวิจัยเพื่อให้ได้มาซึ่งความรู้ทางวิชาการ และการบริรักษ์ (อนุรักษ์และพัฒนา) ทรัพยากรทางโบราณคดี ที่มีอยู่ในท้องถิ่นต่างๆ ต้องเปิดโอกาส ให้ประชาชนทุกกลุ่มทุกระดับในท้องถิ่นนั้นๆได้เข้ามามีส่วนร่วมในการจัดการให้มากขึ้นในทุกขั้นตอน และชุมชนท้องถิ่นต่างๆ รวมทั้งองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นที่มีทรัพยากรทางโบราณคดีและ ประวัติศาสตร์อยู่ในพื้นที่ปกครองจะต้องได้รับการหนุนช่วย และส่งเสริมให้มีความรู้ความสามารถใน การจัดการทรัพยากรดังกล่าว ตามความเชื่อพื้นฐานที่ว่าการจัดการทรัพยากรวัฒนธรรมเป็นมรรควิถี หนึ่ง (a means) ในหลายมรรควิถีที่ใช้ในกระบวนการพัฒนาตนและพัฒนาชุมชน ซึ่งการจัดการใน แบบแผนโบราณคดีชุมชนจะเป็นเครื่องมือสร้างความเสมอภาคให้กับตนทุกกลุ่มในชุมชนและท้องถิ่น ได้อีกทางหนึ่ง

ในทางปฏิบัติ **โบราณคดีชุมชน** เป็นกระบวนการจัดการทรัพยากรทางโบราณคดีร่วมกันของ กลุ่มตนต่างๆ ทั้งฝ่ายรัฐ นักวิชาการ ผู้บริหารและสมาชิกองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น และชาวบ้านใน ท้องถิ่นที่เป็นตนส่วนใหญ่ของสังคม ซึ่งจะก่อให้เกิดผลดีอย่างกว้างขวางและประสบผลสำเร็จอย่าง ราบรื่นรวดเร็ว ทั้งนี้การเปลี่ยนแปลงแนวคิดและรูปแบบการทำงานในกระบวนการจัดการทรัพยากร ทางโบราณคดีประเภทโบราณสถาน แหล่งโบราณคดี โบราณวัตถุ และศิลปวัตถุ รวมทั้งการจัดการ พิพิธภัณฑ์ จากเดิมที่เคยดำเนินการโดยนักวิชาการและข้าราชการสังกัดภาครัฐ นักวิชาการจาก มหาวิทยาลัย หรือนักวิชาการ นักบริหารจัดการในองค์กรธุรกิจและกลุ่มผู้รู้ผู้เชี่ยวชาญฝ่ายเดียว มา เป็นการทำงานโดยมีชาวบ้าน ประชาชน นักวิชาการสาขาอื่นๆ กลุ่มตนที่อาจจะเคยเชื่อว่าไม่รู้ไม่ เชี่ยวชาญในวิชาการตามมาตรฐานสากล ผู้นำชุมชน องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นและองค์กรอื่นๆทั้ง

ภาคราชการ ภาคประชาชนและภาคธุรกิจเอกชนในท้องถิ่นร่วมด้วยนั้น อาจจะไม่ใช่เรื่องง่ายเพราะ จะต้องมีการปรับเปลี่ยนวิธีคิด ทัศนคติ และวิธีการดำเนินงานในส่วนของเจ้าหน้าที่ฝ่ายรัฐ และฝ่าย นักวิชาการกระแสหลัก กลุ่มผู้รู้ผู้เชี่ยวชาญเฉพาะทางซึ่งได้แก่ นักโบราณคดี สถาปนิกด้านการ อนุรักษ์ นักวิทยาศาสตร์การอนุรักษ์ที่ทำงานด้านการจัดการทรัพยากรทางโบราณคดีและพิพิธภัณฑ์ ทั้งในภาครัฐและภาคธุรกิจเอกชน จะต้องเปิดใจให้กว้างยอมรับศักยภาพและศักดิ์ศรีของผู้คนในภาค ส่วนอื่นๆดังกล่าวทั้งชาวเมืองและชาวบ้าน ซึ่งหมายรวมถึงการยอมรับศักยภาพและศักดิ์ศรีของผู้คนที่ อยู่นอกวงการโบราณคดีและพิพิธภัณฑ์กระแสหลักด้วย จะต้องปรับบทบาทของตนจากที่เคย ศึกษาวิจัยกันเอง คิดกันเอง กำหนดนโยบายกันเอง วางแผนกันเอง ตัดสินใจกันเอง บริหารจัดการ กันเองเพียงกลุ่มเดียวในรูปแบบการบริหารจัดการแบบผูกขาดรวมศูนย์อำนาจและสั่งการ มาใช้ รูปแบบการบริหารจัดการในแนวระนาบที่มุ่งเน้นการประสานความร่วมมือร่วมใจ โดยจะต้องสร้าง โอกาสและส่งเสริมให้ชาวบ้านได้เข้ามาช่วยคิดโดยอิสระ ต้องรับฟังความเห็นและสนองตอบต่อความ ต้องการที่แท้จริงของประชาชนในท้องถิ่นและภาคส่วนอื่นๆในลังคมให้มากขึ้น ประการสำคัญ ก็คือ จะต้องทำงานด้วยความโปร่งใส ไม่มีผลประโยชน์หรือวาระช่อนเร้น และพร้อมที่จะรับผิดชอบต่อ สาธารณะในกรณีที่เกิดความบกพร่องผิดพลาดตามหลักการครองแผ่นดินโดยธรรม

คุณลักษณะสำคัญของกระบวนการโบราณคดีชุมชน คือ เป็นกระบวนการที่พัฒนาวิธีคิด
และความสามารถในการจัดระบบความสัมพันธ์ที่ดีต่อกันของผู้ที่มีส่วนร่วมในการจัดการ
ประกอบด้วย ผู้คนในชุมชนท้องถิ่น องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น และดำเนินการบริรักษ์ทรัพยากรทาง
โบราณคดีไปพร้อมๆกัน และผลสำเร็จหรือผลได้ของการจัดการควรจะก่อให้เกิดความเข้มแข็ง ความ
มั่นใจและเชื่อมั่นในความสามารถของตนเองและการพึ่งตนเองได้ต่อทั้งคนทุกๆคนที่เข้าไปมีส่วนร่วม
ต่อชุมชน ต่อจงค์กรที่เกี่ยวข้องทั้งหมด และทำให้ทรัพยากรทางโบราณคดีดำรงอยู่ได้อย่างเป็น
ประโยชน์ยาวนานที่สุดเท่าที่ควรจะเป็น ซึ่งการเปลี่ยนแปลงแนวคิดและการดำเนินงานใน
กระบวนการพัฒนาดังกล่าวจะต้องใช้ความจริงใจ ใช้เทคนิควิธีการที่พอเหมาะ พอดี ใช้ระยะเวลา
พอสมควรในการทำงานแบบค่อยเป็นค่อยไปเชิงกระบวนการ ซึ่งเมื่อชาวบ้านและประชาชนในท้องถิ่น
มีความรู้ มีความเข้าใจ มีทักษะและสามารถบริหารจัดการทรัพยากรทางโบราณคดีได้เองภายใต้
กรอบเกณฑ์ที่ยอมรับกันในสังคมโดยไม่ขัดฝืนต่อศีลธรรม จริยธรรม และกฎหมายแล้ว ก็จะเป็นการ
แบ่งเบาภารกิจที่หน่วยงานเชี่ยวชาญภาครัฐอย่างกรมศิลปากรและหน่วยงานอื่นๆรับผิดชอบอยู่ลงไป
ได้มาก

#### "กระบวนการ" ในการจัดการทรัพยากรทางโบราณคดี

การจัดการทรัพยากรทางโบราณคดี หมายถึง กระบวนการหรือชุดของการกระทำ กิจกรรม หรือปฏิบัติการ (action & set of actions) ที่ดำเนินการเกี่ยวเนื่องกับโบราณสถาน แหล่งโบราณคดี โบราณวัตถุ และศิลปวัตถุ โดยมีความมุ่งหมายเพื่อตอบสนองการพัฒนาในมิติต่างๆทั้งด้าน การศึกษา เศรษฐกิจ สังคม และวัฒนธรรมชุมชน ซึ่งชุดของการกระทำหรือกิจกรรมที่เรียกว่า การจัดการทรัพยากรทางโบราณคดี (Archaeological Resource Management : ARM) ประกอบด้วย กิจกรรมเชิงปฏิบัติการ 8 ลักษณะด้วยกัน (โปรดดูแผนภาพที่ 5) ได้แก่

- (1) การศึกษาวิจัยหรือการสร้างความรู้ (resource research) เพื่อให้เกิดความรู้ที่แท้จริง เกี่ยวกับทรัพยากรทางโบราณคดีที่มีอยู่ในท้องถิ่น ทั้งในเชิงกายภาพ เชิงปริมาณ เชิงคุณภาพ ประวัติศาสตร์ ประโยชน์ใช้สอยในอดีต การศึกษาวิจัยหรือการสร้างความรู้เป็นสิ่งจำเป็นลำดับแรกที่ ควรเอื้ออำนวยให้ชุมชนท้องถิ่นสามารถดำเนินการร่วมกับนักวิชาการ สถาบันการศึกษา องค์กร ชำนาญการด้านโบราณคดี ประวัติศาสตร์ หรือสาขาวิชาการที่เกี่ยวข้องอื่นๆ และองค์กรปกครอง ส่วนท้องถิ่นในลักษณะการศึกษาวิจัยท้องถิ่นของตนเอง (localized self-research) ซึ่งแบบแผนการ ศึกษาวิจัยทั้งหมาะสมสำหรับการพัฒนาศักยภาพให้กับชุมชนท้องถิ่นและภาคประชาชน คือ การวิจัย เชิงปฏิบัติการพัฒนาชุมชนแบบมีส่วนร่วม (Participative Action Research & Community Development : PAR&CD) หรืออาจจะใช้แบบแผนการวิจัยที่มุ่งเน้นให้ตนในชุมชนท้องถิ่นเป็น ผู้ดำเนินการศึกษาวิจัยกันเอง โดยมีนักวิชาการคอยเป็นที่ปรึกษาหรือเป็นวิทยากรกระบวนการให้ คำแนะนำ ซึ่งกระบวนการศึกษาวิจัยในลักษณะนี้จะช่วยให้ผู้ที่มีส่วนร่วมเกิดความสามารถในการ สำรวจตรวจค้น เก็บข้อมูล สร้างชุดความรู้เกี่ยวกับโบราณสถาน แหล่งโบราณคดี โบราณวัตถุ ศิลปวัตถุ และทรัพยากรทางโบราณคดีอื่นๆได้ด้วยตัวเอง และได้ข้อมูลว่าในพื้นที่ชุมชนของตนมี ทรัพยากรทางโบราณคดีอะไรบ้าง อยู่ที่ไหน สภาพเป็นอย่างไร เก่าแก่แค่ไหน เป็นต้น
- (2) การประเมินคุณค่าและศักยภาพของทรัพยากรทางโบราณคดี (resource valuing and appraisal) เป็นกิจกรรมที่จะช่วยให้สามารถทราบว่าทรัพยากรทางโบราณคดีชนิดต่างๆที่มีอยู่ นั้นมีคุณค่าทางด้านใดบ้าง และมีคุณสมบัติเหมาะสมต่อการตัดสินใจลงทุนลงแรงดำเนินการใดๆ ต่อไปหรือไม่ เพราะหากพิจารณาแล้วพบว่ามีคุณค่าน้อย หรือไม่มีคุณสมบัติที่เหมาะสมต่อการ อนุรักษ์หรือพัฒนา ก็อาจจะตัดสินใจไม่ดำเนินการใดๆต่อไปก็ได้ หรือพิจารณาแล้วเห็นว่าทรัพยากร ทางโบราณคดีนั้นๆมีคุณค่าและมีคุณสมบัติเหมาะสมอย่างยิ่งต่อการดำเนินการอนุรักษ์และใช้ ประโยชน์ในฐานะเป็นแหล่งเรียนรู้ หรือแหล่งท่องเที่ยว ก็จะสามารถตัดสินใจและวางแผนว่าจะทำ อย่างไรต่อไปจึงจะเกิดประโยชน์อย่างยั่งยืนต่อท้องถิ่นและประเทศโดยรวม นอกจากนี้การประเมิน

คุณค่าและศักยภาพของทรัพยากรทางโบราณคดีที่มีอยู่ในชุมชนต่างๆจะช่วยให้มีฐานข้อมูลเกี่ยวกับ ทรัพยากรทางโบราณคดีที่สำคัญ ซึ่งเมื่อจะมีการวางแผนดำเนินการโครงการหรือกิจกรรมการพัฒนา ทางกายภาพอื่นๆ เช่น การก่อสร้างเขื่อน อ่างเก็บน้ำ ขุดสระ สร้างอาคารสถานที่ ถนนหนทาง การ ขยายพื้นที่เพาะปลูก การขออนุญาตใช้พื้นที่เพื่อทำเหมืองแร่ ฯลฯ ก็สามารถทราบได้ว่าจะวางแผน งานอย่างไรจึงจะไม่ทำให้เกิดความเสียหายต่อทรัพยากรทางโบราณคดีนั้นๆ การศึกษาวิจัยประเมิน คุณค่าและศักยภาพทรัพยากรทางโบราณคดีอาจจะดำเนินการไปพร้อมๆกันด้วยเทคนิควิธีที่เรียกว่า การทำแผนที่โบราณคดีท้องถิ่น (Local-Based Archaeological Mapping) หรือ แผนที่วัฒนธรรม ท้องถิ่น (Local-Based Cultural Mapping) ที่จัดทำโดยประชาชนในท้องถิ่นมีส่วนร่วมมากที่สุด

- (3) การบริรักษ์ (conservation within use) หมายถึง การคงไว้ซึ่งสภาพทางกายภาพและ คุณค่าของทรัพยากรทางโบราณคดี เพื่อประโยชน์ในการศึกษา การทัศนศึกษาหรือการท่องเที่ยวโดย ใช้เทคนิควิธีการต่างๆตามความเหมาะสมในสภาพแวดล้อมของทรัพยากรวัฒนธรรมแต่ละประเภทแต่ ละแห่ง เช่น การเสริมสร้างความแข็งแรงของสิ่งก่อสร้างหรือวัตถุ การบูรณะ การจำลอง การทำเทียม การถอดพิมพ์ การสร้างขึ้นใหม่ การจัดแสดงพิพิธภัณฑ์ รวมไปถึงการสร้างและการบังคับใช้ กฎเกณฑ์ข้อปฏิบัติและข้อห้ามต่างๆเพื่อสนองต่อความประสงค์ที่จะทำให้ทรัพยากรวัฒนธรรมคงอยู่ และชุมชนสามารถใช้ประโยชน์อย่างเหมาะสมให้นานที่สุดเท่าที่จะเป็นไปได้
- (4) การจัดการความรู้เรื่องทรัพยากร (resource-based knowledge management) โดย การสร้าง จัดระบบ จัดแสดงโบราณวัตถุ ข้อมูล ประสบการณ์ในรูปแบบของพิพิธภัณฑสถาน หรือ พัฒนาหลุมขุดค้นในแหล่งโบราณคดี หรือจัดการให้โบราณสถาน อาณาบริเวณของแหล่งโบราณคดี และโบราณสถานเป็นพิพิธภัณฑ์แหล่งโบราณคดี (site museum) เป็นแหล่งเรียนรู้ทางประวัติศาสตร์ โบราณคดี เพื่อเผยแพร่ความรู้ ให้แก่ฅนในท้องถิ่น ฅนต่างถิ่น และสาธารณชน ได้ทราบและได้เรียนรู้ กิจกรรมการจัดการความรู้เป็นปฏิบัติการสำคัญในกระบวนการเรียนรู้และการจัดการศึกษา ซึ่ง นอกจากการจัดแสดงแล้วก็สามารถจัดให้มีสิ่งพิมพ์ หนังสือ เอกสารหรือสื่อต่างๆออกเผยแพร่ โดย การจำหน่ายหรือให้เปล่าซึ่งขึ้นอยู่กับความสามารถของกลุ่มคนและองค์กรที่จัดการ ในการจำหน่าย สื่อสิ่งพิมพ์ หรือข้อมูลต่างๆจะเชื่อมโยงกับการจัดการเชิงธุรกิจชุมชน
- (5) การฟื้นฟู ผลิตซ้ำ และสร้างใหม่ (resource rehabilitation / revitalization) เป็นการ สร้างความหมาย คุณค่า และกำหนดบทบาทและหน้าที่ใหม่ให้กับทรัพยากรทางโบราณคดีที่มีอยู่แต่ อาจจะไม่ได้ทำหน้าที่ดั้งเดิมอย่างที่เคยเป็นในอดีต และมีการนำเอาทรัพยากรทางโบราณคดีนั้นมา ปรับปรุงและพัฒนาเพื่อใช้ประโยชน์ในบทบาทใหม่ (re-functioning) เพื่อใช้ในการแก้ปัญหาด้าน สังคมวัฒนธรรม ศาสนา ประเพณี เศรษฐกิจและปัญหาความยากจนของชุมชนท้องถิ่น หรือสร้าง

ประโยชน์ใหม่ทางด้านการเป็นแหล่งเรียนรู้สำหรับการจัดการศึกษาในทุกรูปแบบ เช่น การฟื้นฟู ประเพณี พิธีกรรมบางอย่างที่เคยปฏิบัติกันในสถานที่โบราณบางแห่งขึ้นมาเพื่อใช้เป็นวิธีการในการ พื้นฟูพลังและศรัทธาของชุมชนในการพัฒนาชุมชน (การบวชป่า การบวชดอย บวชแม่น้ำ) การ พัฒนาพิพิธภัณฑ์แหล่งโบราณคดี (archaeological site-museum) การนำเอาพระบรมสารีริกธาตุที่ อัญเชิญจากกรุใต้พระเจดีย์หรือสถูปโบราณที่พังทลายไปประดิษฐานในพระสถูปเจดีย์ที่สร้างขึ้นใหม่ ตามรูปแบบสถาปัตยกรรมและศิลปกรรมดั้งเดิมที่พบในการศึกษา มีตัวอย่างเช่น พระธาตุนาดูน จังหวัดมหาสารคาม พิพิธภัณฑ์วัดจันเสน จังหวัดนครสวรรค์ หรือในกรณีพระธาตุพนมองค์เดิม พังทลายลงทั้งหมด ก็มีการก่อสร้างขึ้นใหม่ตามแบบแผนทางสถาปัตยกรรมและรูปแบบทางศิลปกรรม ดั้งเดิม นอกจากนี้ยังมีการนำเอารูปแบบโบราณสถาน สัญลักษณ์ลวดลายที่เป็นเอกลักษณ์ทาง วัฒนธรรมของแหล่งโบราณคดีต่างๆไปดัดแปลงเป็นตราสัญลักษณ์เพื่อการประชาสัมพันธ์สถานที่ กิจกรรม เป็นตราสัญลักษณ์ประจำจังหวัด เครื่องหมายการค้า ตราประจำองค์กร กลุ่ม ชมรม หรือ ชุมชนท้องถิ่นต่างๆ เป็นต้น

- (6) การใช้กฎเกณฑ์ ข้อปฏิบัติ ข้อบัญญัติในการควบคุมและป้องกัน (regulation control) ในบางกรณีที่มีความจำเป็นจะต้องดำเนินการปกป้องคุ้มครองหรือกำหนดแนวปฏิบัติในการ อนุรักษ์ทรัพยากรทางโบราณคดีที่มีอยู่ในพื้นที่ต่างๆ ทั้งระดับประเทศ จังหวัด อำเภอ ตำบล หมู่บ้าน หรือเขตการปกครองขององค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นระดับต่างๆให้สอดคล้องกับจารีตและ วัฒนธรรมท้องถิ่น หน่วยงานภาครัฐ องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นอาจจะร่วมกับชุมชน และภาค ประชาสังคมในท้องถิ่นกำหนดแนวปฏิบัติที่เหมาะสมนำเสนอให้สภาองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น ออกเป็นข้อบัญญัติที่ไม่ขัดแย้งกับรัฐธรรมนูญและกฎหมายอื่นๆเพื่อบังคับใช้เฉพาะในพื้นที่การ ปกครองส่วนท้องถิ่นนั้นๆ แต่การบังคับใช้จะต้องดำเนินไปในรูปแบบที่เอื้ออำนวยต่อการจัดการ ทรัพยากรทางโบราณคดีอย่างยั่งยืน เป็นคุณต่อทั้งชุมชนท้องถิ่นและต่อตัวทรัพยากรทางโบราณคดี มากที่สุด
- (7) การดำเนินกิจกรรมธุรกิจชุมชนที่เกี่ยวเนื่องกับทรัพยากรทางโบราณคดี (resource-based community business) ซึ่งในปัจจุบันเป็นกิจกรรมที่ปฏิเสธไม่ได้ว่ามีความ จำเป็นต้องเข้ามาเกี่ยวข้องในกระบวนการจัดการ เนื่องจากเราอยู่ในกระแสการพัฒนาแบบทุนนิยม อุตสาหกรรมที่มีการคิดเรื่องลงทุน-ขาดทุน-กำไรอยู่ตลอดเวลา แม้ว่าในกรอบคิดเรื่องการพัฒนาที่ ยั่งยืนและแนวพระราชดำริเศรษฐกิจพอเพียงจะพยายามไม่ให้คิดเรื่องกำไร-ขาดทุนเป็นหลักใหญ่ แต่ ในการปฏิบัติการอาจมีค่าใช้จ่ายที่เป็นตัวเงินอยู่ด้วย ในระยะเริ่มต้นคงจะไม่มีใครเสียสละลงทุนลง แรงในการจัดการทรัพยากรทางโบราณคดีโดยไม่มีทุนที่เป็นเงิน หรือวัตถุสิ่งของได้เป็นเวลานานๆ

ดังนั้นกิจกรรมเชิงธุรกิจจึงมีความสำคัญในการจัดการทรัพยากรทางโบราณคดี ซึ่งจะสามารถสร้าง รายได้โดยการจัดพิมพ์หนังสือ เอกสาร ภาพโปสการ์ด จัดทำของที่ระลึก ผลิตสินค้าเอกลักษณ์ของ แหล่งโบราณคดีและชุมชนออกจำหน่าย การจัดเก็บค่าธรรมเนียมการให้บริการนำชม การให้บริการ ท่องเที่ยว การจัดกิจกรรมการเรียนรู้ที่เก็บค่าธรรมเนียมจากผู้เข้าร่วม และการขอรับการสนับสนุน จากองค์กรการกุศล ภาคธุรกิจเอกชน และองค์กรระหว่างประเทศด้านวัฒนธรรมและโบราณคดี

(8) การสร้างเครือข่ายขยายความร่วมมือและสร้างกัลยาณมิตร (networking & friend-making) ด้วยเหตุที่ทรัพยากรทางโบราณคดีเป็นสมบัติของส่วนรวม และมีอยู่มากมายหลายแห่ง มี ผู้ตนเกี่ยวข้องเป็นเจ้าของร่วมกันหลายกลุ่มหลายฝ่ายทั้งตนในชุมชนท้องถิ่น ตนในภาครัฐ และภาค ส่วนอื่นๆ ดังนั้นในการจัดการทรัพยากรทางโบราณคดีจำเป็นต้องแสวงหาความร่วมมือจากสถาบัน กลุ่ม ชุมชน องค์กรอื่นๆทั้งภาครัฐ ภาคเอกชน และภาคประชาสังคม โดยการสร้างเครือข่ายการ จัดการทรัพยากรทางโบราณคดีที่ก่อให้เกิดการช่วยเหลือเกื้อกูลกันและกัน เป็นกระบวนการเสริมพลัง ซึ่งกันและกัน ซึ่งจะช่วยให้การจัดการเกิดประโยชน์อย่างกว้างขวางและยั่งยืน

# "โบราณคดีชุมชน" โน้มรัฐให้ยอมรับสิทธิของชุมชนในการจัดการอดีตได้อย่างไร ?

ขอเรียนว่าแนวคิดเรื่องโบราณคดีชุมชนเป็นเพียงทางเลือกหนึ่งในการจัดการทรัพยากรทาง โบราณคดีแบบมีส่วนร่วม และเป็นแนวคิดที่ยังพูดไม่ได้เต็มปากเต็มคำว่า "ดีที่สุด" แต่พูดได้ว่า "มี ความเหมาะสมและเป็นไปได้ในระดับหนึ่ง" สำหรับใช้ในสถานการณ์ของปัญหาทางสังคมวัฒนธรรม ของประเทศไทยปัจจุบันที่มีความขัดแย้งแย่งชิงทรัพยากรทุกชนิดกันอย่างเข้มข้น ถามว่าโบราณคดี ชุมชนทำยากไหม ก็บอกได้ว่า "ไม่ยาก แต่ก็ไม่ง่าย" ถ้าเข้าใจก็ง่ายมาก แต่หากไม่เข้าใจก็แสนยาก ซึ่งก็เป็นปกติธรรมดาของทุกๆแนวคิดทุกๆแนวทางที่มักจะมีทั้งคนที่เข้าใจยอมรับ และมีคนที่ปฏิเสธ ก่อนที่จะทำความเข้าใจ เท่าที่ดำเนินงาน "โบราณคดีชุมชน" มาตั้งแต่ พ.ศ. 2542 จนถึงบัดนี้ ก็เห็น ว่ามีคนเข้าใจและเห็นด้วยเพิ่มขึ้นมากกว่าในระยะแรกมากทีเดียว มากเท่าไรไม่ทราบ แต่ทราบจาก ผู้ทรงคุณวุฒิบางท่านในวงการโบราณคดีบอกกับผู้เขียนเมื่อร็วๆนี้ว่าขณะนี้ข้าราชการในหน่วยงานที่ ทรงอำนาจทางโบราณคดี โบราณสถาน และพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติเริ่มพูดถึง "โบราณคดีชุมชน" และสนใจการทำงานแนวโบราณคดีชุมชนกันมากขึ้นในระดับ 50 : 50 คือ มีกลุ่มที่เห็นด้วยแล้วราว ครึ่งหนึ่ง แต่ก็มีกลุ่มที่ปฏิเสธอย่างยั่งยืนอีกราวครึ่งหนึ่ง ข้อมูลนี้จริงเท็จอย่างไรไม่ยืนยัน เพราะไม่ได้ สำรวจตัวเลขเป็นทางการ แต่ก็พูดได้ว่ามีการเปลี่ยนแปลงทางความคิดเกิดขึ้นแล้ว และก็ได้แอบเห็น รูปธรรมของความพยายามในการปฏิบัติเกิดขึ้นบ้างแล้วเช่นกัน ก็ขอให้กำลังใจว่าลองทำต่อไปอีกสัก

พัก ความสำเร็จในวงกว้างจะเกิดขึ้นอย่างแน่นอน สำหรับกลุ่มที่ยังปฏิเสธแนวคิดนี้อยู่ก็ไม่บังอาจไป ตำหนิอะไร เพียงอยากขอโอกาสให้กลุ่มที่เห็นว่าดีได้ลองทำอย่างต่อเนื่องสักระยะหนึ่งโดยปราศจาก การขัดขวางเท่านั้น

ที่จริงแล้วเป้าหมายของการเปลี่ยนแปลงทางความคิดในการจัดการทรัพยากรทางโบราณคดี จากการรวมศูนย์อำนาจสั่งการ ไปสู่การจัดการแบบมีส่วนร่วมอย่างเท่าเทียมที่ผู้เขียนอยากเห็น มิใช่อยู่แค่เพียงกลุ่มของเจ้าหน้าที่รัฐในหน่วยงานทรงอำนาจทางโบราณคดี พิพิธภัณฑสถาน แห่งชาติ และงานวัฒนธรรมในกระทรวงวัฒนธรรมเท่านั้น แต่ยังหมายรวมถึงบรรดาเจ้าหน้าที่รัฐที่มี แนวคิดรวมศูนย์อำนาจทางการจัดการทรัพยากรวัฒนธรรมและทรัพยากรธรรมชาติในองค์กรและ หน่วยงานอื่นๆทั้งหมดด้วย......ซึ่งใช่เรื่องง่ายเลย....แต่เท่าที่ลองทำและติดตามมา 8 ปี ก็เริ่มมองเห็น การเปลี่ยนแปลงเกิดขึ้นบ้างแล้ว แม้จะไม่มาก แต่ก็มีตัวอย่างที่จังหวัดน่าน จังหวัดพะเยา จังหวัด สิงห์บุรี และที่จังหวัดลพบุรี

## โบราณคดีชุมชนที่จังหวัดน่าน

ข้อค้นพบจากการดำเนินงานในโครงการวิจัยเชิงปฏิบัติการพัฒนาแบบมีส่วนร่วมเพื่อ เสริมสร้างความสามารถของชุมชนท้องถิ่นในการจัดการทรัพยากรวัฒนธรรมในจังหวัดน่าน ระหว่างปี พ.ศ. 2542-2547 นอกจากจะช่วยให้ผู้เขียน นักศึกษาฝึกภาคปฏบัติด้านลังคมสงเคราะห์ ศาสตร์และการพัฒนาชุมชนจากมหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ ชาวบ้านสองตำบล และผู้คนจากภาค ส่วนต่างๆในจังหวัดน่านที่เข้าไปมีส่วนร่วมในการจัดการแหล่งโบราณคดีสำคัญสองสมัย ได้แก่ แหล่ง ผลิตเครื่องมือหินสมัยก่อนประวัติศาสตร์อายุประมาณ 4,000-8,000 ปี ที่ครอบคลุมพื้นที่หลายพันไร่ ที่ตำบลดูใต้และตำบลนาชาว และแหล่งผลิตเครื่องถ้วยชามสมัยโบราณอายุ 750 ปีที่ตำบลสวก อำเภอเมืองน่าน ได้ร่วมกันสร้างความรู้ใหม่ๆเกี่ยวกับแหล่งโบราณคดีทั้งสองสมัยแล้ว ยังได้ร่วมกัน เรียนรู้เรื่องราวของทรัพยากรวัฒนธรรมประเภทอื่นๆที่มีอยู่ในพื้นที่อีกมากมาย ทั้งศาสนวัตถุประเภท พระพุทธรูปไม้ (พระเจ้าไม้) คัมภีร์ใบลาน (ธัมม์) และวัตถุทางวัฒนธรรมในวิถีชีวิต รวมทั้งภูมิ ปัญญาท้องถิ่นด้านการจัดการอาหาร การจัดการปาชุมชน การจัดการแรงงานของชุมชน การประกอบ พิธีกรรมเพื่อการพัฒนา การทอผ้า จักสาน ประดิษฐ์เครื่องเล่น ประดิษฐ์อุปกรณ์ต่างๆ การก่อสร้าง ฯลฯ นอกจากนั้นยังได้ก่อให้เกิดการพัฒนาความสามารถของชาวบ้านในการศึกษาวิจัย การอนุรักษ์ แหล่งโบราณคดี การจัดการพิพิธภัณฑ์ชุมชน พิพิธภัณฑ์แหล่งโบราณคดี โดยเห็นผลการ เปลี่ยนแปลงในทางที่ดีในตนสองกลุ่มด้วยกัน ได้แก่ คนในชุมชนท้องถิ่น และ คนนอกชุมชน เปลี่ยนแปลงในทางที่ดีในตนสองกลุ่มด้วยกัน ได้แก่ คนในชุมชนท้องถิ่น และ คนนอกชุมชน

**คนในชุมชนท้องถิ่น** ประกอบด้วย ชาวบ้านบ้านสวกพัฒนา บ้านบ่อสวก บ้านป่าคา ตำบลสวก ชาวบ้านในชุมชนบ้านนาซาว บ้านก้อดสววรค์ บ้านดอนคีรี และบ้านสะไมย์ ตำบลนา ซาว อำเภอเมืองน่าน และภาคประชาสังคมในจังหวัดน่าน ผู้ฅนเหล่านี้มีทุกเพศทุกวัยได้เข้าไปมีส่วน ร่วมในการวิจัย และจัดการทรัพยากรวัฒนธรรมทั้งที่เป็นแหล่งโบราณคดี และพิพิธภัณฑ์ชมชน ได้ ลงมือทำกันเองในทุกขึ้นตอนจนแล้วเสร็จ และเป็นผู้ดูแลรักษาทำนุบำรุง นำชม ซ่อมแซม ปรับปรุง พิพิธภัณฑ์แหล่งโบราณคดีและพิพิธภัณฑ์ชุมชนด้วยตนเองมาโดยตลอด จนเกิดจิตสำนึกรักบ้านเกิด เห็นคุณค่าและความสำคัญของทรัพยากรทางโบราณคดีและทรัพยากรวัฒนธรรมอื่นๆที่มีอยู่ในชุมชน ได้พบว่าชาวบ้านมีศักยภาพและความสามารถในการพัฒนาพิพิธภัณฑ์ชุมชนของตนเองได้โดยไม่ต้อง พึ่งพิงหน่วยงานภาครัฐ บรรดาผู้สูงอายุในชุมชนเป็นกลุ่มที่มีความสุขมากขึ้นเพราะได้แสดง ความสามารถในการสร้างความรู้ภูมิปัญญา การจัดแสดง การนำชม การผลิตซ้ำวัตถุทางวัฒนธรรม ให้ลูกหลานได้เห็นและเรียนรู้ ผู้สูงอายุและลูกหลานได้ใกล้ชิดกันมากขึ้น ลูกหลานยอมรับ ความสามารถของผู้สูงอายุในเรื่องภูมิปัญญาและความรู้ด้านวิถีชีวิตและการทำมาหากินในระบบนิเวศ ความสามารถในการประดิษฐ์เครื่องใช้ ของเล่นและอุปกรณ์ต่างๆจากวัสดุธรรมชาติที่มีอยู่รอบตัวโดย ไม่ต้องซื้อ รวมทั้งมีการฟื้นฟูการละเล่นและอาชีพดั้งเดิมขึ้นมาทำใหม่หลายอย่าง ที่สำคัญได้ค้นพบ ว่าผู้สูงอายุที่เป็นอาจารย์วัดในชุมชนบ้านก้อดสวรรค์ได้ประดิษฐ์คิดค้นพิธีกรรม "การบวชดอย" ขึ้นมาใช้ในการจัดการบริรักษ์พื้นที่แหล่งโบราณคดีดอยภูซางได้เป็นผลสำเร็จเป็นที่ยอมรับของประชา สังคมในจังหวัดน่าน และในขณะที่แหล่งโบราณคดีดอยภูซางได้รับความสนจากส่วนราชการและ องค์กรจัดการทรัพยากรวัฒนธรรมระดับชาติประเมินว่ามีคุณค่าในระดับที่ขอเสนอให้เป็นมรดกโลกได้ ชมชนบ้านก้อด บ้านดอนคีรี และตำบลนาซาวจึงได้รับการยอมรับให้เข้าไปมีส่วนร่วมในการเตรียม ข้อมูลและแผนงานเพื่อเสนอให้แหล่งโบราณคดีดอยภูซางเข้าสู่บัญชีมรดกโลก ซึ่งแม้ว่าระดับของการ มีส่วนร่วมจะยังจำกัดอยู่ในระดับของการเข้าไปรับรู้ข้อมูลและแนวทางการจัดการของหน่วยงาน ราชการที่ทรงอำนาจตามกฎหมาย (authorized units) แต่ก็เป็นกรณีตัวอย่างที่ชุมชนท้องถิ่นระดับ หมู่บ้านและตำบลได้เป็นผู้ริเริ่มจัดการบริรักษ์ทรัพยากรทางโบราณคดีที่มีคุณค่าในระดับโลกได้ด้วย ตัวเองก่อนที่หน่วยงานราชการและองค์กรจัดการเชี่ยวชาญด้านทรัพยากรวัฒนธรรม (specialized จะเข้าไปดำเนินการ ซึ่งความสามารถและความสำเร็จของชุมชนท้องถิ่นในการเข้าถึงและ จัดการดูแลรักษาทรัพยากรทางวัฒนธรรมจะเป็นหลักประกันว่าในการดำเนินการใดๆเกี่ยวกับแหล่ง ใบราณคดีที่จะมีผลกระทบต่อชุมชนท้องถิ่นที่ตั้งอยู่รายรอบแหล่งโบราณคดีซึ่งชุมชนนั้นๆมีความรู้สึก เป็นเจ้าของร่วมอย่างเต็มตัวแล้ว หน่วยงานราชการและองค์กรจัดการเชี่ยวชาญจะต้องให้เกียรติและ ให้ความสำคัญต่อการมีส่วนร่วมของชุมชนมากที่สุดด้วย **กรณีนี้จึงเป็นตัวอย่างผลสัมฤทธิ์ของ**  การวิจัยและพัฒนาในด้านการสร้างความสามารถของชุมชนท้องถิ่นในการจัดการทรัพยากร วัฒนธรรมมีความสำคัญระดับสากลที่ต้องเกี่ยวข้องเชื่อมโยงกับองค์กรจัดการภาครัฐที่ทรง สิทธิและอำนาจตามกฎหมายเหนือทรัพยากร และองค์การวิชาการเชี่ยวชาญได้อย่างชัดเจน

**ตนนอกชุมชน** กลุ่มสำคัญที่ได้เข้าไปมีส่วนร่วมในกระบวนการจัดการทรัพยากรวัฒนธรรม ของชาวบ้าน และได้มีการพัฒนาความสามารถของตนเองด้วย ได้แก่ นักศึกษาคณะสังคม สงเคราะห์ศาสตร์ มหาวิทยาลัย ธรรมศาสตร์ที่เข้าไปฝึกภาคปฏิบัติทางสังคมสงเคราะห์ชุมชนและ การพัฒนาชุมชน จำนวนรวม 100 ตน (4 รุ่น) ซึ่งก่อนเข้าไปฝึกงานนักศึกษาแต่ละรุ่นไม่มีความรู้และ ประสบการณ์เรื่องการจัดการทรัพยากรวัฒนธรรมมาก่อน แต่เมื่อได้เข้าไปมีส่วนร่วมใน กระบวนการวิจัยเชิงปฏิบัติการพัฒนาแบบมีส่วนร่วมกับชาวบ้านแล้ว นักศึกษามีความรู้ความเข้าใจ และมีทักษะในการจัดการทรัพยากรวัฒนธรรมมากขึ้นจนสามารถช่วยชาวบ้านพัฒนาพิพิธภัณฑ์ ชุมชน จัดทำทะเบียนวัตถุสิ่งของ สร้าง/ฟื้นฟูความรู้ภูมิปัญญาจากการศึกษาวัตถุสิ่งของ และการจัด กิจกรรมวิจัยตนเองของชุมชนโดยให้ความสำคัญกับวิธีการ "**ผู้เฒ่านำ ผู้ใหญ่หนุน ดึงเด็กตาม**" ทำ ให้ตนในชุมชนได้รู้ว่ามีภูมิปัญญาดีๆอะไรบ้างที่ทำให้ชุมชนของเขาเป็นปกติสุขสืบเนื่องกันมาเป็นเวลา ยาวนาน และเขาจะคัดเลือกภูมิปัญญาชนิดใดด้านไหนกลับมาใช้แก้ปัญหาของชุมชนในปัจจุบัน

**คนนอกชุมชน** ที่ได้รับการพัฒนาควบคู่ไปกับการวิจัยโครงการฯนี้มากที่สุดเห็นจะได้แก่ **ตัว** ผู้เขียนเอง ซึ่งก่อนที่จะดำเนินการวิจัยและพัฒนาในแบบแผนโบราณคดีชุมชน ผู้เขียนไม่มีพื้น ฐานความรู้และความเข้าใจศาสตร์ทางการพัฒนาชุมชนเท่าใดนัก เนื่องจากศึกษามาทางด้าน โบราณคดีและเทคโนโลยีประยุกต์เฉพาะทาง ไม่ได้ศึกษาและไม่ได้จบการศึกษาในศาสตร์ด้านการ พัฒนาชุมชนหรือพัฒนาสังคมนี้โดยตรง ประกอบกับในการดำเนินงานในระยะเริ่มต้นก็ไม่ได้กำหนด แบบแผนการวิจัยที่เป็นมาตรฐานทางวิชาการที่เป็นระบบสากล หากทำการวิจัยในลักษณะที่เรียกว่า คิดไปทำไป ปรับปรุงแก้ไขไปตามสถานการณ์ หรือ ลองผิดลองถูก แต่เมื่อได้ทำซ้ำแล้วซ้ำอีก หลายๆครั้ง หลายชุมชน และเริ่มมีผลสัมฤทธิ์ให้เห็นประจักษ์ก็เริ่มมีความเชื่อมั่นว่าแบบแผนการวิจัย โบราณคดีชุมชนที่คิดและทำนั้น เป็นอันหนึ่งอันเดียวกับแบบแผนการพัฒนาชุมชน จากที่เคยคิดว่า แบบแผนโบราณคดีชุมชนเป็นเพียง เครื่องมือ หรือ วิธีการ ที่เรียกว่า means ในทางการพัฒนาชุมชน กลับได้พบว่า แบบแผนการวิจัยและพัฒนานี้สามารถใช้เป็น กระบวนการ หรือ process ในการ พัฒนาชุมชนได้ คือเป็นทั้ง วิธีการและเป้าหมาย (means to ends) ไปพร้อมๆกัน ซึ่งที่กล่าวนี้คง ไม่เกินจริง หรือเป็นการประเมินตนเองสูงเกินไป

#### ปฏิบัติการแบบไร้ระเบียบแต่บูรณาการ

การจัดการแหล่งโบราณคดี โบราณสถาน วัตถุโบราณ การจัดทำพิพิธภัณฑ์ซุมชน และการ พัฒนาชุมชนในกระบวนการโบราณคดีชุมชนที่จังหวัดน่านมิได้แยกออกจากกันโดยเด็ดขาด และไม่ได้ กำหนดตายตัวว่าต้องทำอะไรก่อนทำอะไรภายหลัง ไม่เป็นแบบ linear type process แต่ได้ผนวก รวมกิจกรรมต่างๆมาดำเนินการไปตามความพร้อมของซุมชน เนื่องจากโครงการฯดังกล่าวมีความ ประสงค์หลักอยู่ที่การใช้กระบวนการจัดการแหล่งโบราณคดีและการจัดทำพิพิธภัณฑ์ซุมชนเป็น เสมือนเครื่องมือ/วิธีการ (means) และจุดเริ่มต้น (entry point) ในการพัฒนาซุมชน เป็นกระบวนการ พื้นคืนสิทธิและพลังอำนาจของซุมชน และการพัฒนาความสามารถในการจัดการทรัพยากร ทางโบราณคดีและทรัพยากรวัฒนธรรมอื่น ๆของตนในซุมชนบ้านสวกพัฒนา ที่มีแหล่งเตาเมือง น่านบ้านบ่อสวกอยู่ในพื้นที่ และเสริมสร้างพลังความสามารถของซุมชนบ้านการจัดการ พิพิธภัณฑ์ซุมชน เสริมสร้างความสามารถของชาวบ้านในซุมชนบ้านก้อด บ้านดอนคีรี บ้านสะไมย์ ให้เข้าไปมีส่วนร่วมในการจัดการแหล่งอุตสาหกรรมเครื่องมือหินสมัยก่อนประวัติศาสตร์ในแหล่ง โบราณคดีดอยภูชาง รวมทั้งการเข้าไปช่วยจัดกระบวนการส่งเสริมการมีส่วนร่วมและส่งเสริม ความสามารถของซุมชนบ้านสวกพัฒนาในการแก้ปัญหาโครงการนิเวศพิพิธภัณฑ์ดงปู่ฮ่อที่วิกฤตมา เป็นเวลานานให้คลี่คลายลงไปได้ในระดับหนึ่ง

## มีวิธีการทำให้ชาวบ้านเข้าไปจัดการทรัพยากรทางโบราณคดีไกลตัวที่มีอายุเก่าแก่มากๆได้ อย่างไร?

ในการปฏิบัติการพบคำถามสำคัญประการหนึ่งว่า ในกรณีที่ทรัพยากรวัฒนธรรมที่มีอยู่ใน ชุมชนหรืออยู่ในพื้นที่ใกล้ชุมชนเป็นแหล่งโบราณคดี โบราณสถานที่มีอายุเก่าแก่เกินความรับรู้หรือ ใกลไปจากความรู้ที่ชาวบ้านมีอยู่ เช่น แหล่งผลิตเครื่องมือหินสมัยก่อนประวัติศาสตร์ อายุ 4,000-8,000 ปี ที่เทือกเขาหินแก้ว เขาชมพู ดอยปู่แก้ว และดอยภูซาง ในท้องที่ตำบลคู่ใต้และตำบลนา ชาว และแหล่งเตาโบราณบ้านบ่อสวก มีอายุสมัยการผลิตเมื่อราว 550-750 ปีมาแล้ว ซึ่งชาวบ้านไม่ มีความรู้เกี่ยวกับแหล่งโบราณคดีทั้งสองพื้นที่นั้นมาก่อน เพราะชุมชนปัจจุบันมีอายุการตั้งถิ่นฐาน เมื่อราว 100-200 ปีมานี้เอง ในกรณีเช่นนี้ชาวบ้านไม่มีความรู้และไม่ได้รู้สึกว่าตัวเขาเกี่ยวข้องกับ ทรัพยากรทางโบราณคดีเหล่านั้นเลย ไม่ใช่มรดกตกทอดมาจากบรรพบุรุษของพวกเขา เป็นมรดก

ของใครก็ไม่รู้ กรณีเช่นนี้จะมีวิธีการเชื่อมโยงชาวบ้านปัจจุบันให้เข้าไปเกี่ยวข้องในระดับที่เกิด ความรู้สึกเป็นเจ้าของหรือเห็นคุณค่าได้อย่างไร ?

จากการปฏิบัติการพบว่าประเด็นเรื่องความห่างของอายุชุมชนกับอายุสมัยแหล่งโบราณคดี และทรัพยากรวัฒนธรรมที่เกี่ยวข้องดังกล่าวอาจจะเป็นข้อขัดข้องในระยะเริ่มแรกของปฏิบัติการวิจัย โดยเฉพาะอย่างยิ่งในการดำเนินงานศึกษาวิจัยทางโบราณคดีในแหล่งเตาโบราณที่บ้านสวกพัฒนา เมื่อ พ.ศ. 2542 มีการขุดค้นศึกษาแหล่งเตาโบราณในบริเวณบ้านจ่ามนัส ผู้เขียนตระหนักดีว่าแหล่ง เตาโบราณนี้มิได้มีความเกี่ยวข้องเชื่อมโยงในทางวัฒนธรรมและประวัติศาสตร์กับชาวบ้านบ่อสวก บ้านสวกพัฒนา รวมทั้งครอบครัวของจ่ามนัสซึ่งเป็นเจ้าของที่ดินที่มีซากเตาโบราณในปัจจุบันด้วย เพราะเตาเผาถูกทิ้งร้างไปเมื่อหลายร้อยปีมาแล้ว ชุมชนบ้านบ่อสวกและบ้านสวกพัฒนาเพิ่งเข้ามาตั้ง ถิ่นฐานในบริเวณนี้เมื่อประมาณ 100 ปีนี้เอง

ผู้เขียนใช้หลักองค์รวมในการกำหนดวิธีการเชื่อมโยงจ่ามนัสและครอบครัวเข้ากับซากเตา โบราณ ซึ่งหลักองค์รวมมีสาระสำคัญว่า**สรรพสิ่งทั้งหลายล้วนเป็นหนึ่งเดียวกัน เกิดขึ้นและ ดำรงอยู่อย่างพึ่งพิงอิงอาศัยกัน** เมื่อข้อเท็จจริงปรากฏว่าครอบครัวของจ่ามนัสอยู่ร่วมกับเนินดิน เตาเผามาเป็นเวลายี่สิบกว่าปีโดยไม่ทำลาย และเนินดินเตาเผาที่มีอยู่ก็ไม่ได้เป็นอุปสรรคขัดขวางการ ทำมาหากินและการอยู่อาศัยของครอบครัว ก็แสดงให้เห็นว่าครอบครัวของจ่ามนัสมีความผูกพัน เชื่อมโยงกับซากเตาเผาและแหล่งโบราณคดีไม่ทางใดก็ทางหนึ่ง ผู้เขียนได้ตัดสินใจใช้วิธีการตั้งชื่อ ซากเตาโบราณที่ขุดพบว่า "**เตาจ่ามนัส**" และ "**เตาสุนัน**" เพื่อสื่อถึงครอบครัวจ่ามนัสว่า เตาเผาทั้ง สองแห่งที่ขุดค้นพบคือตัวของเขาและภรรยา (คุณสุนัน ติคำ) การที่ทั้งสองคนได้ดูแลรักษาไม่ขุด ทำลายเนินดินเตาเผาให้เสียหายนั้นเป็นคุณูปการต่อสังคมอย่างยิ่ง ทั้งๆที่เคยพยายามใช้รถ แทรกเตอร์ไถปรับพื้นที่เนินดินที่ตั้งเตาเพื่อให้เรียบเสมอกัน แต่เมื่อพบว่าในเนินดินมีโครงสร้างดินที่ แข็งมากไถไม่เข้าก็ไม่ดำเนินการต่อ ซึ่งการไม่คิดเอาชนะ ไม่คิดทำลายเนินดินเตาเผานี้แสดงให้เห็น คุณธรรมลึกๆในจิตใจของจ่ามนัสและครอบครัวที่มีความเอื้ออารีต่อเนินดินทั้งๆที่ไม่รู้ว่าเป็นเนินอะไร และเมื่อพบว่าครอบครัวสามารถอยู่ร่วมกับเนินดินสูงๆต่ำได้โดยไม่เดือดร้อนก็นำไปสู่การรักษาแหล่ง โบราณคดีสำคัญเอาไว้ได้อย่างน่าอัศจรรย์ มีบางฅนทักท้วงว่าการตั้งชื่อเตาเผาเป็นชื่อจ่ามนัส และ ชื่อของคุณสุนัน น่าจะผิดหลักการที่ว่าทรัพยากรทางโบราณคดีเป็นสมบัติของส่วนรวม การตั้งชื่อ บุคคลใดบุคคลหนึ่งจะทำให้สมบัติส่วนรวมเป็นของส่วนบุคคลหรือไม่? คำตอบก็คือ อาจจะผิด หลักการนั้นบ้าง แต่ในการปฏิบัติการระยะเริ่มแรกนั้นไม่มีวิธีใดที่ดีกว่านั้น เพราะโดยประสบการณ์ที่ ผู้เขียนการทำงานขุดค้นแหล่งโบราณคดีมามากกว่ายี่สิบปียังไม่มีวิธีเชื่อมโยงความรู้สึกผูกพันของฅน ปัจจุบันเข้ากับแหล่งโบราณคดีหรือทรัพยากรทางโบราณคดีได้เลย และไม่ใช่ว่าจะไม่เคยมีการตั้งชื่อ

แหล่งโบราณคดีสำคัญๆเป็นชื่อบุคคลหรือชาวบ้านมาก่อน แหล่งโบราณคดีสมัยหินใหม่ที่บ้านเก่า จังหวัดกาญจนบุรีที่คณะขุดค้นไทย-เดนมาร์กขุดค้นศึกษาก็ได้รับการตั้งชื่อว่า แหล่งนายลือ และ แหล่งนายบาง เป็นเกียรติแก่เจ้าของที่ดิน หรือมีการตั้งชื่อเป็นเกียรติแก่ผู้ค้นพบแหล่งโบราณคดีก็มี มากมาย

ความมุ่งหมายของการตั้งชื่อเตาจ่ามนัส และเตาสุนัน นอกจากจะเป็นเกียรติแก่เจ้าของที่ดิน แล้วยังมุ่งหวังที่จะให้ทั้งบุคคลทั้งสองเกิดความรู้สึกว่า ซากเตาเผา คือ ตัวของเขา คือ ชีวิตของเขา ความเจริญก้าวหน้า ของชีวิตครอบครัวเกี่ยวโยงสัมพันธ์กับเตาเผาอย่างแยกไม่ออก ซึ่งผู้เขียนไม่ สามารถพิสูจน์เชิงประจักษ์ได้ว่าทั้งจ่ามนัสและคุณสุนันมีความรู้สึกเช่นนั้นด้วยหรือไม่ เพราะไม่เคย ถามกันตรงๆ และไม่คิดจะถามด้วย แต่จากปัจจัยแวดล้อมและพฤติกรรมการปฏิบัติต่อหลุมขุดค้น เตาเผาทั้งสองแห่งที่ปรากฏให้เห็นตลอดระยะเวลา 5 ปีที่ผู้เขียนเฝ้าสังเกตการณ์สืบเนื่องมาเป็นลำดับ พบว่าหลุมขุดค้นเตาเผาทั้งสองแห่งได้รับการดูแลในระดับที่เรียกว่า "ปรนนิบัติ" เป็นอย่างดี มีการทำ ความสะอาดปัดกวาดเกือบทุกวัน ในหลุมขุดค้นไม่มีเศษใบไม้หรือขยะให้เห็น ผนังหลุมส่วนใหญ่ยัง อยู่ในสภาพดีมากทั้งๆที่ไม่เคยมีการฉีดกาววิทยาศาสตร์เสริมความมั่นคงแต่อย่างใด จ่ามนัส และ ทุกฅนในครอบครัวไม่เคยปฏิเสธการบรรยายนำชมแก่คณะใดๆที่เข้ามาเยี่ยมชม โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ตัวจ่ามนัสดูจะมีความสุขกับการให้บริการ การบรรยายให้นักเรียนจากโรงเรียนในชนบทฟังโดยไม่รับ ค่าตอบแทนใดๆ และไม่เคยมีความคิดจะเก็บค่าบริการจากกลุ่ม คณะบุคคลใดๆที่เข้าไปเยี่ยมชม พิพิธภัณฑ์เตาโบราณ และพิพิธภัณฑ์เฮือนบ้านสวกแสนชื่นเลย นี่คือปรากฎการณ์ของความเป็นหนึ่ง เดียวกันของคนที่มีชีวิตอยู่กับซากเตาเผาที่ดูเหมือนเป็นวัตถุสิ่งของไร้ชีวิตและมีอายุห่างกันถึง 700 ปี ซึ่งเราคงไม่อาจปฏิเสธได้ว่าปรากฏการณ์เช่นนี้เกิดขึ้นในกระบวนการโบราณคดีชุมชนที่จังหวัดน่านนี้ เคง

นอกจากการตั้งชื่อเตาจ่ามนัส เตาสุนันแล้ว ผู้เขียนได้นำเอาชื่อของแม่อุ้ยชื่น และพ่ออุ้ย แสน ซึ่งเป็นแม่และพ่อของคุณสุนัน ติคำ และเป็นผู้บุกเบิกที่ดินบริเวณที่ขุดพบเตาเผาทั้งสองแห่งนี้ มาเป็นสร้อยท้ายชื่อพิพิธภัณฑ์ " เฮือนบ้านสวกแสนชื่น" ที่สร้างขึ้นในบริเวณเดียวกัน เพื่อให้เป็น เกียรติแก่เจ้าของที่ดินที่เสียสละพื้นที่ให้ก่อสร้างอาคารพิพิธภัณฑ์และยกวัตถุสิ่งของเครื่องใช้ ผ้าทอ และของเก่าต่างๆที่เก็บสะสมไว้มาให้จัดแสดงในอาคารพิพิธภัณฑ์ เป็นการประดิษฐ์พิพิธภัณฑ์เฮือน บ้านสวกแสนชื่นให้เป็นเสมือนสิ่งเดียวกันกับตัวของแม่อุ้ยชื่น ธิเสนา ไม่ใช่ในฐานะเจ้าของพิพิธภัณฑ์ หากแต่เป็น "ชีวิตของพิพิธภัณฑ์ : life of museum" ในตัวเองเลยทีเดียว ซึ่งแม่อุ้ยชื่นก็ทำหน้าที่ "ปรนนิบัติ" พิพิธภัณฑ์เฮือนบ้านสวกแสนชื่นเสมือนดูแลตัวเอง และดูเหมือนว่าจะดูแลพิพิธภัณฑ์ใน ระดับที่ดีกว่าดูแลตัวเองเสียอีกในระยะต่อมา ผลได้ที่แม่อุ้ยชื่นได้รับมากกว่าตัวเงินที่ได้บ้างจากการ

ขายผ้าทอ คือ คุณค่าของการได้รับการยอมรับในความสามารถบรรยาย และถ่ายทอดความรู้เรื่อง เตาเผา เครื่องถ้วยชาม และวิถีวัฒนธรรมแบบเศรษฐกิจพอเพียงที่แม่อุ้ยชื่นและครอบครัวดำเนินอยู่ จากฅนทุกกลุ่มทุกระดับที่เข้าไปเยี่ยมชมและได้ฟังแม่อุ้ยชื่นบรรยาย ได้ดูแม่อุ้ยชื่นทอผ้า ได้สนทนา กับแม่อุ้ยชื่น ฯลฯ

ปรากฏการณ์ในสองกรณีที่เชื่อมโยงกันดังกล่าวยืนยันว่า "**ชื่อ**" นั้นสำคัญมากเหมือนกัน ใครๆอาจจะบอกว่า ชื่อเสียงเรียงนามเป็นสิ่งสมมติ ไม่มีจริง ก็ใช่ แต่การสมมติชื่อเสียงเรียงนามให้ เชื่อมโยงสัมพันธ์กับสิ่งดีๆสิ่งที่เป็นมงคลก็เป็นมรรควิธีหนึ่งที่ช่วยให้บุคคลเกิดจิตสำนึกที่ดีต่อการ ทำงานจัดการทรัพยากรทางโบราณคดีในวัฒนธรรมชุมชนแบบเสียสละ เน้นการให้มากกว่าการรับ แบบที่ยิ่งให้รู้สึกว่ายิ่งมีสุขมากขึ้น ทั้งนี้คงไม่ใช่การให้หรือการรับวัตถุสิ่งของหรือเงินทอง หากแต่สิ่งที่ ได้จากการให้และการรับนั้น คือ ความเอื้ออารี ความมีน้ำใจ ความซื่อสัตย์ ซึ่งไม่สามารถซื้อขายกัน ได้ด้วยเงินสกุลใดๆ

นอกจากเหตุปัจจัยเรื่องการตั้งชื่อฅนในครอบครัวเชื่อมโยงเพื่อสร้างความรู้สึกเป็นหนึ่งอันหนึ่ง อันเดียวกันกับเตาเผาสมัยโบราณ พิพิธภัณฑ์พื้นถิ่นและทรัพยากรวัฒนธรรมที่จัดแสดงในพิพิธภัณฑ์ โดยไม่ได้กังวลกับผลได้ทางการเงินแล้ว ปัจจัยสำคัญที่ทำให้ฅนในครอบครัวจ่ามนัสมีกำลังใจ และมี ความมุ่งมั่นในการจัดการอย่างต่อเนื่อง ได้แก่ การเสด็จทัศนศึกษาพิพิธภัณฑ์เตาโบราณ (หลุมขุดค้น ทางโบราณคดี) ของสมเด็จพระเจ้าพี่นางเธอเจ้าฟ้ากัลยาณิวัฒนากรมหลวงนราธิวาสราชนครินทร์ เมื่อวันที่ 22 ธันวาคม พ.ศ. 2542 และการเสด็จทัศนศึกษาพิพิธภัณฑ์เตาโบราณ (หลุมขุดค้นทางโบราณคดี) และพิพิธภัณฑ์เฮือนบ้านสวกแสนชื่นของสมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯสยามบรมราช กุมารี เมื่อวันที่ 5 พฤศจิกายน พ.ศ. 2544 ซึ่งมงคลการณ์ดังกล่าวก่อให้เกิดการตื่นตัวของชุมชน ตำบลสวก ภาคการเมืองท้องถิ่น และภาคราชการในจังหวัดน่านในการเร่งเข้ามาดำเนินการพัฒนา พื้นที่ตำบลสวกให้เป็นแหล่งท่องเที่ยว

นอกจากนี้ปัจจัยและแรงสนับสนุนที่สำคัญมั่นคงต่อแบบแผนการจัดการพิพิธภัณฑ์แหล่ง โบราณคดีและพิพิธภัณฑ์เฮือนบ้านสวกแสนชื่นของครอบครัวจ่ามนัส ก็คือ นายแพทย์บุญยงค์ วงศ์ รักมิตร ผู้ทรงคุณวุฒิภาคประชาสังคมของจังหวัดน่าน นายแพทย์คณิต ตันติศิริวิทย์ ผู้อำนวยการ โรงพยาบาลน่าน และคณะทำงานของศูนย์ประสานงานประชาคมจังหวัดน่านที่คอยติดตามให้ กำลังใจและสนับสนุนการพัฒนาอาคารสถานที่ พาอาคันตุกะสำคัญเข้าไปเยี่ยมชมพิพิธภัณฑ์อย่าง สม่ำเสมอ ซึ่งการหนุนช่วยดังกล่าวทำให้ครอบครัวจ่ามนัสได้มีโอกาสแสดงศักยภาพในการต้อนรับ บรรยายนำชม และเกิดความมั่นใจในวิธีการจัดการที่ปฏิบัติอย่างไม่แปลกแยกไปจากวิถีชีวิตปกติ นั่นคือการต้อนรับแบบที่ใครมาเยี่ยมชมพิพิธภัณฑ์ก็ต้อนรับเสมือนมาเยี่ยมบ้าน ไม่มีการคาดหวังว่า

ใครจะมาเมื่อไร เท่าไร เพราะไม่ได้จัดการพิพิธภัณฑ์เพื่อรอรับนักท่องเที่ยวหรือมีจุดประสงค์เชิง พาณิชย์ ใครมาก็ต้อนรับอย่างยินดี วันไหนไม่มีใครมาก็ทำงานบ้าน ปลูกผัก เลี้ยงไก่ เลี้ยงวัว ทำ สวน ทอผ้าไปตามปกติ ซึ่งการปฏิบัติเช่นนี้อาจจะดูเสมือนว่ามีภาระเพิ่มขึ้นมากโดยไม่มีค่าตอบแทน แต่ครอบครัวของจ่ามนัสก็บอกเสมอว่าเป็นกิจการที่ไม่ได้ลงทุนอะไรมากมาย จึงไม่ได้หวังจะมีกำไร แต่เท่าที่ผ่านมาตัวเขาและครอบครัวได้รับสิ่งดีๆจากสังคมมากมาย ซึ่งถ้าไม่มีเตาเผาและพิพิธภัณฑ์ อยู่ในบ้านและเขาไม่ได้ "ปรนนิบัติ" ต่อเตาเผา และต่อผู้ตนที่ไปเยี่ยมชมอย่างเช่นที่ผ่านมา เขาและ ครอบครัวคงไม่เจริญก้าวหน้าและมีความสุขเช่นที่เป็นอยู่ทุกวันนี้

การจัดการทรัพยากรทางโบราณคดีและวัฒนธรรมชุมชนของหน่วยจัดการระดับปัจเจกและ ครอบครัวที่แหล่งเตาโบราณบ้านบ่อสวกและพิพิธภัณฑ์เฮือนบ้านสวกแสนชื่นได้เชื่อมโยงไปสู่การ สร้างเครือข่ายขยายความร่วมมือในการจัดการทรัพยากรวัฒนธรรมประเภทอื่นๆในพื้นที่ศึกษา ได้แก่ การจัดการงานวิจัยเรื่อง การศึกษาเพื่อการอนุรักษ์และฟื้นฟูประเพณีการทำบุญด้วยสร้างพระพุทธรูป *ไม้ในจังหวัดน่าน* ที่ผู้เขียนได้รับการสนับสนุนทุนวิจัยจากสำนักงานคณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ การที่ผู้เขียนสามารถเข้าถึงวัดต่างๆที่มีพระพุทธรูปไม้ได้ก็เพราะมีจ่ามนัสเป็นผู้ประสาน พระสงฆ์และชาวบ้านในชุมชนต่างๆรู้จักจ่ามนัสในฐานะที่เป็นผู้ดูแลนำชมเตาเผาบ้านบ่อสวก และใน ฐานะเจ้าหน้าที่ตำรวจประจำศูนย์รักษาความปลอดภัยโรงพยาบาลน่านที่คอยอำนวยความสะดวก ช่วยเหลือชาวบ้านที่ไปรับการรักษาพยาบาลที่โรงพยาบาลเป็นอย่างดี จ่ามนัสจึงเป็นสะพานเชื่อมโยง ประสานให้เกิดความไว้เนื้อเชื่อใจ ช่วยให้การศึกษาจัดทำทะเบียนพระพุทธรูปไม้ การอนุรักษ์และ จัดระบบเก็บรักษาพระพุทธรูปไม้ของวัดต่างๆเป็นระบบและกระตุ้นให้พระสงฆ์ กรรมการวัด และ ชาวบ้านเห็นคุณค่าพระพุทธรูปไม้ที่มีอยู่ในวัดมากขึ้น ซึ่งกิจกรรมการวิจัยพระพุทธรูปไม้ในปี พ.ศ. 2545 ได้ช่วยให้ค้นพบศักยภาพของผู้สูงอายุในชุมชนต่างๆที่สามารถอ่านและปริวรรตจารึกภาษา ล้านนาบนฐานพระพุทธรูปไม้ และในคัมภีร์ใบลาน (ธัมม์ใบลาน) ได้เป็นอย่างดี นำไปสู่การกระตุ้นให้ เจ้าอาวาสและกรรมการวัดนาซาวเห็นความสำคัญของ ศาสนวัตถุที่มีอยู่ในวัดและนำไปสู่การพัฒนา พิพิธภัณฑ์วัดบ้านนาซาวสามัคคีซึ่งเป็นกิจกรรมการวิจัยและพัฒนาหน่วยจัดการทรัพยากรวัฒนธรรม ระดับชุมชน (Intracommunity-based management unit) ได้สำเร็จอย่างเป็นรูปธรรมเป็นหน่วยแรก

ความจริงผู้เขียนมีความมุ่งหมายที่จะเสริมสร้างความสามารถของชุมชนบ้านนาซาวในการ เข้าไปจัดการแหล่งใบราณคดีประเภทแหล่งผลิตเครื่องมือหินสมัยก่อนประวัติศาสตร์ที่เขาหินแก้ว เขา ชมพู และดอยปู่แก้วซึ่งมีพื้นที่ส่วนหนึ่งอยู่ในเขตหมู่ที่ 1 ตำบลนาซาว แต่ชาวบ้านยังไม่มีความรู้ เกี่ยวกับแหล่งใบราณคดีซึ่งมีอายุเก่าแก่ถึงประมาณ 4,000-8,000 ปี และไม่สามารถจินตนาการ เชื่อมโยงว่าแหล่งผลิตเครื่องมือหินนั้นเกี่ยวข้องกับบรรพบุรุษของเขาอย่างไร เพราะชุมชนบ้านนาซาว

เพิ่งเข้ามาตั้งถิ่นฐานในบริเวณนี้เมื่อประมาณ 200 กว่าปีมานี้เอง ตรงนี้ก็เป็นโจทย์ใหญ่อีกข้อหนึ่งที่ ผู้เขียนจะต้องหาทางคลี่คลาย และก็พบว่าการที่จะเชื่อมโยงชาวบ้านและผู้คนในปัจจุบันให้มี ความรู้สึกเกี่ยวพันกับแหล่งใบราณคดีที่มีอายุเก่าแก่ห่างไกลจากตัวเขามากๆนั้นคงจะใช้วิธีการเอาชื่อ ชาวบ้านไปตั้งเป็นชื่อแหล่งไม่ได้เหมือนกับที่ดำเนินการไปในการพัฒนาหน่วยจัดการในระดับปัจเจก และระดับครอบครัวที่บ้านสวกพัฒนา และหากจะจัดกระบวนการศึกษาวิจัยทางโบราณคดีให้ ชาวบ้านเข้าไปมีส่วนร่วมเหมือนเช่นที่ได้ขุดค้นแหล่งเตาโบราณในบ้านจ่ามนัสก็ยังไม่สามารถทำได้ใน ตอนนั้น เพราะแหล่งผลิตเครื่องมือหินอยู่นอกหมู่บ้าน อยู่ในเขตป่าไม้ และในที่ดินเอกชน ซึ่งมี ผู้เกี่ยวข้องในกรรมสิทธิ์ที่ดินมากมายไม่สะดวกในการสนับสนุนชาวบ้านจำนวนมากเข้าไปจัดการ เพราะจะเป็นการสร้างความขัดแย้งได้ง่าย ดังนั้นจึงต้องปรับเปลี่ยนวิธีการเชื่อมโยงไปเป็นการจัด กิจกรรมสร้างจิตสำนึกให้ชาวบ้านเห็นคุณค่าความสำคัญของ "**อดีต**" โดยเน้นเรื่อง "**อดีตใกล้ตัว โบราณคดีในบ้าน โบราณคดีในตระกูล โบราณคดีในชุมชน**" ในลำดับแรก นั่นคือ การส่งเสริม ให้ชาวบ้านจัดการของเก่าของโบราณที่มีอยู่ในบ้าน ในวัด ในชุมชนในรูปแบบการจัดตั้งพิพิธภัณฑ์ ชุมชน โดยใช้วัดนาซาวเป็นศูนย์กลางของการจัดการ และจัดให้นักศึกษาปริญญาตรีคณะสังคม สงเคราะห์ศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ที่เป็นฅนนอกชุมชน ไม่มีความรู้เรื่องชุมชนบ้านนาซาว และไม่มีประสบการณ์ด้านการจัดการพิพิธภัณฑ์ชุมชนเข้าไปร่วมจัดกิจกรรมระหว่างการฝึกภาคฤดู ร้อน ปีการศึกษา 2544 ( มี.ค.-พ.ค. 2545) ซึ่งกิจกรรมที่ดำเนินการร่วมกันประกอบด้วยการศึกษาวิจัย สำรวจค้นหาทรัพยากรวัฒนธรรมที่มีอยู่ในชุมชน ทั้งศาสนวัตถุ เครื่องมือเครื่องใช้ในการทำมาหากิน ที่เลิกใช้งานแล้ว เครื่องจักสาน เครื่องปั้นดินเผา ขวานหินที่เก็บมาจากหัวไร่ปลายนาเชิงเขาหินแก้ว-ดอยปู่แก้ว ฯลฯ การจัดกระบวนการให้คนทุกเพศทุกวัยในชุมชนได้เข้าไปมีส่วนร่วมในการสร้าง จัด แสดง พิพิธภัณฑ์จนกระทั่งได้รับการยอมรับจากผู้บริหารราชการส่วนภูมิภาค คือ ร.ต.ต. ธนะ พงษ์ จักกะพาก ผู้ว่าราชการจังหวัดน่านในขณะนั้น เดินทางไปเข้าไปเยี่ยมชมให้กำลังใจ ชาวบ้านในระหว่างการก่อสร้างและพัฒนาพิพิธภัณฑ์และรับเป็นประธานในพิธีเปิด **พิพิธภัณฑ์วัดบ้านนาซาวสามัคคี เมื่อเดือนพฤษภาคม พ.ศ**. **2545** ซึ่งเป็นเกี่ยรติและความภูมิ ในอย่างยิ่งของชุมชนบ้านนาซาว

การสร้างจิตสำนึกในคุณค่าและความสำคัญของอดีตใกล้ตัว โดยการจัดตั้งพิพิธภัณฑ์ชุมชน วัดบ้านนาซาวสามัคคีได้ทำให้เกิดนักจัดการทรัพยากรวัฒนธรรมขึ้นมาอีกหลายคน ที่สำคัญได้แก่ พระบุญศรี สุขวัฒโน พ่ออุ้ยเลื่อน สถานอุ่น พ่ออุ้ยบุญรัตน์ นันไชย ผู้ใหญ่ลักษณ์ นันตา และ ได้ค้นพบกระบวนการสร้างความสุขให้ผู้สูงอายุในแบบแผนที่ผู้เขียนเรียกว่า "พิพิธภัณฑ์บำบัด"

(Museum Therapeutic Process) ที่เชื่อว่าจะสามารถพัฒนาให้เป็นแบบแผนการพัฒนาศักยภาพ กลุ่มผู้สูงอายุที่จะเป็นประชากรกลุ่มใหญ่ของสังคมไทยได้ในอนาคต

หลังจากการเปิดพิพิธภัณฑ์วัดบ้านนาชาวสามัคคือย่างเป็นทางการ พระบุญศรี สุขวัฒโน เจ้าอาวาสวัดนาชาวได้เป็นแกนนำในการจัดการพิพิธภัณฑ์ จน**ได้รับการยอมรับและได้รับการ สนับสนุนให้เป็นพิพิธภัณฑ์ ตัวอย่างจากคณะสงฆ์ในจังหวัดน่าน** เป็นสถานที่เรียนรู้ดูงานของวัด และชุมชนอื่นๆที่ต้องการพัฒนาพิพิธภัณฑ์วัดและพิพิธภัณฑ์ชุมชนทั้งในจังหวัดน่านและจาก ต่างจังหวัด

พิพิธภัณฑ์วัดบ้านนาชาวสามัคคีได้รับการพัฒนาปรับปรุงจากคณะกรรมการพิพิธภัณฑ์อย่าง ต่อเนื่อง จนถึงขณะนี้ (พ.ศ.2548) มีผู้บริจาควัตถุโบราณประเภทต่างๆให้มาจัดแสดงในพิพิธภัณฑ์ เพิ่มมากขึ้น คณะกรรมการพิพิธภัณฑ์ช่วยกันปรับปรุงนิทรรศการเป็นระยะๆ และมีการเชื่อมโยงเป็น เครือข่ายพิพิธภัณฑ์กับพิพิธภัณฑ์เฮือนบ้านสวกแสนชื่น มีการส่งต่อผู้เยี่ยมชม มีนักเรียนนักศึกษาเริ่ม เข้าไปเรียนรู้กันมากขึ้น และมีชาวบ้านจากชุมชนอื่นในจังหวัดน่านและจังหวัดอื่นๆมาขอดูงานการ พัฒนาพิพิธภัณฑ์เพิ่มมากขึ้นเรื่อยๆ ทั้งนี้พิพิธภัณฑ์วัดบ้านนาซาวสามัคคีมีรูปแบบการนำชมสำหรับ นักเรียน นักศึกษาและนักท่องเที่ยวที่แจ้งขอเข้าชมเป็นหมู่คณะโดยจัดวิทยากรผู้นำชมเป็นคณะ ส่วนมากเป็นผู้สูงอายุทำหน้าที่อธิบายนำชมเป็นเรื่องๆตามความถนัดและความรอบรู้ของแต่ละตน และที่สำคัญพิพิธภัณฑ์วัดบ้านนาซาวสามัคคีไม่เก็บค่าเข้าชมและค่าบริการเช่นเดียวกับพิพิธภัณฑ์ เฮือนบ้านสวกแสนชื่นหากตั้งตู้รับบริจาคให้ผู้มีจิตศรัทธาใส่เงินบริจาคตามความสมัครใจ

ในปี พ.ศ. 2546 พระบุญศรี สุขวัฒโน และคณะกรรมการพิพิธภัณฑ์วัดบ้านนาซาวสามัคคี ได้มีส่วนร่วมในกิจกรรมการพัฒนาพิพิธภัณฑ์บ้านก้อดสวรรค์ทันใจที่อารามบ้านก้อด ตำบลนาซาว และได้มีส่วนร่วมในการจัดกิจกรรมบวชดอยที่แหล่งโบราณคดีดอยภูซาง

การเชื่อมโยงให้ชาวบ้านได้เข้าใจถึงคุณค่าและความสำคัญของ "อดีต" หรือเรื่องโบราณคดี ไม่ใช่ว่าจะสามารถทำให้เกิดขึ้นได้สำเร็จในช่วงเวลาสั้นๆ แต่ต้องทำในลักษณะค่อยเป็นค่อยไปไม่ เร่งรัด ในการดำเนินงานพบว่ากิจกรรมที่ช่วยสร้างจิตสำนึกรักอดีตใกล้ตัวของชาวบ้านได้ดีที่สุด คือ การให้เด็กๆไปเรียนรู้จากผู้สูงอายุที่เป็นปู่ย่าตายาย ให้ผู้สูงอายุเล่าเรื่องเก่าๆที่เด็กๆไม่รู้ได้ ฟัง โดยทำกิจกรรมการวิจัยตัวเอง (self research) จัดกลุ่มเด็กๆและผู้สูงอายุให้ศึกษาเรื่องต่างๆของ ชุมชนร่วมกัน เช่น พิธีกรรมความเชื่อ ประเพณี ต้นไม้ใบหญ้า พืชพรรณ สมุนไพรต่างๆ วิถีการทำ มาหากินในระบบนิเวศของชุมชน โดยเน้นให้ศึกษาผ่านวัตถุสิ่งของและสถานที่เก่าแก่ที่ผู้สูงอายุมี ประสบการณ์และรู้เรื่องเป็นอย่างดี ในขณะที่เด็กๆที่เป็นหลานเหลนรวมทั้งนักศึกษาไม่มีความรู้เลย กิจกรรมลักษณะนี้นอกจากจะทำให้ได้ข้อมูลวัฒนธรรมชุมชน และประวัติศาสตร์ชุมชนแล้ว ส่วน

สำคัญที่ได้ก็คือเป็นการฟื้นฟูระบบความสัมพันธ์และการยอมรับกันและกันระหว่างผู้สูงอายุกับ เด็ก ๆ ที่เป็นหลานเหลน เด็กๆ (รวมทั้งเยาวชน ตนหนุ่มสาวและผู้ใหญ่) ก็จะยอมรับพ่อแม่ปู่ย่าตา ยายของตนเองมากขึ้น เพราะผู้สูงอายุได้แสดงศักยภาพและความสามารถให้เห็นว่าเป็นผู้มีความรู้ และทำอะไรๆได้มากมายซึ่งเด็กๆไม่เคยรู้มาก่อน และในที่สุดก็ได้พบว่ากลุ่มตนในชุมชนที่ทำงาน พิพิธภัณฑ์ชุมชนได้ดีที่สุด คือ กลุ่มผู้สูงอายุ เพราะเป็นผู้มีความรู้และประสบการณ์เกี่ยวกับวัตถุ สิ่งของที่นำมาจัดแสดงในพิพิธภัณฑ์มากกว่าตนกลุ่มอื่นๆในชุมชน ซึ่งต่อมาก็พบว่าปรากฏการณ์ เช่นนี้เกิดขึ้นเหมือนกันในทุกๆชุมชนในพื้นที่ศึกษาที่ได้เข้าไปส่งเสริมการพัฒนาพิพิธภัณฑ์ชุมชน ท้องถิ่น

จากปรากฏการณ์ที่ตนรุ่นใหม่ยอมรับว่าผู้สูงอายุ(ตนรุ่นเก่า)มีศักยภาพ มีคุณค่า มีความรู้ ได้นำไปสู่การกระตุ้นให้เกิดจิตสำนึกด้วยประเด็นที่ว่า ตนเฒ่า หรือ ผู้สูงอายุที่มีอายุเพียง 60-70 ปี และของเก่าของโบราณในบ้าน ในวัด อายุเพียง 50 ปี 100 ปี ยังมีคุณค่าต่อชุมชนมาก ดังนั้นของเก่าของโบราณที่มีอายุเก่าแก่หลายร้อยปี ถึงหลาย ๆพันปีก็จะต้องมีคุณค่า ความสำคัญมากมายหลายร้อยเท่า และชี้ให้ชุมชนเห็นว่าเพียงแค่พิพิธภัณฑ์เล็ก ๆที่จัดแสดงของเก่าของโบราณผุๆพัง ๆที่เอามาจากแต่ละบ้านไม่กี่ชิ้นยังสามารถดึงดูดให้ผู้สูงศักดิ์ ผู้ว่าราชการจังหวัด ข้าราชการ นักการเมือง นักท่องเที่ยว นักเรียนนักศึกษาเดินทางมาเยี่ยมชมและเรียนรู้กันมากมาย ถ้าชุมชนสามารถเข้าไปจัดการแหล่งโบราณคดีอายุหลายพันปีที่อยู่ในพื้นที่ของชุมชนได้อย่างมีคุณภาพก็จะเป็นประโยชน์ต่อหมู่บ้านในทางชื่อเสียงและการยอมรับจากภาคส่วนอื่น ๆมากกว่านี้หลายร้อยเท่า

การสร้างจิตสำนึกรักอดีต และเห็นคุณค่าของอดีตทั้งที่ใกล้ตัว และอดีตใกลตัวในการ ดำเนินงานโบราณคดีชุมชน ไม่ได้ดำเนินการผ่านเวทีหรือการประชุมอบรมที่จัดขึ้นอย่างเป็นทางการ มากนัก หากใช้วิธีการพูดคุยกระตุ้นไปเรื่อยๆกับชาวบ้านทุกคนที่ได้มีโอกาสสนทนากัน

การสร้างจิตสำนึกรักแหล่งโบราณคดี และอดีตไกลตัวในหมู่ชาวบ้านนาซาว บ้านก้อด และ บ้านดอนคีรี ในปี พ.ศ.2546 ผู้เขียนใช้วิธีการนำนักศึกษา ผู้นำชุมชน เยาวชน ขึ้นไปทำความรู้จัก ดอยภูชาง ในมิติทางโบราณคดีในฐานะที่ดอยภูชางเป็นแหล่งผลิตเครื่องมือหินสมัยก่อนประวัติศาสตร์ อายุ 4,000-8,000 ปี ซึ่งเป็นความรู้ใหม่ที่ผู้นำชุมชน และชาวบ้านยังไม่เคยรู้มาก่อน ชาวบ้านอาจจะ รู้จักดอยภูชางในมิติของป่าชุมชนที่เป็นแหล่งอาหาร แหล่งไม้ใช้สอย แหล่งสมุนไพร แหล่งกล้วยไม้ และที่ปล่อยวัวควายให้หากินในฤดูทำนา หรือไม่ก็เป็นดอยศักดิ์สิทธิ์ที่มีธาตุเสด็จให้เห็นในคืนวันพระ ใหญ่ ซึ่งการที่ชาวบ้านได้เข้าไปเห็นของจริงและได้รับการอธิบายว่าอะไรเป็นอะไร และสำคัญอย่างไร ได้ช่วยให้ผู้นำชุมชนและชาวบ้านเห็นคุณค่าของดอยภูชางในฐานะที่เป็นแหล่งโบราณคดีสำคัญมาก ขึ้นกว่าเดิม และนำไปสู่การร่วมคิดร่วมปรึกษาหารือว่าจะจัดการอนุรักษ์และใช้ประโยชน์ดอยภูชาง

ต่อไปอย่างไรจึงจะไม่ทำให้หลักฐานทางโบราณคดีเสียหาย และไม่เป็นการปิดกั้นการใช้ประโยชน์ใน ฐานะปาชุมชนที่ชาวบ้านทำมาแต่เดิม ซึ่งในที่สุดก็ได้ร่วมกันศึกษาวิจัยดอยภูซางทั้งมิติธรรมชาติ วัฒนธรรมและโบราณคดี จัดสร้างศูนย์เรียนรู้แหล่งโบราณคดีดอยภูซาง จัดพิธีบวชดอยภูซางเพื่อ ประกาศเป็นพื้นที่อนุรักษ์เข้มข้นให้สาธารณะได้รับรู้ทั่วกัน จากนั้นชุมชนบ้านก้อด บ้านดอนคีรี และ บ้านสะไมย์ได้ร่วมกันทำข้อตกลงสร้างกฎเกณฑ์ขึ้นมาบังคับใช้ภายในชุมชนห้ามการตัดไม้และการขุด ทำลายขยายพื้นที่ทำกินบนดอยภูซาง ผู้ฝ่าฝืนจะถูกลงโทษปรับ และลงโทษทางสังคม ซึ่งแสดงให้ เห็นว่าเมื่อชาวบ้านมีจิตสำนึกรักอดีต เห็นคุณค่าของแหล่งโบราณคดี และเห็นถึงประโยชน์ที่ชุมชน จะได้รับจากการอนุรักษ์แหล่งโบราณคดีไว้ในฐานะทุนของชุมชน เขาก็จะช่วยกันปกป้องหวงแหน และค่อยๆร่วมมือกันหาทางจัดการทรัพยากรวัฒนธรรมที่มีความสำคัญร่วมกับหน่วยงานภาครัฐได้ ซึ่งต่อมาในปี พ.ศ. 2548 ผู้ว่าราชการจังหวัดน่านได้จัดสรรงบประมาณพัฒนา จังหวัดเชิงบูรณาการเข้าไปก่อสร้างถนนและพัฒนาพื้นที่แหล่งโบราณคดีดอยภูซาง และสำนักงาน ศิลปากรที่ 7 น่าน กรมศิลปากร ได้ทำการสำรวจขุดค้นศึกษาแหล่งโบราณคดีดอยภูซางอย่างเป็น ทางการโดยเปิดโอกาสให้ชาวบ้านส่วนหนึ่งในชุมชนบ้านกอด บ้านดอนศีรี และบ้านสะไมย์เข้าไปมี ส่วนร่วมในการทำงานขุดค้นแบบมีค่าจ้าง ส่วนสำคัญที่เห็นว่าฅนในภาครัฐในจังหวัดน่านให้ ความสำคัญต่อวัฒนธรรมท้องถิ่นของชุมชนก็คือ ก่อนที่จะเริ่มดำเนินการใดๆในพื้นที่แหล่งโบราณคดี ทางราชการและภาคประชาสังคมได้ร่วมกันจัดพิธีบวชดอย-สู่ขวัญดอยภูซางอย่างเช่นที่ชาวบ้านเคย ดำเนินการเมื่อ พ.ศ. 2546 ขึ้นอีกครั้งหนึ่งโดยให้ชาวบ้านเป็นผู้ดำเนินการ และเมื่อการขุดค้นศึกษา ทางโบราณคดีดำเนินไปได้ระยะหนึ่งสมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯสยามบรมราชกุมารีได้เสด็จพระราช ดำเนินทัศนศึกษาหลุมขุดค้นทางโบราณคดี และโปรดให้ชาวบ้านในพื้นที่แหล่งโบราณคดีได้เข้าเฝ้า ชมพระบารมีและถวายความรู้ความเห็นเรื่องประวัติศาสตร์วัฒนธรรมท้องถิ่นอย่างใกล้ชิดเมื่อวันที่ 28 กรกฎาคม พ.ศ. 2548 ยังความปลาบปลื้มและภูมิใจอย่างสูงยิ่งแก่ชาวบ้านในชุมชน บ้านก้อด บ้าน ดอนคีรี บ้านสะไมย์และบ้านนาซาวที่มีส่วนร่วมในการจัดการพัฒนาและอนุรักษ์แหล่งโบราณคดีดอย ภซางมาตั้งแต่ พ.ศ. 2546

อย่างไรก็ตามแม้ว่าจะได้ข้อค้นพบและความสำเร็จหลากหลายประการจากการดำเนินงาน ตามโครงการวิจัยเชิงปฏิบัติการพัฒนาแบบมีส่วนร่วมเพื่อเสริมสร้างความสามารถของชุมชนท้องถิ่น ในการจัดการทรัพยากรวัฒนธรรมในจังหวัดน่าน ดังที่ได้พรรณนามาแล้ว จนบัดนี้ก็ยังมีคำถามจาก ผู้รู้ผู้เชี่ยวชาญทางการพัฒนาว่า หน่วยจัดการทรัพยากรทางโบราณคดีและพิพิธภัณฑ์ชุมชนระดับ ต่างๆที่พัฒนาไว้ในหมู่บ้านต่างๆนั้นจะมีความยั่งยืนเพียงใด? เกรงว่าหลังจากการดำเนินงาน โครงการวิจัยเสร็จสิ้นในปี พ.ศ. 2547 ชาวบ้านจะเลิกสนใจ เลิกดูแล เลิกจัดการแหล่งโบราณคดี

และปล่อยให้พิพิธภัณฑ์ชุมชนที่สร้างขึ้นมารกร้างไปหรือไม่? เพราะเป้าประสงค์ของการวิจัยและ พัฒนาไม่ได้เน้นเรื่องการสร้างรายได้ที่เป็นตัวเงินให้ชาวบ้าน แต่มุ่งเน้นการสร้างแบบแผน ความสัมพันธ์ที่อยู่บนฐานความพอเพียงและการเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ต่อผู้อื่น ซึ่งไม่น่าจะมีชาวบ้านทนทำ อยู่ได้นานนัก ประกอบกับการพัฒนาเพื่อฟื้นฟูอาชีพเครื่องปั้นดินเผาของชุมชนที่บ้านบ่อสวก และ การฟื้นฟูอาชีพอื่นๆก็ยังไม่ประสบความสำเร็จเท่าที่ควร ชาวบ้านที่เกี่ยวข้องจะทำอย่างไรต่อไป?

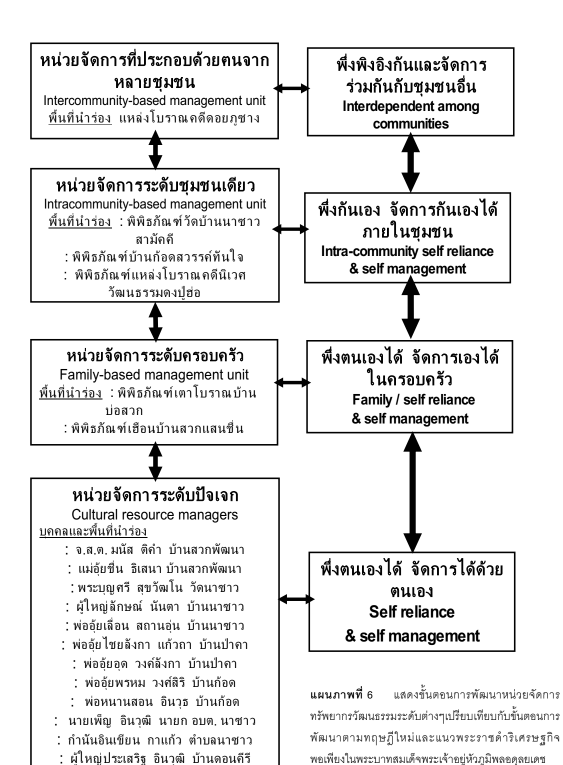
ขอเรียนว่า ณ วันนี้ แม้ว่าจะต้องยุติงานวิจัยลงอย่างเป็นทางการ แต่กระบวนการโบราณคดี ชุมชนยังดำเนินต่อไปเรื่อยๆมิได้ยุติลงไป แต่ผู้ที่เริ่มเข้าไปมีบทบาททำงานโบราณคดีในพื้นที่มากขึ้น คือนักโบราณคดีอาชีพในภาครัฐ (สำนักศิลปากรที่ 7 น่าน กรมศิลปากร) ที่แม้ว่าการทำงานใน ระยะแรกๆ (พ.ศ.2548) จะมีปัญหาขัดแย้งทางทัศนคติ เกิดความขลุกขลักในการสื่อสารและการ ยอมรับระหว่างนักโบราณคดี เจ้าหน้าที่ของรัฐกับชาวบ้านในชุมชนท้องถิ่น ทำให้การทำงานเป็นไป ในรูปแบบเก่าเดิมที่รวมศูนย์สั่งการและใช้ชุดความรู้เดี่ยวของนักโบราณคดีและผู้บริหารที่ทรงอำนาจ ตามกฎหมายในภาครัฐเท่านั้น ซึ่งผู้เขียนได้มีโอกาสเข้าไปเชื่อมประสานและหนุนช่วยให้เกิดความ เข้าใจอันดีต่อกันบ้างเป็นระยะ และวันนี้ก็ทราบว่าความสัมพันธ์ระหว่างคนโบราณคดีของรัฐที่จังหวัด น่านเริ่มเป็นไปในลักษณะที่ "ญาติดี" กับชาวบ้านส่วนใหญ่ในพื้นที่ตั้งแหล่งโบราณคดีดอยภูซาง และ เริ่มขยายไปยังพื้นที่แหล่งเตาโบราณบ้านสวกพัฒนาและบ้านหนองโต่มแล้ว เห็นได้จากเมื่อคราวที่ สำนักศิลปากรที่ 7 น่าน นำงบประมาณเข้าไปพัฒนาปรับปรุงอาคารสถานีอนามัยเก่าที่บ้านก้อดให้ เป็นศูนย์ข้อมูลแหล่งโบราณคดีดอยภูซาง ได้ขอให้ชาวบ้านจัดพิธีบวชดอย-สู่ขวัญดอยภูซางขึ้นในวัน ทำพิธีเปิดศูนย์ฯอย่างเป็นทางการเมื่อปลายปี พ.ศ. 2549 และขณะนี้นักโบราณคดีของ**สำนัก** ศิลปากรที่ 7 น่าน (นางสาวสิริพัฒน์ บุญใหญ่ และ ผอ. ปฏิพัฒน์ พุ่มพงษ์แพทย์) ก็กำลัง เข้าไปมีบทบาทสนับสนุนการขุดค้นแหล่งเตาโบราณและพัฒนาพิพิธภัณฑ์ชุมชนท้องถิ่นของบ้าน หนองโต่ม หมู่ที่ 6 ต.สวก อ.เมืองน่าน จ.น่าน ซึ่งเป็นปรากฏการณ์น่ายินดีที่เกิดรูปธรรมทางการ ปฏิบัติของโบราณคดีชุมชนโดยนักโบราณคดีของรัฐที่โน้มใจและกายลงไปทำงานร่วมกับชาวบ้านได้ แล้วอย่างน่ายินดี....จึงขอแสดงความชื่นชมไว้ ณ โอกาสนี้

## ประโยชน์ที่ได้รับจากกระบวนการโบราณคดีชุมชนในจังหวัดน่าน

การวิจัยและพัฒนาโบราณคดีชุมชนที่ดำเนินการมาอย่างต่อเนื่องทั้งเป็นอย่างทางการและไม่ เป็นทางการระหว่าง พ.ศ. 2542-2547 ได้พยายามดำเนินการตามชุดความคิดอำนวยการวิจัย การ วิจัยและฟื้นฟูพลังความสามารถของหน่วยจัดการ 4 ระดับ ตั้งแต่ระดับเล็กที่สุดในชุมชน คือ **หน่วย**  จัดการระดับปัจเจกบุคคลหรือระดับผู้จัดการเดี่ยว (cultural resource manager) ที่เป็นการ สร้างผู้นำในการจัดการทรัพยากรทางโบราณคดีและทรัพยากรวัฒนธรรมและสามารถเชื่อมโยงไปสู่ การพัฒนาหน่วยจัดการระดับครอบครัวครอบครัว (family-based management unit) เพื่อให้เป็น หน่วยจัดการขนาดเล็กสุดที่สามารถพึ่งตนเองได้ในการจัดการทรัพยากรทางโบราณคดีและทรัพยากร วัฒนธรรมอื่นๆซึ่งสอดคล้องกับลำดับขั้นในการพัฒนาตามแนวพระราชดำริเศรษฐกิจพอเพียง ขั้นที่ 1 : ชุมชนระดับครอบครัวสามารถพึ่งตนเองได้ จากนั้นจึงทำการวิจัยและพัฒนาเพื่อหารูปแบบที่ เหมาะสมของหน่วยจัดการระดับชุมชนเดียว (intra-community-based management unit) ที่ เทียบเคียงได้กับการพัฒนาตามแนวพระราชดำริเศรษฐกิจพอเพียง ขั้นที่ 2 : ตนในชุมชนพึ่งกันเอง ช่วยเหลือเกื้อกูลกันเอง และทำการวิจัยและพัฒนา หน่วยการจัดการที่ประกอบด้วยผู้ตนจาก หลายชุมชน หลายอาชีพ (inter-community-based management unit) เข้ามาร่วมกันจัดการ ทรัพยากรทางโบราณคดี ประวัติศาสตร์ และทรัพยากรวัฒนธรรมทั้งที่มีความสำคัญในระดับ ครอบครัว ระดับชุมชน ระดับท้องถิ่น ระดับชาติ และระดับโลก ที่เทียบได้กับลำดับการพัฒนาตาม แนวพระราชดำริเศรษฐกิจพอเพียง ขั้นที่ 3 : ชุมชนพึ่งพิงอิงอาศัยกันได้กับชุมชนอื่นๆ ดังแสดง ในแผนภาพที่ 6

ผลสัมฤทธิ์ (outputs) ที่เป็นรูปธรรมจากกระบวนการวิจัยและพัฒนาเสริมสร้างความสามารถ ของชุมชนในพื้นที่ตำบลสวกและตำบลนาซาว อำเภอเมืองน่าน ในการจัดการทรัพยากรวัฒนธรรม ตามโครงการวิจัยฯ นี้ ได้ก่อให้เกิดศูนย์เรียนรู้ในแหล่งโบราณคดีที่มีความสำคัญระดับโลก 1 แห่ง และ พิพิธภัณฑ์แหล่งโบราณคดี พิพิธภัณฑ์ชุมชนหมู่บ้านอีก 5 แห่ง ได้แก่

- 1. **ศูนย์เรียนรู้แหล่งโบราณคดีดอยภูซาง** เป็นพื้นที่ใช้ประโยชน์ร่วมกันของชุมชนบ้านก้อด บ้านดอนคีรี และบ้านสะไมย์ ในตำบลนาซาว อำเภอเมืองน่าน จังหวัดน่าน
- 2. พิพิธภัณฑ์แหล่งเตาเมืองน่านบ้านบ่อสวก
- 3. พิพิธภัณฑ์เ**ฮือนบ้านสวกแสนชื่น** ทั้งสองแห่งนี้อยู่ในบริเวณบ้านของ จ.ส.ต.มนัส ติคำ บ้านเลขที่ 8 หมู่ที่ 10 ตำบลสวก อำเภอเมืองน่าน
- 4. พิพิธภัณฑ์วัดบ้านนาซาวสามัคคี ตั้งอยู่ที่วัดนาซาว หมู่ที่ 1 ตำบลนาซาว
- 5. พิพิธภัณฑ์บ้านก้อดสวรรค์ทันใจ ตั้งอยู่ที่อารามบ้านก้อด หมู่ที่ 4 ตำบลนาซาว
- 6. พิพิธภัณฑ์แหล่งโบราณคดีและนิเวศวัฒนธรรมดงปู่ฮ่อ บ้านสวกพัฒนา หมู่ที่ 10 ตำบลสวก คำเภคเมืองน่าน จังหวัดน่าน



นอกจากผลได้ในส่วนที่เรียกว่า การดำรงอยู่ของ ทรัพยากรวัฒนธรรม ทรัพยากรทาง โบราณคดี หรือ ของ ที่มีภูมิปัญญา ความรู้และเรื่องราวต่างๆอยู่มากมายแล้ว ยังมี ผลได้ทางการ พัฒนาชุมชน ที่เห็นได้จากการเกิดมีนักจัดการทรัพยากรวัฒนธรรม และวิทยากรชาวบ้านที่สามารถ ออกแบบก่อสร้าง จัดแสดง ดูแล นำชมและพัฒนาพิพิธภัณฑ์ชุมชนและพิพิธภัณฑ์แหล่งโบราณคดีได้ อย่างเชื่อมั่นใน 4 หมู่บ้าน และนับตั้งแต่ พ.ศ. 2542 ถึง พ.ศ. 2549 พบว่ามีสถิติของผู้สนใจเดิน ทางเข้าไปเยี่ยมชมและทัศนศึกษา ณ พิพิธภัณฑ์แหล่งโบราณคดี และพิพิธภัณฑ์ชุมชน รวมทั้งศูนย์ เรียนรู้ ทั้ง 6 แห่ง รวมประมาณไม่น้อยกว่า 80,000 ตน และส่วนหนึ่งในจำนวนนั้นได้มีชาวบ้านจาก ชุมชนอื่นๆทั้งในจังหวัดน่านและจังหวัดอื่นๆได้เข้าไปขอคำปรึกษาเกี่ยวกับวิธีการและ กระบวนการพัฒนาพิพิธภัณฑ์จากผู้จัดการทรัพยากรวัฒนธรรมที่ดูและจัดการพิพิธภัณฑ์ต่างๆเพื่อนำ แบบอย่างไปพัฒนาในหมู่บ้านของตน แสดงให้เห็นว่า กระบวนการโบราณคดีชุมชนได้ก่อให้เกิดพลัง ความสามารถของตนในชุมชนท้องถิ่นที่นอกจากสามารถจัดการทรัพยากรวัฒนธรรมในชุมชนของ ตนเองได้แล้ว ยังขยายผลความสามารถออกไปช่วยให้คำแนะนำและช่วยเหลือชุมชนอื่นๆได้ด้วย

ผลดีที่เกิดตามมา (outcomes) จากปฏิบัติการมีหลายระดับ โดยในระดับชาวบ้านและ ชุมชนทั่วไป ได้เกิดการตื่นตัวในความสำเร็จของชุมชนบ้านสวกพัฒนา บ้านนาชาว บ้านก้อด บ้าน ดอนคีรีและบ้านสะไมย์ ที่สามารถเข้าไปดำเนินการจัดการบริรักษ์ (การอนุรักษ์และใช้ประโยชน์เชิง พัฒนา) แหล่งโบราณคดีที่มีความสำคัญในระดับชาติและระดับโลกสามารถสร้างและบริหารจัดการ พิพิธภัณฑ์ชุมชนและศูนย์เรียนรู้ทางด้านโบราณคดีขึ้นมาได้จนเป็นที่ยอมรับจากพระราชวงศ์ชั้นสูง 2 พระองค์ที่เสด็จไปทัศนศึกษา นักวิชาการ สมาชิกรัฐสภา ข้าราชการทุกระดับ นักท่องเที่ยว สถานศึกษาทุกระดับ นักพัฒนาและนักวิจัยด้านโบราณคดีและด้านการพัฒนาชุมชนจากพื้นที่ต่างๆที่ เดินทางไปเยี่ยมชม เรียนรู้ และให้ความสนใจกระบวนการทำงานของโครงการวิจัยฯและชาวบ้านใน ชุมชนท้องถิ่นอย่างต่อเนื่อง ซึ่งแสดงให้เห็นว่าผลสัมฤทธิ์ของโครงการวิจัยฯนี้ได้ช่วยแก้ปัญหาของ ชุมชนเรื่องการจัดการทรัพยากรวัฒนธรรม/โบราณคดีได้ในระดับที่หลายภาคส่วนพอใจและยอมรับ

ผลดีที่เกิดตามมาอย่างเป็นรูปธรรมในวงกว้าง คือก่อให้เกิดความตื่นตัวของชุมชนท้องถิ่น ต่างๆในจังหวัดน่าน ในภาคเหนือ และภูมิภาคอื่นๆของประเทศไทยที่ต้องการพัฒนาและใช้ประโยชน์ ทรัพยากรทางโบราณคดีและวัฒนธรรมที่มีอยู่ในพื้นที่ชุมชนของตนเองได้เดินทางไปศึกษาดูงานและ แลกเปลี่ยนเรียนรู้ประสบการณ์กับผู้จัดการ และหน่วยจัดการทรัพยากรวัฒนธรรมที่ได้พัฒนาขึ้นมา และได้นำความรู้กลับไปวางแผน ดำเนินการในพื้นที่ของตนจนประสบความสำเร็จหลายแห่ง เช่น ชุมชนไทลื้อวัดหนองบัว อำเภอท่าวังผา จังหวัดน่านที่เพียรพยายามพากันไปดูงานที่พิพิธภัณฑ์เฮือน

บ้านสวกแสนชื่นและพิพิธภัณฑ์วัดบ้านนาซาวสามัคคี จนสามารถกลับไปสร้างพิพิธภัณฑ์บ้านไทลื้อ ของตนเองได้สำเร็จ ชุมชนวัดวัวแดง ต. แม่สา อ.เวียงสา จ.น่าน ได้ไปศึกษาดูงานที่พิพิธภัณฑ์เฮือน บ้านสวกแสนชื่นและขอความร่วมมือจากโครงการโบราณคดีชุมชนให้ไปช่วยจัดกิจกรรมบริรักษ์ ทรัพยากรวัฒนธรรมในวัด ได้แก่ การศึกษาและจัดทำทะเบียนพระพุทธรูปไม้ การฟื้นฟูบูรณะหอ พิพิธภัณฑ์ การบูรณะอุโบสถเก่าของวัด นอกจากนี้ยังมีคณะนักวิจัยในโครงการศึกษาศักยภาพ ชุมชนเพื่อพัฒนาเป็นแหล่งท่องเที่ยวเชิงนิเวศแบบยั่งยืน ต. แม่กา อ.เมือง จ.พะเยา เดินทางไปดูงาน ที่พิพิธภัณฑ์เฮือนบ้านสวกแสนชื่น พิพิธภัณฑ์เตาโบราณบ้านบ่อสวก พิพิธภัณฑ์วัดบ้านนาซาว สามัคคี พิพิธภัณฑ์บ้านก้อดสวรรค์ทันใจ และศูนย์เรียนรู้แหล่งโบราณคดีดอยภูชาง และนำความรู้ และประสบการณ์ที่ได้รับกลับไปพัฒนาโครงการวิจัยและดำเนินการจัดการทรัพยากรทางโบราณคดี และทรัพยากรวัฒนธรรมที่บ้านบัวหมู่ที่ 7 ตำบลแม่กา อำเภอเมือง จังหวัดพะเยา

ผลดีที่เกิดตามมาที่สำคัญอีกประการหนึ่ง คือ แหล่งโบราณคดีแหล่งเตาเผาโบราณที่บ้าน บ่อสวกและบ้านสวกพัฒนา และแหล่งผลิตเครื่องมือหินสมัยก่อนประวัติศาสตร์ดอยภูชางได้รับความ ใส่ใจจากชุมชนท้องถิ่น ประชาสังคมในจังหวัดน่าน องค์การปกครองส่วนท้องถิ่น นักการเมืองทุก ระดับ ส่วนราชการในจังหวัดน่าน ให้ความสนใจ ตระหนักในคุณค่าและความสำคัญ มีการประชุม กำหนดแนวทางการจัดการและใช้ประโยชน์ร่วมกันระหว่างภาครัฐและชุมชนหลายครั้ง และนำไปสู่ การจัดทำข้อมูลขอนำแหล่งโบราณคดีดอยภูชาง เข้าสู่บัญชีการนำเสนอขึ้นทะเบียนมรดกโลกของ คณะกรรมการมรดกโลกประเทศไทย นับว่ากระบวนการโบราณคดีชุมชนได้สร้างประโยชน์ในทางการ พัฒนาชุมชนให้กับจังหวัดน่านและประเทศไทยในระดับที่สูงมากพอสมควร และแหล่งโบราณคดีดอย ภูชางได้รับความสนพระทัยจากพระราชวงศ์ชั้นสูง คือ สมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯสยามบรมราช กุมารี เสด็จพระราชดำเนินทัศนศึกษาหลุมขุดค้นทางโบราณคดีและแหล่งโบราณคดีดอยภูชาง เมื่อ วันที่ 28 กรกฎาคม พ.ศ. 2548 เวลา 15.00-16.00 น.

ประโยชน์สำคัญอีกประการหนึ่งที่ได้รับจากการดำเนินงานในลักษณะที่**ภาครัฐโน้มใจลงมา**ยอมรับชาวบ้าน ก็คือ ผู้จัดการทรัพยากรทางโบราณคดีที่ได้รับการพัฒนาขึ้นมาในกระบวนการ
โบราณคดีชุมชนท่านหนึ่ง คือ ดาบตำรวจมนัส ติคำ (จ่ามนัส) ที่ทำหน้าที่จัดการพิพิธภัณฑ์เตา
โบราณบ้านบ่อสวก และพิพิธภัณฑ์เฮือนบ้านสวกแสนชื่น บ้านสวกพัฒนา ตำบลสวก อำเภอเมือง
น่าน จังหวัดน่าน ได้รับการคัดเลือกจากคณะกรรมการอนุรักษ์มรดกไทย กรมศิลปากร
กระทรวงวัฒนธรรม ให้เป็นผู้เข้ารับพระราชทานเข็มที่ระลึกจากสมเด็จพระเทพ
รัตนราชสุดาฯสยามบรมราชกุมารี เนื่องในวันอนุรักษ์มรดกไทยประจำปีพุทธศักราช 2548
ในฐานะนักอนุรักษ์มรดกไทยดีเด่น ซึ่งแสดงให้เห็นว่าแนวทางและแบบแผนการวิจัยและพัฒนา

โบราณคดีชุมชนช่วยสร้างนักจัดการทรัพยากรทางโบราณคดีและทรัพยากรวัฒนธรรมชุมชนท้องถิ่นได้ ดีจนเป็นที่ยอมรับของหน่วยงานราชการ และคณะกรรมการด้านการจัดการทรัพยากรวัฒนธรรม ระดับชาติ ซึ่งจะเป็นกำลังใจและแบบอย่างสำคัญให้ชุมชนอื่นๆ องค์กรอื่นๆในประเทศไทยตัดสินใจ เข้าไปมีส่วนร่วมในการจัดการทรัพยากรทางโบราณคดีและวัฒนธรรมของชาติและชุมชนกันมากขึ้น เนื่องจากได้เห็นแบบอย่างที่ดีว่าจะต้องทำอย่างไรจึงไม่ผิดกฎหมาย และได้รับการยอมรับจากทุกภาค ส่วนในสังคม

## โบราณคดีชุมชนที่บ้านบัว จังหวัดพะเยา

ในช่วงภาคฤดูร้อน เดือนมีนาคม –พฤษภาคม พ.ศ. 2548 ผู้เขียนพานักศึกษาคณะสังคม สงเคราะห์ศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 12 ศน ไปฝึกภาคปฏิบัติงานสังคมสงเคราะห์ศาสตร์และ การพัฒนาชุมชนที่บ้านบัว หมู่ที่ 7 ตำบลแม่กา อำเภอเมือง จังหวัดพะเยา กิจกรรมสำคัญอย่างหนึ่ง ที่ผู้เขียนและนักศึกษาได้ทำร่วมกับชาวบ้าน คือ งานโบราณคดีชุมชน ขุดค้นศึกษาและพัฒนา พิพิธภัณฑ์แหล่งเตาเผาเครื่องถ้วยชามสมัยโบราณในลุ่มน้ำห้วยแม่ต่ำที่เป็นแหล่งน้ำสำคัญทางด้าน ใต้ของกว๊านพะเยา

การขุดค้นศึกษาครั้งนี้นอกจากผลได้ทางด้านการพัฒนาศักยภาพ ความสามารถและและ ความเชื่อมั่นในการจัดการทรัพยากรทางโบราณคดีของชาวบ้านบัว ซึ่งเป็นผลได้ในการพัฒนาส่งเสริม ความสามารถของ "ศน" ในชุมชนท้องถิ่นแล้ว ยังได้พบหลักฐานใหม่ในรูปของหลักฐานทางโบราณคดี ประเภทแหล่งผลิตเครื่องถ้วยชามเนื้อแกร่งเคลือบผิว ที่มีความสำคัญต่อการศึกษาประวัติศาสตร์ยุค โบราณของอนุภูมิภาคลุ่มแม่น้ำโขงที่อยู่ในยุคสมัยของพญางำเมือง ร่วมสมัยกับพ่อขุนรามคำแหงแห่ง กรุงสุโขทัย และพญามังรายแห่งนครเชียงใหม่ เมื่อต้นพุทธศตวรรษที่ 19

ที่มาของการทำงานโบราณคดีชุมชนที่บ้านบัว จังหวัดพะเยาเริ่มขึ้นเมื่อกลางปี พ.ศ. 2547 อาจารย์ปัทมา สมิตะสิริ แห่งสำนักวิชาศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร วิทยาเขตสารสนเทศ พะเยา หัวหน้าโครงการศึกษาวิจัยเพื่อส่งเสริมการจัดการท่องเที่ยวเชิงนิเวศตำบลแม่กา อำเภอเมือง จังหวัดพะเยา ที่ได้รับการสนับสนุนทุนวิจัยจาก สกว. เชิญผู้เขียนไปพูดเรื่องโบราณคดีชุมชน และการ ขุดค้นศึกษาพัฒนาแหล่งเตาโบราณให้เป็นแหล่งเรียนรู้ที่ได้ทำที่บ้านสวกพัฒนา อำเภอเมือง จังหวัด น่าน ให้ชาวบ้านบัวฟัง และผู้เขียนก็ได้สัญญากับชาวบ้านที่นั่นว่าถ้าต้องการจะฟื้นฟูแหล่งเตาเผาและ จัดการให้เกิดประโยชน์ต่อการพัฒนาชุมชน ผู้เขียนก็ยินดีจะเข้าไปร่วมทำงานด้วย จากนั้นไม่นาน

ชาวบ้านบัวกลุ่มหนึ่งก็ได้มีโอกาสไปศึกษาดูงานการจัดการพิพิธภัณฑ์เตาโบราณ และพิพิธภัณฑ์ ชุมชนท้องถิ่นที่บ้านบ่อสวก และบ้านนาซาว อำเภอเมืองน่าน จังหวัดน่าน

ชาวบ้านบัวและนักวิจัยในโครงการวิจัยฯของอาจารย์ปัทมาเกิดความสนใจและต้องการจะ พัฒนาแหล่งเตาเผาเครื่องถ้วยชามรวมทั้งเมืองโบราณ "เวียงบัว" ให้เป็นทรัพยากรทางการท่องเที่ยว เชิงนิเวศ และขอให้ผู้เขียนนำเอา "กระบวนการโบราณคดีชุมชน" เข้าไปสนับสนุนการทำงานด้วยการ ขุดค้นศึกษาแหล่งเตาโบราณบ้านบัวจึงเกิดขึ้นอย่างเป็นรูปธรรมในภาคฤดูร้อน เดือนมีนาคมพฤษภาคม พ.ศ. 2548 โดยประชาคมบ้านบัวเป็นผู้ทำหนังสือยื่นขออนุญาตทำการขุดค้นศึกษาแหล่ง เตาโบราณต่ออธิบดีกรมศิลปากรผู้ทรงอำนาจตาม พ.ร.บ. โบราณสถาน โบราณวัตถุ ศิลปวัตถุและ พิพิธภัณฑสถานแหงชาติ พ.ศ. 2504 และรับอนุญาตเป็นทางการจากกรมศิลปากร ตามภาพสำนำ เนาหนังสืออนุญาตใน**ภาพที่** 1

แหล่งเตาเวียงบัวอยู่ที่บ้านบัว หมู่ที่ ๗ ตำบลแม่กา อำเภอเมือง จังหวัดพะเยา ปัจจุบันอยู่ ห่างจากกวานพะเยาไปทางทิศใต้ประมาณ 20 กิโลเมตร และอยู่ตรงข้ามกับที่ตั้งมหาวิทยาลัย นเรศวร วิทยาเขตสารสนเทศพะเยา บริเวณที่พบเตาเผาและเศษเครื่องถ้วยชามอยู่ตามที่ลาดเนินใน พื้นที่เมืองโบราณ "เวียงบัว" และตามริมลำน้ำห้วยแม่ต่ำ ในหมู่บ้านบัว ตามไร่นา ในสวนของ ชาวบ้านก็พบเนินดินที่ตั้งเตาเผาอยู่ทั่วไป

ชาวบ้านบัวช่วยกันเลือกพื้นที่ขุดค้น 2 แห่งนอกหมู่บ้าน คือ แหล่งเตาในที่ดินของพ่ออุ้ยแต๋ง เครือวัลย์ แห่งหนึ่ง กับในที่ดินของพ่อจัน เฉพาะธรรม อีกแห่งหนึ่ง ซึ่งทั้งสองบริเวณชาวบ้านเคยขุด พบเศษเครื่องถ้วยชาม และพบร่องรอยโครงสร้างเตาเผามาก่อน

การขุดค้นศึกษาแหล่งเตาเวียงบัวคราวนี้ประชาคมบ้านบัวเป็นผู้ทำหนังสือขออนุญาตขุดค้น ศึกษาและได้รับอนุญาตจากอธิบดีกรมศิลปากรอย่างถูกต้องตามกฎหมาย (ภาพที่ 1) โดยมีเงื่อนไข ว่าจะต้องมีนักโบราณคดีอาชีพร่วมดำเนินการ และจะต้องส่งโบราณวัตถุที่ขุดค้นพบให้กับพิพิธภัณฑ สถานแห่งชาติเก็บรักษา ในที่นี้ผู้เขียนรับหน้าที่เป็นนักโบราณคดีคอยอำนวยการด้านวิชาการและ สนับสนุนกระบวนการขุดค้นศึกษา นักศึกษาคณะสังคมสงเคราะห์ศาสตร์เข้าร่วมกิจกรรมและเรียนรู้ ร่วมกับชาวบ้าน มีชาวบ้านบัวทุกกลุ่ม ทุกเพศ ทุกวัย ทั้งเด็กอายุ 3 ขวบ เยาวชน ผู้ใหญ่ ไปจนถึงผู้ เฒ่าอายุ 80 ปี จำนวนเกือบ 400 ตน ผลัดเปลี่ยนหมุนเวียนกันเข้าร่วมดำเนินการขุดค้น ซึ่งอาจจะ กล่าวได้ว่าเป็นการขุดค้นที่มีชาวบ้านเข้าร่วมจับจอบจับเสียม จับเกรียงขุดค้นทางโบราณคดีอย่างเป็น ทางการจำนวนมากที่สุดเท่าที่เคยทำกันมาในประเทศไทยเลยก็ว่าได้ ที่สำคัญคืองานขุดค้นครั้งนี้ไม่มี ใครได้รับค่าจ้างขุด ไม่ได้เลี้ยงข้าวกลางวัน ทุกตนเข้ามาทำงานในลักษณะ "ลงแขกขุดค้น"

ที่วา ๑๔๐๓/ค่า

กรมศึกปากร ถนนหน้าพระชาตุ กทม, ๑๐๒๐๐

್ರ್ ಸರ್ವಾಟಗಾಗಿ ನಿನ್ನಡ್ಡ

เรื่อง ขออนุญาตขุดกันแหล่งเตาเผาบ้านบัว

เรียน ประชานประชาคมหมู่บ้านบัว

อ้างถึง หนังสือประชาคมหมู่บ้านบัว ลงวันที่

รับวาคม ๒๕๔๗

ตามหนังสือที่อ้างถึงประชากมหมู่บ้านบัว ขออนุญาตขุดคันแหล่งเดาเผาบ้านบัว คำบลแม่กา อำเภอเมือง จังหวัดพะเยา ความละเอียดแจ้งแล้วนั้น

กรมศิลปากรได้มอบให้สำนักไบราณคดีโดยสำนักงานศิลปากรที่ ๘ น่าน พิจารณาแล้ว ได้รับรายงานว่า "โครงการขุดค้นแหล่งเตาเผาบ้านบัว" และ "โครงการสร้างจิศสำนึกและการมีส่วนร่วม ของชุมชนในการอนุรักษ์และจัดการทรัพยากรไบราณคดีชุมชน หมู่บ้านบัว ตำบลแม่ถา อำเภอเมือง จังหวัดพะเยา" เป็นโครงการที่จะนำประโยชน์แก่ประชาชนและงานอนุรักษ์มรดกทางศิลปวัฒนธรรม จึงไม่ขัดข้องที่ประชาคมหมู่บ้านบัวจะทำการขุดค้นแหล่งเตาเผาบ้านบัว และกรมศิลปากรจะมอบให้ สำนักงานศิลปากรที่ ๘ นำน จัดส่งนักโบราณคดีเข้าร่วมในการขุดค้นและวิจัย หากการขุดค้นพบ โบราณวัตถุด้องนำส่ง พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ น่าน จังหวัดนำน เก็บคูแสรักษาต่อไป

จึงเรียนมาเพื่อทราบและคำเนินการต่อไป

ขอแสดงความนับถือ

(นายส่ว ยกรเวียด) รองอธิบที่ ปฏิบัติราชการสหม อธิบที่กระที่สปกร

สำนักโบราพคดี สำนักงานศิลปากรที่⇔ น่าน ไทร. o ๕๔๗๑ ๑๑๖๐

> /ผอ.สำนัก /พน.ผ่าย

ภาพที่ 1 ภาพถ่ายหนังสือราชการของกรมศิลปากรที่แจ้งอนุญาตให้ประชาคมหมู่บ้านบัว (เวียงบัว)
ตำบลแม่กา อำเภอเมือง จังหวัดพะเยาสามารถดำเนินการขุดค้นศึกษาแหล่งเตาโบราณ
สมัยพญางำเมืองที่มีอยู่ในชุมชนได้ตามโครงการสร้างจิตสำนึกและการมีส่วนร่วมของชุมชน
ในการจัดการทรัพยากรโบราณคดีชุมชนฯ ซึ่งถือได้ว่าเป็นความใจกว้างขององค์กรทรง
อำนาจทางโบราณคดีที่สนองสิทธิของชุมชนท้องถิ่นในการจัดการอดีตที่มีอยู่ในชุมชนของ

ตนเองได้ และสำนักงานศิลปากรที่ 7 น่าน ซึ่งเป็นหน่วยงานทรงอำนาจรัฐในพื้นที่ก็ สนับสนุนการดำเนินงานโบราณคดีชุมชนที่บ้านบัวเป็นอย่างดี

ผ่านกระบวนการจัดการแรงงานตามระบบของชุมชน ซึ่งแรกๆก็มีผู้ที่เต็มใจบ้าง ไม่เต็มใจ บ้าง แต่ต่อๆมาทุกตนเริ่มเห็นว่าการขุดค้นเป็นเรื่องสนุก ได้พบเตาเผา พบเศษถ้วยชามชิ้นเล็กชิ้น ใหญ่มากมาย เริ่มเข้าใจและรู้ว่าวิธีการขุดค้นที่ไม่ทำให้เตาเผาและเครื่องถ้วยชามแตกหักเสียหายนั้น ทำได้อย่างไร และชาวบ้านได้เรียนรู้ในทันที่ที่ลงมือขุดค้นเตาเผาว่ามีคนนอกชุมชนสนใจกิจกรรมนี้กัน มาก เพียงวันแรกๆก็มีสื่อมวลชนเข้าไปทำข่าว มี ส.ส.เข้าไปติดตามดูแล และเริ่มมีชาวบ้าน ข้าราชการจากในเมืองเข้าไปเที่ยวชมมากขึ้นเรื่อยๆ ชาวบ้านบัวพบว่าเตาเผาและเศษถ้วยชามทำให้ หมู่บ้านของเขาเป็นที่รู้จักและมีชื่อเสียงในทางที่ดี ความรู้สึกสมหวัง ปีติยินดีกับการที่ได้รับการ ยอมรับจากตนบ้านอื่น มีข่าวของหมู่บ้านลงหนังสือพิมพ์ ออกโทรทัศน์ ทำให้ชาวบ้านเห็นคุณค่าที่ แท้จริงของแหล่งใบราณคดี และเริ่มมีการพูดคุยถึงแนวทางการจัดการให้ดีขึ้นไปในอนาคต ซึ่ง ปรากฏการณ์เช่นนี้เป็นผลได้ทางการพัฒนาชุมชนที่เกิดขึ้นแล้ว

ในการขุดค้นได้พบเตาเผา**แบบล้านนา** (Lanna kiln type) ชนิดเตาห้องเดี่ยวระบบระบาย ความร้อนผ่าน (single chambered-crossdraft kiln) โครงสร้างดินก่อฝังอยู่ในเนินดินถม (in-ground slab kiln) สภาพค่อนข้างดี จำนวน 3 เตา โดยในบริเวณแรกพบ 1 เตา มีขนาดยาวประมาณ 5 เมตร กว้าง 2 เมตร และในบริเวณที่ 2 ขุดพบเตาเผาตั้งอยู่ในเนินดินเดียวกันจำนวน 2 เตา (เตาคู่) เตาลูกที่ขุดเปิดให้เห็นโครงสร้างทั้งหมดวัดขนาดได้มีความยาว 5.15 เมตร กว้าง 1.90-2.00 เมตร ปล่องสูง 1.65 เมตร ขนาดเส้นผ่าศูนย์กลางปล่อง 40-45 เซนติเมตร พื้นเตาเป็นดินอัดเรียบและยา ทับด้วยดินเหนียว มีกำแพงกันไฟสูง 35 เซนติเมตร ห้องไฟค่อนข้างยาว (2.10 เมตร) กินพื้นที่ ประมาณเกือบครึ่งหนึ่งของความยาวเตาเผาทั้งหมด สิ่งที่น่าสนใจก็คือ เตาเผาที่ขุดพบมีช่องใส่ไฟค่อนข้างแคบและเตี้ยจนตัวคนไม่สามารถลอดเข้าไปได้ ดังนั้นการลำเลียงเครื่องถ้วยชามเข้าไปตั้งเผา ในเตาและการนำเอาเครื่องถ้วยชามที่เผาสุกแล้วออกจากตัวเตาจึงต้องใช้วิธีเจาะเปิดหลังคาเตา และ ใช้ดินโบกยาปิดทับเมื่อจะเผาแต่ละครั้ง ทำเช่นนี้สลับกันไป นอกจากนี้ยังพบว่าเตาเผาที่เรียงบัวเป็น เตาดินก่อที่ต้องมีฉนวนดินถมทับเพื่อช่วยเก็บความร้อนและเป็นฐานเสริมความแข็งแรงของตัวเตา โดยพบว่ามีการนำเอาดินที่มีลักษณะคล้ายปูนสีขาวเนื้อละเอียดมีส่วนประกอบหลักเป็นเม็ดดินแข็งๆ คล้ายแมงกานีสมาถมทับตรงบริเวณหลังคาเตา คอเตา และรอบปล่องเตาทั้งหมด ซึ่งหลักฐาน โครงสร้างเตาลักษณะนี้ไม่เคยพบมาก่อน

แหล่งเตาเวียงบัวผลิตเครื่องปั้นดินเผาประเภทชาม จาน และถ้วยในกลุ่มที่เรียกว่า "ชาม ตะไล" และ "ถ้วยตะไล" รูปทรงจานและชามปากกว้างก้นกว้างมีขอบฐานเตี้ยๆ ที่ขอบปากด้านในมี สัน ขอบปากม้วนกลมลักษณะเดียวกันกับถ้วยชามที่เรียกว่า "ชามมอญ" ที่พบในแหล่งเตาเชลียงที่ เมืองศรีสัชนาลัย ชนิดเนื้อแกร่งเคลือบผิวสวยงาม (glazed stoneware) สีเคลือบส่วนมากเป็นสี่ เขียวโทนต่างๆ อ่อนบ้างแก่บ้าง และก็มีเคลือบสีเหลือง สีขาวนวล เนื้อดินปั้นส่วนมากเป็นดินสีดำ แต่ก็พบถ้วยชามที่มีเนื้อดินสีขาว สีขาวนวลปะปนอยู่มาก ชามและจานส่วนใหญ่เคลือบผิวเฉพาะ ด้านใน ในกลุ่มถ้วยชามเนื้อดินสีดำหรือสีคล้ำมักจะมีการทาน้ำดินสีขาว (white slip / engobe) เพื่อ รองพื้นเสียชั้นหนึ่งก่อน แล้วจึงทำลวดลายแล้วเคลือบสีทับ มีหลักฐานที่ยืนยันว่าการผลิตเครื่องถ้วย ชามในแหล่งเตาเสียงบัวคงมีการเผา 2 ครั้ง คือ ครั้งแรกทำการเผาบิสกิต (biscuit firing) คือเอาถ้วย ชามที่ปั้นตากแห้งแล้วมาทาน้ำดินสีขาว ทำลวดลายแล้วเอาเข้าเผาเสียครั้งหนึ่ง เมื่อสุกแล้วจะได้ ผลิตภัณฑ์เนื้อดินไม่แกร่งมาก เนื้อดินสีแดง คัดเลือกเอาใบที่สภาพดีไม่แตกร้าวหรือบิดเบี้ยวนำไปชุบ น้ำเคลือบสีเฉพาะด้านใน และเซ็ดปาดน้ำเคลือบที่ขอบปากออก แล้วเอาเข้าไปเผาเคลือบอีกรอบ หนึ่ง คราวนี้ก็จะได้ผลิตภัณฑ์เคลือบเนื้อแกร่งมาก มีข้อสังเกตว่าตามที่ลาดชายเนินดินที่ตั้งเตาเผามี เศษเครื่องถ้วยชามที่บิดเบี้ยวและแตกหักเสียหายทับถมอยู่เป็นจำนวนมาก แสดงให้เห็นว่าในการเผา แต่ละครั้งมีของเสียมาก ซึ่งในการขุดค้นศึกษาบริเวณเตาเก๊ามะเฟืองในที่ดินของพ่อจัน เฉพาะธรรม ได้พบเครื่องถ้วยชามที่เสียหายบิดเบี้ยวและแตกหักถูกทิ้งเป็นกองขนาดใหญ่กินบริเวณกว้าง ซึ่งใน การขุดค้นได้คงสภาพเศษถ้วยชามไว้ในตำแหน่งที่พบ (in-situ objects) มิได้นำขึ้นจากหลุม และได้ สร้างหลังคาคลุมพื้นที่ขุดค้นทำเป็นพิพิธภัณฑ์หลุมขุดค้นทางโบราณคดี (site-museum) ไว้ให้ชุมชน ใช้ประโยชน์ด้านการเป็นแหล่งเรียนรู้ทางโบราณคดีและพัฒนาเป็นแหล่งท่องเที่ยวเชิงนิเวศวัฒนธรรม

เอกลักษณ์ที่โดดเด่นเฉพาะตัวของเครื่องถ้วยชามในแหล่งเตาเวียงบัว คือ ลวดลายที่เกิดจาก การใช้แม่พิมพ์กดลาย (stamped-seal) รูปแบบต่างๆ กดประทับสร้างลวดลายตรงกลางชามด้านใน ก่อนเคลือบทับ ลวดลายสำคัญที่พบได้แก่ ลายปลาคู่ ลายสิงห์ ลายช้าง ลายดวงอาทิตย์ ลายก้น หอย ลายก้านขดผสมลายปลา ลายนกยูง ฯลฯ ซึ่งเป็นลวดลายแบบพิเศษที่ไม่เคยพบในเครื่องถ้วย ชามของแหล่งเตาอื่นๆในประเทศไทย หรือในต่างประเทศมาก่อน

ในการขุดค้นพบถ่านไม้จากการเผาครั้งสุดท้ายที่ถูกกวาดทิ้งไว้ในบริเวณด้านหน้าช่องใส่ฟืน ของเตาเผาบริเวณเก๊ามะเฟือง (เตาเวียงบัวหมายเลข 2 : VBKILN2) จึงได้เก็บเป็นตัวอย่างส่งไป วิเคราะห์กำหนดอายุด้วยวิธีคาร์บอน-14 ณ ห้องปฏิบัติการกำหนดอายุ BETA ANALYTIC INC. มล รัฐฟลอริด้า สหรัฐอเมริกา เมื่อเดือนมีนาคม พ.ศ. 2549 และผลการวิเคราะห์ตรวจสอบค่าอายุ ตัวอย่างถ่าน (PHY-VBKILN2-S1; Beta-215011) พบว่ามีค่าอายุ 690 ± 50 ปีก่อนปัจจุบัน (ก่อน ค.ศ. 1950) มีค่าอายุกลาง 660 ปี ก่อนปัจจุบัน (intercept of radiocarbon age with calibration curve: Cal AD 1290: Cal BP 660) หรือราว พ.ศ. 1830-1833 ตรงกับรัชสมัยพญางำเมืองแห่ง

เมืองพะเยา เป็นหลักฐานยืนยันว่าแหล่งเตาเวียงบัวมีการผลิตเครื่องถ้วยชามเคลือบมาตั้งแต่สมัย พญางำเมืองเมื่อต้นพุทธศตวรรษที่ 19 พร้อมๆกับแหล่งเตาเมืองน่านบ้านบ่อสวก และแหล่งเตาเมือง เซลียงที่ศรีสัชนาลัย

"โบราณคดีชุมชน" ที่บ้านบัว จังหวัดพะเยาเป็นปฏิบัติการโน้มรัฐให้สนองและรับรองสิทธิ ของชุมชนท้องถิ่นในการจัดการอดีตอย่างชัดเจนมากขึ้นกว่าที่ดำเนินการที่จังหวัดน่าน ในประการแรก เห็นได้จากการที่ชาวบ้านในนามของประชาคมบ้านบัวเป็นผู้ทำหนังสือยื่นขออนุญาตทำการขุดค้น ศึกษาแหล่งโบราณคดีด้วยตัวเอง และกรมศิลปากรก็ตอบอนุญาต

ในระหว่างการขุดค้น เพียงแค่ในวันแรกที่เริ่มลงมือขุดค้นก็มีสมาชิกสภาผู้แทนราษฎร ข้าราชการในจังหวัด อำเภอ และองค์การบริหารส่วนตำบล (อบต.) เข้าไปเยี่ยมชมการขุดค้น และ เริ่มพูดคุยกันถึงเรื่องการพัฒนาแหล่งโบราณคดีให้เป็นทรัพยากรทางการท่องเที่ยวเชิงนิเวศโดยหลาย ฝ่ายออกปากว่าจะสนับสนุนในการหางบประมาณ และอีกไม่กี่วันต่อมารองผู้ว่าราชการจังหวัด พะเยาที่ดูแลด้านศิลปวัฒนธรรมและการพัฒนาชุมชนก็เดินทางเข้าไปในชุมชนเพื่อปรึกษาหารือ แนวทางการจัดการอนุรักษ์และพัฒนาหลุมขุดค้นทางโบราณคดีในรูปแบบพิพิธภัณฑ์แหล่งโบราณคดี และสั่งการให้สำนักงานโยธาธิการและผังเมืองส่งสถาปนิกเข้ามาศึกษาออกแบบ พิพิธภัณฑ์แหล่งเตาเวียงบัวอย่างรวดเร็ว ในส่วนขององค์การบริหารส่วนตำบลแม่กาแม้ว่าผู้บริหารจะ ไม่ค่อยชื่นชอบชุมชนบ้านบัวมากนักแต่ก็ตอบสนองชุมชนบ้านบัวโดยการจัดสรรงบประมาณสร้างถนน คอนกรีตเข้าสู่บริเวณหลุมขุดค้นทางโบราณคดีบริเวณที่ดินของพ่อจัน เฉพาะธรรม (เตาเก๊ามะเฟือง) ซึ่งเป็นงานพัฒนาทางกายภาพที่เป็นรูปธรรมและเป็นประโยชน์มากที่สุดต่อชุมชน ปรากฏการณ์ ดังกล่าวชี้ให้เห็นว่าแม้เป็นเพียงครั้งแรกที่ชาวบ้านลุกขึ้นมาทำงานโบราณคดีที่อาจจะยังไม่เป็นระบบที่ ถูกต้องตามหลักวิชาการมากนัก แต่ก็ส่งผลกระทบไปสู่องค์กรภาครัฐระดับต่างๆที่ต่างก็ต้องเข้ามา รับรู้และรับผิดชอบในการที่จะหาทางสนับสนุนให้ชาวบ้านช่วยตัวเองได้อย่างเต็มความสามารถต่อไป แต่อาจจะมีคนของรัฐบางส่วนที่ยังไม่ไว้วางใจว่าชาวบ้านจะจัดการหลุมขุดค้นเตาโบราณได้ดีตาม แบบแผนที่ทันสมัยหรือไม่ก็พยายามหาทางให้อำนาจรัฐเข้าไปแย่งยึดหลุมขุดค้นและโบราณวัตถุเอา ไปจัดการเสียเอง ซึ่งมีอยู่บางคราวที่ข้าราชการในจังหวัดเข้าไปบอกแก่เจ้าของที่ดินที่ตั้งหลุมขุดค้น (พ่อจัน เฉพาะธรรม) ว่าถ้าจะให้ทางราชการเอางบประมาณมาพัฒนาพิพิธภัณฑ์หลุมขุดค้นก็ขอให้ ยกที่ดินให้กับทางราชการเพราะหากเป็นที่ดินเอกชนทางราชการไม่สามารถนำงบประมาณมาก่อสร้าง อาคารใดๆได้ อีกประการหนึ่งแหล่งโบราณคดี ซากเตาเผา และบรรดาโบราณวัตถุตางๆที่ขุดพบก็ เป็นของสงวนตาม พ.ร.บ. โบราณสถานฯ ที่เอกชนไม่สามารถครอบครองได้ หากยกที่ดินให้ราชการก็ จะได้หมดปัญหาไม่ต้องกลัวว่ารัฐจะมายึด แต่เจ้าของที่ดินและคณะกรรมการของชุมชนไม่ยอมยก ที่ดินให้ทางราชการและยืนยันสิทธิในที่ดินและยืนยันความเป็นเจ้าของร่วมในแหล่งโบราณคดีที่พวก เขามีสิทธิและมีความสามารถในการดูแลจัดการเองได้ ทางราชการไม่จัดงบประมาณมาสนับสนุนได้ก็ ไม่เป็นไร

เหมือนโชคบันดาล ในปี พ.ศ. 2549 คุณชัย โสภณพานิช ประธานกรรมการบริษัทกรุงเทพ ประกันภัย จำกัด (มหาชน) ผู้สนใจงานทำนุบำรุงศิลปวัฒนธรรมได้อ่านเรื่องราวของการพัฒนาแหล่ง เตาเวียงบัวและทราบว่าชุมชนต้องการความช่วยเหลือด้านงบประมาณในการพัฒนาพิพิธภัณฑ์แหล่ง โบราณคดี จึงเดินทางไปศึกษาศักยภาพและสำรวจความต้องการของชุมชนด้วยตัวเอง และแจ้งว่า ยินดีให้การสนับสนุนงบประมาณ จากนั้นอาจารย์ปัทมา สมิตะสิริ อาจารย์ประจำสำนักวิชาศิลป ศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร วิทยาเขตสารสนเทศพะเยา หัวหน้าโครงการวิจัยพัฒนาการท่องเที่ยว เชิงนิเวศตำบลแม่กา จังหวัดพะเยาได้จัดทำโครงการขอรับการสนับสนุนจากบริษัทกรุงเทพ ประกันภัยฯ และได้รับอนุมัติเงินทุนสนับสนุนกิจกรรมการพัฒนาโบราณคดีชุมชนบ้านบัว เป็นเงิน 4,000,000 บาท (สี่ล้านบาท) สำหรับการสร้างอาคารพิพิธภัณฑ์และอนุรักษ์หลักฐานทางโบราณคดีในหลุมขุดค้น การสร้างโรงงานเครื่องปั้นดินเผาของชุมชน และการพัฒนาการท่องเที่ยวเชิงนิเวศโดย ชุมชน ซึ่งขณะนี้ชุมชนบ้านบัวกำลังดำเนินงานในกิจกรรมดังกล่าวกันอยู่ คาดว่างานทั้งหมดจะแล้ว เสร็จในไม่ซ้านี้

ปรากฏการณ์ "โบราณคดีชุมชนที่จังหวัดพะเยา" ไม่เพียงแต่ใน้มนำให้หน่วยงานภาครัฐที่
ทรงอำนาจทางโบราณคดียินยอมให้ชุมชนบ้านบัวทำงานโบราณคดีและจัดการทรัพยากรทาง
โบราณคดีในชุมชนของตนเองได้เท่านั้น แต่ยังสร้างแรงจูงใจให้ภาคธุรกิจเอกชนเข้าไปสนใจและ
สนับสนุนด้านการเงินให้ชุมชนได้มีโอกาสทำหน้าที่ตามสิทธิของตนเองได้อย่างมั่นอกมั่นใจ เป็น
กระบวนการพัฒนาชุมชนแบบบูรณาการที่สร้างความสามารถทั้งในการพึ่งตนเองได้+จัดการตนเองได้
การพึ่งกันเองได้+จัดการกันเองได้ และการพึ่งพิงอิงอาศัยกันกับภาคส่วนอื่นที่แข็งแรงกว่า เช่น ภาค
ธุรกิจเอกชนกับชุมชน เป็นต้น ซึ่งหากองค์กรรัฐที่ทรงอำนาจทางโบราณคดีอย่างกรมศิลปากรไม่
ยินยอมอนุญาตให้ชุมชนขุดค้นแหล่งโบราณคดีตั้งแต่แรก เราก็จะไม่เห็นปรากฏการณ์การฟื้นคืนสิทธิ
และพลังอำนาจของชุมชนท้องถิ่นในการจัดการอดีตที่เป็นทรัพยากรทางโบราณคดีที่งดงามเช่นนี้ได้
เลย ผู้เขียนขอเป็นตัวแทนชุมชนบ้านบัวกราบขอบคุณและชื่นชมความใจกว้างของผู้บริหารกรม
ศิลปากรไว้ ณ โอกาสนี้ และก็หวังเป็นอย่างยิ่งว่าชุมชนอื่นๆที่ปรารถนาจะจัดการอดีตของตัวเองใน
ลักษณะเช่นนี้จะได้รับการตอบสนองและสนับสนุนอย่างต่อเนื่องสืบไป

## โบราณคดีชุมชนที่แหล่งเตาแม่น้ำน้อย วัดพระปรางค์ จังหวัดสิงห์บุรี

หลังจากปี 2534 ที่ผู้เขียนไปรับเสด็จสมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารีและ ถวายการบรรยายน้ำชมแหล่งเตาแม่น้ำน้อยในบริเวณวัดพระปรางค์ ตำบลเชิงกลัด อำเภอบางระจัน จังหวัดสิงห์บุรี แล้ว ก็ไม่ได้มีโอกาสกลับไปทำงานโบราณคดีที่แหล่งเตาแม่น้ำน้อยอีกเลย แต่ ความสัมพันธ์ส่วนตัวที่มีกับ**พระครูวิริยะโสภิต (ส่วน สุมังคโล)** เจ้าอาวาสวัดพระปรางค์ ยังผูกพัน ไม่เสื่อมคลาย คิดถึงกันและกันอยู่เสมอ เพียงแต่ไม่ค่อยได้พบกันเท่านั้น หลายๆปีผู้เขียนจึงได้ไป กราบนมัสการสักครั้ง จนกระทั่งราวปี พ.ศ. 2545-2546 เมื่อสำนักงานโบราณคดีและพิพิธภัณฑ สถานแห่งชาติที่ 3 พระนครศรีอยุธยา และสำนักโบราณคดีฯ กรมศิลปากร จัดสรรงบประมาณเข้าไป ก่อสร้างอาคารพิพิธภัณฑ์คลุมหลุมขุดค้นซากเตาเผาและหลักฐานทางโบราณคดีในแหล่งเตาแม่น้ำ น้อย เป็นอาคารโครงสร้างเหล็กขนาดใหญ่มาก มีความสูงเทียบกับตึก 4 ชั้น หรือราว 20 เมตร สิ้น ค่ากอสร้างราว 14 ล้านบาท และผู้เขียนได้มีโอกาสเข้าไปเยี่ยมชมและได้รับข้อมูลว่าท่านจะไม่ รับภาระดูแลแหล่งใบราณคดีเตาแม่น้ำน้อย และอาคารพิพิธภัณฑ์อีกต่อไปแล้ว และจะไม่ขอยุ่ง เกี่ยวกับกิจกรรมของกรมศิลปากรใดๆอีกต่อไป (ทั้งๆที่ท่านทุ่มเทแรงกาย แรงใจ และทุนทรัพย์ในการ ดูแลรักษาแหล่งเตาและหลุมขุดค้นทางโบราณคดีในแหล่งเตาแม่น้ำน้อยเป็นอย่างดีมาตั้งแต่ พ.ศ. 2530) ท่านบอกกับผู้เขียนว่าเมื่อกรมศิลปากรมาสร้างอาคารพิพิธภัณฑ์คลุมหลุมเตาเขาก็ไม่เคยบอก กล่าวให้ท่านเข้าไปรับรู้อะไร พอสร้างเสร็จก็บอกให้ช่วยดูแล ท่านก็จ้างฅนดูแลทำความสะอาดเก็บ กวาดมูลนกพิราบ และจ่ายค่าน้ำค่าไฟเดือนหนึ่งก็ราวสองหมื่นบาท ซึ่งท่านก็ไม่ได้กังวลอะไรเพราะ ทำด้วยใจรัก และเห็นว่าเป็นสมบัติในวัดที่ท่านคลุกคลีคุ้นเคยมานาน แต่เมื่อท่านแจ้งข้อมูลไปว่ามี นกพิราบเข้าไปอาศัยอยู่ในอาคารจำนวนมากและถ่ายมูลและสลัดขนลงหลุมเตาจนเกิดความสกปรก เลอะเทอะมาก ขอให้ทางกรมศิลปากร (สำนักโบราณคดีฯ) ส่งเจ้าหน้าที่ไปช่วยแก้ไขปัญหาให้ด้วย แต่ก็ไม่ได้รับการสนองตอบ ท่านต้องรับภาระการทำความสะอาดหนักขึ้น ประกอบกับปีนั้นเกิดไข้หวัด นกระบาด ตนที่ไปเที่ยวชมพิพิธภัณฑ์แหล่งเตาแม่น้ำน้อยก็บ่นว่าหาว่าท่านและทางวัดไม่ดูแลความ สะอาดเตาเผา ไม่ป้องกันนกพิราบที่เข้าไปอยู่บนโครงสร้างเหล็กหลังคาอาคาร (อยู่สูงมาก) อึดอัดต้องตากหน้ารับคำตำหนิจากญาติโยมและนักท่องเที่ยวอยู่ตลอดเวลา ในที่สุดท่านก็ตัดสินใน ซื้อตาข่ายเอามาปิดกั้นช่องโหว่รอบๆอาคารเพื่อกันนกพิราบบินเข้าไปอาศัยอยู่ในอาคาร แต่พอ เจ้าหน้าที่สำนักโบราณคดีฯทราบเรื่องก็สั่งการให้รื้อตาข่ายออก และตำหนิท่านว่าทำให้อาคารเสียภูมิ

ทัศน์ และห้ามท่านยุ่งเกี่ยวกับอาคารพิพิธภัณฑ์เตาเผาอีก.....และนี่เองที่เป็นจุดแตกหักที่ทำให้ท่าน เจ้าอาวาสวัดพระปรางค์หันหลังให้แหล่งเตาแม่น้ำน้อยอย่างเด็ดขาดด้วยความเจ็บปวดใจอย่างยิ่ง

ผู้เขียนทราบดีว่าท่านเจ้าอาวาสวัดพระปรางค์เจ็บปวดและเสียใจกับถูกเจ้าหน้าที่สำนัก โบราณคดีฯตำหนิและห้ามยุ่งเกี่ยวกับอาคารเตาเผา ทั้งที่ท่านเองเป็นผู้ที่ทุ่มเทในการทำนุบำรุง อนุรักษ์แหล่งเตาแม่น้ำน้อยมาตั้งแต่ก่อนที่ผู้เขียนจะเข้าไปดำเนินการขุดค้นศึกษาทางโบราณคดีครั้ง แรกเมื่อ พ.ศ. 2530 และในระยะต่อมาเมื่อมีการขุดค้นเพิ่มเติมอีกหลายครั้งท่านก็รับภาระดูและหลุม ขุดค้นและซากเตาโบราณทั้งหมดเป็นอย่างดี เมื่อมีผู้มาเยี่ยมชมท่านก็เป็นผู้บรรยายให้ความรู้เท่าที่ จะสามารถทำได้ นอกจากนั้นท่านยังทุ่มเทในการรวบรวมโบราณวัตถุประเภทภาชนะดินผาของแหล่ง เตาแม่น้ำน้อยทั้งที่สมบูรณ์และแตกหักเอาไว้จัดแสดงพิพิธภัณฑ์อีกมากมาย โดยที่เจ้าหน้าที่ของรัฐ เองก็ไม่ได้ใส่ใจเก็บรักษาหรือทำหน้าที่ได้ดีเท่าที่ท่านทำมาอย่างต่อเนื่อง ท่านไม่ได้ทำเพราะว่าเป็น หน้าที่ หากทำเพราะความรักในแหล่งเตาแม่น้ำน้อยด้วยใจจริง....นี่เป็นครั้งแรกๆที่สิทธิดั้งเดิมใน การจัดการทรัพยากรทางโบราณคดี (แหล่งเตาแม่น้ำน้อย)ของเจ้าอาวาสและชุมชนวัดพระ ปรางค์ถูกแย่งยึดไปโดยของรัฐและการอ้างสิทธิของความเป็นรัฐ

ปัญหาแหล่งเตาแม่น้ำน้อยและอาคารพิพิธภัณฑ์เตาแม่น้ำน้อยไม่ได้สิ้นสุดลงเมื่อท่านเจ้า อาวาสเลิกยุ่งเกี่ยวกับเตาเผาและพิพิธภัณฑ์ แต่ทางราชการยังมีแผนงานในการขยายพื้นที่ปรับปรุง ภูมิทัศน์ด้านหน้ากลุ่มอาคารพิพิธภัณฑ์อีกแต่ดำเนินการไม่ได้เนื่องจากที่ดินที่ตั้งแหล่งเตาและที่ดินใน โครงการฯเป็นของวัดส่วนหนึ่งอีกส่วนหนึ่งเป็นของชาวบ้านที่มีเอกสารสิทธิ์และมีข้อข้อขัดแย้งอยู่กับ วัด ซึ่งในเรื่องของความขัดแย้งนี้ทางราชการก็ไม่ได้เข้าไปดำเนินการแก้ไขแต่อย่างใดปล่อยให้เป็น ภาระของท่านเจ้าอาวาสและคณะกรรมการวัด ในที่สุดท่านเจ้าอาวาสก็หาทางออกโดยการตั้งกอง ผ้าป่าขอรับบริจาคเงินเอามาซื้อที่ดินพิพาทจากชาวบ้าน ที่ดินส่วนนั้นก็ตกเป็นของวัดและที่ดินส่วนนี้ ก็ถูกแย่งยึดเอาไปโดย "รัฐ" เป็นคำรบที่สอง ด้วยข้ออ้างว่าต้องการปรับปรงสภาพภูมิทัศน์ด้านหน้า กลุ่มอาคารพิพิธภัณฑ์เตาแม่น้ำน้อย และบางส่วนจะปรับปรุงเป็นลานจอดรถสำหรับนักท่องเที่ยว เจ้าอาวาสก็ต้องเสียสละที่ดินทั้งหมดให้ "รัฐ" และ "ตนของรัฐ" ซึ่งคราวนี้ไม่ใช่รัฐที่เป็นกรมศิลปากร เท่านั้น หากแต่ยังมีรัฐท้องถิ่นที่เป็นองค์การบริหารส่วนจังหวัดสิงห์บุรีเข้ามาเป็นผู้ดำเนินการแทนใน ฐานะที่ได้รับมอบกลุ่มอาคารพิพิธภัณฑ์เตาแม่น้ำน้อยไปบริหารจัดการแทนกรมศิลปากรโดยที่ทางวัด ไม่ได้รับการปรึกษาหารือในฐานะเจ้าของที่ดิน.....นี้เป็นครั้งที่สองที่สิทธิ์ดั้งเดิมและสิทธิตาม กฎหมายในที่ดินโบราณสถานถูกแย่งยึดไปเพื่อ "การพัฒนา" ตามแนวคิดของ "ตนที่คิดว่าตนเองทรงอำนาจรัฐ"

การแย่งยึดสิทธิดั้งเดิมในการจัดการทรัพยากรทางโบราณคดีและสิทธิตามกฎมายใน **ที่ดินที่ตั้งแหล่งโบราณคดีของชุมชนวัดพระปรางค์ครั้งที่สาม**ที่ตามมาติดๆต่อจากครั้งที่สองใน ระยะเวลาไล่เลี่ยกันกระทำโดย "**คนที่ทรงอำนาจรัฐ**" ในหน่วยบริหาราชการส่วนภูมิภาค (จังหวัด) เมื่อผู้ว่าราชการจังหวัดต้องการใช้งบประมาณพัฒนาจังหวัดแบบบูรณาการ (งบซีอีโอ) เข้ามาก่อสร้าง อาคารศูนย์สินค้าหนึ่งผลิตภัณฑ์หนึ่งตำบลหรือโอท็อปในบริเวณพื้นที่ใกล้เคียงกับกลุ่มอาคาร พิพิธภัณฑ์แหล่งเตาแม่น้ำน้อยที่กรมศิลปากรมอบเวนให้แก่ อบจ.สิงห์บุรีไปแล้ว และที่ดินที่เหมาะสม (ในสายตาของผู้บริหารราชการ) ก็คือบริเวณที่ว่างด้านหน้าหลุมขุดค้นเตาเผาโบราณ ชื่อ "เตาตา หวิ่นตาหว่อง" ที่ชาวบ้านเคารพนับถือว่าเป็นสถานที่ศักดิ์สิทธิ์มีวิญญาณของบรรพบุรุษเจ้าของเตา ในสมัยโบราณสิงสถิตอยู่ ท่านเจ้าอาวาสและคณะกรรมการวัดคัดค้านขอให้ไปสร้างในพื้นที่อื่น แต่ฅนทรงอำนาจรัฐไม่ฟัง ยืนยันและสั่งการให้ใช้พื้นที่ตรงนั้นก่อสร้างอาคารโอท็อปและเตาเผาจำลอง ที่มีมูลค่ารวมเกือบสองล้านบาท ชุมชนวัดพระปรางค์ไม่อาจต้านทานอะไรได้ เพราะฅนทรงอำนาจรัฐ อ้างว่าเป็นที่ดินโบราณสถานที่กรมศิลปากรก็เห็นชอบอนุญาตให้ใช้ก่อสร้างได้ด้วย และชุมชนก็ได้แต่นิ่งเงียบเก็บความชอกช้ำไว้ในใจ ในขณะที่ความรู้สึกเป็นมิตร เป็นเพื่อน เป็น กัลยาณมิตรระหว่างชุมชนวัดพระปรางค์กับ "รัฐ" และ "ฅนทรงอำนาจรัฐ" ทั้งในระบบบริหาราชการ ส่วนกลาง (กรมศิลปากร) ระบบบริหารราชการส่วนภูมิภาค (จังหวัดสิงห์บุรี) และระบบริหารราชการ ส่วนท้องถิ่น (อบจ. สิงห์บุรี) เริ่มปริแตกและไม่ลงรอยกันมากขึ้น

ประเด็นที่ชุมชนวัดพระปรางค์รู้สึกว่าถูกกระทำย่ำยีมากที่สุด คือ การสร้างอาคารโอท็อปลง ตรงหน้าเตาตาเหวิ่นตาหว่อง และเอาส่วนที่เป็นห้องน้ำห้องส้วมมาสร้างไว้ชิดบริเวณหน้าห้องไฟของ เตาเผา

ผีตาเหวิ่นตาหว่องเข้าทรงชาวบ้านและบอกว่าไม่พอใจมาก ตนในชุมชนวัดพระปรางค์ก็ ไม่สบายใจ หลายตนเริ่มไม่พอใจ "รัฐภูมิภาค" และ "ตนทรงอำนาจรัฐภูมิภาค" มากขึ้นจนกลายเป็น โกรธ เกลียด และตัดเป็นตัดตายทางความสัมพันธ์กันเลย

อาคารโอท็อปสร้างขึ้นท่ามกลางความไม่พอใจของตนในชุมชนวัดพระปรางค์ และเมื่อสร้าง เสร็จแล้วทางราชการส่วนภูมิภาคก็ไม่ได้ดำเนินการใช้ประโยชน์ใดๆตามวัตถุประสงค์ ได้แต่ทิ้งอาคาร ไว้เฉยๆจนดูเป็นอาคารร้าง เมื่อชาวบ้านสอบถามมากขึ้นว่าสร้างไว้ทำไม ก็มอบเวนอาคารให้องค์การ บริหารส่วนตำบลเชิงกลัดเอาไปจัดการให้บรรลุวัตถุประสงค์ แต่ อบต.เชิงกลัดก็ไม่ได้ทำอะไรมากไป กว่าจัดงบประมาณจ้างชาวบ้านคอยรดน้ำต้นไม้และทำความสะอาดเป็นครั้งคราว ความรู้สึกเป็น "อริ" ระหว่างตนในชุมชนวัดพระปรางค์กับตนทรงอำนาจรัฐขยายวงออกไปสู่ความรู้สึกเป็นอริกับ อาคารโอท็อป และกลุ่มอาคารพิพิธภัณฑ์เตาแม่น้ำน้อยที่กรมศิลปากรสร้างเอาไว้ด้วย

จากปรากฏการณ์ดังกล่าวเห็นได้ว่าในช่วงเวลาเพียง 3 ปี ชุมชนวัดพระปรางค์ที่เคยใช้สิทธิ ดั้งเดิมและสิทธิในที่ดินตามกฎหมายเข้าไปจัดการทรัพยากรทางโบราณคดี (แหล่งเตาแม่น้ำน้อย)ให้ เกิดประโยชน์ในการสร้างความเข้มแข็งให้กับวัฒนธรรมชุมชนมาเป็นเวลานานเกือบ 20 ปี ได้ถูกแย่ง และยึดสิทธิดังกล่าวถึง 3 ครั้งติดต่อกัน (เป็นอย่างน้อย) ชี้ให้เห็นว่าเมื่อมีโครงการพัฒนาของรัฐที่ค นทรงอำนาจรัฐคิดและนำเข้าไปในชุมชนก็มักจะเข้าไปแย่งและยึดทรัพยากรสำคัญของชุมชนเอาไปจัดการเสียเองโดยที่คนในชุมชนถูกกีดกันหรือไม่ก็ถูกผลักไสออกไปอย่างไม่ไยดี คนในชุมชนท้องถิ่นที่ ไร้อำนาจรัฐก็ต้องสยบยอมด้วยความบอบซ้ำระทมใจอย่างที่สุด

ผู้เขียนได้รับรู้ข้อมูลดังกล่าวแล้วก็พยายามทำความเข้าใจว่าสิ่งที่เกิดขึ้นคืออะไร และคิดต่อไป ว่าจะมีแนวทางบำบัดเยียวยาปัญหาดังกล่าวได้อย่างไรโดยไม่ทำให้ฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งต้องเป็นผู้ถูกทำให้ แพ้ หรือต้องกลายเป็นผู้เสียสละตลอดกาล (ซึ่งมักจะเป็นไปได้ไม่มากนักในแนวทางนี้)

ปี พ.ศ. 2548 ผู้เขียนได้ทราบข้อมูลจากนักศึกษามหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ที่ฝึกภาคปฏิบัติ ทางสังคมสงเคราะห์ศาสตร์และการพัฒนาชุมชนอยู่ที่ชุมชนวัดพระปรางค์ว่าชุมชนกำลังหาวิธีฟื้นคืน สิทธิของชุมชนในการจัดการแหล่งเตาแม่น้ำน้อย แต่ไม่ทราบว่าจะดำเนินการอย่างไร เพราะกรม ศิลปากรยกอาคารพิพิธภัณฑ์และหลุมขุดค้นเตาโบราณให้องค์การบริหารส่วนจังหวัดสิงห์บุรีไปบริหาร จัดการแล้ว ทางวัดพระปรางค์และชุมชนไม่มีสิทธิใดๆอีกต่อไป ผู้เขียนแนะนำให้นักจัดการความรู้ ท้องถิ่นที่อยู่ในโครงการพัฒนาผู้นำพัฒนาชุมชนของ สกว. (คุณประณีต นาคะเสโน) และชุมชน เริ่มต้นกระบวนการฟื้นคืนสิทธิ์ด้วยการจัดการอดีตใกล้ตัวที่เป็นโบราณคดีของชุมชนในรูปแบบการ จัดทำพิพิธภัณฑ์พื้นบ้านเพื่อสร้างความเชื่อมั่นและพัฒนาศักยภาพในการพึ่งตนเอง และการจัดการ ด้วยตนเองให้เป็นที่ประจักษ์ก่อนที่จะเข้าไปมีส่วนร่วมในการจัดการแหล่งเตาแม่น้ำน้อยและ พิพิธภัณฑ์แหล่งเตาแม่น้ำน้อยที่หน่วยงานทรงอำนาจรัฐยึดครองอยู่ คณะกรรมการพิพิธภัณฑ์ พื้นบ้านวัดพระปรางค์ชวนกันเดินทางไปศึกษาดูงานการจัดการพิพิธภัณฑ์แหล่งโบราณคดีและ พิพิธภัณฑ์ชุมชนท้องถิ่นในพื้นที่ปฏิบัติการโบราณคดีชุมชนที่จังหวัดน่าน เพื่อเรียนรู้ประสบการณ์การ ฟื้นคืนสิทธิชุมชนในการจัดการอดีตใกล้ตัว(โบราณคดีของชาวบ้าน)และอดีตไกลตัว (โบราณคดีของ ชาติ) จากครอบครัวจ่ามนัส ชุมชนบ้านสวกพัฒนา ชุมชนบ้านนาซาว วัดนาซาว ชุมชนบ้านก้อด บ้านดอนคีรี ที่เข้าไปจัดการอดีตในชุมชน ในวัด และรอบๆชุมชนของตัวเองว่าทำได้อย่างไร เมื่อ คณะกรรมการพิพิธภัณฑ์ฯวัดพระปรางค์กลับจากดูงานแล้วก็เริ่มปรับปรุงอาคารโรงงาน เครื่องปั้นดินเผาที่รกร้างและจัดทำเป็นพิพิธภัณฑ์พื้นบ้านวัดประปรางค์ มีการจัดทอดผ้าป่าหาทุน ดำเนินการพัฒนาพิพิลภัณฑ์ฯ

ปี พ.ศ. 2549 ชุมชนวัดพระปรางค์ขอให้คณะสังคมสงเคราะห์ศาสตร์ มหาวิทยาลัย ธรรมศาสตร์ ส่งนักศึกษาไปฝึกภาคปฏิบัติในชุมชนอีกรุ่นหนึ่งเพื่อสนับสนุนกิจกรรมการพัฒนา พิพิธภัณฑ์พื้นบ้านที่ยังไม่เสร็จ คราวนี้ผู้เขียนเข้าไปเป็นอาจารย์นิเทศการฝึกภาคปฏิบัติที่เน้น ปฏิบัติการฟื้นคืนสิทธิชุมชนวัดพระปรางค์ในการจัดการแหล่งเตาแม่น้ำน้อยและพิพิธภัณฑ์ที่ เกี่ยวเนื่องกับแหล่งเตาแม่น้ำน้อยซึ่งเป็นทรัพยากรทางโบราณคดีที่เป็นหัวใจของท้องถิ่นและมีปัญหา ความขัดแย้งแย่งชิงกันอยู่ระหว่างชุมชนท้องถิ่นกับหน่วยงานทรงอำนาจรัฐหลายระดับหลาย หน่วยงาน

ปฏิบัติการในการฟื้นคืนสิทธิของชุมชนวัดพระปรางค์ในการจัดการอดีตเป็น กระบวนการใน้มรัฐ ที่มีกิจกรรมหลัก 3 ส่วนบูรณาการเข้าด้วยกันและดำเนินการไปพร้อมๆกันเมื่อ เดือนมีนาคม – เดือนพฤษภาคม พ.ศ. 2549 ได้แก่

- (1) การพัฒนาต่อยอดพิพิธภัณฑ์พื้นบ้านวัดพระปรางค์ที่ดำเนินการค้างอยูให้แล้วเสร็จ
- (2) การริเริ่มและพัฒนาพิพิธภัณฑ์ใหลี่หูเตาแม่น้ำน้อยโดยใช้อาคารโอท็อปที่จังหวัดสิงห์บุรี สร้างไว้แต่ไม่ได้ใช้ประโยชน์
- (3) การสร้างพื้นที่ทางสังคมให้ชุมชนในการเข้าไปใช้สิทธิในการจัดการแหล่งเตาแม่น้ำน้อย ชุมชนวัดพระปรางค์เริ่มต้นใน้มรัฐด้วยการยื่นเรื่องต่อองค์การบริหารส่วนตำบลเชิงกลัดขอ อนุญาตใช้อาคารโอท็อปเพื่อพัฒนาเป็นพิพิธภัณฑ์ไหสี่หูเตาแม่น้ำน้อย มีการจัดเวทีระดมข้อมูล ความเห็นและเสนอข้อเรียกร้องต่อผู้บริหารอบต. เชิงกลัด ซึ่งนายก อบต.เชิงกลัดได้กล่าวอนุญาต อย่างเป็นทางการต่อสาธารณะในเวทีระดมความเห็นเมื่อปลายเดือนมีนาคม พ.ศ. 2549

ในทันทีที่ได้รับอนุญาต ซุมชนวัดพระปรางค์และนักศึกษามหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ร่วมกัน ทำความสะอาดอาคาร ปรับปรุงพื้นที่ ค้นหาทรัพยากรที่มีอยู่ในวัดเพื่อนำมาใช้ในการจัดแสดงวัตถุใน พิพิธภัณฑ์โดยได้รับความอนุเคราะห์สนับสนุนเต็มกำลัง (ทั้งใจและทรัพย์) จากพระครูวิริยะโสภิต เจ้า อาวาสวัดพระปรางค์ ซึ่งให้ยืมตู้ แท่นฐาน และโบราณวัตถุประเภทภาชนะดินเผาเอาไปจัดแสดง และช่วยกันปรับเปลี่ยนให้อาคารโอท็อปกลายเป็น "พิพิธภัณฑ์ใหสี่หูเตาแม่น้ำน้อย" ได้สำเร็จ ภายในระยะเวลาสั้นๆเพียงสองสัปดาห์โดยที่ผู้บริหารระดับสูงของรัฐส่วนภูมิภาคในจังหวัดทราบเรื่อง และพยายามยับยั้งแต่ก็ไม่สามารถหยุดกระบวนการของซุมชนได้ แม้ว่าจะสั่งการให้เจ้าหน้าที่ระดับ ต่างๆเข้าไปเจรจาและพยายามใน้มน้าวให้ซุมชนยกเลิกกิจกรรมพิพิธภัณฑ์ใหสี่หูเตาแม่น้ำน้อย แต่ ซุมชน (โดยการสนับสนุนอย่างเต็มกำลังจากนักศึกษามหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์) ก็ดำเนินกิจกรรม ต่อไปจนแล้วเสร็จพร้อมที่จะทำพิธีเปิดอย่างเป็นทางการได้

ปฏิบัติการใน้มรัฐให้ยอมรับสิทธิชุมชนท้องถิ่นในการจัดการทรัพยากรทางโบราณคดีของ ชุมชนวัดพระปรางค์อีกส่วนหนึ่ง ได้แก่ การสร้างโอกาสให้ตนในชุมชนได้เข้าไป "แตะต้อง" หลุมขุด ค้นเตาแม่น้ำน้อยที่อยู่ในพื้นที่กรรมสิทธิ์ของวัดพระปรางค์ที่ชุมชนรู้สึกว่าถูกแย่งและยึดไปแล้วอย่าง เบ็ดเสร็จเด็ดขาดโดยหน่วยงานทรงอำนาจรัฐส่วนกลาง (กรมศิลปากร) และส่วนท้องถิ่น(อบจ.สิงห์บุรี) ปฏิบัติการเข้าถึงทรัพยากรทางโบราณคดีครั้งนี้จึงเป็นก้าวแรกของการ "ฟื้นคืน" ซึ่งสิทธิและอำนาจ ดั้งเดิมตามวัฒนธรรมของชุมชนท้องถิ่น

ผู้เขียนได้จัดให้มีกิจกรรมการบริรักษ์หลุมขุดค้น "**เตาตาเหวิ่นตาหว่อง**" (กรมศิลปากรขุด เปิดไว้เมื่อสิบกว่าปีก่อนและกำหนดเรียกว่า เตาหมายเลข 7) ที่ชาวบ้านนับถือศรัทธาและยังรู้สึกว่า เป็นสมบัติใกล้ชิดชุมชนมากกว่าเตาอื่นๆ โดยแจ้งขออนุญาต (ทางโทรศัพท์) พาชาวบ้านเข้าไปแตะ ต้องหลุมขุดค้นทางโบราณคดีที่ถือเป็น "โบราณสถาน" ตามกฎหมาย ต่อผู้อำนวยการสำนักงาน ศิลปากรที่ 3 พระนครศรีอยุธยา และเรียนว่าจะไม่ทำให้โบราณสถานเสียหาย

พระสงฆ์ สามเณร ชาวบ้าน เยาวชนกำนัน ผู้ใหญ่บ้าน ในชุมชนวัดพระปรางค์ได้ร่วมกันทำ
ความสะอาด กวาดเก็บขยะ ขุดลอกฝุ่นดินที่ทับถมอยู่ในหลุมขุดค้นและในตัวเตาเผาออกจนสะอาด
ตา และช่วยกันขุดลอกโดยเอาทรายที่ถมกลบส่วนปล่องเตาออกจนเห็นโครงสร้างเตาเผาที่ก่ออิฐ
ซ้อนทับกันอยู่ถึง 5 ชั้น ซึ่งเป็นหลักฐานใหม่ที่ชี้ว่าแหล่งเตาแม่น้ำน้อยเป็นกิจการผลิต
เครื่องปั้นดินเผาในระดับ**มหาหัตถกิจ**ที่ทำติดต่อกันหลายร้อยปีในสมัยกรุงศรีอยุธยา

ในการจัดกิจกรรมบริรักษ์หลุมขุดค้น "เตาตาเหวิ่นตาหว่อง" ทางราชการส่วนภูมิภาคได้เข้า ไปมีส่วนร่วมดำเนินการด้วย โดยสำนักงานพัฒนาชุมชนอำเภอบางระจันได้ขอนำเยาวชน 100 ตน เข้ารับการฝึกอบรมเชิงปฏิบัติการการดูแลรักษาแหล่งโบราณคดี มีการบรรยายให้ความรู้ทางวิชาการ เกี่ยวกับประวัติ คุณค่า และความสำคัญของแหล่งเตแม่น้ำน้อยและทรัพยากรทางโบราณคดีใน บริเวณวัดพระปรางค์ และให้เยาวชนร่วมทำความสะอาดขุดลอกดินฝุ่นและทรายที่ทับถมในเตาเผา ออก (คล้ายๆกับการขุดค้นทางโบราณคดี) ซึ่งกิจกรรมนี้ผู้บริหารราชการส่วนภูมิภาคระดับอำเภอและ ระดับจังหวัดรับทราบและอนุมัติให้ดำเนินการร่วมกับชุมชนได้ แสดงว่าผู้บริหารภาครัฐก็เห็นศักยภาพ และความสามารถของชุมชนท้องถิ่นด้วยแต่ยังไม่แสดงอาการยอมรับออกมาตรงๆ

ในปฏิบัติการนี้มีการจัดทำนิทรรศการแสดงเรื่องราวของเตาตาเหวิ่นตาหว่องทั้งในชุดความรู้ โบราณคดีสากล และชุดความรู้ของชาวบ้านติดตั้งไว้ข้างๆหลุมขุดค้นทางโบราณคดี รวมทั้งฝึก เยาวชนทั้งที่เป็นสามเณร และเด็กนักเรียนให้สามารถบรรยายนำชมเตาตาเหวิ่นตาหว่องได้ด้วย ปฏิบัติการนี้ช่วยให้สมาชิกชุมชนวัดพระปรางค์ทั้งสงฆ์และฆราวาสรู้สึกได้ว่า "**เตาตาเหวิ่นตาหว่อง**" ได้กลับคืนมาเป็นของชุมชนอีกครั้งหนึ่งแล้ว ความกริ้วโกรธของชุมชนที่มีต่อตนทรงอำนาจรัฐส่วน ต่างๆเริ่มคลี่คลายลงไปมาก

ปฏิบัติการสร้างความเชื่อมั่นในสิทธิและพลังความสามารถของชุมชนในการจัดการ "อดีต" อีกกิจกรรมหนึ่งในชุมชนวัดพระปรางค์ ก็คือ การพัฒนาพิพิธภัณฑ์พื้นบ้านวัดพระปรางค์ ที่ ชุมชนเริ่มทำมาตั้งแต่เมื่อปี พ.ศ. 2548 แต่ยังไม่แล้วเสร็จ นักศึกษา ได้ร่วมกับนักจัดการความรู้ ท้องถิ่น ผู้นำชุมชน พระสงฆ์ สามเณร และชาวบ้าน ระดมความคิด ระดมทรัพยากร (สิ่งของ+เงิน) และวัตถุทางวัฒนธรรมนำมาจัดแสดงในพิพิธภัณฑ์พื้นบ้านวัดพระปรางค์ได้เป็นผลสำเร็จเรียบร้อย พร้อมที่จะเปิดให้บริการอย่างเป็นทางการ

เมื่อปฏิบัติการทั้งสามส่วนแล้วเสร็จพร้อมที่จะนำเสนอต่อสาธารณะชุมชนก็ปรึกษาหารือกัน ว่าจะทำพิธีเปิดพิพิธภัณฑ์พื้นบ้านวัดพระปรางค์ พิพิธภัณฑ์ใหสี่หูเตาแม่น้ำน้อย และเตาตาเหวิ่น ตาหว่องอย่างเป็นทางการ ที่ประชุมตกลงกันว่าวันที่เหมาะสมสำหรับการจัดพิธีเปิดเป็นวันเสาร์ต้น เดือนพฤษภาคม พ.ศ. 2549 และมีความเห็นร่วมกันว่าควรเรียนเชิญผู้ว่าราชการจังหวัดสิงห์บุรีเป็น ประธานฝ่ายฆราวาสทำพิธีเปิด (เป็นปฏิบัติการใน้มรัฐขั้นสุดท้าย)

กำนันตำบลเชิงกลัด ตัวแทนชาวบ้าน พร้อมด้วยนักศึกษามหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ ได้ขอ เข้าพบและเรียนเชิญผู้ว่าราชการจังหวัดสิงห์บุรี แต่ผู้ว่าฯยังไม่ตอบรับคำเชิญอย่างชัดเจน และมี แนวโน้มว่าจะไม่ไปเป็นประธานให้ชุมชน ซึ่งคำตอบนั้นก่อให้เกิดความกังวลแก่ชุมชนมาก โดยเฉพาะ กำนันที่เป็นผู้ใต้บังคับบัญชาของผู้ว่าฯโดยตรงเครียดมากด้วยไม่ทราบว่าผู้ว่าฯจะไม่พอใจมากน้อย เพียงใด

ชุมชนวัดพระปรางศ์ไม่รอคำตอบของผู้ว่าฯว่าจะตอบรับเป็นประธานเปิดพิพิธภัณฑ์ให้หรือไม่ ต่างช่วยกันจัดเตรียมงานอย่างดีเยี่ยม จนกระทั่งถึงวันเปิดพิพิธภัณฑ์ และเหลือเวลาอีกเพียงครึ่ง ชั่วโมงก่อนถึงกำหนดเวลาฤกษ์ ผู้ว่าฯก็ให้คนโทร.ไปบอกชุมชนว่ากำลังเดินทางไปเป็นประธานเปิด พิพิธภัณฑ์ให้ (ปฏิบัติการโน้มรัฐสำเร็จแล้ว)

ในระหว่างพิธีการเปิดและชมพิพิธภัณฑ์ ผู้ว่าฯ และท่านเจ้าอาวาสที่หมางเมินกันมานาน หลายเดือนก็ได้มีโอกาสพูดคุย และฟื้นคืนมิตรภาพให้แก่กันได้อย่างน่ายินดี ปฏิบัติการโน้มรัฐที่ ชุมชนวัดพระปรางค์จึงไม่ใช่เพียงแค่ทำให้ภาครัฐยอมรับสิทธิชุมชนท้องถิ่นในการจัดการอดีตเท่านั้น หากแต่ยังสลาย "ความเป็นอริ" ต่อกันลงได้อีกด้วย ทุกคนดูมีความสุขมากในวันที่พิพิธภัณฑ์ พื้นบ้านวัดพระปรางค์ พิพิธภัณฑ์ใหสี่หูเตาแม่น้ำน้อย และเตาตาเหวิ่นตาหว่องถูกเปิดสู่สาธารณะ อย่างเป็นทางการ ในขณะที่พิพิธภัณฑ์เตาแม่น้ำน้อยที่หน่วยงานทรงอำนาจรัฐส่วนกลางสร้างไว้แล้ว ยกให้องค์กรทรงอำนาจรัฐส่วนท้องถิ่นบริหารจัดการยังไม่รู้ว่าจะเปิดเป็นทางการได้เมื่อใด

ไม่กี่วันหลังจากพิธีเปิดพิพิธภัณฑ์ใหลี่หูเตาแม่น้ำน้อย จังวัดสิงห์บุรีก็ประกาศผลการคัดเลือก หมู่บ้านโอท็อปดีเด่น โดยชุมชนวัดพระปรางค์หมู่ที่ 7 ตำบลเชิงกลัด อำเภอบางระจัน ได้รับการ คัดเลือกเป็นหมู่บ้านโอท็อปดีเด่นหนึ่งในสองแห่งของจังหวัดสิงห์บุรี ซึ่งถือได้ว่าปฏิบัติการโบราณคดี ชุมชนได้มีส่วนหนุนช่วยให้ผู้บริหารจังหวัดสิงห์บุรียอมรับในสิทธิและความสามารถของชุมชนวัดพระ ปรางค์ในการจัดการอดีตให้สอดคล้องกับนโยบายรัฐได้อย่างมีประสิทธิผล สามารถนำไปประกวด ประขันกับจังหวัดอื่นๆได้ในระดับประเทศ

### สรุป

หลายตนอาจเข้าใจว่าความเป็น "รัฐ" และ "ตนทรงอำนาจรัฐ" เป็นเรื่องที่แยกออกไปจาก "มหาชน" หรือ ตนส่วนมากไปโดยสิ้นเชิง ตนทรงอำนาจรัฐ (ที่เรียกกันว่าข้าราชการ พนักงาน ราชการ พนักงานรัฐวิสาหกิจ ข้าราชการการเมือง ผู้ดำรงตำแหน่งทางการเมืองหรือชื่อเรียกอื่นๆที่ ปฏิบัติหน้าที่การงานโดยอาศัย "อำนาจรัฐ" เป็นกลไกสำคัญ) จึงมักกระทำในลักษณะที่เป็นไปในทาง ลิดรอน ยึด แย่ง สิ่งที่เรียกว่า "สิทธิ" ของตนส่วนมาก (มหาชน ชุมชน)ไปบริหารจัดการเสียเอง สิทธิส่วนสำคัญที่ไม่น่าจะถูกลิดรอน ยึดและแย่งเอาไปเสียจากชุมชนท้องถิ่นก็คือ สิทธิในการจัดการ ทรัพยากรวัฒนธรรมที่เป็น "อดีต" เพราะทำให้ชุมชนท้องถิ่นขาดประสบการณ์ทางวัฒนธรรมชุมชน ไร้รากแก้วทางวัฒนธรรม พึ่งตัวเองไม่ได้ พึ่งกันเองไม่ได้ พึ่งพิงอิงอาศัยกันกับใครๆก็ไม่ได้ ความสามารถในการอยู่รอดและการอยู่ร่วมกันต่ำมาก สังคมโดยรวมจึงต้องพึ่งพิงและตกเป็นเหยื่อ ทางวัฒนธรรมของกลุ่มตนที่มีอำนาจทางความรู้ด้านวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี อำนาจทุน อำนาจ เงิน และอำนาจทางการเมืองการปกครองอย่างไม่มีวันลืมตาอำปากเป็นอิสระได้

กลไกในการฟื้นคืนสิทธิชุมชนท้องถิ่นในการจัดการตนเองมีหลายอย่างหลายแนวทาง "โบราณคดีชุมชน: Community Archaeology "เป็นกลไกเชิงกระบวนที่ผู้เขียนริเริ่มและทดลอง ใช้เพื่อการฟื้นคืนสิทธิชุมชนท้องถิ่นด้วยการจัดการทรัพยากรทางโบราณคดีและพิพิธภัณฑ์ชุมชน โดย กระทำผ่านกระบวนการศึกษาวิจัยในพื้นที่จังหวัดน่าน จังหวัดพะเยา และจังหวัดสิงห์บุรี และมีผล ของปฏิบัติการเป็นไปในทางที่ "ตนทรงอำนาจรัฐ" ส่วนต่างๆเริ่มยอมรับสิทธิและความสามารถของ ชุมชนท้องถิ่นให้เข้าไปเป็นผู้จัดการทรัพยากรทางโบราณคดีที่ "รัฐ" สงวนสิทธิเอาไว้จัดการเองมาเป็น เวลานาน

กระบวนการโบราณคดีชุมชนเพื่อการโน้มรัฐสามารดำเนินการได้หลายรูปแบบแล้วแต่สภาพ ปัญหาและศักยภาพของพื้นที่ แต่โดยมากมักจะเริ่มจากการ "**แข็งขืนฝืนรัฐโดยไม่ขัดกฎหมาย**" ใน ระยะต้น เป็นการสร้างความกล้าและความเชื่อมั่นให้กับชุมชนในการฝ่าฝืนเกณฑ์หรือแนวปฏิบัติที่ค นทรงอำนาจรัฐกำหนดขึ้นเองจนเชื่อกันว่าเป็นกฎระเบียบ ซึ่งขั้นตอนนี้ชุมชนท้องถิ่นจะได้เรียนรู้ถึง สิทธิดั้งเดิมตามธรรมชาติและวัฒนธรรม และรู้ถึงความเป็นไปได้ในการใช้สิทธิของตนเองและชุมชนที่ จะเข้าไปมีส่วนร่วมในการจัดการทรัพยากรทั้งหลายที่มีอยู่ในพื้นที่ชุมชน

เมื่อ "การแข็งขึ้นฝืนรัฐ" เป็นไปได้แล้ว ก็ใช้ปฏิบัติการ "โน้มรัฐ" ส่วนต่างๆให้เข้ามารับรู้ และมีส่วนร่วมในการทำงานกับชุมชนทั้งโดยตรงและโดยอ้อม ทั้งนี้ให้เป็นไปแบบแข็งขืนอย่างอ่อน น้อมถ่อมใจไปพร้อมๆกัน คือ ไม่หงอต่อรัฐ แต่ก็ไม่ ข้ามรัฐ จนเกิดความรู้สึกเป็นศัตรูถาวร พยายามทำให้ศนทรงอำนาจรัฐเห็นว่าสิ่งที่ชุมชนท้องถิ่นดำเนินการไม่ได้เป็นพิษเป็นภัยกับเขา หาก เป็นประโยชน์โดยตรงที่พวกเขาไม่ต้องลงมือลงแรงดำเนินการเองเสียอีก เมื่อศนทรงอำนาจรัฐได้เห็น ว่าชุมนท้องถิ่นสามารถดำเนินการแบบพึ่งตนเองได้ ไม่ร้องขอหรือรอความช่วยเหลือจากรัฐอย่างที่เคย เป็นในระยะแรกก็อาจจะหมั่นไส้ ไม่ชอบขี้หน้าอยู่บ้าง แต่เมื่อความสำเร็จของชุมชนกลายเป็น ความสำเร็จของพวกเขาไปด้วยโดยปริยายแล้ว มิตรภาพก็จะเคลื่อนเข้ามาแทนที่ได้เองอย่างไม่ต้อง สงสัย

ชุมชนท้องถิ่นจำนวนมากในประเทศไทยกำลังหาหนทางฟื้นคืนสิทธิในการจัดการทรัพยากร ทุกชนิดทุกประเภทที่ "รัฐ" และ "ฅนทรงอำนาจรัฐ" ลิดรอน แย่ง และยึดเอาไปและกำลังดำเนินการ ลิดรอน แย่ง และยึดมากขึ้นและถี่ขึ้นอีกในอนาคตอันใกล้ ความพยายามที่จะเสนอให้คณะผู้ร่าง รัฐธรรมนูญนำเอาเรื่องสิทธิชุมชนท้องถิ่นในการจัดการทรัพยากรประเภทต่างๆเอาไปใส่ไว้ให้ชัดเจน มากขึ้นในกฎหมายแม่บทของประเทศก็เป็นหนทางหนึ่งที่จะสร้างความมั่นใจให้กับตนหมู่มากได้ แต่ จะไว้วางใจได้อย่างไรว่า "รัฐธรรมนูญ" จะไม่ถูกฉีกแล้วร่างใหม่ ประกาศใช้แล้วก็ฉีกแล้วร่างใหม่ วนเวียนเป็นวัฏจักรที่เลวร้ายต่อไปไม่มีที่สิ้นสุด ผู้เขียนเห็นว่ามรรควิถีสำคัญและเป็นไปได้มากที่สุด ในการฟื้นคืนสิทธิชุมชนท้องถิ่นในการจัดการทรัพยากร คือ การลงมือทำ ลงมือปฏิบัติการ ลงมือเข้า ไปมีส่วนร่วมในการจัดการ เพื่อแสดงให้เห็นว่า "เราก็จัดการได้ดีถ้ามีคนช่วยสร้างโอกาสและ บรรยายกาศในการจัดการที่ดีให้กับเรา"

"โบราณคดีชุมชน" เป็นทางเลือกสำหรับการฟื้นคืนโน้มรัฐให้รับรองสิทธิชุมชนท้องถิ่นในการ จัดการ "อดีต" จัดการทรัพยากรทางโบราณคดี จัดการทรัพยากรวัฒนธรรมได้ทางหนึ่ง อาจจะยัง ไม่ใช่ทางที่ดีที่สุด อาจจะยังเป็นทางที่ขรุขระ มีหนาม มีหินเกะกะอยู่บ้าง แต่ก็เป็นทางที่ท้าทาย หากไม่ลองเดินดูบ้างแล้วจะรู้ได้อย่างไรว่า "ผ่านได้" ชุมชนใดสนใจอยากลองเดินแต่ไม่กล้า ก็ไปถาม ไปคุยกับชาวบ้านสวกพัฒนา ชาวบ้านนาซาว ชาวบ้านก้อด บ้านดอนคีรี อำเภอเมืองน่าน จังหวัด น่าน ไปถามไปคุยกับชาวบ้านบัว ตำบลแม่กา อำเภอเมือง จังหวัดพะเยา ไปถาม ไปคุยกับ

ชาวบ้านที่ชุมชนวัดพระปรางค์ ตำบลเชิงกลัด อำเภอบางระจัน จังหวัดสิงห์บุรี หรือไม่ก็ไปถาม ไป คุยกับชาวบ้านโป่งมะนาว ตำบลห้วยขุนราม อำเภอพัฒนานิคม จังหวัดลพบุรีดูก่อนก็ได้ เชื่อว่าจะ ได้คำตอบ ได้คำแนะนำที่ดีและนำไปปฏิบัติการด้วยตัวเองได้.

ผู้เขียนขอเป็นตัวแทนชุมชนท้องถิ่นขอบคุณอธิบดีกรมศิลปากรและคณะผู้บริหาร กรมศิลปากร ผู้ทรงอำนาจสูงสุดทางโบราณคดีในประเทศไทยที่ใจกว้างเปิดโอกาสให้ชุมชน ท้องถิ่นต่างๆทั้งในจังหวัดน่าน จังหวัดพะเยา และจังหวัดสิงห์บุรีได้เข้าไปจัดการ "อดีต" ที่ เป็นแหล่งโบราณคดีได้มากกว่าที่ผ่านมา ขอขอบคุณคณะกรรมการอนุรักษ์มรดกไทย กรม ศิลปากรที่มีมติให้ดาบตำรวจมนัส ติคำ ผู้จัดการพิพิธภัณฑ์แหล่งเตาเมืองน่านบ้านบ่อสวก และพิพิธภัณฑ์เฮือนบ้านสวกแสนชื่น จังหวัดน่านเป็นผู้ได้รับพระราชทานเข็มที่ระลึกใน ฐานะผู้สนับสนุนการอนุรักษ์มรดกไทย ขอขอบคุณคุณนิพนธ์ ขันธปราบ อดีตรองผู้ว่า ราชการจังหวัดน่าน ผู้บริหารราชการส่วนภูมิภาคท่านแรก ๆที่เข้าไปให้กำลังใจชาวบ้านสวก พัฒนาในการจัดการพิพิธภัณฑ์หลุมขุดค้นทางโบราณคดี ขอขอบคุณร.ต.ต. ธนะพงษ์ จัก กะพาก อดีตผู้ว่าราชการจังหวัดน่าน ผู้ซึ่งให้ความสำคัญกับกระบวนการพิพิธภัณฑ์ชุมชน ท้องถิ่นที่วัดนาซาว โดยการเดินทางเข้าไปให้กำลังใจและเป็นประธานเปิดพิพิธภัณฑ์วัดบ้าน นาซาวสามัคคีและสนับสนนยกย่องจนเป็นพิพิธภัณฑ์วัดตัวอย่างของจังหวัดน่าน ขอขอบคุณคุณชัย โสภณพาณิช และคณะผู้บริหารบริษัทกรุงเทพประกันภัย จำกัด (มหาชน) ที่สนับสนุนเงินจำนวน 4 ล้านบาท ให้ชุมชนบ้านบัวได้มีที่ยืนทางสังคมในการ จัดการแหล่งเตาบ้านบัวให้เป็นพิพิธภัณฑ์แหล่งโบราณคดีของชุมชนตามที่มุ่งหวังขอขอบคุณ คุณจุฑามาศ ประที่ปะวนิช อดีตผู้ว่าราชการจังหวัดสิงห์บุรี ที่แม้ในระยะต้นอาจจะขุ่นข้อง หมองอารมณ์กับชุมชนวัดพระปรางค์ในเรื่องการช่วงชิงพื้นที่อาคารโอท็อปกันอยู่บ้าง แต่ ท่านก็สามารถเข้าใจยอมรับศักยภาพของชุมชนอย่างรวดเร็ว และในที่สุดท่านก็เป็นกำลัง หนุนสำคัญที่ทำให้ชุมชนวัดพระปรางค์ก้าวออกมายืนอยู่บนฐานที่มั่นคงในการดูแลจัดการ "อดีต" ในชุมชนของตนเองได้แบบได้สุขเสมอกัน หวังเป็นอย่างยิ่งว่าแบบอย่างที่เกิดขึ้นใน จังหวัดน่าน จังหวัดพะเยา และจังหวัดสิงห์บุรี จะช่วยให้ชุมชนท้องถิ่นอื่นๆ และ "คนทรง อำนาจรัฐ" ในส่วนต่างๆที่เกี่ยวข้องกับทั้ง "อดีต" และ "ชุมชนท้องถิ่น" มองเห็นทางที่จะ ทำงานเสริมพลังกันและกัน ทำนุบำรุงกันและกันให้เกิดความเข้มแข็งแก่ส่วนรวมได้ไม่ยาก ขอขอบคุณทุกท่านด้วยความจริงใจครับ.

### เอกสารประกอบการเขียนบทความ

- สำนักงานคณะกรรมการวิจัยแห่งชาติ. 2550, **หนังสือประกาศเกียรติคุณรางวัลสภาวิจัย ประจำปี**2549. กรุงเทพฯ : อรุณการพิมพ์.
- สายันต์ ไพรชาญจิตร์. 2548, **กระบวนการโบราณคดีชุมชน** : **การวิจัยเชิงปฏิบัติการพัฒนาแบบ**มีส่วนร่วมเพื่อเสริมสร้างความสามารถของชุมชนท้องถิ่นในการจัดการ
  ทรัพยากรวัฒนธรรมในจังหวัดน่าน. (รายงานการวิจัยฉบับสมบูรณ์).
  กรุงเทพฯ : สถาบันไทยคดีศึกษา และภาควิชาการพัฒนาชุมชน คณะสังคม
  สงเคราะห์ศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.
- สายันต์ ไพรชาญจิตร์. 2548, **การจัดการโบราณสถาน โบราณวัตถุ ศิลปวัตถุและพิพิธภัณฑ**สถานโดยองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น. กรุงเทพฯ : สถาบันพระปกเกล้า
  (วิทยาลัยพัฒนาการปกครองท้องถิ่น).
- สายันต์ ไพรชาญจิตร์. 2548, **การจัดการทรัพยากรวัฒนธรรมในงานพัฒนาซุมชน**. กรุงเทพฯ : โครงการโบราณคดีซุมชน ภาควิชาการพัฒนาซุมชน คณะสังคมสงเคราะห์ ศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.
- สายันต์ ไพรชาญจิตร์. 2547, การฟื้นฟูพลังชุมชนด้วยการจัดการทรัพยากรทางโบราณคดีและ พิพิธภัณฑ์ :แนวคิด วิธีการ และประสบการณ์จากจังหวัดน่าน. กรุงเทพฯ : โครงการเสริมสร้างการเรียนรู้เพื่อชุมชนเป็นสุข (สรส.).
- สายันต์ ไพรชาญจิตร์. 2546, **โบราณคดีชุมชน** : **การจัดการอดีตของชาวบ้านกับการพัฒนา** ชุ**มชน**. กรุงเทพฯ : โครงการโบราณคดีชุมชน ภาควิชาการพัฒนาชุมชน คณะ สังคมสงเคราะห์ศาสตร์ มหาวิทยาลัยกรรมศาสตร์

#### บทคัดย่อ

ชื่อบทความ จากแรงงานทาสสู่แรงงานเถื่อน : คนข้ามชาติในรัฐ รัฐในคนข้ามชาติ

ชื่อผู้เขียน อดิศร เกิดมงคล

### สาระสังเขปของบทความ

สังคมไทยวันนี้มีคนข้ามชาติจากประเทศเพื่อนบ้าน 3 ประเทศ คือ พม่า ลาว กัมพูชา ที่ เข้ามาเป็น/กลายเป็น/ถูกทำให้เป็นแรงงานข้ามชาติในประเทศไทยสูงถึงเกือบ 2 ล้านคน ซึ่งแสดง ให้เห็นว่าวันนี้ประเทศไทยเป็นประเทศที่มีผู้ย้ายถิ่นข้ามชาติลักลอบเข้าเมืองมาทำงานระดับล่าง อยู่ร่วมในสังคมไทยเป็นจำนวนมาก

ความน่าสนใจของการย้ายถิ่นโดยเฉพาะจากประเทศพม่า คือ เป็นลักษณะของการ "ลอด รัฐ" ทั้งรัฐพม่าและรัฐไทย ประชาชนพม่าและชนกลุ่มน้อยถูก "บีบบังคับ" ให้ลี้ภัยออกนอกประเทศ อย่างไม่ขาดสาย เพราะรัฐพม่ามีนโยบายในการเข้าไปจัดการและควบคุม "พื้นที่" ที่ชนกลุ่มน้อย อาศัยอยู่อย่างเข้มข้นในรูปแบบต่างๆ และยังมีปฏิบัติการที่เข้าไปจัดการกับชีวิตประจำวันของผู้คน เช่น การเกณฑ์แรงงานไปเป็นลูกหาบให้ทหารพม่า สิ่งเหล่านี้ทำให้เกิดการอพยพย้ายถิ่นอย่างไม่ อาจหลีกเลี่ยงได้

เมื่อมีการเคลื่อนย้ายคนกลุ่มนี้เข้ามามาก นอกเหนือจากสถานภาพการเข้ามาเป็นแรงงาน แล้ว นัยสำคัญของการเป็นผู้หลบหนีเข้าเมืองผิดกฎหมายก็ติดตามมาอย่างยากจะหลีกเลี่ยง อคติ ของสังคมไทยต่อแรงงานข้ามชาติ ประกอบกับแนวคิดในการจัดการของรัฐไทยที่ผ่านมาก็วางอยู่ บนฐานแนวคิดเรื่องของความมั่นคงแห่งชาติเป็นหลัก ไม่ได้ให้ความสำคัญต่อการคุ้มครองแรงงาน ข้ามชาติ เท่ากับเป็นการเปิดโอกาสให้เกิดการละเมิดสิทธิมนุษยชนในรูปแบบต่างๆ

ในช่วงที่ผ่านมาสิ่งหนึ่งที่เกิดขึ้นต่อเนื่อง คือ สังคมที่ดำรงอยู่ด้วยความกลัว เราถูกทำให้ กลัวในซึ่งกันและกัน คนไทยกลัวแรงงานพม่า กลัวว่าพวกเขาเหล่านั้นจะมาทำร้ายตนเอง กลัว พวกเขาเหล่านั้นจะก่อเหตุร้ายกับคนรอบข้างของตนเอง ในขณะเดียวกันแรงงานข้ามชาติก็กลัวคน ไทยจะแจ้งความจับพวกเขา กลัวการถูกเจ้าหน้าที่รัฐทำร้ายพวกเขา กลัวนายจ้างจะทำร้ายพวก เขา กลัวการถูกส่งกลับไปสู่ความไม่ปลอดภัยในประเทศของตนเอง ความกลัวเหล่านี้ไม่ใช่เกิดขึ้น โดยธรรมชาติ เป็นความกลัวที่ถูกสร้างขึ้นจากกระบวนการหล่อหลอมรูปแบบต่างๆของรัฐ และการ รับรู้ผ่านสื่อต่างๆ ซึ่งก่อให้เกิดฐานคติที่เป็นลบต่ออีกฝ่ายหนึ่ง และสังคมได้ผลิตซ้ำฐานคติเหล่านี้ ครั้งแล้วครั้งเล่า จนกลายเป็นความปกติ ความเคยชิน และสุดท้ายกลายเป็นเรื่องธรรมชาติของคน บางกลุ่ม และกลายเป็นความชอบธรรมให้แก่ความรุนแรงในรูปแบบต่างๆไป

ความรุนแรงที่เกิดขึ้นกับแรงงานข้ามชาติถ้าวิเคราะห์กันอย่างที่สุดมันมีกระบวนการใน การให้ความชอบธรรมกับประชาชนไทยบางคน/บางกลุ่ม/บางพวก โดยมี"รัฐ"คอยค้ำจุนความชอบ ธรรมในการใช้ความรุนแรงอยู่เบื้องหลัง รูปกาณ์ต่างๆที่คนข้ามชาติเผชิญได้กลายเป็นส่วนสำคัญ ที่ทำให้พวกเขาและเธอไม่กล้าเปล่งเสียง ไม่กล้าส่งเสียงพูดในฐานะที่เป็นกลุ่มคนที่มีสิทธิ มีเสียง มีศักดิ์ศรีของความเป็นมนุษย์เหมือนกับคนทั่วๆไป ในขณะเดียวกันแม้ว่าพวกเขาจะพยายามเปล่ง เสียง แต่เสียงของพวกเขาก็ไม่ได้รับความสนใจในการรับฟังอย่างแท้จริง สถานการณ์เหล่านี้เองมี ส่วนอย่างสำคัญในการเบียดขับให้แรงงานข้ามชาติจากพม่ากลายเป็นบุคคลชายขอบของกลุ่มชน ชายขอบที่ดำรงอยู่ในสังคมไทย

## พื้นที่ภาคสนามที่ศึกษา หรือแหล่งข้อมูลหลักในการศึกษา

พื้นที่ที่มีแรงงานข้ามชาติจากประเทศพม่าอาศัยอยู่ 5 พื้นที่

- กรุงเทพมหานคร
- สมุทรสาคร
- ระนอง
- ตาก
- พังงา

## แนวความคิด กรอบคิด หรือประเด็นทางทฤษฎี หรือข้อค้นพบ

เมื่อพูดถึงแรงงานข้ามชาติ คำที่จะปรากฏมาพร้อมกับคำๆนี้ คือ คำว่าแรงงานเถื่อน ผู้ หลบหนีเข้าเมืองผิดกฎหมาย ผู้ค้ายาเสพติด เมื่อลองตั้งคำถามอย่างจริงจัง จะพบว่าการปรากฏ คำเหล่านี้เกิดขึ้นภายใต้วาทกรรม "ชาตินิยม" วาทกรรมที่ถูกสร้างขึ้นมาในยุคล่าอาณานิคม เมื่อ มันถูกนำไปเชื่อมโยงเข้ากับ "คนไทย" "รัฐไทย" ทำให้วาทกรรมดังกล่าวไม่ได้ปฏิบัติการแค่ในระดับ พื้นที่ที่ควบคุมคนกลุ่มนี้ไว้ แต่ลงลึกในระดับของตัวบุคคลที่ทำให้ไม่ว่าใครก็ตามที่เป็นแรงงานข้าม ชาติ โดยเฉพาะที่มาจากประเทศพม่ากลายเป็นบุคคลอันตราย ปรากฏการณ์เหล่านี้เองพิสูจน์ให้ เห็นว่า วาทกรรมเรื่องชาติ เรื่องรัฐชาติได้เข้ามาทำลายและลดทอนความเป็นพลเมืองที่มีสิทธิมี เสียงลงอย่างเห็นได้ชัด รัฐชาติได้มาพร้อมกับประวัติศาสตร์การสร้างตัวตนและการสร้างความเป็น อื่นให้กับชนในชาติ ทำให้คนบางกลุ่มในชาติกลายเป็น "คนอื่น" ของชาติอย่างตั้งใจและจงใจ

### คำหลักในบทความ

การสร้างความรุนแรงผ่าน"ความเป็นอื่น"ให้แรงงานข้ามชาติ ผ่านเทคนิคอำนาจของ "ความเป็นรัฐชาติ" 265

Title Form Slave labour to Illegal Migrant Workers: Transnational People in State,

State in Transnational People

Author Adisorn Kerdmongkol

Abstract

Thai society today contains transnational people form our 3 neighborhoods, Burma, Lao

and Cambodia, which entered to be, were become and were forced to be transnational

labor up to almost two millions. This also indicates that Thailand has a large number of

these lower class illegal transnational immigrants mixing in the society.

Interestedness of the immigration, especially from Burma, is the characteristics of "Cross

Border" for both Burma and Thai's. Burmese and minorities were forced to emigrate

continually because the government's policy was provided to extremely strictly manage

and control the "States" of these minorities in various means. It even managed their daily

life like conscripting the labor to serve Burmese Forces. Therefore, these enforced the

emigration unavoidable.

Labor Status is not only a consequence of a lot of immigrants, but Being Illegal Labor

also follows inevitably. Thai society bias against transnational labor and the government

management concept, based mainly on National Stability, did not give an importance on

Transnational Labor Protection. As a result, many opportunities were opened for various

forms of Human Right Violation.

In the past, one thing happened recurrently is that the society was filled with fear. We

were frightened by each other. We, Thais, were frightened by Burmese Labors on that

they would hurt us and harm people around us. At the same time, we also frightened

Burmese on that we would lead the police to arrest them, the government officers would

injure them and they would be sent back to face an unsafely condition in their country.

These kinds of fear are not innate, created naturally and automatically, but they were

developed according to a variety of government patterns as well as multiple media

forms acknowledging. These created negative attitude toward another party. In the meantime, the society emphasize on all these again and again until they become normality, familiarity, and then naturalness of some groups of people. Most of all they became justness for several types of violent behavior.

If we very carefully analyze the Violence occurred among these transnational labors, we can find many procedures providing justness for some particular Thai persons, Groups or Departments, which the government indirectly maintained the justness of violent behaviors behind the scene. Many occurrences experienced by the transnational people were turned to be essential parts forcing them not to speak out or say as they have their right, voice and dignity of human being equaled to the other normal ones. Even though, they tried to say something, their voice were ignored to listen to indeed. These situations, as an important role, have been forcing Burmese Transnational Labors to be At-Border-Persons living in the Thai society.

Areas for Field Study or Main Sources for Study

There are mainly 5 areas of Burmese Transnational Labors residence.

- -Bangkok
- Samut Sakorn
- Ranong
- Tak
- Phang-nga

Concepts, Frame of Thought or Theory Issues or Findings, Recommendation or Main Discussion of your Article

When we talk about transnational labor, the words always shown up with this are Illegal Labor, Illegal Immigrants and Drug Sellers. If the series of questions are seriously set, we can find these words under the speech "Nationalism," created in the coronial era. It was connected to Thais and Thai Government and implemented not only in the control area for the particular groups of people, but for everyone considered transnational labor

living wherever in the Land. Burmese labors are granted as dangerous persons, which can be proved and seen on National Speech – Nation State was taken to destroy and ware away citizenship having theirs right and voice dramatically, Nation State was entered with the History of Self-Creation distinguishing from the others for all living in the Land. These make some groups of people in the Land to be the other of the Land deliberately and intentionally.

### Keywords

Building Violence through Being Another for Transnational Labor through Technical Authority of "Being Nation State"

### ประวัติผู้เขียน

ชื่อ-สกุล นายอดิศร เกิดมงคล

หน่วยงาน Thai Action Committee for Democracy in Burma (TACDB)

ที่อยู่ 90 ซอยอยู่ออมสิน ถนนจรัญสนิทวงศ์ 40 บางพลัด กรุงเทพฯ 10700

**โทรศัพท์** 089-7887138, 02-8834428

**โทรสาร** 02-4249173

อีเมล์ ngaochan@hotmail.com , ngaochan2517@yahoo.com

ประวัติการศึกษา ศิลปศาสตร์บัณฑิต (พัฒนาชุมชน) สถาบันราชภัฏเชียงราย งานวิจัยหรือค้นคว้าที่กำลังทำอยู่ และประเด็นวิชาการที่สนใจ

- คนข้ามชาติ การย้ายถิ่นข้ามพรมแดน
- ประสบการณ์ข้ามพรมแดน
- สิทธิของคนข้ามชาติในสังคมไทย
- งานวิจัยที่ทำอยู่เรื่อง "การเข้าถึงการศึกษาของเด็กต่างชาติในประเทศไทย"

# จากแรงงานทาสสู่แรงงานเถื่อน : คนข้ามชาติในรัฐ รัฐในคนข้ามชาติ

อดิศร เกิดมงคล บุษยรัตน์ กาญจนดิษฐ์

"ผมเพิ่งฉุกคิดขึ้นมาว่า เราก็เหมือนเพนกวิน พยายามสุดชีวิตที่จะยืนหยัดตัวตรง
และหาที่ทางสักแห่งให้เรามีที่ยืนในเม็กซิโก ในละตินอเมริกา ในโลก เช่นเดียวกับ
เพนกวิน การเดินทางเพื่อรณรงค์ครั้งนี้ไม่เหมาะกับกายวิภาคของเราเลย เราคงต้องเดิน
โชไปเซมา ล้มลุกคลุกคลานและทำอะไรเปิ่น ๆ โง่ ๆ เป็นที่หัวเราะเยาะขบขัน แต่บางทีเรา
คงทำให้คนบางคนสงสารเห็นใจเราบ้างเหมือนกับเพนกวิน และคงมีบางคนใจดีจน
ปกป้องเราและช่วยเหลือเรา เดินไปกับเรา และทำในสิ่งที่ผู้ชายผู้หญิงทุกคนหรือนก
เพนกวินทุกตัวพึงกระทำ นั่นคือ พยายามแสวงหาสิ่งที่ดีกว่าเดิมด้วยหนทางเดียวที่มีอยู่....
ด้วยการต่อสู้นั่นเอง"

รองผู้บัญชาการมาร์กอส กรกฎาคม 2005

26 กุมภาพันธ์ 2550 เกือบเที่ยงคืน ที่อาคารผู้โดยสารขาออกระหว่างประเทศ สนามบิน สุวรรณภูมิ

"ผมได้ travel document แล้ว ผมสามารถเดินทางได้อย่างอิสระเสียที" ฮาน ยุ้น บอก ผู้เขียนด้วยสายตาเป็นประกายและเต็มไปด้วยความหวังอีกครั้งหนึ่งของชีวิต อีกไม่กี่นาทีข้างหน้า เขาและเพื่อนผู้ลี้ภัยจากประเทศพม่ากำลังจะเดินทางไปกรุงอัมสเตอร์ดัม นครหลวงของ เนเธอร์แลนด์ ประเทศที่เลือกรับเขาเข้าเป็นส่วนหนึ่งของแผ่นดินและมอบปีกอิสระให้หัวใจเขาได้ โบยบินอย่างเสรี

ก่อนหน้านั้นไม่กี่วันฮาน ยุ้นโทรศัพท์มาจากร้านค้าแห่งหนึ่งที่อยู่ข้างๆพื้นที่พักพิงชั่วคราว บ้านต้นยาง สังขละบุรี ด้วยน้ำเสียงที่ตื่นเต้นแกมกังวลว่า "ผมจะไปเนเธอร์แลนด์แล้ว" ในฐานะ ความเป็นเพื่อน ผู้เขียนไม่รู้ว่าควรดีใจ เสียใจ หรืออย่างไร? แง่หนึ่งถึงเวลาที่เขาจะได้มีเสรีภาพ และได้รับศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์กลับมาอีกครั้งหนึ่ง แต่อีกแง่หนึ่งก็ไม่มั่นใจว่าเขาจะใช้ชีวิตที่ เปลี่ยนแปลงไปอย่างสิ้นเชิงอย่างไร จากหนุ่มกะเหรี่ยงเมืองพญาตองซู สู่สถานะการเป็นแรงงาน ข้ามชาติไม่ถูกกฎหมายในประเทศไทย 10 กว่าปี อีก 3 ปี ต่อมาเปลี่ยนสถานะไปเป็น POC (Persons of Concern) ในแคมป์ และวันนี้กำลังจะกลายเป็นพลเมืองคนใหม่ของประเทศ เนเธอร์แลนด์

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> นิทานเรื่อง นกเพนกวินในป่าลากันดอน จาก Subcomandante Marcos, 'A Penguin in the Selva Lacandona,' July 28, 2005. จากฉบับแปลภาษาอังกฤษของ irlandesa แปลโดย ภัควดี วีระภาสพงษ์

วันนี้เมื่อเพื่อนกำลังจะเดินทาง ผู้เขียนควรร่วมยินดี เบิกบาน ไปกับเพื่อนด้วยมิใช่ หรือ......



#### 1.แรงงานทาส

"สถานการณ์ประเทศพม่าในปัจจุบันประสบปัญหาเศรษฐกิจตกต่ำ มีการบังคับใช้
แรงงานเด็กและบังคับใช้ทหารเด็ก การบังคับย้ายถิ่น ยึดที่ดินและทำลายข้าวของ กรณีที่เห็นได้ชัด
คือการทำลายเผ่าพันธุ์ของชนชาติกะเหรี่ยง คะยา และอื่นๆโดยกองกำลังทหารพม่ามีการเผาไล่ที่
และทำลายเผ่าพันธุ์ชนกลุ่มน้อยจนกว่าจะสลาย ทำให้มีการหนีตายของผู้คนมาตามแนวชายแดน
ถ้าดูการกระทำของรัฐพม่า เขาไม่เคยให้ความสำคัญหรือสงสารประชาชน"<sup>2</sup>

ท่ามกลางการเดินทางของโลกาภิวัตน์ ปรากฏการณ์การย้ายถิ่นข้ามพรมแดนเป็น สภาวการณ์ที่ถูกหยิบยกขึ้นมาให้ความสำคัญของรัฐบาลแทบทุกประเทศ การย้ายถิ่นข้ามชาติเป็น ประเด็นที่ทวีความสำคัญมากขึ้นในทุกภูมิภาคของโลกในสามช่วงทศวรรษสุดท้ายของศตวรรษที่ 20 เป็นประเด็นสำคัญในการกำหนดนโยบายของประเทศต่างๆจำนวนมาก มีการคาดทำนายว่าใน ศตวรรษที่ 21 นี้ จะเป็นศตวรรษของการย้ายถิ่นข้ามชาติและตัวปรากฏการณ์นี้จะก่อให้เกิด ผลกระทบต่อการเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ สังคม วัฒนธรรม และการเมืองอย่างไม่เคยเกิดขึ้นใน ประชาคมโลกมาก่อน (กฤตยา อาชวนิจกุล, 2546:1)

"แรงงานข้ามชาติ" หรือที่เรียกตามภาษาราชการว่า "แรงงานต่างด้าว" เป็นปรากฏการณ์ ที่เกิดจากการเคลื่อนย้ายแรงงานจากประเทศหนึ่งสู่อีกประเทศหนึ่ง โดยมีลักษณะที่มีปฏิสัมพันธ์ กับอีกสังคมและ/หรืออีกวัฒนธรรมหนึ่งผ่านการว่าจ้างแรงงาน ซึ่งการเคลื่อนย้ายลักษณะดังกล่าว นี้เกิดขึ้นในแทบทุกภูมิภาคของโลก โดยเฉพาะอย่างยิ่งในยุคปัจจุบันที่การสื่อสารคมนาคมมิได้

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Saw David Member of Secretarial, National Council of Union of Burma (NCUB) กล่าวไว้ในงาน "สถานการณ์หลัง 16 ปี การเลือกตั้งทั่วไปในพม่า : บนเส้นทางการสร้างประชาธิปไตยในพม่า"

เป็นอุปสรรคต่อการเดินทางของมนุษย์ดังเช่นอดีต ผนวกรวมกับปัจจัยทั้งทางเศรษฐกิจ สังคม การเมืองและการเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรมที่มีความรวดเร็วและซับซ้อนมากขึ้น จนอาจกล่าวได้ ว่า "แรงงานข้ามชาติ" เป็นอาการอย่างหนึ่งอันเกิดจากภาวะ "ทุนนิยมโลกาภิวัตน์"

แรงงานข้ามชาติเป็นปรากฏการณ์ของวัฒนธรรมโลกาภิวัฒน์ที่มีลักษณะร่วมที่สำคัญห้า ประการ ได้แก่ (สุริยา สมุทคุปติ์ และพัฒนา กิติอาษา , 2538: 88-89)

**ประการแรก** เป็นปรากฏการณ์ระดับนานาชาติ เนื่องจากเป็นการเดินทางจากประเทศ หนึ่งเข้าไปทำงานในอีกประเทศหนึ่ง จากระบบเศรษฐกิจ สังคมและวัฒนธรรมหนึ่งเข้าไปติดต่อ สัมพันธ์ (ผ่านการจ้างงาน) กับอีกระบบหนึ่ง สะท้อนให้เห็นว่าพรมแดนของรัฐชาติที่เคยถูกปิดกั้น ด้วยอุดมการณ์ทางการเมืองหรือการกีดกันทางเศรษฐกิจในช่วงสงครามเย็นได้เปิดกว้างมากขึ้น

ประการที่สอง แรงงานข้ามชาติ แท้ที่จริงก็คือการใหลเวียนของกำลังคนในวัยทำงานจาก ประเทศที่ระบบเศรษฐกิจที่มีภาคเกษตรกรรมเป็นหลักไปยังประเทศที่มีอุตสาหกรรมและบริการ เป็นหัวใจสำคัญของระบบเศรษฐกิจของประเทศ จากประเทศที่ยากจนกว่าไปยังประเทศที่ร่ำรวย มากกว่า

ประการที่สาม ความยากจนและความต้องการโอกาสในชีวิต ยังคงเป็นแรงผลักที่สำคัญ ของการเคลื่อนย้ายแรงงานข้ามชาติ แรงงาน ไม่ว่าจะเป็นกรรมกร คนทำงานบ้านหรือโสเภณีต่างก็ ดิ้นรนทำงานหาเงินเพื่อส่งกลับไปช่วยเหลือครอบครัวของตน เงินตราต่างประเทศไม่เพียงแต่จะ ช่วยเหลือครอบครัวของแรงงานแต่ละคนแล้วยังช่วยหล่อเลี้ยงเศรษฐกิจของประเทศได้อีกด้วย

ประการที่สี่ ปมปัญหาของแรงงานข้ามชาติซับซ้อนและหลากหลายมากขึ้น เช่น เกี่ยวข้องกับการเมืองและความสัมพันธ์ระหว่างประเทศ (กรณีของฟิลิปปินส์) การแพร่ระบาดของ โรคเอดส์ การขยายตัวของแก๊งใต้ดินข้ามซาติที่ทำธุรกิจผิดกฎหมาย เช่น การลักลอบขนคนเข้า เมือง การลักลอบค้าประเวณีและยาเสพติดในบางกรณี เป็นต้น

ประการสุดท้าย แรงงานข้ามชาติ เป็นปรากฏการณ์ที่สะท้อนให้เห็นว่าสังคมนานาชาติ ในโลกสมัยใหม่มีการติดต่อเชื่อมโยงกันทางเศรษฐกิจ การเมือง การติดต่อสื่อสารและสังคม วัฒนธรรมมากขึ้น แรงงานจากไทยและฟิลิปปินส์ช่วยให้ธุรกิจการก่อสร้างในได้หวันเจริญก้าวหน้า คนทำงานบ้านและคนเลี้ยงเด็กจากฟิลิปปินส์ช่วยให้คนในวัยทำงานของฮ่องกงและสิงคโปร์มีเวลา ทำงานมากขึ้น เป็นต้น

ในกรณีของประเทศไทยการย้ายถิ่นข้ามพรมแดนไปมาระหว่างประชาชน 2 ประเทศที่ พรมแดนติดต่อกัน เช่น ไทย-พม่า ไทย-ลาว ไทย-กัมพูชา และไทย-มาเลเซีย เป็นปรากฏการณ์ที่ เกิดขึ้นนับแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน ในอดีตการย้ายถิ่นเป็นไปเพื่อการกวาดต้อนประชาชนของฝ่ายที่ ปราชัยจากการรบพุ่งไปเป็นประชาชนของประเทศตนเอง แต่ในปัจจุบันการย้ายถิ่นเป็นเรื่องของ การเปิดเสรีทางการค้า การลงทุนของประเทศที่มีความพร้อมมากกว่า

สำหรับประเทศพม่าการย้ายถิ่นนับเป็นความเฉพาะที่แตกต่างจากประเทศอื่นๆที่กล่าวมา ข้างต้น สถานการณ์ชายแดนไทย-พม่าและการลี้ภัยของประชาชนที่เป็นประชาชนและชนกลุ่มชาติ พันธุ์จากพม่าเริ่มเปลี่ยนแปลงหลังการปฏิวัติรัฐประหารเมื่อวันที่ 2 มีนาคม 2505 เป็นต้นมา เนื่องจากนายพลเนวินซึ่งเป็นหัวหน้าคณะปฏิวัติได้ใช้นโยบาย"สังคมนิยมวิถีพม่า"(the Burmese Way to Socialism) เป็นระบบการปกครองใหม่ของพม่า มีการจัดตั้ง "สภาปฏิวัติ" ขึ้นมา ดำเนินงานในการบริหารประเทศ ทำการยกเลิกรัฐธรรมนูญ ยุบสภา และนำระบอบการปกครอง แบบเผด็จการทหารเข้ามาแทนที่ระบอบการปกครองแบบประชาธิปไตยตะวันตก(นรนิติ เศรษฐ บุตร ,2528:18)

การเปลี่ยนแปลงการปกครองของนายพลเนวินส่งผลให้ประชาชนชาวพม่าพากันหลบหนี ออกจากประเทศพม่าเป็นจำนวนมาก เพราะไม่มั่นใจในการปกครองระบบสังคมนิยม อีกทั้ง รัฐบาลใหม่ยังเป็นคณะนายทหารจึงทำให้ประชาชนหวาดกลัว และจากการปราบปรามนักศึกษาที่ ก่อการประท้วงอย่างรุนแรงของสภาปฏิวัติ ทำให้นักศึกษาส่วนหนึ่งหลบหนีการจับกุมมายัง ประเทศไทย นอกจากนักศึกษาแล้วยังมีนักการเมืองและประชาชนที่ไม่พอใจคณะปฏิวัติและสภาปฏิวัติอีกเป็นจำนวนมาก จึงนับได้ว่าปีนี้เองประเทศไทยเริ่มมีผู้หลบหนีภัยจากพม่าเข้าสู่ประเทศไทยเพิ่มเติมขึ้นมาจากกลุ่มเดิมที่มีมาเป็นประจำนั่นคือ กลุ่มชาติพันธุ์ที่มักหลบหนีเข้ามายัง ประเทศไทยยามเกิดความไม่สงบในฝั่งพม่า เกิดความวุ่นวายจากการสู้รบ หรือภัยพิบัติใดๆในอดีต ที่ผ่านมา (พรพิมล ตรีใชติ, 2548:14-15)

การปราบปรามกองกำลังชนกลุ่มน้อยของกองทัพพม่า ส่งผลให้มีชนกลุ่มน้อยและ ชาวบ้านที่อาศัยอยู่ในเขตพื้นที่รัฐชายขอบ อันได้แก่ รัฐกะเหรี่ยง รัฐมอญ รัฐคะยา รัฐฉาน รัฐคะ ฉิ่น รัฐชิน และรัฐอาระกัน(ยะไข่) ได้รับผลกระทบของการปราบปรามทั้งสิ้น โดยเฉพาะประชาชนที่ อาศัยอยู่ในเขตรัฐกะเหรี่ยง รัฐคะยา รัฐมอญ และรัฐฉาน ซึ่งมีพรมแดนติดชายแดนไทย ต่างพากัน หลบหนีภัยเข้ามาในประเทศไทยเพื่อหลบภัยจากการปราบปราม อาจกล่าวได้ว่าปี พ.ศ. 2505 นับเป็นปีที่มีความสำคัญของกระบวนการอพยพข้ามถิ่นของประชาชนจากพม่าทั้งที่เป็นชาวพม่า เองและชนกลุ่มน้อยชาติพันธุ์ แต่กลุ่มบุคคลที่ได้รับผลกระทบทางการเมืองและการปราบปราม อย่างรุนแรงกลับเป็นกลุ่มชาติพันธุ์หรือชนกลุ่มน้อย ทั้งนี้เนื่องเพราะรัฐบาลพม่าหรือสภาปฏิวัติได้ หันมาเน้นนโยบายในการปราบชนกลุ่มน้อยอย่างจริงจัง เพื่อกดดันให้กองกำลังชนกลุ่มน้อยวาง อาวุธและยอมสวามิภักดิ์ต่อรัฐบาล และยอมรับอำนาจการปกครองของรัฐบาลพม่าที่ย่างกุ้ง (พรพิมล ตรีโชติ, 2548:16)

ต่อมาในปี พ.ศ. 2531 เมื่อรัฐบาลพม่าได้วางนโยบายในการจัดการกับปัญหากองกำลัง ชนกลุ่มน้อยอย่างเบ็ดเสร็จ เพื่อแก้ไขความขัดแย้งระหว่างรัฐบาลพม่ากับกองกำลังชนกลุ่มน้อย กลุ่มต่างๆที่เป็นปัญหาเรื้อรังภายในของประเทศพม่ามาเป็นเวลาช้านาน ประกอบกับรัฐบาลพม่า ได้ค้นพบกุศโลบายในการจัดการกับกองกำลังชนกลุ่มน้อยที่อาศัยอยู่บริเวณชายขอบประเทศ ซึ่ง เป็นดินแดนติดต่อกับประเทศอื่น อาทิเช่น ประเทศสาธารณรัฐประชาชนจีน ประเทศอินเดีย บัง คลาเทศ ประเทศสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว ประเทศไทย คือ การใช้ประเทศเพื่อน บ้านมาเป็นปัจจัยหลักในการบีบบังคับให้กองกำลังชนกลุ่มน้อยต้องยอมสวามิภักดิ์หรือยอมจำนน ต่อฝ่ายตน โดยการหว่านล้อมให้รัฐบาลประเทศเพื่อนบ้านยกเลิกการให้ความช่วยเหลือแก่กอง กำลังเหล่านั้นโดยใช้ผลประโยชน์เป็นต่อล่อ ตัวอย่างที่เห็นได้ชัด คือ รัฐบาลจีนและรัฐบาลไทย(พรพิมล ตรีโชติ, 2548:42) ช่วงระยะเวลาปลายทศวรรษที่ 1980 ต่อต้นทศวรรษที่ 1990 จึงเป็น ระยะเวลาที่ทหารของพม่าโจมตีกองกำลังชนกลุ่มน้อยที่มีอยู่ตามตะเข็บชายแดนไทย-พม่าอย่าง ต่อเนื่องและเป็นระบบอย่างยิ่ง กองกำลังที่ได้รับผลกระทบได้แก่ กองกำลังมอญ กะเหรี่ยง คะยา และไทยใหญ่ ส่งผลให้มีประชาชนที่เป็นกลุ่มชาติพันธุ์เหล่านี้หลบหนีเข้ามาในประเทศไทยจำนวน มาก

การหลบหนีของกลุ่มชาติพันธุ์และประชาชนพม่าเข้ามาในประเทศไทยนั้น ปฏิเสธไม่ได้เลยว่าเหตุผลของพวกเขามาจาก "การบีบบังคับของรัฐ" ภายใต้เงื่อนไขต่าง ๆ ดังนี้

## (1) เพราะความขัดแย้งทางการเมือง : การเมืองว่าด้วยกลุ่มชาติพันธุ์ในพม่า

"ผมหนีมาเมืองไทยเมื่อต้นเดือนกุมภาพันธ์ปีที่แล้ว เพราะที่ฝั่งโน้นทหารพม่าบังคับใช้ แรงงานชาวบ้านมากเกินไปจน ผมไม่มีเวลาทำไร่ทำนาของตัวเองเลย การบังคับใช้แรงงานมีหลาย อย่าง ทั้งสร้างถนน สร้างสะพาน แบกไม้ ทำงานในค่ายทหารพม่า และทำนาให้ทหารพม่า" (ผู้ลี้ ภัยชาวไทยใหญ่อายุ 45 ปี)

"ฉันหนีเข้ามาเมืองไทยหลังจากสามีฉันถูกทหารพม่าฆ่าทิ้งเมื่อ 4 เดือนก่อน ทหารพม่า บังคับให้ชาวบ้านทำงานให้พวกเขา ตั้งแต่เป็นลูกหาบ สร้างถนนและค่ายทหาร สามีของฉันต้อง ไปทำงานเป็นลูกหาบให้กับทหารพม่าด้วยเหมือนกัน ส่วนฉันไม่ต้องไปเพราะต้องดูแลลูกเล็กๆ สามีของฉันต้องไปทำงานให้ทหารพม่าบ่อยเกินไป จนกระทั่งเขาป่วยหนัก แล้ววันหนึ่งทหารพม่าก็ มาที่บ้านของเรา พาตัวเขาไปและฆ่าเขาทิ้ง ฉันจึงพาลูกอพยพมาเมืองไทย" (ผู้ลี้ภัยชาวไทยใหญ่ อายุ 37 ปี)

"ทุกวันเสาร์ ผู้ใหญ่บ้านทุกคนต้องไปประชุมที่ค่ายทหาร ถ้าไม่ไปทหารจะส่งจดหมายสั่ง ให้เราไป ทหารข่มขู่เราและบอกว่าเราต้องเคารพทหาร ในช่วงต้นเดือนพฤศจิกายน 2545 ชาวบ้านในหมู่บ้านต้องไปเฝ้าถนน (เพื่อเฝ้าดูว่ามีกองกำลังกู้ชาติชนกลุ่มน้อยเข้ามาในพื้นที่ หรือไม่) ทุกๆสองวันเราต้องส่งตัวแทนชาวบ้านไปทำงานสองคน โดยเราต้องใช้มือเปล่าควานหา กับระเบิดในแอ่งน้ำทุกๆ แอ่งทุกๆเช้าและรายงานทหารพม่าทราบ" (ผู้ลี้ภัยชาวไทยใหญ่อายุ 33 ปี)

"ทหารพม่าเข้ามาบุกหมู่บ้าน ชาวบ้านต้องรีบหนีเอาชีวิตรอด แทบไม่มีเวลาหยิบข้าวหรือ ของใช้ติดตัว ไม่ว่าเด็กหรือคนแก่ ทุกคนต้องไป ถ้าอยู่ก็ตาย" (ซอโหย่เว ชายหนุ่มวัย 28 ปีจาก หมู่บ้านแห่งหนึ่งในเขตตองอู)

"ถ้ายอมไปอยู่ในแปลงอพยพเราก็เหมือนตายทั้งเป็น ทหารพม่าต้อนให้เราไปอยู่ใกล้ๆกับ ค่ายทหาร ไม่มีบ้าน ไม่มีอะไรทั้งนั้น เราต้องสร้างทุกอย่างขึ้นมาใหม่ ถูกต้อนไปเรายังไม่มีบ้านจะ ชุกหัวนอนแต่ต้องไปสร้างค่ายให้ทหารพม่าก่อนสร้างบ้านของเราเอง อาหารก็ไม่มีจะกิน" (ผู้ลี้ภัย ชาวไทยใหญ่)

ประเทศพม่าเป็นประเทศที่มีปัญหาความขัดแย้งระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์มากที่สุดประเทศ หนึ่งในโลก ปัญหานี้เริ่มรุนแรงขึ้นมากตั้งแต่พม่าได้รับเอกราชจากอังกฤษในปี พ.ศ.2490 เพราะ พม่าต้องการผนวกเอาดินแดนของกลุ่มชาติพันธุ์ต่างๆ เข้ามาเป็นส่วนหนึ่งของรัฐชาติพม่า โดยการ ประกาศยกเลิกรัฐธรรมนูญและสัญญาปางโหลงที่พม่าและกลุ่มชาติพันธุ์ต่างๆทำขึ้น โดยมีเงื่อนไข และตกลงกันไว้ว่าหากกลุ่มชาติพันธุ์ที่ร่วมมือกับพม่าต่อต้านจักรวรรดินิยมอังกฤษสำเร็จ หลังจาก ปี กลุ่มชาติพันธุ์ใดต้องการแยกตัวไปปกครองตนเองก็สามารถกระทำได้ แต่เมื่อครบ กำหนด 10 ปี พม่ากลับไม่ปฏิบัติตามสัญญาพร้อมกันนั้นยังส่งทหารเข้าไปยึดพื้นที่ของทุกกลุ่ม ชาติพันธุ์ เพื่อให้เป็นส่วนหนึ่งของรัฐชาติพม่า กลุ่มชาติพันธุ์ต่างๆที่มีกำลังน้อยจึงกลายเป็นชน กลุ่มน้อยของประเทศพม่านับจากนั้นเป็นต้นมา และหลังจากพม่ากลายเป็นคนกลุ่มใหญ่ใน ประเทศ อำนาจทางการเมืองการปกครองต่างตกอยู่ภายใต้อำนาจของพม่า พม่าได้จัดตั้งรัฐบาล บริหารประเทศพร้อมกับดำเนินนโยบายสร้างรัฐชาติให้เป็นนโยบายที่สำคัญอย่างหนึ่งคือ นโยบาย ทำให้เป็นพม่า (Burmanization) นโยบายนี้มีเป้าหมายเพื่อผสมกลมกลืนกลุ่มชาติพันธุ์ต่างๆ ให้ รู้สึกว่าเป็นพม่าพร้อมให้ความจงรักภักดีต่อประเทศพม่ามากกว่ากลุ่มชาติพันธุ์ของตนโดยการ ประกาศให้ภาษาพม่าเป็นภาษาประจำชาติ เปลี่ยนตำราเรียนเป็นภาษาพม่า และให้ใช้ชุดแต่ง กายพม่าเป็นเครื่องแต่งกายประจำชาติ ผลจากการดำเนินนโยบายของรัฐบาลพม่าดังกล่าวทำให้ เกิดกระแสการต่อต้านจากกลุ่มชาติพันธุ์ต่างๆ อย่างรุนแรงและหลายรูปแบบ โดยเฉพาะกลุ่มชาติ พันธุ์ต่างๆที่มีสำนึกในชาติพันธุ์ของตนเองสูงจึงต่อต้านนโยบายการทำให้เป็นพม่าอย่างแรงกล้า รัฐบาลพม่าจึงได้เข้าปราบปรามอย่างเข้มแข็งและจริงจัง ไม่ว่าจะเป็นการบังคับใช้แรงงานทาสและ เกณฑ์เป็นลูกหาบ การยึดที่ดินทำกินของชาวบ้าน การตัดอาหาร การบังคับให้อพยพโยกย้ายถิ่น ฐาน การปล้น เผาหมู่บ้าน นโยบายตัดสี่ การข่มขืน รวมถึงการกดขี่รูปแบบต่างๆที่ผลักไสให้คนนับ ล้านต้องพลัดถิ่นฐาน จึงทำให้กลุ่มชาติพันธุ์เหล่านี้ต้องอพยพหนีภัยสงครามเข้ามาอยู่ในประเทศ ไทยอย่างต่อเนื่อง (Human Rights Documentation Unit, 2000:181)

## (2) เพราะนโยบายรัฐภายในประเทศ : นโยบายการปกครองแบบสังคมนิยมตาม วิถีพม่า

การปฏิวัติโดยกองทัพในปี 2505 ถือเป็นการปิดฉากการปกครองแบบระบอบ ประชาธิปไตยในพม่าอย่างสิ้นเชิงและนำพม่าเข้าสู่ความมืดมนภายใต้การปกครองระบอบสังคม นิยมตามวิถีพม่า (The Burmese Way to Socialism) ของนายพลเนวินซึ่งปกครองประเทศ โดยตรงผ่านสภาคณะปฏิวัติ (Revolutionary Council) ของพรรครัฐบาลที่ควบคุมโดยทหารคือ พรรคโครงการสังคมนิยมพม่า (BSPP-The Burma Socialist Programme Party) อันเป็นพรรค การเมืองเดียวในพม่าภายหลังจากเนวินประกาศยุบพรรคการเมืองอื่นทั้งหมดให้เหลือเพียงพรรค การเมืองเดียวที่สามารถเข้ามามีบทบาททางการเมืองของประเทศได้ผ่านสภาประชาชน (People's Assembly หรือ Pyithu Hluttaw) (ชาญวิทย์ เกษตรศิริ และฉลาดชาย รมิตานนท์, 2526:159) ในทางเศรษฐกิจนั้นรัฐได้เข้าควบคุมกิจการธุรกิจซึ่งแต่เดิมดำเนินการโดยเอกชน โอน เข้ามาเป็นของรัฐทั้งหมด เพื่อแก้ไขปัญหาสภาพเศรษฐกิจที่ตกต่ำอันเนื่องมาจากโครงสร้างทาง เศรษฐกิจถูกครอบงำโดยชาวต่างชาติ (อุกฤษฎ์ ปัทมานันท์และพรพิมล ตรีโชติ, 2542: 261)

ความล้มเหลวในการพัฒนาอุตสาหกรรมและการปรับโครงสร้างเศรษฐกิจของรัฐประกอบ กับความด้อยประสบการณ์ของรัฐบาลทหารและปัญหาการคอร์รัปชั่น ทำให้เศรษฐกิจของพม่า เสื่อมโทรมลงอย่างมาก และภาวะขาดแคลนสินค้าอุปโภคบริโภคก็ก่อให้เกิดการค้านอกระบบใน ตลาดมืดขึ้น สินค้าหนีลักลอบหนีภาษีจากต่างประเทศได้ไหลทะลักเข้ามาในพม่าเป็นจำนวนมาก ในขณะเดียวกันก็ได้มีการลักลอบพิมพ์ธนบัตรปลอมขึ้นบริเวณชายแดนและในหมู่บ้านชนกลุ่ม น้อยยังผลให้เกิดภาวะเงินเฟ้อ ราคาสินค้าสูงขึ้นอย่างต่อเนื่องโดยรัฐไม่อาจควบคุมได้จนกระทั่ง รัฐบาลทหารของเนวินประกาศยกเลิกธนบัตรเงินจ๊าด 3 ชนิด คือ ธนบัตรราคา 25 จ๊าด และ 35 จ๊าด และ 75 จ๊าด เมื่อวันที่ 5 กันยายน 2530 จึงส่งผลกระทบต่อประชาชนอย่างมาก

การเข้าควบคุมแทรกแซงอย่างเคร่งครัดของรัฐบาลในทุกด้าน ความล้มเหลวของ โครงสร้างการพัฒนาเศรษฐกิจแบบสังคมนิยม การใช้นโยบายตามอำเภอใจของรัฐในการยกเลิก ระบบเงินตรา ภาวะเงินเฟ้อ การเกิดวิกฤตข้าวยากหมากแพง การต่อสู้อย่างต่อเนื่องระหว่าง ฝ่ายรัฐบาลกับฝ่ายต่อต้าน สถานการณ์เหล่านี้นำมาซึ่งความไม่พอใจแก่ประชาชน และเป็นสาเหตุ สำคัญในการที่ประชาชนเข้าร่วมกับนักศึกษาในการเดินขบวนประท้วงรัฐบาลเพื่อให้รัฐบาลชดใช้ เงินที่ถูกยกเลิกและเรียกร้องให้มีการปกครองแบบประชาธิปไตยในเหตุการณ์ปี 2531

การประท้วงของประชาชนในพม่าวันที่ 8 สิงหาคม 1988 หรือ 8–8–88 นั้น เกิดจากความ ไม่พอใจการบริหารงาน โดยเฉพาะงานด้านเศรษฐกิจที่ล้มเหลวของรัฐบาล เป็นวันที่ประชาชน พม่าออกมารวมตัวกันประท้วงรัฐบาลอย่างกว้างขวาง มีการปราศรัยของประชาชนและนักศึกษา เรียกร้องให้มีการปล่อยตัวนักโทษทางการเมืองที่ถูกจับกุม และเรียกร้องให้ดำเนินการเมืองใน ระบอบประชาธิปไตย โดยเฉพาะให้ยุติการกดขี่สิทธิเสรีภาพประชาชน และคืนเสรีภาพแก่ ประชาชน การเรียกร้องของประชาชนมิได้จำกัดอยู่เพียงแค่ย่างกุ้ง แต่ได้กระจายไปตามเมืองใหญ่

ๆ อาทิ มัณฑะเล พะโค ตองอู ชิตต่วย และไกลไปถึงมิตจินาในรัฐคะฉิ่น ฝ่ายทหารเห็นรูปการณ์จะ บานปลายจึงออกมาปราบปรามประชาชน โดยใช้วิธีสลายกลุ่มประท้วงด้วยวิธีรุนแรง การ ปราบปรามอย่างโหดเหี้ยมทำให้มีประชาชนเสียชีวิตและบาดเจ็บเป็นจำนวนมาก หลังจากความ วุ่นวายในเมืองบานปลายอย่างมาก รัฐบาลจึงได้ออกประกาศว่าจะจัดให้มีการเลือกตั้งทั่วไป เพื่อ สรรหารัฐบาลใหม่ตามที่ประชาชนเรียกร้อง ในวันที่ 13 กันยายน 1988 ทั้งนี้ส่วนหนึ่งเพื่อลดความ ตึงเครียด และได้ยินยอมให้มีการจัดตั้งพรรคการเมืองขึ้นมาอีกครั้งหนึ่ง เพื่อเตรียมการเลือกตั้ง ทั่วไปในเดือนพฤษภาคม 1990

แม้ว่ารัฐบาลจะเปิดโอกาสให้มีการเลือกตั้ง ทั่วไปในปี พ.ศ. 2533 ซึ่งพรรคเอ็นแอลดีของ นางอองซาน ซูจี ได้รับคะแนนเสียงท่วมทัน แต่บรรดาผู้นำทหารก็ไม่ยอมถ่ายโอนอำนาจให้นางซูจี และพรรคการเมืองอื่น ๆ ซึ่งมีสิทธิอันซอบธรรม การบริหารประเทศ ซ้ำร้ายผู้นำทหารกลับเพิ่มดีกรี เผด็จการกับกลุ่มผู้รักประชาธิปไตยมากขึ้นเรื่อยๆ อาทิ การสั่งปิดๆเปิดๆมหาวิทยาลัยแบบไม่มี กำหนดที่แน่นอน ทำให้นักศึกษาหลายคน ต้องเลิกเรียนกลางคันเพื่อไปหางานทำและกลายเป็น นักศึกษาค้างชั้นปีมาจนถึงทุกวันนี้ การสั่งจับกุมผู้แสดงความคิดเห็นทางการเมืองเข้าคุกอินเส่งจน คุกไม่มีที่ว่าง รวมไปถึงการควบคุมสิทธิเสรีภาพในการติดต่อสื่อสารอื่น ๆ อีกมากมาย เหตุการณ์ สำคัญ คือ การกักขังนางอองซาน ซูจี มาจนถึงวันนี้ ผลจากแรงกดดันที่เพิ่มมากขึ้นเรื่อยๆ ทำให้ นักศึกษาและประชาชนที่ต้องการสิทธิเสรีภาพเริ่มเดินทางออกนอกประเทศ ส่วนใหญ่อยู่ใน ประเทศเพื่อนบ้านโดยเฉพาะในประเทศไทย และอีกส่วนหนึ่งขอลี้ภัยไปประเทศที่สาม

# (3) เพราะนโยบายการพัฒนาประเทศด้านพลังงาน : การขายก๊าซธรรมชาติจาก แหล่งยาดานาให้กับรัฐบาลไทย และการสร้างเขื่อนสาละวิน

ในสมัยรัฐบาลไทยที่มีนายชวน หลีกภัย เป็นนายกรัฐมนตรี ได้มีการตกลงซื้อขายก๊าซ ธรรมชาติจากรัฐบาลพม่า เพื่อนำมาใช้ในภาคอุตสาหกรรมของประเทศไทย โดยการซื้อขายก๊าซ ธรรมชาติครั้งนี้มีอายุสัญญา 30 ปี โดยรัฐบาลพม่าจะเป็นผู้วางท่อจากแท่นผลิตกลางอ่าวเมาะตะ มะมาถึงชายแดนไทยเป็นระยะทางประมาณ 400 กิโลเมตร ส่วนรัฐบาลไทยโดยการปิโตรเลียม แห่งประเทศไทย (ปตท.) จะเป็นผู้ดำเนินการวางท่อส่งก๊าซต่อจากชายแดนที่เหมืองปิล็อค อำเภอ ทองผาภูมิ จังหวัดกาญจนบุรี ซึ่งเป็นจุดส่งมอบก๊าซจากรัฐบาลพม่า มายังโรงไฟฟ้าของการไฟฟ้า ฝ่ายผลิตแห่งประเทศไทย (กฟผ.)ที่จังหวัดราชบุรี รวมระยะทางกว่า 300 กิโลเมตร

เนื่องจากแหล่งก๊าซยาดานาอยู่ในเขตรัฐมอญและภาคตะนาวศรี ซึ่งเป็นที่อยู่ของกลุ่มชาติ พันธุ์ชนกลุ่มน้อย ซึ่งได้แก่ ชาวมอญและชาวกะเหรี่ยง การซื้อขายก๊าซของรัฐบาลไทยทำให้รัฐบาล พม่าทำการเคลียร์พื้นที่ในบริเวณที่จะต้องวางท่อก๊าซในลักษณะของการส่งกองทัพพม่าเข้าไปใน เขตรัฐมอญ รัฐกะเหรี่ยง และภาคตะนาวศรีเพื่อขับไล่ชนกลุ่มน้อยออกจากพื้นที่ โดยทหารพม่าได้ ใช้วิธีการหลายอย่างในพื้นที่ อาทิเช่น การบังคับไล่ที่ การบังคับใช้แรงงานในกลุ่มชาติพันธุ์ชนกลุ่ม

น้อยในบริเวณดังกล่าวเป็นจำนวนมาก นอกจากนั้นยังทำการตัดถนนสร้างทางรถไฟเพื่ออำนวย ความสะดวกแก่ทหารพม่าในการก่อสร้างท่อก๊าซมายังประเทศไทย ส่งผลให้ผู้หนีภัยจากการสู้รบที่ เป็นชาวมอญและกะเหรี่ยงทะลักเข้ามาในประเทศไทยในบริเวณจังหวัดราชบุรีและกาญจนบุรีมาก ยิ่งขึ้น

ส่วนโครงการเขื่อนสาละวินชายแดนไทย-พม่า มีชื่อเป็นทางการว่า โครงการโรงไฟฟ้าพลัง น้ำสาละวินชายแดนประเทศไทย-เมียนม่าร์ โดยได้รับการสนับสนุนจากการไฟฟ้าฝ่ายผลิตแห่ง ประเทศไทย (กฟผ.) ประกอบด้วย 2 โครงการ คือ โครงการเขื่อนสาละวินชายแดนตอนบน(เว่ยจี) และโครงการเขื่อนสาละวินชายแดนตอนล่าง(ดา-กวิน/ท่าตาฝั่ง) ทั้งสองเขื่อนตั้งอยู่บริเวณ ชายแดนประเทศไทย-พม่า อำเภอแม่สะเรียง จังหวัดแม่ฮ่องสอน ตรงข้ามกับรัฐกะเหรี่ยง ประเทศ พม่า เป็นอ่างเก็บน้ำ 2 อ่างที่เชื่อมต่อกัน อ่างเก็บน้ำของเขื่อนตอนบนท่วมพื้นที่ยาวไปตามลำน้ำ 380 กม. เป็นพื้นที่ในเขตชายแดนประเทศไทยและรัฐกะเหรี่ยง 56 กม. และพื้นที่ในเขตรัฐกะเหรี่ยง ต่อขึ้นไปถึงรัฐคะยา ประเทศพม่าอีก 324 กม.

โครงการนี้เป็นโครงการร่วมระหว่างรัฐบาลไทยและรัฐบาลทหารพม่า แต่ภาพลักษณ์ของ พม่าซึ่งติดอันดับต้นๆ ของประเทศที่มีการละเมิดสิทธิมนุษยชนสูงที่สุดในโลก ทำให้คาดการณ์ได้ ว่าทหารพม่าจำนวนมากจะเข้ามายึดพื้นที่บริเวณสร้างเขื่อน และสิ่งที่น่าเป็นห่วงที่สุดก็คือ การ ทำลายล้างชาวกะเหรี่ยงและกลุ่มชาติพันธุ์อื่นๆที่อาศัยในบริเวณดังกล่าว โดยใช้เขื่อนในฐานะ สัญลักษณ์แห่งการพัฒนา เหมือนกับที่รัฐต่างๆทั่วโลกเคยทำตลอดมาเมื่อต้องการยึดพื้นที่และขับ ไล่ทำลาย "ศัตรู" กองกำลังต่างๆ หรือชนกลุ่มน้อยที่รัฐไม่ต้องการ

รายงานผลกระทบด้านสังคมและความมั่นคงในชีวิตของชนกลุ่มน้อยที่อาศัยอยู่ในบริเวณ ชายแดนไทย-พม่าของมูลนิธิฟื้นฟูชีวิตและธรรมชาติ ระบุว่าหากมีการสร้างเชื่อนสาละวินซึ่งจะเกิด อ่างเก็บน้ำขนาดใหญ่เข้าท่วมพื้นราบ ที่ดอนริมแม่น้ำสาละวินและแม่น้ำสาขาทั้งในเขตไทยและ พม่า และจะส่งผลทำให้ชนกลุ่มน้อยที่อพยพเข้ามาในเขตไทยทั้งที่อยู่ในศูนย์อพยพและนอกศูนย์ อพยพ ไม่สามารถอพยพกลับไปตั้งถิ่นฐานทำกินในประเทศพม่าได้อีกต่อไป นอกจากนี้ชนกลุ่ม น้อยอีกจำนวนหนึ่งในประเทศพม่าก็อาจจะต้องหนีภัยจากการสร้างเชื่อน เนื่องจากที่ตั้งถิ่นฐานทำกินต้องกลายเป็นอ่างเก็บน้ำ และอาจจะอพยพเข้ามายังประเทศไทยเพิ่มมากขึ้นในอนาคต

จากข้อมูลล่าสุดของ Thailand Burma Border Consortium ได้ออกเอกสารเรื่อง Internal displacement and protection in Eastern Burma ในเดือนตุลาคม 2548 ได้ชี้ให้เห็นภาพรวม ของความรุนแรงที่เพิ่มขึ้นของปัญหาผู้อพยพพลัดถิ่นในพม่าเพิ่มขึ้นจาก 526,000 คนในปี 2547 เป็น 540,000 คนในปี 2548 เป็นตัวเลขที่ประมาณการได้เฉพาะในรัฐฉานตอนใต้, รัฐคะเรนนี, รัฐเปกูตะวันออก, รัฐกะเหรี่ยง, รัฐมอญ และรัฐตะนาวศรี ของประเทศพม่า และปัจจัยคุกคาม สำคัญประการหนึ่งที่มีต่อผู้คนกลุ่มนี้ คือ แผนการสร้างเขื่อนสาละวิน

## (4) เพราะนโยบายการพัฒนาประเทศด้านเศรษฐกิจ : โครงการยุทธศาสตร์ความ ร่วมมือทางเศรษฐกิจอิระวดี-เจ้าพระยา-แม่โขง (ACMECS)

ยุทธศาสตร์ความร่วมมือทางเศรษฐกิจอิระวดี–เจ้าพระยา–แม่โขง (ACMECS: Ayeyawady - Chao Phraya - Mekong Economic Cooperation Strategy) คือโครงการเดิมใน ชื่อ ยุทธศาสตร์ความร่วมมือทางเศรษฐกิจระหว่างกัมพูชา ลาว พม่า ไทย (ECS: Economic Cooperation Strategy among Cambodia, Lao PDR, Myanmar and Thailand) ที่มาของ ACMECS มีแนวคิดพื้นฐานมาจากการคิดของนายกรัฐมนตรีทักษิณ ชินวัตรที่มีเป้าหมายหลักเพื่อ ส่งเสริมความสามารถในการแข่งขัน ก่อให้เกิดความเจริญเติบโตตามแนวชายแดนมากขึ้น ส่งเสริม การเคลื่อนย้ายภาคอุตสาหกรรม การเกษตรและการผลิตไปยังบริเวณที่มีความได้เปรียบ สร้าง โอกาสการจ้างงาน ลดความแตกต่างของรายได้ ส่งเสริมสันติภาพ เสถียรภาพ และความมั่งคั่ง ร่วมกันอย่างยั่งยืน ACMECS ผ่านความร่วมมือกัน 5 สาขา คือ 1. การอำนวยความสะดวกด้าน การค้าและการลงทุน 2. ความร่วมมือด้านเกษตรกรรมและอุตสาหกรรม 3. การเชื่อมโยงเส้นทาง คมนาคม 4. การท่องเที่ยว 5. การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์

โครงการสำคัญที่ส่งผลต่อการอพยพเคลื่อนย้ายของประชาชนจากประเทศพม่ามายัง ประเทศไทย หนึ่งในนั้น คือ โครงการทำการเกษตรแบบมีพันธะสัญญา(Contract Farming) ซึ่ง เป็นความร่วมมือในด้านเกษตรกรรมระหว่างไทยกับประเทศพม่า เป็นการย้ายฐานการลงทุนการ ปลูกพืชเป้าหมายจากประเทศไทยไปประเทศพม่า 8 ชนิด ได้แก่ ถั่งเหลือง ถั่งลิสง ละหุ่ง ข้าวโพด หวาน ข้าวโพดเลี้ยงสัตว์ มันฝรั่ง มะม่วงหิมพานต์ และยูคาลิปตัส เนื่องจากไทยยังผลิตได้ไม่ เพียงพอกับความต้องการ และพืชเหล่านี้เป็นพืชที่ต้องใช้แรงงานในการเก็บเกี่ยวจำนวนมาก สอด คล้องกับความต้องการของภาคเอกชนที่ต้องการนำมาเป็นปัจจัยการผลิตหรือเพิ่มมูลค่าสินค้าใน ประเทศไทย

สิ่งที่เกิดขึ้นจริงในปัจจุบันจากรายงานของกลุ่มบรรเทาทุกข์และการพัฒนาคุณภาพชีวิต ไทยใหญ่ (SRDC – Shan Relief and Development Committee) เมื่อเดือนมกราคม 2549 ที่ผ่าน มา ได้ออกรายงานระบุสาเหตุการยึดที่นา และบังคับใช้แรงงานชาวบ้านของทหารพม่าในพื้นที่ อำเภอเมืองนาย ภาคใต้รัฐฉาน อันเนื่องมาจากโครงการ Contract Farming ซึ่งกลุ่มนี้ได้ลงพื้นที่ สำรวจวิถีชีวิตความเป็นอยู่ของประชาชนพร้อมให้ความช่วยเหลือในด้านต่างๆ ตั้งแต่ช่วงปี 2546 – 2548 ในภาคใต้รัฐฉาน และได้จัดประชุมแถลงผลของรายงานดังกล่าวในชื่อว่า "ทุ่งร้าง" (Deserted Field) รายงานฉบับนี้เป็นรายงานเปิดเผยการกระทำของทหารพม่าที่มีต่อชาวบ้านใน พื้นที่ ซึ่งก่อให้เกิดผลกระทบวิถีชีวิตความเป็นอยู่มากมาย โดยระบุว่าปัจจุบันพื้นที่อำเภอดังกล่าว มีหมู่บ้านหลงเหลืออยู่เพียง 25 หมู่บ้าน จาก 57 หมู่บ้าน ก่อนปี 2537 พื้นที่แห่งนี้เคยอุดม สมบูรณ์ เป็นอู่ข้าวชั้นดีของผู้คน แต่ปัจจุบันนี้มีหมู่บ้านหลงเหลืออยู่เพียง 25 หมู่บ้าน จากที่เคยมี

ถึง 57 หมู่บ้าน มีประชากรเหลืออยู่ประมาณ 25,000 คน ประกอบด้วยคนพม่า ฉาน ปะโอ ลีซู ลา หู่ โกก้าง และปะหล่อง ส่วนอีกราวร้อยละ 30 คาดว่าอพยพหนีข้ามมาฝั่งไทย ด้วยเหตุที่ชาวบ้าน ถูกทหารพม่าบังคับย้ายถิ่นฐานไปอยู่ในที่ที่กำหนดให้ใหม่ และหากกลับไปทำไร่ทำนาโดยไม่ได้รับ อนุญาตก็จะถูกยิงเสียชีวิต ส่งผลให้ไร่นากว่า 2.5 หมื่นไร่ต้องรกร้าง และชาวบ้านร้อยละ 30 จำต้องอพยพเข้าประเทศไทย ปล่อยให้พื้นที่เพาะปลูกอันอุดมกลายเป็นทุ่งร้างมากกว่า 25,000 ไร่

## (5) เพราะเงื่อนไขทางเศรษฐกิจภายในประเทศพม่า : นโยบายส่งเสริมความ ยากจน

ในปี พ.ศ.2505 นายพลเนวินประกาศใช้ระบอบสังคมนิยมแบบพม่า (The Burmese Way to Socialism) ทำการปิดประเทศ โอนกิจการต่างๆมาเป็นของรัฐ ทำให้การดำเนินงานตามระบอบ สังคมนิยมแบบพม่าประสบความล้มเหลว โดยเฉพาะทางด้านเศรษฐกิจต้องประสบกับปัญหาการ ขาดดุลการค้าอย่างต่อเนื่องมาตั้งแต่ ปี พ.ศ.2516 ประสบปัญหาขาดแคลนสินค้าอุปโภค บริโภค ก่อให้เกิดการค้าในตลาดมืดและการทุจริต ฉ้อราษฎร์ บังหลวง ในขณะที่ปัญหาเงินเฟ้อได้ทวีความ วุนแรง มีหนี้สินต่างประเทศสูงถึง 4,500 ล้านเหรียญสหรัฐฯ ในปี พ.ศ.2531 และปริมาณทุน สำรองเงินตราต่างประเทศลดลงเหลือเพียง 30 ล้านเหรียญสหรัฐฯ (ชวลิต ศรีศิลปนันทน์, 2542:58)

นโยบายทางการเมืองของประเทศพม่าที่ปิดประเทศมาอย่างช้านานส่งผลต่อการ เจริญเติบโตทางเศรษฐกิจของประเทศ รายได้เฉลี่ยตัวหัวของประชาชนลดลง ประชาชนมีรายได้ ต่ำ นอกจากนั้นยังกระทบต่อการพัฒนาด้านระบบสาธารณูปโภค สาธารณูปการที่รัฐต้องพัฒนา ให้เพียงพอกับอัตราการเพิ่มประชากร หลังปี พ.ศ.2513 เป็นต้นมา ประเทศพม่าประสบกับปัญหา เศรษฐกิจอย่างหนัก มีการขับไล่นักธุรกิจ นักลงทุนต่างชาติออกนอกประเทศ กิจการหลายประเภท จึงตกเป็นของรัฐ และเมื่อปี พ.ศ.2517 ภาวะเศรษฐกิจของประเทศเข้าสู่ภาวะวิกฤติ อันเป็นผลมา จากการดำเนินนโยบายที่ผิดพลาดในอดีตและการคว่ำบาตรทางเศรษฐกิจของกลุ่มประเทศที่ไม่ เห็นด้วยกับการละเมิดสิทธิมนุษยชนของรัฐบาลพม่าในการกักบริเวณแกนนำและผู้ที่เคลื่อนไหวใน การเรียกร้องประชาธิปไตยจากรัฐบาลทหารในประเทศพม่า

ในพื้นที่ควบคุมของรัฐบาลพม่า ประชาชนเริ่มประสบปัญหาความยากจนและขาดแคลน อาหารอันเนื่องมาจากการใช้นโยบายเกษตรของรัฐบาลที่บังคับการปลูกพืชเชิงพาณิชย์และการ กำหนดภาษีโควตาผลผลิต ชาวนาที่ปลูกข้าวถูกบังคับขายข้าวให้รัฐบาลตามเป้าหมายเพื่อเพิ่ม ตัวเลขส่งออกข้าวของรัฐบาล อันเป็นเหตุให้ชาวนายากจนลง ชาวนาบางส่วนที่ไม่สามารถปฏิบัติ ตามที่รัฐบาลต้องการได้ ก็จะอพยพโยกย้ายมาเป็นแรงงานรับจ้างในประเทศไทยแทน

แรงงานทาสจึงเป็นเพียงรูปธรรมหนึ่งที่ชี้ให้เห็นถึงการบีบบังคับคนในประเทศพม่า แต่สิ่งที่ อยู่เบื้องหลังและสำคัญยิ่งกว่า คือ การเข้ามาลงทุนของประเทศเพื่อนบ้านผ่านโครงการพัฒนา ต่างๆของรัฐ โครงการที่เกิดขึ้นเหล่านั้นเป็นส่วนสำคัญในการผลักไสให้ประชาชนในประเทศพม่า ต้องเผชิญชะตากรรมอย่างเป็นระบบและยากจะหลีกเลี่ยง กระบวนการจากกลไกรัฐที่เกิดขึ้นผ่าน รูปแบบต่างๆนานาเป็นส่วนสำคัญที่ผลักดันให้พวกเขาและเธอต้องเลือกเส้นทางชีวิตใหม่ในอีก แผ่นดิน

### 2.แรงงานเถื่อน

"30 พฤศจิกายน 2549 นายพาโด้ มานาซา เลขาธิการสหภาพแห่งชาติกะเหรี่ยง(เคเอ็นยู) กล่าวที่ชายแดนไทย-พม่า ที่ฐานที่มั่นแห่งหนึ่งด้านตรงข้าม อ.ท่าสองยาง จ.ตาก ว่า ขณะนี้มีผู้ อพยพชาวกะเหรี่ยงกว่า 5,000 คน ลี้ภัยจากการถูกกดขี่ขมเหงจากทหารพม่าหนีเข้ามาในเขต อิทธิพลของกะเหรี่ยงเคเอ็นยู ในพื้นที่กองพลที่ 2 ที่ 3 และที่ 5 ตรงข้ามแนวต่อชายแดน จ. แม่ฮ่องสอน และจ.ตาก โดยผู้อพยพเป็นชาวนาที่อพยพมาจากชานเมืองตองอู เมืองหย่องเลปิน และเมืองผาปูน ซึ่งอยู่ไม่ห่างจากเมืองเนปีย์ดอหรือปืนมะนา เมืองหลวงใหม่ของพม่า โดยชาวนา ที่ได้รับความเดือดร้อนเหล่านี้ไม่สามารถเก็บเกี่ยวข้าวได้หลังจากการปลูกข้าวไปแล้ว ถูกคุกคาม โดยทหารพม่ามาตลอด ชาวบ้านเริ่มทยอยออกมาตั้งแต่เดือนพฤศจิกายน เจ้าหน้าที่ฝ่ายเคเอ็นยู และองค์กรพัฒนาภาคเอกชนของกะเหรี่ยงได้ให้ความช่วยเหลือด้านอาหาร เครื่องนุ่งห่ม ตลอดจน ยารักษาโรคแต่ยังไม่เพียงพอ ทำให้ชาวกะเหรี่ยงบางส่วนได้รับความเดือดร้อนอย่างหนัก มีชาว กะเหรี่ยงนับร้อยคนกำลังเจ็บป่วยเพราะทนกับสภาพอากาศที่หนาวไม่ไหว ทำให้ส่วนหนึ่ง ประมาณ 500 คน หนีเข้ามาเขตไทย และไปอาศัยในศูนย์พักพิงบ้านแม่ลาฮู อ.แม่สามแลบ จ. แม่ฮ่องสอน" (มติชน 1 ธันวาคม พ.ศ. 2549)

การอพยพเคลื่อนย้ายของผู้คนจากพื้นที่ต่างๆทั่วโลกถูกมองว่าเป็นเรื่องปกติในยุคสมัย ปัจจุบัน แต่มิได้หมายความว่าการอพยพของผู้คนเหล่านี้เป็นปรากฏการณ์เฉพาะของสังคม ปัจจุบัน การอพยพโยกย้ายของผู้คนในพื้นที่ต่างๆของโลกเป็นปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นมานาน แตกต่างแต่เพียงว่าการเคลื่อนย้ายของผู้คนที่เกิดขึ้นในปัจจุบันมีระดับความถี่ ความเข้มข้นมาก กว่าเดิมเท่านั้น โดยมีปัจจัยทางด้านเศรษฐกิจ สังคม การเมือง ซึ่งกระตุ้น ผลักดันให้เกิดการ เคลื่อนย้ายของประชาชนทั้งเต็มใจและไม่เต็มใจ การอพยพย้ายถิ่นจากประเทศพม่าผ่านช่องทาง ต่างๆในลักษณะการลอดรัฐพม่าและรัฐไทย เป็นตัวอย่างหนึ่งที่สำคัญในปัจจุบันที่แสดงให้เห็นถึง การย้ายถิ่นของประชาชนครั้งเต็มใจ

โก เมียด เว อดีตนายทหารจากกองทัพอากาศของประเทศพม่า ที่ปัจจุบันกลายมาเป็น นักพัฒนาองค์กรพัฒนาเอกชน รวมทั้งยังเป็นส่วนสำคัญในขบวนการประชาชนพม่า เล่าให้ฟังว่า "แรงงานจากพม่าเข้ามาทำงานในประเทศไทย เริ่มจากการเข้าเป็นลูกเรือประมง หลังจากที่หลาย จังหวัดในภาคใต้ของประเทศไทยได้รับความเสียหายจากพายุเกย์เมื่อปี 2532 มีผลทำให้ลูกเรือ ประมงไทยต้องเสียชีวิตไปจำนวนมาก จากเหตุการณ์พายุเกย์ครั้งนั้น ทำให้ลูกเรือชาวอีสานไม่ กล้าออกทะเลอีก เจ้าของเรือประมงจึงจำเป็นที่จะต้องใช้แรงงานจากประเทศพม่ามาทำงานแทน ซึ่งลูกเรือจากพม่ามีพื้นฐานการดำรงชีวิตและทำงานประมงได้เป็นอย่างดี แม้ว่าภาษาจะไม่ค่อยดี นัก แต่ก็มีความอดทนและยอมรับสภาพการทำงานประมงได้มากกว่าแรงงานอีสาน

หลังจากที่แรงงานจากพม่าได้เข้ามาทำงานประมงระยะหนึ่งแล้ว เจ้าของกิจการอื่นๆได้ให้ ความสนใจที่จะจ้างแรงงานที่มาจากประเทศพม่าไปทำงานอย่างอื่นด้วย เนื่องจากหาคนไทย ทำงานได้ยาก เช่น ทำสวนยาง สวนปาล์ม และสวนกาแฟ ต่อมาได้มีการอพยพแรงงานเข้าไป ทำงานในเขตจังหวัดภาคกลางมากขึ้น เช่น ตัดอ้อย โรงสี แบกข้าวสาร ทำไร่มันสำปะหลัง และ งานสวนอื่นๆ ซึ่งเดิมมักจะใช้คนงานจากภาคอีสาน สำหรับแรงงานจากพม่าที่สามารถฟังและพูด ภาษาไทยได้เล็กน้อยก็จะเข้าไปทำงานในร้านอาหารแถบจังหวัดภาคตะวันออก และมีแรงงาน ผู้หญิงส่วนหนึ่งเข้ามาทำงานในร้านค้าปลีกย่านที่มีคนจีนอาศัยอยู่หนาแน่นในพื้นที่ กรุงเทพมหานคร เช่น ย่านเยาวราช และบางลำภู ส่วนแรงงานที่อยู่ในแถบจังหวัดภาคเหนือของ ไทยมักจะเข้ามาทำงานรับจ้างอิสระ เช่น การเจียระไนพลอย หยก และหินอ่อน โดยคนงาน บางส่วนจะใช้วิธีเดินทางไปกลับในแต่ละวัน และมีบางส่วนที่เข้ามาอยู่ประจำในประเทศไทย นอกจากนั้นยังมีแรงงานผู้หญิงกะเหรี่ยงเข้ามาทำงานรับใช้ตามบ้านในพื้นที่จังหวัดชายแดนภาค ตะวันตกและในกรุงเทพมหานคร

สำหรับงานที่แรงงานจากพม่าเข้ามาทำในประเทศไทย ได้แก่ โรงงานอาหารทะเลแซ่แข็ง , ทำสวนยางพารา ,ลูกเรือประมง ,สวนกาแฟ สวนปาล์ม ไร่อ้อย ,โรงงานปลาปัน ,กรรมกรก่อสร้าง ,เลี้ยงกุ้ง ,เลี้ยงหมู ,โรงงานทำโอ่ง และทำอิฐ,งานรับใช้ในบ้าน,งานบริการตามร้านอาหาร,ขาย ปลีกหน้าร้าน,งานเจียระใน อัญมณี ,งานในห้องเย็น,งานในเหมืองแร่และเหมืองหิน และโรงงาน รองเท้ากีฬา ฯลฯ" (โก เมียด เว. สัมภาษณ์ ธันวาคม 2547)

สาเหตุหลักของการย้ายถิ่นของแรงงานข้ามชาติจากประเทศพม่ามาประเทศไทย คือ ความหวาดกลัวจากการถูกประหัตประหาร การข่มเหง ประเทศไทยดูเหมือนจะเป็นประเทศที่ให้ โอกาสในการพักพิง ให้สภาพการทำงานที่ดีกว่า แม้ว่าพวกเขาและเธอเชื่อว่าการย้ายถิ่นเข้ามา ประเทศไทยนั้นจะสามารถนำไปสู่การถูกข่มขู่ คุกคาม หรือถูกล่อลวงไปขายได้ แต่พวกเขาและ เธอก็พยายามดิ้นรนที่จะเอาชีวิตให้รอดด้วยการลักลอบหางานทำในตลาดแรงงานไทยที่ต้องซ่อน เร้นแอบแฝง และผิดกฎหมายอยู่บ่อยครั้ง

"ผมรู้ว่าการมาอยู่เป็นแขกที่ไม่ได้รับเชิญของใครนานๆเข้า วันหนึ่งเขาก็จะอึดอัด เดือดร้อน รำคาญ และไม่ต้องการพวกผม เมื่อผมหมดประโยชน์ให้กับพวกเขาแล้ว แต่จะให้ทำ อย่างไร่ได้ ในเมื่อผมกลับบ้านไม่ได้จริง ๆ ผมกลับไปก็ไม่รู้จะอยู่อย่างไร บ้านผมถูกทหารพม่าเผา ไปหมดแล้ว และตัวผมก็ถูกตามฆ่า ผมจะกลับได้อย่างไร จะให้ผมกลับไปโดนทหารพม่าฆ่าเหรอ ครับ" (ซูมิ หนุ่มปะโอ, สัมภาษณ์ สิงหาคม 2548)

"ดาวไม่ได้อยากมาประเทศไทยเลยค่ะ แต่อยู่ที่พม่าดาวก็ไม่มีอะไรจะทำ ทหารพม่ามาที่ หมู่บ้านดาวทุกวัน พ่อดาวก็กลัว ไม่กล้าออกไปทำงาน แม่ก็กลัวทหารพม่าจะทำร้ายน้อง ที่บ้านก็ ไม่มีอะไรจะกิน ดาวสงสารแม่ ดาวเห็นคนในหมู่บ้านหลายคนมาที่ประเทศไทย ดาวก็เลยขอ ตามมาด้วย จะได้มีเงินส่งให้พ่อแม่ดาว ดาวมาทำงานอยู่ที่ร้านขายหมูที่สะพานควาย ดาวต้อง ทำงานตั้งแต่เที่ยงคืนถึงเก้าโมงเช้า ครั้งหนึ่งดาวเคยหั่นหมูจนมีดบาดนิ้ว แต่เจ๊ก็ไม่สนใจ ดาวต้อง ไปโรงพยาบาลเอง ดาวไม่กล้าไปที่คลินิคข้างๆ กลัวโดนตำรวจจับ ดาวพูดไม่ชัดและไม่มีบัตรต่าง ด้าวด้วย ดาวกลัวค่ะ" (ดาว สาวกะเหรี่ยง, สัมภาษณ์ ตุลาคม 2548)

ทันทีที่เริ่มเดินทางเข้าสู่ประเทศไทย พวกเขาและเธอก็แทบจะไม่สามารถควบคุมชะตา กรรมของตนได้เลย สถานการณ์ทางการเมืองและการทหารที่ผันแปรตลอดเวลาได้ส่งผลกระทบต่อ ความราบรื่นในการเดินทาง จำนวนด่านตรวจที่ต้องผ่าน นโยบายควบคุมแนวชายแดน การกวาด จับของทหาร และเหตุการณ์อื่นๆที่มีส่วนสำคัญในการกำหนดเส้นทาง วิธีการและค่าใช้จ่ายในการ เดินทาง พวกเขาและเธอบางคนจำเป็นต้องใช้บริการข้ามพรมแดนโดยนายหน้า ซึ่งเป็นคนที่จะพา พวกเขามายังประเทศไทยได้ สำหรับผู้ที่มีบ้านอยู่ไกลจากชายแดน และต้องการออกนอกประเทศ ในฐานะผู้ลี้ภัย การเดินทางของคนกลุ่มนี้มักจะใช้เส้นทางอ้อม เพื่อหลีกเลี่ยงการถูกคุกคามและ การสู้รบ ส่งผลให้ต้องใช้เส้นทางที่คดเคี้ยวและไกลมากขึ้น หลายคนต้องทนทรมานกับการขาด อาหาร การเจ็บป่วย และสภาวะที่ยากลำบากตลอดการเดินทาง

"กว่าหนูจะมาถึงกรุงเทพ หนูต้องทนนอนในรถทัวร์ชั้นล่างสุดที่เขาเอาไว้เก็บกระเป๋า หนู และเพื่อนๆอีก 5 คน ทนนอนอัดกันในนั้น หนูหายใจไม่ออก กระเป๋าหลายใบทับตัวหนูกับเพื่อนๆ แต่หนูกับเพื่อนๆก็ไม่กล้าส่งเสียงร้องบอกคนข้างบน เรากลัวถูกจับและส่งตำรวจ เพื่อนคนหนึ่งเป็น ลมในรถ ส่วนหนูก็เป็นลมเหมือนกัน เมื่อรถวิ่งมาถึงที่หนึ่ง กระเป๋ารถมาเรียกพวกเราให้ลงไป ข้างล่าง บอกว่าข้างหน้ามีตำรวจ ทั้งๆที่เราเป็นลม แต่เราก็ต้องลงรถ และแอบอยู่ในป่าแถวนั้น เพื่อนคนหนึ่งที่ไม่สบายมาก วันรุ่งขึ้นเขาก็เป็นไข้ตาย" (ตีตี หญิงกะเหรี่ยง, สัมภาษณ์ สิงหาคม 2547)

"ผมมาเมืองไทยตั้งแต่อายุ 12 ปี หมู่บ้านผมอยู่ในรัฐกะเหรี่ยง ไกลมาก ป้าพาผมนั่งรถ จากที่บ้านตอน 11 โมงเช้ามาถึงซายแดนตอน 6 โมงเย็น พอถึงซายแดนก็ยังข้ามมาไม่ได้ ต้องรอ จนมืดประมาณ 3 ทุ่ม รอจนด่านปิด และไม่มีตำรวจอยู่แถวนั้น ป้าพาผมแอบนั่งเรือข้ามแม่น้ำมา กับป้า พอมาถึงฝั่งไทย ป้าจ่ายเงินให้คนที่มารับ ผมจำไม่ได้ว่าเท่าไหร่ แล้วคนไทยคนนั้นก็หายไป นานมาก ผมกับป้าแอบอยู่ในป่าจนถึงเช้า พอตอนเช้าผู้ซายคนนั้นก็บอกว่าไปเอาบัตรที่ด่านมาได้ แล้ว แล้วเขาก็พาผมกับป้าไปที่แม่สอด" (เจ หนุ่มกะเหรี่ยง, สัมภาษณ์ พฤศจิกายน 2548)

ผู้ย้ายถิ่นต้องใช้เงินจำนวนมากเพื่อจ่ายค่าเดินทางล่วงหน้า เกือบทุกคนไม่เคยได้รับการ บอกเล่าล่วงหน้าก่อนว่าค่าใช้จ่ายสำหรับการเดินทางทั้งหมดเป็นเท่าไหร่ ยิ่งกว่านี้เจ้าหน้าที่รัฐทั้ง ของพม่าและไทยยังตั้งค่าธรรมเนียมและค่าปรับสารพัดชนิดจากผู้ย้ายถิ่นตลอดเส้นทางการย้าย ถิ่นอย่างไม่มีกฎเกณฑ์เป็นตามอำเภอใจ ในบางกรณีการเรียกร้องค่าธรรมเนียมและค่าปรับต่างๆ ยังตามมาด้วยคำข่มขู่ หรือการยึดเอกสารแสดงตนจริงๆไป การค้นตัว การจับกุม การกักขัง รวมทั้ง การส่งตัวกลับพม่า

"กว่าจะมาถึงกรุงเทพ ผมทำงานมาหลายที่แล้ว ตอนออกจากพม่า ผมก็ไม่รู้จะมาทำอะไร ที่เมืองไทย แต่อยู่ในพม่า มันไม่มีอะไรทำ ผมออกจากบ้านเดินทางไปเรื่อยๆ จนข้ามเรื่อมาถึงเกาะ สอง มาถึงบ้านน้าที่เคยมาที่เมืองไทยก่อน อยู่บ้านน้าเดือนกว่า เบื่อ ทำงานใช้แต่แรง แต่ไม่ได้เงิน เลยมาเมืองไทย น้าไปคุยกับคนไทยคนหนึ่ง เขาบอกว่าจะพาไปทำงานที่กรุงเทพ แต่ต้องจ่ายเงิน ให้เขา 8,000 บาท ตอนนั้นผมไม่มีเงิน แต่ผมก็อยากมาหางานทำ จึงบอกเขาว่าผมไม่มีเงิน เขา บอกว่าไม่มีเงินก็ไปได้ เขาพาผมข้ามฝั่งจากเกาะสอง มาที่ระนอง มารอที่ระนองอาทิตย์นึง รอจะ เข้ามหาซัย รอคนที่จะพามา มีคนมารับพามามหาซัย ผมมารถกระบะ เขาให้ผมนอนข้างหลังกับ คนอื่นอีก 6 คนแล้วเขาเอาผ้าใบปิด แล้วเอายางรถ ไม้ ทับอีกทีหนึ่ง อึดอัดมาก ผมร้องให้ บอก ว่าจะตายอยู่แล้ว เขาให้อยู่ในนั้นประมาณชั่วโมงกว่า ช่วงกลางคืน พอผ่านด่านไปแล้ว เขาก็มา เอาออก ถึงมหาซัย 10 โมง แต่ตอนนั้นผมไม่รู้จักมหาซัย คิดว่าเป็นกรุงเทพ เขาพาผมมาทำงาน ในเรือประมง นายจ้างบอกว่า เขาจ่ายเงินให้คนที่พาผมมาส่งแล้ว ผมต้องทำงานใช้หนี้แทน ผม ทำงานอยู่ในเรืออยู่ 9 วัน ทนไม่ไหว ไม่ได้ค่าแรงลักบาท เขาบอกว่าผมยังใช้หนี้ไม่หมด ถ้าไม่ ยอมทำงานจะแจ้งตำรวจมาจับ ผมจึงหนีออกมา" (ฮาน ยุ้น หนุ่มกะเหรี่ยง, สัมภาษณ์ มีนาคม 2547)

ในปัจจุบันมีแรงงานข้ามชาติจากพม่าประมาณ 2 ล้านคน ที่ทำงานประเภทที่เสี่ยง อันตราย สกปรก และแสนลำบาก แลกกับค่าจ้างที่ต่ำกว่าอัตราค่าจ้างขั้นต่ำของแรงงานใน ประเทศไทยเป็นอย่างมาก เช่น งานในโรงงานห้องเย็นแช่แข็งอาหารทะเล ในโรงงานตัดเย็บเสื้อผ้า งานบ้าน เป็นต้น แรงงานข้ามชาติเหล่านี้มีชีวิตอยู่ท่ามกลางความหวาดกลัวจากการถูกส่งกลับอยู่ ตลอดเวลา รวมทั้งต้องเผชิญกับการปฏิบัติอย่างไม่เป็นธรรม เนื่องจากสถานภาพที่ผิดกฎหมาย กับสภาพการทำงานที่ไม่ได้มาตรฐานและไร้ซึ่งกลไกที่จะคุ้มครองป้องกันตนเอง

"พอผมหนีออกมาแล้ว ผมกับเพื่อนอีกคนก็ไปทำงานโรงงานปลา ล้างปลา แกะปลา ทำงานอยู่ 3-4 เดือน ได้วันละ 90 บาท ผมดีใจมากเพราะทำงานแล้วได้ตั้งค์ แต่ตอนหลังเขาไล่ ออก เพราะผมหยุดพัก ไม่สบาย เถ้าแก่เขาไม่อยากให้เราหยุด อยากให้เราทำงานทุกวัน ผม ทำงานตั้งแต่ ตีสามถึง 4 ทุ่ม ยิ่งตอนเรือเข้าต้องทำทั้งวันทั้งคืน เพื่อนผมคนหนึ่งที่ทำด้วยกัน มี ครั้งหนึ่งเขาโดนเถ้าแก่ตี และก็ถีบด้วย" (ฮาน ยุ้น หนุ่มกะเหรี่ยง, สัมภาษณ์ มีนาคม 2547)

แรงงานข้ามชาติส่วนใหญ่แทบจะไม่เคยรู้มาก่อนล่วงหน้าว่าจะได้งานประเภทใด อยู่ที่ใด ใครเป็นนายจ้าง หรือแม้แต่เงื่อนไขการจ้างงาน พวกเขาจะทราบถึงสภาพการทำงานของตนเมื่อไป ถึงยังบ้านนายจ้างหรือสถานที่ทำงาน นายจ้างจะเป็นผู้กำหนดถึงเงื่อนไข ข้อกำหนดการทำงาน ไม่ ว่าจะเป็นเงินเดือน ที่พักอาศัย อาหาร การลาป่วย และวันหยุดพักผ่อนตามความพอใจของตนเอง บางคนได้รับอัตราค่าจ้างต่ำกว่าอัตราค่าจ้างขั้นต่ำและยังต้องทำงานนานกว่า 8 ชั่วโมงต่อวัน หลายคนทำงาน 7 วันต่อสัปดาห์ และไม่ได้รับค่าจ้างทำงานล่วงเวลาจากนายจ้าง ค่าจ้างปกติที่ ได้รับจากการทำงานซึ่งส่วนใหญ่จะอยู่ที่ 500-5,000 บาท/เดือน พวกเขาจะเก็บสะสมไว้ให้ครบ จำนวนหนึ่ง เช่น 10,000 บาท แล้วจะอาศัยช่องทางนายหน้าในการส่งกลับบ้านที่ประเทศพม่า การส่งเงินกลับบ้านด้วยตนเอง โอกาสที่จะสูญหายระหว่างทางหรือถูกขูดรีดจากเจ้าหน้าที่ไทยมี ความเสี่ยงคย่างมาก

"เล็กทำงานขายของอยู่ที่ทองผาภูมิ ทำงานตั้งแต่ 6 โมงเช้า ถึง 4 ทุ่ม ไม่ได้พักเลย ได้พัก กินข้าวนิดเดียว ต้องรีบกิน ไม่อย่างนั้นโดนว่า เล็กต้องยืนหน้าร้านตลอดเวลา คอยเรียกแขกให้มา ชื้อของ บางคนก็พูดจาดี บางคนก็ว่า ตอนนั้นเล็กพูดไม่ชัด เขาก็ล้อเลียน พูดตามเล็ก เล็กโกรธ มาก แต่ก็ไม่รู้จะทำอย่างไร เจ๊ให้ค่าแรงเล็กเดือนละ 500 บาท เล็กเหนื่อยมาก เวลาไม่สบายเจ๊ก็ ให้กินแต่พารา" (เล็ก หญิงมอญ, สัมภาษณ์ พฤษภาคม 2549)

ภาษาเป็นอุปสรรคสำคัญในการทำงาน แรงงานที่พูดภาษาไทยไม่ได้หรือพูดได้แต่น้อย มักจะถูกนายจ้างใช้ความสามารถในการพูดภาษาไทยเป็นเกณฑ์สำคัญในการตั้งเงินเดือนและใน การปฏิบัติตนต่อคนงาน แรงงานข้ามชาติหลายคนต้องประสบกับความยากลำบากในการหางาน ที่ดี การที่ไม่สามารถพูดภาษาไทยได้ บางครั้งนำไปสู่การดูด่าว่ากล่าวและถูกทำร้าย

"น้อยไม่ชอบเลยค่ะครู ตอนที่อามาด่าน้อยเวลาน้อยทำอะไรไม่ถูกใจ ตอนที่เขาให้น้อยมา ทำงาน เขาก็รู้ว่าน้อยพูดภาษาไทยไม่ได้ พูดไม่ชัด แต่น้อยก็พยายามฝึกนะคะครู น้อยถึงต้องมา เรียนหนังสือที่นี่ มีอยู่ครั้งหนึ่งอามาฟังข่าวในทีวีว่ามีลูกจ้างพม่าฆ่านายจ้าง อามาก็มาด่าน้อย หา ว่าน้อยเป็นอย่างนั้นเหมือนกัน ทั้งๆที่น้อยก็ไม่ได้รู้จักคนพม่าคนนั้น อามาบอกว่าพวกลื้อ เหมือนกันหมด เป็นพม่ามาเผากรุงศรีอยุธยา มาฆ่าคนไทย มาปล้นทองไป ขอให้พวกลื้อฉิบหาย ตายโหงตายห่า น้อยเป็นกะเหรี่ยงนะคะครู น้อยไม่ใช่คนพม่า น้อยไม่เคยฆ่าคนไทย และอาม่าก็ เป็นคนจีนไม่ใช่เหรอคะครู" (น้อย สาวกะเหรี่ยง, สัมภาษณ์ มกราคม 2548)

เมื่อเส้นทางการเดินทางเข้ามาประเทศไทยอย่างไม่ถูกกฎหมายไทย พวกเขาและเธอจึง ปราศจากการครอบครองเอกสารประจำตัวที่ถูกต้องตามกฎหมาย จนบัดนี้หลายคนก็ยังไม่มี เอกสารใดๆที่รับรองความเป็นพลเมืองพม่า ต้องเผชิญกับความเสี่ยงที่ตนเองและลูกๆต้อง กลายเป็นบุคคลไร้สัญชาติ การถูกจับกุมกักขัง แม้ว่ารัฐบาลไทยจะอนุญาตให้แรงงานข้ามชาติที่ ผิดกฎหมายสามารถจดทะเบียนและขอใบอนุญาตทำงานได้นั้น แต่การขาดถึงการอธิบายถึง กระบวนการจดทะเบียนอย่างชัดเจน ระยะเวลาการจดทะเบียนที่สั้นเกินไป ไม่มีการออก ใบอนุญาตทำงานแก่ผู้ย้ายถิ่นที่อายุต่ำกว่า 15 ปี การกำหนดให้มีการตรวจสุขภาพโดยไม่ระบุ

วิธีดำเนินการที่ชัดเจน ด้วยเงื่อนไขเหล่านี้ที่มีส่วนสำคัญที่ต้องอาศัยความร่วมมือจากนายจ้าง ประกอบ ทำให้กรณีที่นายจ้างไม่ให้ความร่วมมือหรือตั้งเงื่อนไขที่ไม่เป็นธรรมและบีบคั้นเรื่องการ ขอใบอนุญาตทำงาน ทำให้แรงงานข้ามชาติหลายคนไม่สามารถเข้าสู่กระบวนการทางกฎหมาย ไทยได้ และกลายเป็นบุคคลที่ต้องหลบซ่อนในสังคมไทยอย่างหวาดกลัวการถูกจับกุม

"ครูครับคราวนี้ผมไม่ทำบัตรแล้วนะครับ ครูอย่าว่าผมนะครับ ผมเคยทำบัตรมาหลายครั้ง แล้ว บางปีผมก็ไปทำเอง บางปีผมก็จ่ายเงินให้นายหน้าทำให้ ถ้าเถ้าแก่ไม่ยอมไปทำให้ผม ผม ถามเถ้าแก่ว่าทำไมไม่ทำให้ผม เถ้าแก่บอกว่า ใช้เงินเยอะ ทำไปก็ไม่คุ้ม ผมไม่อยากจะบอก ว่าที่ เถ้าแก่จ่ายไปก็มาหักกับผมทีหลัง ไม่ใช่เงินเถ้าแก่สักหน่อย มีบัตร ไม่มีบัตร ผมไม่เห็นแตกต่างกัน เลย ก็โดนจับเหมือนกัน ผมจ่ายเงินให้ตำรวจไม่รู้เท่าไหร่แล้วครับ จ่ายเงินค่าทำบัตร ก็ต้องมา จ่ายเงินตำรวจอีก เก็บเงินค่าทำบัตร ไว้จ่ายตำรวจดีกว่าครับ" (โอ๊ต หนุ่มปะโอ, สัมภาษณ์, มิถุนายน 2549)

นอกจากนั้นแรงงานหลายคนที่เข้าสู่ขั้นตอนอย่างถูกกฎหมายก็ต้องเผชิญกับการถูกยึด ใบอนุญาตทำงานจากนายจ้างไปเก็บไว้ ให้ลูกจ้างถือแค่ใบสำเนาไว้ในกรณีที่ยินยอมให้ลูกจ้างมี เอกสารทางการสักอย่างไว้กับตัว เมื่อลูกจ้างไม่มีเอกสารดังกล่าวติดตัว ก็จะถูกข่มขู่ว่าจะถูก ส่งกลับถูกคุกคาม และถูกจับกุม เนื่องจากไม่มีหลักฐานพิสูจน์ว่าตนมีสถานภาพถูกต้องตาม กฎหมาย คนทำงานส่วนใหญ่ต้องจ่ายค่าธรรมเนียมในการจดทะเบียนเองทั้งหมด ถ้าไม่มีก็ต้องยืม นายจ้างโดยให้นายจ้างหักเงินเดือนชดใช้คืน ซึ่งบางครั้งจำนวนที่หักจากเงินเดือนก็มากกว่า ค่าใช้จ่ายที่ยืมไปจดทะเบียน

แรงงานข้ามชาติส่วนใหญ่มักขาดความรู้เรื่องสุขอนามัยขั้นพื้นฐาน เนื่องจากการไม่ สามารถอ่านข้อมูลข่าวสารเหล่านี้ได้ เพราะไม่มีการพิมพ์เผยแพร่ในภาษาของพวกเขาเอง รวมทั้ง ช่องทางหรือโอกาสในการเข้าถึงการรับบริการสาธารณสุขขั้นพื้นฐานก็เป็นอุปสรรคสำคัญ

"หนูอ่านภาษาพม่าไม่ออกค่ะครู หนูเป็นกะเหรี่ยง อยู่ที่พม่าหนูไม่เคยเข้าโรงเรียน เพื่อน เคยบอกว่าให้หนูไปที่โรงพยาบาลที่มีภาษาพม่าติดไว้ ที่โรงพยาบาลราชวิถี ครูรู้จักใช่ไหมคะหนู คิดว่าเขาคงมีภาษากะเหรี่ยงด้วย หนูเคยไปแล้ว แต่หนูก็อ่านไม่ออกว่าเขาเขียนว่าอะไร เพราะมี แต่ภาษาพม่าเท่านั้น หนูต้องพาแฟนไปด้วยทุกครั้งเวลาหาหมอ เขาได้ช่วยอ่านภาษาไทยให้ และ ช่วยพูดกับหมอว่าหนูไม่สบายโรคอะไร" (แอ๊ะ สาวกะเหรี่ยง, สัมภาษณ์, มิถุนายน 2549)

เมื่อมองถึงอนาคต แรงงานข้ามชาติส่วนใหญ่ปรารถนาที่จะเก็บเงินรายได้จากการทำงาน สะสมไว้เพื่อส่งกลับไปให้ครอบครัวในพม่า หลายคนมีความหวังว่าจะสามารถทำงานในประเทส ไทยได้สักระยะหนึ่งก็จะกลับประเทศพม่าพร้อมเงินทุนมากพอที่จะเอื้อให้ครอบครัวของตนครอง ชีพได้ตามจัตภาพ

"ตอนเด็กๆหนูไม่มีความฝัน หนูรู้เพียงแต่ว่าอยากมีครอบครัวที่อบอุ่น มีพ่อแม่ไม่ทะเลาะ กัน แล้วก็จะมีความสุข พอโตขึ้นเข้ามาทำงานในเมืองไทยก็รู้แต่เพียงว่าทำงานได้เงิน ก็ส่งให้พ่อ แม่จะได้เหมือนคนอื่นเขา คิดแค่นั้นจริงๆค่ะ แต่ตอนนี้หนูรู้แล้วล่ะค่ะ และหนูก็เริ่มที่จะมีความฝัน ฝันหลายอย่างมากค่ะ ได้รู้จักคำว่าอนาคต คำว่าความฝัน ความรู้ การศึกษา หรือคำว่า ประชาธิปไตย หรือคำว่าอิสรภาพ เมื่อก่อนหนูไม่รู้จักคำเหล่านี้เลยจริงๆ หนูเพิ่งมารู้ที่หลัง หลังจากได้มาเรียน เมื่อก่อนเวลาคนอื่นเขาถามว่าที่พม่ามีประชาธิปไตยใหม หนูก็ตอบไม่ได้ เพราะหนูไม่รู้จริงๆ ตอนนี้หนูอยากให้ประเทศพม่ามีประชาธิปไตยเร็วๆค่ะ ถ้าบ้านเราไม่มี ประชาธิปไตยมันก็คงจะเป็นอย่างนี้ ถ้าเป็นอย่างนี้ต่อไปจะทำอะไรก็คงยาก ไม่รู้ว่าเมื่อไร แต่หนูก็ ยังหวังว่าสักวันหนึ่งหนูจะได้เห็นบ้าน มีผู้นำที่ดี มีประชาธิปไตยค่ะ มาเข้าเรื่องความฝันดีกว่าค่ะ อย่าหัวเราะหนูนะคะ หนูอยากเป็นนักธุรกิจหญิงค่ะ มีธุรกิจของตัวเอง เล็กๆไม่ต้องใหญ่โต พอมี พอใช้ พอช่วยเหลือคนอื่นได้บ้างก็น่าจะดี แล้วอีกอย่างหนึ่งก็คือหนูอยากเขียนภาษาไทยได้ อ่าน ออกเหมือนคนไทยทั่วไป จะได้ไปธนาคาร จะได้ทำอะไรได้ด้วยตัวเอง หนูจะพยายามทำให้ดีที่สุด ค่ะ" (โย สาวกะเหรี่ยง, สัมภาษณ์ เมษายน 2548)

เมื่อมีการเคลื่อนย้ายคนกลุ่มนี้เข้ามามาก นอกเหนือจากสถานภาพการเข้ามาเป็นแรงงาน แล้ว นัยสำคัญของการเป็นผู้หลบหนีเข้าเมืองผิดกฎหมายก็ติดตามมาอย่างยากจะหลีกเลี่ยง รัฐ ราชการไทยได้เกิดการตื่นตระหนกและลุกขึ้นมาจัดการกับปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นด้วยการใช้ มุมมองที่เริ่มต้นจาก"ปรากฏการณ์ที่เป็นปัญหา" การจัดการกับปัญหาหรือสภาวการณ์ดังกล่าว ของรัฐราชการไทยได้วางอยู่บนพื้นฐานที่สำคัญอยู่สองประการ คือ ความต้องการจัดการกับ ปัญหาผู้หลบหนีเข้าเมืองเพื่อแก้ไขปัญหาความมั่นคง และความต้องการแรงงานไร้ฝีมือทดแทน แรงงานไทยที่ขาดแคลนในภาคการผลิตบางส่วน ซึ่งในส่วนหลังนี้เองก็มีการตั้งคำถามที่สำคัญว่า แรงงานที่นำมาทดแทนนั้นจะต้องเป็นแรงงานราคาถูกด้วยใช่หรือไม่ ทั้งนี้เพื่อตอบสนองต่อความ ได้เปรียบในการแข่งขันทางการค้าของผู้ประกอบการในประเทศไทย สิ่งที่สำคัญก็คือ ทั้งสองความ ต้องการนี้ก็ได้กลายเป็นแนวคิดสำคัญในการจัดการแรงงานข้ามชาติในประเทศไทยในช่วง ทศวรรษที่ผ่านมา

อย่างไรก็ตาม ภายใต้ภาวการณ์ที่สังคมไทยยังให้ความสำคัญกับวาทกรรม "ความมั่นคง แห่งชาติ" ที่มุ่งเน้นการ"จัดระเบียบ"เพื่อก่อให้เกิดความสงบเรียบร้อยภายใน นโยบายของรัฐไทย ต่อผู้ย้ายถิ่นเองก็มีความไม่ต่อเนื่อง ขลุกขลักลักลั่น ไม่ไปในทางเดียวกัน และมักจะนิยมใช้ นโยบาย "ลด" จำนวนผู้ย้ายถิ่นให้เหลือน้อยที่สุดเท่าที่จะทำได้ หรือมีนโยบายผลักดันกลับไปสู่ ภูมิลำเนาเมื่อโอกาสเอื้ออำนวย

แต่ขณะเดียวกันด้วยสถานภาพของการเป็นผู้หลบหนีเข้าเมือง อคติของสังคมไทยต่อ แรงงานข้ามชาติ ประกอบกับแนวคิดในการจัดการของรัฐไทยที่ผ่านมาก็วางอยู่บนฐานแนวคิด เรื่องของความมั่นคงแห่งชาติและเรื่องของการต้องการแก้ไขปัญหาการขาดแคลนแรงงานเป็นหลัก ไม่ได้ให้ความสำคัญต่อการคุ้มครองแรงงานข้ามชาติ เท่ากับเป็นการเปิดโอกาสให้เกิดความเสี่ยง ในการที่จะถูกละเมิดสิทธิมนุษยชนในรูปแบบต่างๆ โดยเฉพาะอย่างยิ่งต่อความเสี่ยงที่จะนำไปสู่ การละเมิดสิทธิความเป็นคน อันเป็นเรื่องพื้นฐานสำคัญในการดำรงชีวิตของคนข้ามชาติเหล่านี้ และเป็นพื้นฐานสำคัญที่จะสร้างสังคมให้อยู่ร่วมกันอย่างมีความสงบสุข

การละเมิดสิทธิมนุษยชนและ/หรือความเสี่ยงในรูปแบบต่างๆ<sup>3</sup>ที่แรงงานข้ามชาติจาก ประเทศพม่าจะต้องเผชิญ ได้แก่

### 1. การถูกขูดรีดจากนายหน้าในระหว่างการขนย้ายแรงงานข้ามประเทศ

การเดินทางเข้ามาเป็นแรงงานข้ามชาติในประเทศไทยนั้น กลุ่มนายหน้าเป็นบุคคลสำคัญ ที่จะนำพาพวกเขาเดินทางเข้ามาแสวงหาชีวิตใหม่ในประเทศไทยได้ อันเนื่องมาจากพวกเขาเป็น ชนกลุ่มน้อยที่ไม่ได้เข้าเมืองมาอย่างถูกต้องตามกฎหมายของรัฐไทย นายหน้าเหล่านี้จะเป็น ผู้จัดการการเดินทางทั้งหมดของแรงงานข้ามชาติ เริ่มตั้งแต่เรื่องการเดินทาง จัดหาที่พัก และการ หางานให้ทำ แรงงานที่เข้ามาหางานทำในประเทศไทย มีความจำเป็นอย่างยิ่งที่ต้องพึ่งพิงนายหน้า เหล่านี้ คนพม่าที่ทำหน้าที่เป็นนายหน้าส่วนใหญ่บ้างก็เป็นคนที่แรงงานรู้จักไม่ว่าจะเป็นญาติพี่ น้อง เพื่อน หรือคนในหมู่บ้านเดียวกัน หรือเป็นคนที่ไม่รู้จักกันมาก่อน แต่ได้รับการแนะนำให้ไป ติดต่อ หรือนายหน้าเองเป็นผู้ที่เข้าไปชักชวนและเสนองานให้ทำ ซึ่งมีทั้งแบบที่ไปหาถึงหมู่บ้าน หรือนัดหมายให้มาเจอกันที่ชายแดน

ในขบวนการนายหน้ารวมทั้งที่เป็นคนพม่าและคนไทย นายหน้าทำงานได้ต้องมี
ความสัมพันธ์หรือมีความสามารถในการติดต่อกับเจ้าหน้าที่ของรัฐบางคนในรูปแบบใดรูปแบบ
หนึ่ง เช่น การจ่ายส่วยค่าผ่านทาง จนถึงการเป็นหุ้นส่วนในการนำพาแรงงานเข้าเมือง หลายครั้ง
เจ้าหน้าที่รัฐเองเป็นผู้นำแรงงานข้ามชาติเหล่านี้เดินทางข้ามชายแดนเข้ามาหางานทำในเมือง
ใหญ่ๆ การจ่ายเงินให้นายหน้าเพื่อหลบหนีเข้าเมืองมาหางานทำมิได้เป็นหลักประกันความ
ปลอดภัย เพราะแรงงานข้ามชาติต้องเดินทางแบบหลบซ่อนในรูปแบบต่างๆ เช่น ซ่อนตัวอยู่ในรถ
ขนส่งสิ่งของ พืชผักต่างๆ ซึ่งค่อนข้างยากลำบากอันตรายและเสี่ยงต่อการเกิดอุบัติเหตุถึงขั้น
เสียชีวิต แรงงานหญิงหลายคนเสี่ยงต่อการถูกข่มขืน ล่วงละเมิดทางเพศจากนายหน้าหรือ
เจ้าหน้าที่รัฐเมื่อถูกจับกุมได้ ขบวนการนายหน้าบางส่วนทำหน้าที่เป็นเสมือนพวกค้าทาสในอดีต
แรงงานข้ามชาติโดยเฉพาะผู้หญิงมักจะถูกนายหน้าหลอกไปขายให้แก่สถานบริการ และบังคับให้

\_

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> อดิศร เกิดมงคล บรรณาธิการ. *จากแรงงานทาสสู่แรงงานเถื่อน* (กรุงเทพมหานคร: เฟื่องฟ้าพริ้นติ้ง, 2546) บท นำ. และประสบการณ์ตรงจากการเป็นครูสอนภาษาไทยระดับ 4 และสังคมศึกษาให้กับแรงงานข้ามชาติที่ โรงเรียนแห่งหนึ่งในพื้นที่กรุงเทพมหานครระหว่างปี พ.ศ. 2547-2549

แรงงานหญิงเหล่านี้ค้าบริการทางเพศหรือขายบริการให้แก่ชาวประมงที่ต้องออกทะเลเป็น เวลานาน

การจ่ายค่านายหน้า นายหน้าโดยส่วนใหญ่จะใช้วิธีเก็บเงินโดยตรงที่นายจ้าง และ นายจ้างจะหักจากค่าแรงของแรงงานอีกต่อหนึ่ง ซึ่งกลายเป็นข้ออ้างของนายจ้างที่จะไม่จ่าย ค่าแรงให้แก่แรงงาน ทำให้หลายกรณีที่แรงงานข้ามชาติทำงานโดยไม่ได้รับค่าจ้างเลย

### 2. ต้องเผชิญกับสภาพการทำงานที่เลวร้าย

ลักษณะงานที่แรงงานข้ามชาติเข้ามารับจ้างทำงานส่วนใหญ่ ถูกจัดให้อยู่ในประเภท 3 ส. คือ สุดเสี่ยง แสนลำบาก และสกปรก ในขณะเดียวกันต้องทำงานหนักและได้รับค่าแรงที่ไม่เป็น ธรรม งานบางประเภทเป็นงานที่ไม่แน่นอนขึ้นอยู่กับฤดูกาล เช่น งานในภาคเกษตร ซึ่งต้องทำงาน กลางแจ้งเป็นเวลานานๆหลายชั่วโมงและไม่มีวันหยุด บางกรณีแรงงานจะถูกใช้ให้ไปทำงานที่ผิด กฎหมาย เช่น ให้ไปตัดไม้ในเขตปาสงวนซึ่งเสี่ยงต่อการถูกจับกุมโดยนายจ้างจะไม่รับผิดชอบใดๆ ทั้งสิ้นต่อสิ่งที่เกิดขึ้น

ปัญหาของแรงงานข้ามชาติแตกต่างกันไปตามลักษณะของงาน จำแนกพอเป็นสังเขปได้ ดังนี้

- 1. งานในภาคเกษตรกรรม ได้รับค่าแรงต่ำ ไม่มีความแน่นอนในการทำงานเพราะเป็นงาน ตามฤดูกาล นอกจากนี้แรงงานในภาคเกษตรกรรมยังไม่ได้รับการคุ้มครองตามกฎหมายคุ้มครอง แรงงานของไทย ปัญหาที่พบมากที่สุด คือ การไม่ได้รับค่าแรงจากนายจ้าง เนื่องจากนายจ้างจะใช้ วิธีการบ่ายเบี่ยงไม่ยอมจ่ายค่าแรง ด้วยการอ้างว่าหักค่าใช้จ่ายจากส่วนอื่นๆแล้วหรือบางครั้งใช้ วิธีการแจ้งให้เจ้าหน้าที่ตำรวจเข้ามาจับกุมแรงงานเหล่านี้
- 2. ในภาคประมงทะเล แรงงานข้ามชาติมักต้องออกทะเลเป็นเวลานาน นับตั้งแต่ 4 เดือน จนถึงนานเป็นปี โดยต้องทำงานอย่างหนัก มีเวลาพักผ่อนวันละไม่กี่ชั่วโมง สภาพความเป็นอยู่ ค่อนข้างลำบาก รวมถึงเรื่องอาหารและยารักษาโรคที่มีเพียงเพื่อให้อยู่รอดไปวันๆเท่านั้น นอกจากนี้ยังเสี่ยงต่อการถูกทำร้ายร่างกายและถูกฆ่าจากหัวหน้างานหรือได้ก๋งเรือ หากทำงานไม่ เป็นที่พอใจหรือเมื่อเกิดมีเรื่องทะเลาะเบาะแว้งกัน เรื่องราวการทำร้ายฆ่าฟันมักจะเงียบหายไปจน แรงงานข้ามชาติเรียกสถานการณ์แบบนี้ว่า"นักโทษทางทะเล" ลูกเรือที่ออกเรือเข้าไปทำประมงใน เขตแดนทะเลของประเทศอื่นยังเสี่ยงต่อการถูกจับกุมของเจ้าหน้าที่ในประเทศนั้นๆด้วย
- 3. งานรับใช้ในบ้าน แรงงานต้องทำงานตั้งแต่เช้าจนค่ำมืด บางรายทำงานบ้านแล้วยังต้อง ทำงานในร้านขายของหรือทำงานในบ้านญาติของนายจ้างโดยได้รับค่าแรงจากนายจ้างคนเดียว แรงงานที่ทำงานเป็นคนรับใช้ในบ้านส่วนใหญ่มักถูกห้ามมิให้ติดต่อกับคนภายนอก โดยนายจ้าง จะให้เหตุผลว่ากลัวแรงงานนัดแนะให้คนข้างนอกเข้ามาขโมยของในบ้าน รวมทั้งอาจจะถูก นายจ้างดูด่าว่ากล่าวอย่างรุนแรงรวมถึงการทำร้ายร่างกายด้วย

ดังเช่นเรื่องของ สุ สาวกะเหรี่ยงอายุ 20 ปี ที่นอกจากจะต้องทำงานบ้านแล้วยังจะต้องมา ช่วยนายจ้างขายเสื้อผ้าที่ประตูน้ำด้วย โดยตอนเช้าสุต้องตื่นตั้งแต่ตี 4 เพื่อไปจ่ายตลาดและ ทำกับข้าว ทำความสะอาดบ้านให้นายจ้าง พอประมาณ 9 โมง สุต้องมาที่ประตูน้ำกับนายจ้างต่อ มาขายเสื้อผ้าจนถึงประมาณ 2 ทุ่ม ถึงได้กลับบ้าน และเมื่อกลับถึงบ้านแล้วสุก็ต้องทำความ สะอาดบ้านต่อ ล้างจานชาม รีดเสื้อผ้า จนถึงประมาณ 5 ทุ่ม สุจึงได้พักผ่อน และต้องตื่นอีกครั้ง ตอนตี 4 เพื่อมาเริ่มงานเหมือนเดิม วนเวียนเป็นอย่างนี้ทุกวันไม่มีวันหยุด นอกจากวันอาทิตย์ที่สุข ออนุญาตนายจ้างมาเรียนหนังสือ แต่ก็เรียนอยู่ได้ 1 course นายจ้างไม่อนุญาต สุจึงต้องกลับไป ทำงานที่นี่เหมือนเดิม และไม่กล้าเปลี่ยนงานใหม่ เพราะกลัวหานายจ้างใหม่ไม่ได้

- 4. แรงงานห้องแถว แรงงานข้ามชาติที่ถูกหลอกให้เข้าไปทำงานในโรงงานห้องแถวจะถูก กักให้ทำงานอยู่แต่เฉพาะในโรงงาน และต้องทำงานอย่างหนักตั้งแต่เช้าไปจนเกือบเที่ยงคืน โดย นายจ้างจะเป็นผู้จัดเตรียมอาหารให้ ซึ่งเป็นอาหารที่แย่มากบางครั้งนำอาหารที่เกือบเสียแล้วมาให้ แรงงานทาน บางกรณีแรงงานได้รับประทานอาหารเพียงวันละ 2 มื้อ และไม่เพียงพอ
- 5. แรงงานก่อสร้าง แรงงานในภาคการก่อสร้างเป็นกิจการที่พบว่าแรงงานข้ามชาติ จะถูกโกงค่าแรงบ่อยที่สุด ปัญหาค่าแรงนับเป็นปัญหาหลักที่อยู่คู่กับแรงงานข้ามชาติตั้งแต่อดีตจน ปัจจุบัน และพบในแทบทุกกิจการ โดยที่นายจ้างมักจะผลัดผ่อนค่าแรงไปเรื่อยๆ เมื่อแรงงานเข้าไป ทวงค่าแรงมักจะได้รับคำตอบว่าหักเป็นค่าใช้จ่ายอื่นๆไปหมดแล้ว หรือหากเป็นเงินจำนวนมากๆ บางรายมักจะใช้วิธีแจ้งให้เจ้าหน้าที่ตำรวจเข้าไปจับกุมแรงงานข้ามชาติเพื่อหลีกเลี่ยงการจ่ายเงิน ในขณะเดียวกันแรงงานข้ามชาติส่วนใหญ่เมื่อยังไม่ได้รับค่าแรงมักจะดำรงชีวิตโดยการหยิบยืม เงินหรือเอาข้าวของจากร้านค้าต่างๆด้วยการติดหนี้สินไว้ก่อน เมื่อไม่มีเงินจ่ายหนี้ทำให้แรงงานอยู่ ในภาวะยากลำบาก ในหลายกรณีแรงงานไม่ได้รับค่าแรงอย่างเต็มที่ คือ นายจ้างให้แรงงาน ทำงานไปก่อน 25 วันและจ่ายเพียง 15 วัน โดยค่าจ้าง 10 วันที่เหลือ นายจ้างใช้เป็นกลวิธีควบคุม แรงงานไม่ให้คิดหนีหรือไม่ทำงาน

ในแง่ของกฎหมายคุ้มครองแรงงาน มีบทบัญญัติบังคับให้นายจ้างจ่ายค่าตอบแทนให้ แรงงานตามค่าแรงขั้นต่ำที่กำหนด แต่ปรากฏว่าค่าแรงของแรงงานข้ามชาติเกือบทั้งหมดจะได้รับ ต่ำกว่าค่าแรงขั้นต่ำ โดยเฉลี่ยจะอยู่ในอัตราตั้งแต่ 40 - 120 บาทต่อวัน โดยเฉพาะอย่างยิ่งในแทบ พื้นที่ชายแดนรายได้ต่อวันสูงสุดไม่เกินวันละ 80 บาท และน้อยรายนักที่จะได้รับค่าแรงล่วงเวลา ตามที่กฎหมายกำหนดไว้ โดยในบางพื้นที่ต้องทำงานวันละ 12 - 14 ชั่วโมงโดยไม่ได้รับค่า ล่วงเวลาเลย

## 3. การถูกทำร้ายร่างกายและล่วงละเมิดทางเพศ

ปัญหาภาษาเป็นปัญหาสำคัญประการหนึ่งของแรงงานข้ามชาติ เมื่อแรงงานข้ามชาติไม่ สามารถสื่อสารกับนายจ้างได้มากนัก ทำให้นายจ้างหลายรายไม่เข้าใจและเกิดความรู้สึกไม่พอใจ แรงงานข้ามชาติ แรงงานข้ามชาติจึงมักถูกนายจ้างค่าทออย่างหยาบคาย ทั้งนี้อาจเนื่องด้วยอคติ ทางชาติพันธุ์ประกอบ บางครั้งถึงกับลงมือทำร้ายแรงงานข้ามชาติอย่างรุนแรง บางกรณีจนถึงขั้น เสียชีวิต แรงงานข้ามชาติหนึ่งจำนวนไม่น้อยถูกนายจ้างหรือคนในบ้านของนายจ้างข่มขืน ล่วง ละเมิดทางเพศ และ/หรือบางครั้งนายจ้างที่เป็นผู้หญิงเองก็เพิกเฉยต่อเหตุการณ์ที่เกิดขึ้น

ดาว อายุ 19 ปี เป็นคนพม่า ทำงานอยู่ที่ร้านขายหมูย่านสะพานควาย วันหนึ่งนายจ้าง ของดาวซึ่งเป็นคนไทยไปทะเลาะกับร้านขายหมูที่อยู่ใกล้เคียง เนื่องมาจากการแย่งลูกค้ากัน เมื่อ นายจ้างกับนายจ้างทะเลาะกัน ซึ่งไม่เกี่ยวกับลูกจ้าง แต่ก็สามารถสร้างความไม่พอใจให้กับ ลูกจ้างได้ นายจ้างอีกร้านหนึ่งจึงให้ลูกจ้างซึ่งเป็นคนไทยออกมาด่านายจ้างของดาวด้วย นอกจากนั้นยังค่าดาวด้วยว่า "เป็นพวกต่างด้าว มาแย่งงานคนไทย ผิดกฎหมาย จะจับส่งตำรวจ" แต่ดาวเถียงออกไปว่า "ดาวมีบัตร ไม่ถูกตำรวจจับหรอก" หลังจากเถียงกันไปเถียงกันมา จึงเกิด การทำร้ายกันขึ้น ดาวถูกนายจ้างและลูกจ้างอีกร้านหนึ่งตบจนหน้าตาเป็นแผล เลือดออก จนต้อง เข้าโรงพยาบาล และพักรักษาตัวอยู่ที่โรงพยาบาลราชวิถีอาทิตย์หนึ่ง จึงได้กลับมาเรียนหนังสือ เหมือนเดิม และมาเล่าเรื่องนี้ให้ผู้เขียนฟัง

# 4. ความรุนแรงจากเจ้าหน้าที่รัฐ

เนื่องจากแรงงานข้ามชาติส่วนใหญ่เป็นคนเข้าเมืองผิดกฎหมาย ไม่มีบัตรอนุญาตทำงาน จึงหวาดกลัวต่อการถูกจับกุม ทำให้แรงงานส่วนใหญ่ใช้วิธีจ่ายเงินให้กับเจ้าหน้าที่ตำรวจเป็น "ค่า คุ้มครอง" เพื่อไม่ให้ตนเองถูกจับกุม ประกอบกับที่ผ่านมาแม้รัฐบาลมีนโยบายให้แรงงานข้ามชาติ จดทะเบียนเพื่อขออนุญาตทำงาน แต่นายจ้างมักจะยึดบัตรอนุญาตของแรงงานเอาไว้ทำให้ แรงงานข้ามชาติเหล่านี้ไม่รอดพ้นจากการถูกจับกุมของเจ้าหน้าที่ แรงงานหลายคนจึงรู้สึกว่าการมี หรือไม่มีบัตรอนุญาตทำงานไม่มีความแตกต่างกันมากนัก เพราะยังไงต้องจ่ายเงิน "ค่าคุ้มครอง" ให้กับเจ้าหน้าที่อยู่ดี ทำให้แรงงานข้ามชาติหลายคนใช้วิธีการจ่ายส่วยให้แก่เจ้าหน้าที่แทนการไป จดทะเบียน

ต้นเป็นหนุ่มกะเหรี่ยง อายุ 24 ปี ทำงานรับจ้างสกรีนเสื้อ วันหนึ่งระหว่างด้นเดินทางมาที่ โรงเรียน ต้นถูกตำรวจสน.สุทธิสารจับ เนื่องจากต้นไม่มีบัตรแรงงานต่างด้าวตัวจริง มีแต่สำเนา บัตร เพราะบัตรจริงนายจ้างยึดไว้ ไม่ยอมให้ต้นเก็บไว้เอง ตำรวจบอกว่า "ต้นทำผิดกฎหมาย ต้อง ไปโรงพัก เพราะไม่มีบัตรตัวจริง" ต้นต้องเจรจากับตำรวจเพื่อขอจ่ายเงินแทนการถูกส่งกลับ ครั้ง นั้นต้นจ่ายเงินไป 5,000 บาท จึงถูกปล่อยตัวออกมา

แรงงานข้ามชาติจำนวนมากไม่มีเงินจ่ายค่าส่วยจะถูกจับกุมคุมขัง ปัญหาการจับกุมคุมขัง ของแรงงานข้ามชาติมีความรุนแรงอยู่มาก นอกจากเรื่องของห้องขังที่แออัดยัดเยียด ปัญหาสภาพ ความเป็นอยู่ อาหารประจำวันและห้องน้ำของผู้ถูกคุมขัง ยังพบว่ามีการทำร้ายร่างกายแรงงาน ข้ามชาติที่ถูกจับกุมโดยทั้งจากเจ้าหน้าที่และผู้ช่วยผู้คุมซึ่งเป็นนักโทษไทยที่อยู่ในที่คุมขัง มีการทุบ

ดีทำร้ายแรงงานข้ามชาติที่ถูกจับกุมหากไม่พอใจจนถึงขั้นบาดเจ็บอย่างรุนแรงจนถึงเสียชีวิต มีการข่มขืน ล่วงละเมิดทางเพศ การกระทำอนาจารต่อผู้ต้องขังที่เป็นแรงงานข้ามชาติหญิง เช่น ให้ ผู้ต้องขังชายช่วยตัวเองหน้าห้องผู้ต้องขังหญิง ไปจนถึงการข่มขืนกระทำชำเราผู้ต้องขังหญิง โดย นักโทษชายที่เป็นคนไทยต่อหน้าเจ้าหน้าที่ที่ไม่ใส่ใจต่อเหตุการณ์ที่เกิดขึ้น หรือบางครั้งเจ้าหน้าที่ รัฐบางคนก็เป็นผู้กระทำเสียเอง

## 5. ความเสี่ยงที่จะถูกขูดรีดจากตำรวจ: ค่าใช้จ่ายที่เพิ่มขึ้นจากการถูกจับ

เล็ก เป็นสาวพม่า อายุ 36 ปี หน้าตาดี พูดภาษาไทยชัด ปัจจุบันเล็กทำงานเป็นแม่บ้านอยู่ ที่บ้านคนไทย-จีนย่านสาทร เล็กอาศัยอยู่ในกรุงเทพมาเกือบ 10 ปี แต่พึ่งจะมีบัตรแรงงานต่างด้าว เมื่อ 3 ปีที่แล้ว เนื่องจากถูกตำรวจจับ

เล็กก็เหมือนกับแรงงานข้ามชาติคนอื่นทั่วๆไปที่เป็นคนเข้าเมืองผิดกฎหมาย ไม่มีบัตร อนุญาตทำงาน แต่นายจ้างก็ยังจ้างเล็กทำงานอยู่ทุกวัน แม้จะรู้ว่าผิดกฎหมายก็ตาม วันหนึ่งเล็ก ต้องเดินทางไปใหว้พระกับนายจ้างที่วัดเล่งเน้ยยี่ เยาวราช ระหว่างลงจากรถแท็กซี่ มีตำรวจสน. พลับพลาไชย 2 มาถามนายจ้างเล็กว่า "ผู้หญิงคนนี้เป็นต่างด้าวหรือเปล่า?" นายจ้างเล็กไม่ตอบ ตำรวจเลยขอดูบัตรประจำตัวประชาชน แต่เล็กไม่มี ตำรวจก็เลยจะจับเล็กไปโรงพัก แต่นายจ้างไม่ ยอมให้เล็กไป นายจ้างบอกกับเล็กว่า "ตำรวจไทยไว้ใจไม่ได้ มีต่างด้าวหลายคนที่ถูกตำรวจจับไป แล้วโดนข่มขึ้น" ระหว่างนั้นนายจ้างและเล็กขึ้นไปบนรถตำรวจ และนายจ้างเจรจาว่าจะขอเสีย ค่าปรับแทน เพื่อแลกกับการที่ไม่ยอมให้เอาตัวเล็กไป ตอนแรกนายจ้างเสนอไปที่ 5,000 บาท แต่ ตำรวจไม่ยอม บอกว่า "ต้องสูงกว่านี้ ไม่อย่างนั้นจะนำตัวเล็กไปที่โรงพัก" ในที่สุดนายจ้างกับ ตำรวจตกลงกันได้ที่ 30,000 บาท นายจ้างจึงไปกดเอทีเอ็มที่อยู่บริเวณนั้นให้ตำรวจไป เพื่อแลก กับการที่เล็กไม่ถูกจับ

เมื่อกลับมาถึงบ้าน นายจ้างบอกว่า "เล็กต้องชดใช้เงิน 30,000 บาทนี้เอง โดยหักจาก เงินเดือนทุกเดือนเดือนละ 2,000 บาท จากเงินเดือน 5,000 บาท " เล็กบอกกับผู้เขียน "ทำไมเล็ก ต้องถูกหักเงินเดือนด้วย ทั้งๆที่ไม่ใช่ความผิดของเล็ก นายจ้างเป็นคนชวนเล็กออกนอกบ้าน ทั้งๆที่ รู้ว่าเล็กก็ไม่มีบัตรต่างด้าว"

ต่อกรณีข้างต้นแสดงให้เห็นว่า แม้ว่ากฎหมายไทยจะระบุไว้ว่าถ้าแรงงานต่างด้าวไม่มีบัตร จะถูกส่งกลับเท่านั้น แต่ในความเป็นจริงทั้งแรงงานและตำรวจก็จะเลือกใช้วิธีจ่ายเงินค่าปรับแทน (แบบไม่มีใบเสร็จ) เพื่อเลี่ยงกับการถูกส่งกลับประเทศพม่า ฉะนั้นแรงงานคนหนึ่งๆเมื่อถูกจับและ ไม่อยากถูกส่งกลับจะต้องจ่ายเงินให้ตำรวจไทยอย่างน้อย 5,000 บาท รวมทั้งประกอบกับที่ผ่าน มาแม้รัฐบาลมีนโยบายให้แรงงานข้ามชาติจดทะเบียนเพื่อขออนุญาตทำงาน แต่นายจ้างมักจะยึด บัตรอนุญาตของแรงงานเอาไว้ ทำให้แรงงานข้ามชาติเหล่านี้ไม่รอดพ้นจากการถูกจับกุมของ

เจ้าหน้าที่ แรงงานหลายคนจึงรู้สึกว่าการมีหรือไม่มีบัตรอนุญาตทำงานไม่มีความแตกต่างกันมาก นัก เพราะยังไงต้องจ่ายเงินให้กับเจ้าหน้าที่ตำรวจอยู่ดี ฉะนั้นทำให้แรงงานข้ามชาติหลายคนใช้ วิธีการจ่ายเงินให้แก่เจ้าหน้าที่ตำรวจเป็นครั้งๆไปแทนการไปจดทะเบียน

## 6. ความเสี่ยงที่จะถูกจับกุมเนื่องมาจากการเดินทางข้ามเขต

สุวรรณ หนุ่มชาวปะโอ อายุ 23 ปี เป็นนักเรียนภาษาไทยระดับ 4 ของโรงเรียนแห่งหนึ่งที่ เปิดสอนหนังสือให้กับแรงงานข้ามชาติจากประเทศพม่า สุวรรณทำงานเป็นช่างประกอบ เฟอร์นิเจอร์อยู่ที่บางพลี จังหวัดสมุทรปราการ เมื่อวันอาทิตย์ต้นเดือนมีนาคม 2549 ที่ผ่านมา ระหว่างที่สุวรรณกำลังรอรถเมล์อยู่กับเพื่อนชาวปะโออีกคนหนึ่งที่สี่แยกบางนาเพื่อจะมาเรียน หนังสือที่โรงเรียน ซึ่งตั้งอยู่ที่สี่แยกราชเทวี มีตำรวจสายตรวจ 2 นาย ขับมอเตอร์ไซด์เข้ามาถาม สุวรรณว่า "เป็นต่างด้าวหรือเปล่า ขอดูบัตรหน่อย" สุวรรณจึงยื่นบัตรแรงงานต่างด้าวให้ตำรวจดู ในบัตรระบุว่าสุวรรณจดทะเบียนกับนายจ้างที่อาศัยอยู่ในจังหวัดสมุทรปราการ เมื่อตำรวจเห็น เช่นนั้นจึงบอกว่า "สุวรรณออกนอกเขต ทำผิดกฎหมาย ไปโรงพัก" สุวรรณและเพื่อนจึงไปที่สถานี ตำรวจบางนา(สน.บางนา) และถูกจับอยู่ในห้องขัง 1 วัน และนายจ้างต้องมาเสียค่าปรับเป็นเงิน 5,000 บาท เพื่อแลกเปลี่ยนกับการที่สุวรรณจะถูกส่งตัวกลับประเทศพม่า สุวรรณถึงถูกปล่อยตัว 5

ตามประกาศกระทรวงมหาดไทย เรื่องการอนุญาตให้คนต่างด้าวบางจำพวกเข้ามาอยู่ใน ราชอาณาจักรเป็นกรณีพิเศษ อาศัยอำนาจตามความในมาตรา 17 แห่งพระราชบัญญัติ คนเข้า เมือง พ.ศ. 2522 เมื่อวันที่ 10 พฤษภาคม 2548 ข้อ 6 กล่าวว่า เมื่อมีเหตุจำเป็นออกนอกเขต จังหวัดที่ได้รับอนุญาตให้ทำงาน ต้องได้รับอนุญาตจากปลัดกระทรวงมหาดไทย หรือผู้ซึ่งได้รับ มอบหมายในเขตท้องที่กรุงเทพมหานคร หรือผู้ว่าราชการจังหวัด

และ ข้อ 4 กล่าวต่อว่า เมื่อคนต่างด้าวออกนอกเขตพื้นที่จังหวัดโดยไม่ได้รับอนุญาตตาม ข้อ 6 คนต่างด้าวผู้นั้นจะสิ้นสุดการได้รับอนุญาตอยู่ในราชอาณาจักรไทยทันที

ฉะนั้นแม้ว่าสุวรรณจะมีความตั้งใจที่จะมาเรียนหนังสือทุกๆวันอาทิตย์ แต่ที่ตั้งของ โรงเรียนอยู่ในจังหวัดกรุงเทพมหานคร ซึ่งอยู่คนละจังหวัดกับที่สุวรรณจดทะเบียนขอใบอนุญาต ทำงาน ก็ทำให้สุวรรณมีโอกาสที่จะถูกตำรวจจับ หลังจากที่สุวรรณโดนจับตอนเดือนมีนาคม ต่อมาเดือนเมษายนสุวรรณก็ถูกตำรวจสน.บางนาจับอีก และนายจ้างก็ต้องมาเสียค่าปรับเช่นเดิม เพื่อแลกกับการไม่ถูกส่งกลับ และนายจ้างต้องหาลูกจ้างใหม่

ปัจจุบันสุวรรณไม่ค่อยได้มาเรียนหนังสือที่โรงเรียนแล้ว เพราะมีความเสี่ยงที่จะถูกตำรวจ จับอยู่ตลอดเวลา และนายจ้างก็จะหักเงินค่าปรับที่นายจ้างจ่ายให้ตำรวจกับค่าจ้างของสุวรรณ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ระหว่างที่สุวรรณโดนจับอยู่ที่โรงพัก สุวรรณได้โทรศัพท์มาหาผู้เขียนเพื่อเล่าเรื่องราวที่เกิดขึ้นให้ฟัง พร้อมทั้ง ขอร้องให้ผมบอกให้เพื่อนๆในโรงเรียนทราบเรื่อง พร้อมทั้งติดต่อทนายความ คือ คุณธนู เอกโชติ ให้ดำเนินการ ต่อให้ด้วย

จนกว่าจะหมด ทำให้สุวรรณรู้สึกว่า "ถ้าเป็นเช่นนี้เรื่อยๆผมจะไม่มีเงินส่งกลับไม่ให้พ่อแม่ที่พม่า เพราะสุดท้ายแล้วผมทำงานก็ต้องนำเงินมาเสียค่าปรับให้ตำรวจไทย"

# 7. ความเสี่ยงที่จะเผชิญกับการไม่มีบัตรแรงงานต่างด้าว

ซูมิ เป็นหนุ่มชาวปะโอ อายุ 26 ปี เป็นเพื่อนกับสุวรรณ ทำงานเป็นช่างประกอบ เฟอร์นิเจอร์อยู่ในย่านเดียวกัน ระหว่างที่ตำรวจสน.บางนาจับกุมสุวรรณ ซูมิก็ถูกจับกุม เช่นเดียวกัน สำหรับกรณีของซูมิมีความแตกต่างกับสุวรรณ ตรงที่ซูมิบัตรแรงงานต่างด้าวหมดอายุ ตั้งแต่ปี 2547 และไม่ได้ไปต่อบัตรใหม่ เนื่องจากไม่สามารถหานายจ้างใหม่ได้ นอกจากนั้นกรณีซู มิยังมีความแตกต่างกับแรงงานข้ามชาติโดยส่วนใหญ่ ที่จะมีเฉพาะบัตรแรงงานต่างด้าว แต่ซูมิมี บัตร POC (Persons of Concern) อีกใบหนึ่งด้วยเช่นกัน

บัตร POC คือ บัตรที่UNHCR (The United Nations High Commissioner for Refugees) ออกให้กับบุคคลที่หนีภัยทางการเมืองมาจากประเทศพม่าและมาขอรับการคุ้มครอง จาก UNHCR ให้สามารถอยู่ในประเทศไทยได้อย่างปลอดภัย

แต่ก่อน POC บางคนได้รับอนุญาตจากรัฐบาลไทยให้อยู่นอกค่ายเพื่อรอเข้ารับการ สัมภาษณ์จาก UNHCR ได้ เนื่องจากค่ายมณีลอย จังหวัดราชบุรีแออัดจนเกินไป แต่หลังจากที่มี การยุบค่ายมณีลอยและได้ย้ายกลุ่ม POC ไปรวมกับกลุ่มผู้ลี้ภัยที่ค่ายถ้ำหิน อ.สวนผึ้ง ในระยะ ต่อมา ซึ่งมีความแออัดมากกว่า ทำให้ POC บางคนหลบออกมาใช้ชีวิตข้างนอก และต้องทำงาน เพื่อหาเลี้ยงชีพให้รอดต่อไป ต่อมาเมื่อวันที่ 31 มีนาคม 2548 เป็นต้นมา รัฐบาลไทยได้สั่งให้ UNHCR ประกาศให้กลุ่ม POC ทั้งหมดที่อยู่นอกค่ายไปรายงานตัวเพื่อเข้าค่ายผู้ลี้ภัยเป็นวัน สุดท้าย หากผู้ลี้ภัยไม่ไปรายงานตัวจะถูกจับและถูกส่งกลับไปยังประเทศพม่า ฉะนั้นก็จะมี POC บางคนไปรายงานตัวและเข้าไปอยู่ในค่ายผู้ลี้ภัยเพื่อรอเรียกตัวไปประเทศที่สามดังเดิม แต่ก็จะมี POC บางคนที่เห็นว่าการเข้าไปอยู่ในค่ายยิ่งทำให้โอกาสที่จะไปประเทศที่สามมีน้อยลง ทำให้พวก เขาหมดสถานภาพ POC และต้องกลายมาเป็นแรงงานข้ามชาติแทน สำหรับซูมิก็เช่นเดียวกัน เขา เลือกที่จะไม่ไปอยู่ในค่ายและเลือกใช้ชีวิตนอกค่ายในฐานะแรงงานข้ามชาติแทน

วันที่ซูมิถูกจับไม่มีนายจ้างมาประกันตัว ไม่ใช่เพราะว่าซูมิไม่มีนายจ้าง แต่นายจ้างของซูมิ เลือกที่จะไม่มาประกันตัว เพราะถ้ามานายจ้างจะถูกจับในข้อหามีคนต่างด้าวผิดกฎหมายอยู่ใน ความครอบครอง และการมีบัตร POC ยิ่งทำให้ซูมิถูกเพิ่มข้อหาเพิ่มขึ้นจากเดิม คือ หลบหนีออก จากค่ายผู้ลี้ภัยด้วย ระหว่างที่สุวรรณได้รับการปล่อยตัว ซูมิกำลังจะถูกส่งจากสถานีตำรวจบางนา ไปที่ด่านตรวจคนเข้าเมือง สวนพลู (ตม.)เพื่อรอการส่งกลับประเทศพม่า

ซูมิได้ขอร้องให้ผู้เขียนโทรศัพท์ไปหาเจ้าหน้าที่ UNHCR ที่ดูแลเรื่องนี้ เพื่อให้มาช่วยเจรจา กับเจ้าหน้าที่ตำรวจสน.บางนาไม่ให้ส่งไปตม. แต่ก็ไม่ได้ผล ซูมิถูกส่งไปที่ตม. และรอการส่งกลับ ระหว่างนั้นผู้เขียนต้องประสานงานกับเจ้าหน้าที่ UNHCR ตลอดเวลา เพื่อให้ทาง UNHCR ประสานกับทางตม.ว่า ซูมิเป็น POC จริง และกำลังเดินทางมาเรียนหนังสือที่โรงเรียน ไม่ได้มาก่อ ความวุ่นวายในราชอาณาจักรไทย ในที่สุดหลังจากผ่านไป 3 วัน ซูมิได้รับการปล่อยตัว โดย เจ้าหน้าที่ UNHCR ไปรับตัวมาจากตม.

หลังจากผ่านไปอีก 1 อาทิตย์ ซูมิก็ถูกตำรวจสน.บางนาจับอีกครั้งหนึ่ง ในช่วงระหว่าง เดินทางมาเรียนหนังสือ และถูกส่งไปตม.เหมือนเดิม แต่ที่สุดซูมิก็อ้อนวอนเจ้าหน้าที่ตำรวจที่ตม. ว่าผมพึ่งถูกจับอาทิตย์ที่แล้ว ซูมิจึงได้รับการปล่อยตัวออกมาอีกครั้งหนึ่ง

ซูมิคล้ายๆกับสุวรรณที่ปัจจุบันนี้ไม่ค่อยได้มาเรียนหนังสือ ด้วยสถานภาพที่ผิดกฎหมาย และการเป็น POC ก็ไม่ได้มีหลักประกันว่าเขาสามารถดำรงชีวิตในเมืองไทยได้อย่างปลอดภัย ทำ ให้ซูมิต้องหลบๆช่อนๆตำรวจไทยอยู่เสมอ

จากที่กล่าวมาทั้ง 7 ข้อใหญ่ๆจะเห็นได้ว่าปัญหาที่เกิดขึ้นเหล่านั้นเป็นปัญหาเชิงความ วุนแรงที่เกิดขึ้นซ้อนทับกันตั้งแต่ความวุนแรงทางกายภาพที่ปรากฏเห็นได้ชัด ดังเช่น กรณีการทำ ร้ายร่างกาย การล่วงละเมิดทางเพศ และการฆ่า ไปจนถึงความรุนแรงทางโครงสร้างที่มองไม่เห็น ได้ชัดเจนนัก เช่น การปกครองประเทศโดยระบอบเผด็จการทหาร การมีนโยบายรัฐที่ไม่คำนึงถึง สิทธิมนุษยชน การกดขี่แรงงาน การขูดรีดค่าแรง รวมไปถึงกระบวนการคอรัปชั่นที่เกิดขึ้นทั้งใน ประเทศต้นทางและในประเทศไทย

แต่ผู้เขียนเห็นว่ามีความรุนแรงที่แฝงเร้นอีกชนิดหนึ่ง ซึ่ง"เรา"อาจลืมเลือนไปหรือไม่คิดว่า มันดำรงอยู่ คือความรุนแรงที่เกิดขึ้นจากอคติและความเคยชิน จะเห็นได้ชัดว่าหากเกิดเหตุการณ์ ความรุนแรงที่มีต่อคนเหล่านี้ขึ้น หลายคนมองว่าเป็นเรื่องธรรมดา หลายคนมองว่าเป็นเรื่องสมควร แล้วที่คนเหล่านี้จะได้รับ หลายคนรับรู้แล้วลืมเลือนมันไป ปัญหาของความรุนแรงชนิดนี้ไม่ได้อยู่ที่ การทำร้ายร่างกาย แต่เป็นการสร้างความชอบธรรมให้แก่ความรุนแรงที่เกิดขึ้นและดำรงอยู่โดยไม่ รู้ตัว ที่สำคัญคือผู้ที่กระทำความรุนแรงประเภทนี้ก็ไม่รู้ตัวเช่นกันว่าตนเองเป็นส่วนหนึ่งที่ก่อให้เกิด ความรุนแรง และที่สำคัญยิ่งกว่าก็คือ แท้จริงแล้วพวกเขาเหล่านั้นก็เป็นเหยื่อของความรุนแรงด้วย เช่นกัน

## 8. ความรุนแรงเชิงอคติทางชาติพันธุ์

ปัญหาหนึ่งที่เป็นสาเหตุที่ก่อให้เกิดการละเมิดสิทธิต่อแรงงานข้ามชาติ คือ ปัญหาอคติ ทางชาติพันธุ์ที่มีต่อแรงงานข้ามชาติ มีการสร้างและผลิตซ้ำผ่านสื่อหรือกลไกต่าง ๆ ในสังคมเพื่อ ตอกย้ำให้เห็นว่าแรงงานข้ามชาติเหล่านี้เป็นอันตรายต่อความมั่นคงของรัฐต้องทำการควบคุม อย่างจริงจัง แรงงานข้ามชาติเหล่านี้เข้ามาแย่งงานแรงงานไทยต้องไล่ออกไปให้หมด ทั้งที่แรงงาน เหล่านี้เข้ามาทำงาน "3 ส." งานที่แรงงานไทยส่วนใหญ่ไม่ทำกันแล้ว

เช่นเรื่องของหนุ่ย สาวกะเหรี่ยง อายุ 20 ปี ทำงานเป็นแม่บ้านบ้านคนไทย-จีน เวลาที่ หนุ่ยทำอะไรไม่ถูกใจนายจ้าง หนุ่ยมักจะถูกนายจ้างว่าเรื่องเป็นคนพม่าที่เมื่อก่อนมาเผากรุงศรี อยุธยาอยู่เป็นประจำ หรือเวลานายจ้างดูข่าวแล้วเห็นข่าวคนพม่าฆ่าคนไทย ก็จะมาว่าหนุ่ยต่อว่า เธอก็คงเป็นอย่างนี้เหมือนกัน

ความเสี่ยงของแรงงานข้ามชาติทั้ง 8 เรื่องที่กล่าวมา มักเป็นความเสี่ยงที่พวกเขาและเธอ เผชิญอยู่เสมอ โดยเฉพาะสาเหตุของความเสี่ยงที่เกิดขึ้นเมื่อสืบสาวไปจะพบว่าเกิดจากความ หวาดระแวงต่อแรงงานข้ามชาติ คิดว่าแรงงานข้ามชาติเป็นตัวอันตรายน่ากลัว แรงงานข้ามชาติ เองต้องคอยหลบๆซ่อนๆด้วยเกรงว่าจะถูกจับกุมทำร้าย ส่งกลับ สภาพการณ์เหล่านี้ถูกสร้างเป็น ภาพมายาที่กดทับให้สังคมไทยหวาดระแวงแรงงานข้ามชาติอยู่ตลอดเวลา

แนวคิดและการผลิตซ้ำทำให้สังคมไทยสร้างภาพความหวาดระแวงต่อแรงงานข้ามชาติ โดยเฉพาะแรงงานพม่า คิดว่าแรงงานข้ามชาติเป็นตัวอันตรายน่ากลัว แรงงานข้ามชาติเองต้อง คอยหลบๆช่อนๆด้วยเกรงว่าจะถูกจับกุมทำร้าย สภาพการณ์เหล่านี้ถูกสร้างเป็นภาพมายาที่กด ทับให้สังคมไทยหวาดระแวงแรงงานข้ามชาติ เกิดเป็นคำถามสำคัญว่าในฐานะมนุษย์ที่อยู่ร่วม พรมแดนติดต่อกันจะดำรงสถานภาพของมิตรภาพและสันติสุขต่อกันได้อย่างไรในเมื่อต่าง หวาดระแวงปราศจากความไว้วางใจต่อกันและกัน

ในช่วงที่ผ่านมาสิ่งหนึ่งที่เกิดขึ้นต่อเนื่องจากเรื่องแรงงานข้ามชาติก็คือ สังคมที่ดำรงอยู่ ด้วยความกลัว เราถูกทำให้กลัวในซึ่งกันและกัน คนไทยกลัวแรงงานพม่า กลัวว่าพวกเขาเหล่านั้น จะมาทำร้ายตนเอง กลัวพวกเขาเหล่านั้นจะก่อเหตุร้ายกับคนรอบข้างของตนเอง ในขณะเดียวกัน แรงงานข้ามชาติก็กลัวคนไทยจะมาทำร้ายพวกเขา กลัวคนไทยจะแจ้งความจับพวกเขา กลัวการ ถูกเจ้าหน้าที่ทำร้ายพวกเขา กลัวนายจ้างจะทำร้ายพวกเขา กลัวการถูกส่งกลับไปสู่ความไม่ ปลอดภัยในประเทศของตนเอง ความกลัวเหล่านี้ไม่ใช่เกิดขึ้นโดยธรรมชาติ เป็นความกลัวที่ถูก สร้างขึ้นจากการรับรู้ผ่านสื่อต่างๆ ไม่ว่าจะเป็นการบอกเล่า การนำเสนอข่าว การประชาสัมพันธ์ โดยรัฐ จากการศึกษา และรวมถึงจากการไม่รู้ เช่น เรากลัวเพราะเราไม่สามารถสื่อสารกับพวกเขา ได้ ซึ่งก่อให้เกิดฐานคติที่เป็นลบต่ออีกฝ่ายหนึ่ง และสังคมได้ผลิตซ้ำฐานคติเหล่านี้ครั้งแล้วครั้งเล่า จนกลายเป็นความปกติ ความเคยชิน และสุดท้ายกลายเป็นเรื่องธรรมชาติของใครหลายคนไป

การดำรงอยู่ของ "สังคมแห่งความกลัว" นี้เองที่ช่วยเสริมสร้างให้ความรุนแรงทางกายภาพ เกิดขึ้นซ้ำแล้วซ้ำเล่า ทำให้การกดขี่ขูดรีดคนข้ามชาติเหล่านี้เกิดขึ้นเหมือนเป็นเรื่องปกติ จนกระทั่ง กลายเป็นแนวนโยบายแนวปฏิบัติของรัฐ และกลายเป็นความชอบธรรมให้แก่ความรุนแรงใน รูปแบบต่างๆไป

## 3.คนข้ามชาติในรัฐ

เนื่องจากพรมแดนระหว่างไทยกับพม่านั้นมีความยาวถึง 2,533 กิโลเมตรโดยประมาณ และมีช่องทางติดต่อระหว่างกันมากถึง 76 ช่องทางตลอดแนวพรมแดน อีกทั้งสภาพภูมิประเทศ เป็นทิวเขาสลับซับซ้อนและป่าทึบ ทำให้คนทั้งสองประเทศสามารถข้ามไปมาหาสู่กันได้อย่างง่าย

เมื่อมีการหลั่งไหลของประชาชนพม่าและกลุ่มชาติพันธุ์ชนกลุ่มน้อยเข้ามาในประเทศไทยจำนวน มากนับตั้งแต่ปี ค.ศ.1988 ซึ่งไม่ได้มีเพียงผู้หลบหนีภัยจากการสู้รบเพียงเท่านั้น แต่ยังมีผู้หลบหนี เข้าเมืองเพื่อมาหางานทำในประเทศไทย พบว่าสามารถจำแนกกลุ่มประชาชนที่มาจากประเทศ พม่าที่ปรากฏตัวอยู่ในประเทศไทย เน้นเฉพาะพื้นที่กรุงเทพมหานครและปริมณฑล ได้ 5 กลุ่ม ดังนี้

(1) **กลุ่ม POC** (Persons of Concern) คือ บุคคลที่หนีภัยทางการเมืองมาโดยตรงและ ขอรับการคุ้มครองจาก UNHCR(The United Nations High Commissioner for Refugees) โดย ผ่านกระบวนการสมัคร สัมภาษณ์ ตรวจสอบข้อเท็จจริงว่ามีภัยคุกคามตรงกับนิยามในอนุสัญญา ว่าด้วยสถานภาพผู้ลี้ภัย 1951 (1951 Convention on the Status of Refugees) เป็นบุคคลที่มี ความหวาดกลัวที่จะกลับประเทศ เนื่องจากการถูกพุ่งเป้าประหัตประหารด้วยเหตุทางการเมือง ศาสนา ฯลฯ ปัจจุบันกลุ่ม POC มีความหลากหลายทางชาติพันธุ์ ภูมิหลังทางการเมือง และ ประกอบไปด้วยชนเผ่าต่างๆมากกว่าชาวพม่าโดยตรง บางคนเคยอยู่ในกองกำลังชนเผ่าแต่มีความขัดแย้งกัน บางคนเป็น ส.ส. ที่ได้รับการเลือกตั้งในปี 2534 บางคนเป็นอดีตนักโทษทางการเมือง อดีตทหารเด็ก หรืออดีตนักศึกษาพม่า เป็นต้น

แต่ก่อน POC บางคนได้รับอนุญาตจากรัฐบาลไทยให้อยู่นอกค่ายเพื่อรอเข้ารับการ สัมภาษณ์จาก UNHCR ได้ เนื่องจากค่ายมณีลอย จังหวัดราชบุรีแออัดจนเกินไป แต่หลังจากที่มี การยุบค่ายมณีลอยและได้ย้ายกลุ่ม POC ไปรวมกับกลุ่มผู้ลี้ภัยที่ค่ายถ้ำหิน อ.สวนผึ้ง ในระยะ ต่อมา ซึ่งมีความแออัดมากกว่า ทำให้ POC บางคนหลบออกมาใช้ชีวิตข้างนอก และต้องทำงาน เพื่อหาเลี้ยงชีพให้รอดต่อไป

ต่อมาเมื่อเดือนกรกฎาคม พ.ศ. 2546 รัฐบาลไทยได้ประกาศให้วันที่ 31 มีนาคม 2547 เป็นวันสุดท้ายที่ POC ที่อยู่นอกค่ายอาศัยกระจัดกระจายอยู่ในกรุงเทพฯ ปริมณฑล และเขต อำเภอบริเวณชายแดนจะต้องมาขึ้นทะเบียนและย้ายไปอยู่ที่ค่ายอพยพบริเวณชายแดนไทย-พม่า ที่จังหวัดตาก กาญจนบุรี และราชบุรี หากผู้ลี้ภัยไม่ไปรายงานตัวจะถูกจับและถูกส่งกลับไปยัง

 $<sup>^{5}</sup>$  อนุสัญญาว่าด้วยสถานภาพผู้ลี้ภัย 1951 มาตรา 1 ให้คำนิยามของคำว่า "ผู้ลี้ภัย " คือ

<sup>(1)</sup> บุคคลที่มีความหวาดกลัวซึ่งมีมูลจะกล่าวอ้างได้ว่าจะถูกประหัตประหาร (เช่น การทรมาน,การฆ่า,การข่มขืน ,การทารุณ,การลงโทษ เป็นต้น) ด้วยสาเหตุจาก 5 ประการ คือ ทางเชื้อชาติ,ศาสนา,สัญชาติ,การเป็นสมาชิก ของกลุ่มทางสังคมกลุ่มใดกลุ่มหนึ่งโดยเฉพาะและทางความคิดเห็นทางการเมือง

<sup>(2)</sup> บุคคลผู้นั้นจะต้องอยู่นอกอาณาเขตรัฐแห่งสัญชาติของตน

<sup>(3)</sup> บุคคลผู้นั้นไม่สามารถหรือไม่สมัครใจที่จะได้รับความคุ้มครองจากรัฐนั้นเนื่องด้วยความหวาดกลัวจากการ ประหัตประหารดังกล่าว

ปัจจุบันประเทศไทยยังมิได้เป็นภาคีในอนุสัญญาดังกล่าว เพื่อหลีกเลี่ยงไม่ให้มีภาระผูกพันต่อกฎหมายและ มาตรฐานสิทธิมนุษยชนสากล ผู้ลี้ภัยในรัฐไทยเป็นเพียง"ผู้อพยพ"หรือ displaced persons เท่านั้น

ประเทศพม่า ฉะนั้นก็จะมี POC บางคนไปรายงานตัวและเข้าไปอยู่ในค่ายผู้สี้ภัยเพื่อรอเรียกตัวไป ประเทศที่สามดังเดิม แต่ก็จะมี POC บางคนที่เห็นว่าการเข้าไปอยู่ในค่ายยิ่งทำให้โอกาสที่จะไป ประเทศที่สามมีน้อยลง รวมถึงบางคนก็มีครอบครัวเป็นคนไทยก็จะไม่ยอมไปรายงานตัว ทำให้ พวกเขาหมดสถานภาพ POC ในที่สุด และต้องกลายมาเป็นแรงงานข้ามชาติที่ผิดกฎหมายและ กระจัดกระจายอยู่ทั่วไปในเขตกรุงเทพฯและปริมณฑลแทน สำหรับคนกลุ่มนี้แล้วพวกเขาตกอยู่ใน สภาพการณ์ไม่ต่างจากผู้สี้ภัย ซึ่งไม่สามารถกลับคืนถิ่นได้ เพราะมีแนวใน้มที่จะตกอยู่ในอันตราย หากถูกส่งกลับประเทศ

(2) **กลุ่มผู้ลี้ภัย** คือ กลุ่มชนเผ่ากะเหรี่ยงและกลุ่มกะเรนนี่(คะยาห์)ซึ่งหลบหนีการ ประหัตประหารและการละเมิดสิทธิมนุษยชน อันเนื่องมาจากยุทธการทหารของรัฐบาลพม่าต่อ กลุ่มชนเผ่า ผู้คนกว่าแสนเหล่านี้ได้รับอนุญาตให้อยู่ในค่ายผู้ลี้ภัย 9 แห่งซึ่งกระจายกันอยู่ใน จังหวัดแม่ฮ่องสอน ตาก กาญจนบุรี และราชบุรี โดยได้รับความช่วยเหลือทางมนุษยธรรมจาก องค์กรเอกชนต่างประเทศในด้านที่พักอาศัย อาหาร สุขภาพ และการศึกษา พวกเขาไม่ได้ผ่าน กระบวนการพิจารณาสถานะโดยยูเอ็นเอชชีอาร์ ดังเช่น POC กรอบการรับให้อยู่ในค่ายนั้นก็กว้าง กว่านิยามตามอนุสัญญาฯที่ใช้กับ POC กล่าวคือ ผู้ลี้ภัยในค่ายไม่จำเป็นต้องเคยมีบทบาททาง การเมือง หากแต่ได้รับผลกระทบจากการเมืองที่เผาผลาญบ้านเกิด ครอบครัว และวิถีชีวิต ดังนั้น คำแทนง่ายๆที่อาจทำให้ภาพชัดเจนขึ้นก็คือ POC จากพม่าในไทยนั้นส่วนใหญ่จะเป็นผู้ลี้ภัย การเมืองโดยตรง และผู้ลี้ภัยชนเผ่าในค่ายก็คือผู้ลี้ภัยสงครามรวมถึงผลกระทบจากสงคราม<sup>6</sup>

หรืออาจกล่าวได้อีกอย่างหนึ่งว่าผู้หนีภัยการสู้รบคือ ชาวบ้านที่ตกอยู่ท่ามกลางการสู้รบ ระหว่างกองทัพรัฐบาลทหารพม่ากับกองกำลังติดอาวุธของชนกลุ่มน้อย และได้หลบหนีเข้ามาลี้ภัย อยู่ในประเทศไทย ในขณะที่ POC เป็นคนที่ดำเนินกิจกรรมทางการเมืองหรือทางการทหารต่อต้าน รัฐบาลทหารพม่าโดยตรง และได้หนีจากภัยการประหัตประหารเข้ามาลี้ภัยในประเทศไทย

ผู้ลี้ภัยกลุ่มนี้หลายคนมิได้มีความตั้งใจที่จะย้ายถิ่นเข้ามาในประเทศไทย แต่ด้วยความ จำเป็นที่ต้องเอาชีวิตรอดทั้งของตนและครอบครัว อันเนื่องมาจากสภาพความเป็นอยู่อันแร้นแค้น ในค่าย ความหวาดกลัวต่อกองกำลังจากพม่าที่เข้ามาก่อกวน ความหวาดกลัวต่อการถูกส่งกลับ และความสิ้นหวังเมื่อต้องใช้ชีวิตอย่างผู้ลี้ภัยอยู่เป็นเวลานาน แม้ค่ายจะตั้งอยู่ห่างไกลและถูก ควบคุมเข้มงวดเพียงใด ผู้อพยพวัยแรงงานบางคนจะเกิดความกดดันกับการเฝ้ารอความช่วยเหลือ จากองค์กรพัฒนาเอกชน ทำให้พวกเขาพยายามเล็ดรอดออกมาเป็นแรงงานให้ได้ในที่สุด

(3) **กลุ่มผู้ลี้ภัยที่อยู่นอกค่ายฯและไม่ได้ถือสถานะ POC** เป็นกลุ่มที่ไม่มีพื้นที่พักพิง ชั่วคราวอย่างเป็นทางการในประเทศไทยดังเช่นกลุ่มที่ 2 คนเหล่านี้ไม่สามารถเดินทางกลับบ้านได้

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> คำอธิบายโดยพรสุข เกิดสว่าง นักพัฒนาองค์กรพัฒนาเอกชน โครงการเพื่อนไร้พรมแดน จังหวัดเชียงใหม่

เช่นเดียวกับสองกลุ่มแรก หากแต่เป็นกลุ่มที่คน "มองไม่เห็น" ใช้ชีวิตหลบซ่อนตามหมู่บ้านชายแดน บางคนกลายเป็นแรงงานอพยพในเมือง หรือเคลื่อนไหวดำเนินกิจกรรมทางการเมือง งานพัฒนา สิทธิมนุษยชน สื่อ ฯลฯอยู่เงียบๆ ดังเช่น กลุ่มผู้ลี้ภัยชาวไทยใหญ่จากรัฐฉาน กลุ่มผู้ลี้ภัยชาวปะโอ

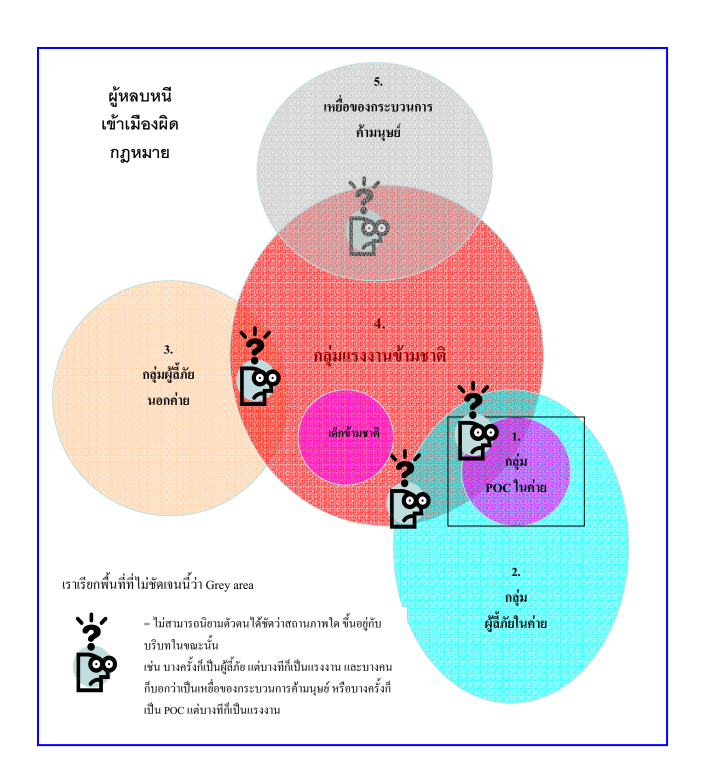
ผู้ลี้ภัยกลุ่มนี้เป็นกลุ่มที่รัฐบาลไทยพยายามที่จะไม่รับรู้ว่ามีการละเมิดสิทธิมนุษยชนใน ประเทศพม่า ไม่ยอมรับว่าพวกเขาเป็นกลุ่มผู้ลี้ภัยที่หลบหนีการประหัตประหารเหมือนกับกลุ่มที่ 2 พยายามสะกัดกั้น ผลักดันกลับ กดดันให้สภาพความเป็นอยู่มีความยากลำบาก ซึ่งล้วนแล้วแต่ยิ่ง ผลักดันให้ต้องกลายมาเป็นแรงงานข้ามชาติในที่สุด เพราะด้วยสถานการณ์ปัจจุบันพวกเขายังไม่ สามารถจะกลับบ้านเกิดได้ แม้จะมีความอยากกลับไปเพียงใดก็ตาม

(4) กลุ่มแรงงานข้ามชาติโดยตรง เป็นกลุ่มที่ไม่ได้รับผลกระทบจากสงครามโดยตรง เหมือนกับกลุ่มที่ 1 2 และ 3 แต่ด้วยนโยบายบริหารประเทศแบบเผด็จการทหารพม่าที่กดขี่ขูดรีด อย่างหนัก เก็บภาษีอย่างรุนแรง ก่อให้เกิดความยากจนไปทั่วทุกหัวระแหง ทำให้พวกเขาและเธอ ไม่สามารถดำรงชีวิตอยู่ที่ประเทศพม่าได้ ต้องอพยพย้ายถิ่นเข้ามาหางานทำในประเทศไทย เพื่อ ทั้งหาเลี้ยงตนเองและส่งเงินกลับไปให้ครอบครัวที่ประเทศพม่า คนกลุ่มนี้มีเป้าหมายชัดเจนที่จะ กลับบ้านเกิด แต่เมื่อสถานการณ์ในประเทศพม่ายังไม่พัฒนาขึ้น หลายคนซึ่งกลับไปแล้วยังเผชิญ กับความยากจนการกดขี่ขูดรีดดังเดิม พวกเขาก็จะหวนกลับมาประเทศอีก คนกลุ่มนี้มีทั้งที่เป็นคน พม่าโดยตรง และชนกลุ่มน้อยที่ประสบปัญหาจากการสู้รบภายในประเทศ เช่น คนมอญ คนทวาย คนกะเหรื่ยง

กลุ่มนี้เป็นกลุ่มที่ตั้งใจหลบหนีเข้ามาเพื่อหางานทำ โดยเฉพาะเพื่อหนีสภาพชีวิตที่ถูก ทารุณกรรมจากการกวาดล้าง การถูกบังคับใช้แรงงาน การถูกขูดรีดภาษี รวมทั้งความเป็นอยู่ที่ แร้นแค้นอดอยาก และไม่มีงานทำในพม่า กลุ่มนี้เริ่มทยอยเข้ามาตั้งแต่ ปี ค.ศ.1988 และทยอยเข้า มาอย่างต่อเนื่องไม่หยุดยั้ง ในสมัยของนายกรัฐมนตรีชาติชาย ชุณหะวัณ และนายกรัฐมนตรี อานันท์ ปันยารชุน ปัจจุบันคาดการณ์ว่าจะมีคนกลุ่มนี้อย่างน้อย 2 ล้านคน ที่อาศัยอยู่ในประเทศ ไทย (อดิศร เกิดมงคล นักพัฒนาองค์กรพัฒนาเอกชน, สัมภาษณ์ มกราคม 2549)

(5) กลุ่มที่ตกเป็นเหยื่อของกระบวนการค้ามนุษย์ ส่วนใหญ่จะเกี่ยวข้องกับกลุ่มที่ 4 ที่บางคนถูกหลอกและล่อลวงให้ไปทำงานที่ตนไม่ต้องการ เช่น ค้าบริการทางเพศ ขอทาน คนกลุ่ม นี้มีทั้งผู้หญิง ผู้ชาย เด็ก คนแก่ หรืออาจจะถูกหลอกทั้งครอบครัวก็เป็นไปได้ สำหรับกรณีนี้การ แยกแยะคนกลุ่มที่ 5 ออกจากกลุ่มที่ 4 อาจเป็นไปได้ยากและชัดเจน เพราะส่วนใหญ่แล้วแรงงาน ข้ามชาติจากประเทศพม่ามักจะต้องอาศัยนายหน้าเข้ามาทำงานในประเทศไทย มากกว่าที่จะ เดินทางมาด้วยตนเอง

ซึ่งแสดงให้เห็นเป็นภาพการเชื่อมโยงได้ดังนี้



ฉะนั้นจะเห็นได้ว่าคนทั้ง 5 กลุ่ม ไม่ได้แยกขาดจากกัน แต่เงื่อนไขของการมาเป็นแรงงาน จะแตกต่างกัน ขึ้นอยู่กับปัจจัยที่พวกเขาต้องเผชิญ แต่ทั้งนี้ทั้งนั้นแล้วไม่ว่าพวกเขาจะกลายมาเป็น แรงงานด้วยเงื่อนไขใด ภาวการณ์เป็นผู้หลบหนีเข้าเมืองผิดกฎหมายรัฐไทยซ้อนทับอยู่ด้วยเช่นกัน และนี้เป็นอีกสิ่งที่พวกเขาต้องเผชิญกับมันอย่างยากจะหลีกเลี่ยง

เมื่อพูดถึงแรงงานข้ามชาติ คำที่จะปรากฏมาพร้อมกับคำๆนี้ คือ คำว่าแรงงานเถื่อน ผู้ หลบหนีเข้าเมืองผิดกฎหมาย ผู้ค้ายาเสพติด หลายต่อหลายครั้งคำเหล่านี้เองเมื่อลองตั้งคำถาม กับความรู้สึกเหล่านี้อย่างจริงจัง จะพบว่าภายใต้ความรู้สึกที่ทำให้ปรากฏคำเหล่านี้เกิดขึ้นมาได้ เกิดขึ้นภายใต้วาทกรรม "ชาตินิยม" วาทกรรมที่ถูกสร้างขึ้นมาในยุคล่าอาณานิคม เมื่อมันถูกนำไป เชื่อมโยงเข้ากับ "คนไทย" "รัฐไทย" ทำให้วาทกรรมดังกล่าวไม่ได้ปฏิบัติการแค่ในระดับพื้นที่ที่ ควบคุมคนกลุ่มนี้ไว้ แต่ลงลึกในระดับของตัวบุคคลที่ทำให้ไม่ว่าใครก็ตามที่เป็นแรงงานข้ามชาติ โดยเฉพาะแรงงานข้ามชาติที่มาจากประเทศพม่ากลายเป็นบุคคลอันตราย บุคคลที่ต้องผลักดัน กลับประเทศ ปรากฏการณ์เหล่านี้เองพิสูจน์ให้เห็นว่า วาทกรรมเรื่องชาติ เรื่องรัฐชาติได้เข้ามา ทำลายและลดทอนความเป็นพลเมืองที่มีสิทธิมีเสียงลงอย่างเห็นได้ชัด รัฐชาติได้มาพร้อมกับ ประวัติศาสตร์การสร้างตัวตนและการสร้างความเป็นอื่นให้กับชนในชาติ ทำให้คนบางกลุ่มในชาติ กลายเป็น "คนอื่น" ของชาติอย่างตั้งใจ

บุญส่ง ชัยสิงห์กานานนท์(2542:24-73) ได้เสนอว่า รัฐซาติเป็นปรากฏการณ์สมัยใหม่ที่ เพิ่งเกิดขึ้นในช่วงสามศตวรรษที่ผ่านมานับจากศตวรรษที่ 18 ในด้านหนึ่งรัฐซาติมีพัฒนาการมา จากรัฐแบบสมบูรณาญาสิทธิราชย์อันเป็นความพยายามของฝ่ายกษัตริย์ยุโรปราชวงศ์ต่างๆที่ พยายามรวมศูนย์อำนาจมาไว้ที่ตัวกษัตริย์ และลดบทบาทและอำนาจของศาสนจักรภายใต้การนำ ขององค์สันตปาปา รัฐซาติแรกสุดในความหมายแบบสมัยใหม่กำเนิดจากการประกาศอิสรภาพ ของสหรัฐอเมริกาจากการเป็นอาณานิคมของอังกฤษในปี ค.ศ.1776 และกำเนิดจากการปฏิวัติ ฝรั่งเศสเมื่อปี ค.ศ.1789 ซึ่งได้นำความคิดที่ถือว่าองค์อธิปัตย์ของรัฐก็คือประชาชน(พลเมือง) และ เจตจำนงทั่วไปของประชาชน(พลเมือง) คือ ผลประโยชน์ของชาติมาจัดรูปแบบการปกครองที่เป็น รูปธรรมขึ้น

ความคิดแบบชาตินิยม(Nationalism) ได้ปรากฏตนขึ้นในยุคใหม่ในฐานะอุดมการณ์ทาง การเมืองที่ถูกผู้ปกครองรัฐนำมาใช้ในรัฐชาติ เพื่อปลุกเร้าอารมณ์รวมหมู่ของพลเมืองในรัฐตนให้ อุทิศตนเพื่อรัฐและใช้เป็นกาวประสานความแตกต่างที่เป็นจริงที่ปรากฏในประชากรพื้นถิ่นต่างๆ ที่ ถูกรวมมาเป็นพลเมืองอยู่ใต้ร่มธงแห่งรัฐเดียวกัน รัฐชาติและความคิดแบบชาตินิยมจึงได้ กลายเป็นสิ่งที่ส่งเสริมกันและกันในการดำรงสถานะในยุคใหม่ จากพื้นฐานที่ชนกลุ่มใหญ่ภายใต้ รัฐชาติหนึ่งๆมักมีบทบาทครอบจำการปกครองของรัฐชาตินั้นๆ แบบแผนการใช้ชีวิตของกลุ่มตนจึง ถูกนำมาส่งเสริม กำหนด กระทั่งบังคับ ให้เป็นรูปแบบพื้นฐานทางจารีตของรัฐชาตินั้นๆ ความคิด แบบชาตินิยมที่เรียกร้องพลเมืองให้มีความจงรักภักดีต่อชาติตนจึงถูกย้ำให้เป็นเรื่องของการ ปกป้องสายเลือดหรือชาติพันธุ์ และมีการสร้างมายาภาพเรื่องความเป็นเนื้อเดียวกันทางวัฒนธรรม ซึ่งอิงการมีชาติพันธุ์เดียวกันที่เรียกว่าความคิดชาตินิยมแบบเน้นชาติพันธุ์(Ethnic Nationalism) ผลิตผลจากชาตินิยมในรูปนี้ก็คือจักรวรรดินิยม(Imperialism) ของรัฐชาติตะวันตกในศตวรรษที่ 19 ความคิดแบบคลั่งเผ่าพันธุ์ (Ethnocentrism) ที่ถึงขั้นทำลายล้างกลุ่มชนที่มองว่าเป็นศัตรูได้เสมอ

หรือกล่าวอย่างง่ายๆ ชาตินิยม ก็คือ แนวความคิดที่เน้นว่าผลประโยชน์ของชาติเป็นที่สิ่ง สำคัญแรกสุดเหนือผลประโยชน์ของกลุ่ม ของชนชั้น หรือของปัจเจกบุคคล นั่นเอง

ในสังคมตะวันตก รัฐชาติเกิดจากความจำเป็นที่ต้องการรวมคนที่มีภาษาและวัฒนธรรม
แบบเดียวกันเข้าด้วยกันภายใต้ชุมชนทางการเมืองชนิดใหม่ที่เรียกว่า "ชาติ" จากนั้นจึงสร้างรัฐ
ขึ้นมา เพื่อดูแล บริหาร และเป็นตัวแทนของรัฐชาติ จึงเรียกอย่างเต็มรูปว่า "รัฐ-ชาติ" แต่ในกรณี
ของ "ประเทศโลกที่สาม" กระบวนการสร้างชาติและรัฐชาติในสังคมที่มีกลุ่มเชื้อชาติ/ชาติพันธุ์
หลากหลาย ย่อมหลีกเลี่ยงไม่ได้ที่จะต้องไปสลายบรรดาเอกลักษณ์ต่างๆของสังคมเดิมลง ภายใต้
ข้ออ้างของการรวมชาติ/การสร้างความเป็นอันหนึ่งอันเดียวในชาติ แล้วสร้างเอกลักษณ์ชุดใหม่
ขึ้นมาสวมรอยแทนที่เรียกว่า "เอกลักษณ์ประจำชาติ" ซึ่งโดยทั่วๆไปแล้ว "เอกลักษณ์ประจำชาติ
ชุดนี้" ได้มาจากการชูเอกลักษณ์ของกลุ่มเชื้อชาติ/ชาติพันธุ์หลักในสังคม เป็นสิ่งที่แต่ละชาติ แต่ละ
วัฒนธรรมกำหนด/สร้างขึ้นภายหลังผ่านกระบวนการอบรมเลี้ยงดู และผ่านระบบการศึกษา เป็น
ระบบความหมาย/ระบบคุณค่าที่สร้างความเป็นชาติ และเอกลักษณ์ตัวตนของคนในชาตินั้นๆ
ขึ้นมา โดยกระทำผ่านการสร้างตำนาน เรื่องเล่าต่างๆเพื่อสร้างตัวตนของชาติขึ้นมา(identity
tales/narratives) ในรูปของประวัติศาสตร์ วรรณคดี วัฒนธรรมพื้นบ้าน ระบบสัญลักษณ์ต่างๆ
เพื่อสร้างความรู้สึกร่วมของคนในชาติให้เกิดขึ้น โดยเรื่องเล่าเหล่านี้จะเน้นถึงจุดกำเนิด ความ
ต่อเนื่อง ขนบธรรมเนียมประเพณี จารีตปฏิบัติ พิธีกรรมประจำชาติ

สิ่งที่สำคัญที่สุดในกระบวนการสร้างเอกลักษณ์ประจำชาติ ได้แก่

- (1) การสร้างมายาคติพื้นฐานว่าด้วยกำเนิดของชาติ วีรบุรุษประจำชาติ
- (2) การตอกย้ำความเจ็บปวดรวดร้าวร่วมกันของคนในชาติ
- (3) การสร้างความคิดเรื่องชาติพันธุ์ที่บริสุทธิ์ว่าชาติคือที่รวมของคนเชื้อชาติเดียวกัน และ เชื้อชาติของตนเองมีความสูงส่งกว่า สามารถกว่า เหนือกว่าเชื้อชาติอื่นๆ (Racism)

ตำนาน/เรื่องเล่าเกี่ยวกับเอกลักษณ์ประจำชาติข้างต้น มักเป็นไปในทำนองการสร้างอดีต ที่รุ่งเรือง เพื่อใช้เป็นฐานรากให้กับคนในชาติยึดเหนี่ยว ภาคภูมิใจ หวงแหน และหยิ่งในความเป็น ชาติของตน พร้อมที่จะทำทุกอย่างแม้แต่สละชีวิต เพื่อปกป้องเรื่องเล่าเหล่านี้ นอกจากนี้การสร้าง เอกลักษณ์ประจำชาติผ่านเรื่องเล่าต่างๆกระทำควบคู่กันไปกับการสร้างความเป็นอื่นประจำชาติ (National otherness) ด้วย เช่น กรณีของคนอพยพโยกย้ายถิ่น ผู้ลี้ภัย และกลุ่มคนที่เรียกว่า Diaspora ในประเทศต่างๆในปัจจุบัน ที่ถูกมองว่าเป็น the alien other หรือความเป็นอื่นที่เป็นคน ต่างชาติ กล่าวอีกนัยหนึ่ง ทุกชาติจะผลิต/สร้างความเป็นอื่นของตนขึ้นมา เพื่อใช้เป็นฐานในการ สร้างเอกลักษณ์ประจำชาติ เอกลักษณ์ดำรงอยู่ได้ก็ด้วยความเป็นอื่น และนี่คือสารัตถะที่สำคัญยิ่ง ประการหนึ่งของการเมืองแบบรัฐชาติ

เอกลักษณ์ประจำชาตินี้เองที่นำไปสู่ประวัติศาสตร์การสร้างตัวตนแบบหนึ่งเดียวและ ความทรงจำร่วมแห่งชาติ ความทรงจำร่วมแห่งชาตินี้เองที่ไปทำหน้าที่เก็บกดปิดกั้นความแตกต่าง ความของกลุ่มเชื้อชาติ/ชาติพันธุ์อื่นๆไว้ภายใต้เอกลักษณ์ชนิดใหม่ที่เรียกว่า "ความเป็นพลเมือง" ซึ่งมีนัยว่าทุกคนในชาติมีฐานะเท่าเทียมกัน เพราะเป็น "พลเมือง" ของชาติเดียวกันไม่มีการ แบ่งแยกเรื่องเชื้อชาติ ศาสนา เพศ วัฒนธรรม ชนชั้น วรรณะ หรือผิวสี เป็นต้น การเป็นพลเมือง ของชาตินั้นๆ ก็คือ การบ่งบอกให้รู้ว่าใครเป็นใคร เป็นอะไร มีฐานะบทบาทอย่างไร ใครควรจะถูก ผนวกเข้ามาเป็นพวกด้วย เงื่อนไขหลักเกณฑ์ใด และใครควรจะถูกขจัดออกไป

ฉะนั้นการสร้างตัวตนของรัฐชาติหนึ่งๆ จึงเป็นการไปเปลี่ยนสมคุลของกลุ่มเชื้อชาติ/ชาติ พันธุ์ต่างๆในสังคมจากเดิมที่วางอยู่บนฐานของวัฒนธรรมสู่ฐานทางการเมือง ความเป็นอันหนึ่งอัน เดียวกันของชาติ จึงได้มาด้วยการใช้อำนาจ/ความรุนแรงเข้าไปเก็บกดปิดกั้นกดทับความแตกต่าง ในชาติไว้ ไปจัดระบบระเบียบกลุ่มคนอื่นๆเชื้อชาติอื่นๆในชาติไว้ ผ่านกระบวนการสร้างความ หลงลืมในรูปของตำนาน เรื่องเล่าขานประจำชาติแบบต่างๆ หรือผ่านยุทธศาสตร์เชิงวาทกรรม อย่างเช่นวลีเรื่อง "เอกภาพและความมั่นคงของชาติ" หรือ "การอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุขระหว่างคน ชาติพันธุ์ต่างๆ" เป็นต้น กลุ่มเชื้อชาติ/ชาติพันธุ์ที่ถูกเก็บกด ปิดกั้น จากกระบวนการสร้างชาติ ดังกล่าว ก็จะพยายามเคลื่อนไหวเพื่อเรียกร้องความเป็นอิสระให้กับตนเอง ในรูปของขบวนการ ปลดปล่อยเพื่อแยกออกไปตั้งรัฐ-ชาติของตนเอง (a nation liberation movement) ขณะเดียวกัน กลุ่มเชื้อชาติ/ชาติพันธุ์หลักที่เป็น "ตัวแทน" ของชาติ และมีอำนาจรัฐอยู่ในมือก็จะปราบปรามกลุ่ม เชื้อชาติ/ชาติพันธุ์เหล่านั้นให้ราบคาบไป (ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร , 2545)

ซึ่งคริสเตวา<sup>7</sup> (Kristeva) นักปรัชญาฝรั่งเศส ได้เสนอคำอธิบายแนวคิดชาตินิยมในเชิงจิต วิเคราะห์ไว้ว่า เมื่อมีรัฐชาติใหม่ๆจำนวนมากเกิดขึ้นพร้อมๆกันกับกระแสชาตินิยมแบบเน้นชาติ

 $<sup>^{7}</sup>$  อ้างใน บุญส่ง ชัยสิงห์กานานนท์. "ความเป็นชาติ : รัฐชาติ และชาตินิยมในยุคโลกาภิวัตน์...", หน้า 38-45.

พันธุ์หรือวัฒนธรรมในรัฐใหม่เหล่านั้นที่อ้างความแตกต่างทางสายเลือด ทางศาสนา และเกิด ความขัดแย้งกันเองจนถึงขั้นต้องใช้กำลังอาวุธเข้าประหัตประหารกันภายในรัฐและระหว่างรัฐ จนกระทั่งถึงขนาดพยายามฆ่าล้างเผ่าพันธุ์ดังที่เกิดขึ้น เช่น ในเขมร ในพม่า เป็นต้น การมุ่งกลับไป อิงรากเหง้าไม่ว่าจะเป็นชนชาติหรือศาสนาหรือวัฒนธรรมดังกล่าว อาจกล่าวได้ว่าเป็นการกลับไป หาโล่ป้องกันจากอดีต กระบวนการดังกล่าวนี้มีพื้นฐานทางจิตมาจากการเกลียดชังตัวตนหลังจาก ได้เผชิญความกดดันจากทรราชย์เบ็ดเสร็จนิยมในอดีตซึ่งได้พยายามสลายเอกลักษณ์แห่งตัวตนที่ อิงกับปัจเจกภาพ วัฒนธรรม และประวัติศาสตร์ เพื่อให้เป็นคนแบบใหม่ที่มีตัวตนแบบใหม่ ตัวตน ที่ถูกเกลียดซังนี้มีสองตัวตน กล่าวคือ

- 1. การเกลียดคนอื่นที่ไม่ได้ร่วมชาติกำเนิดกับเรา โดย "ตัวฉัน" ถอยตนค้นหาวัยเด็กที่ ล่วงเลยมาและถอยเข้าหาหมู่ญาติใกล้ชิดด้วยความคาดหวังว่าจะเป็นที่ที่ "ตัวฉัน" ให้ความ ไว้วางใจได้มากกว่าที่จะไว้วางใจ "คนต่างพวก" หรือคนอื่นที่ไม่ได้ร่วมชาติกำเนิดเดียวกับตัวเรา
- 2. การเกลียดตนเอง เมื่อผ่านการเผชิญกับความรุนแรง และเมื่อตัวปัจเจกบุคคล "ตัวฉัน" นี้เกิดความสิ้นหวังต่อคุณสมบัติของตนเอง เกิดหวั่นเกรงต่อเสรีภาพของตนเองซึ่งต้องเผชิญกับ ความไม่แน่นอนที่มากเกินไป จึงถอยตนถอนตัวเข้าสู่โล่ปกป้องของครอบครัว ชาติพันธุ์ กลุ่ม วัฒนธรรม หรือกลุ่มผิวสี

จากการเกลียดซังที่ปกป้องตนนี้เองที่ค่อยๆเฉได้ง่ายๆเข้าสู่การเกลียดซังที่ถึงขั้นต้องใช้การ ประหัตประหาร จากการอยู่ในสภาพของดวงจิตที่บาดเจ็บนี้ เราก็หันไปรอบๆทำการโจมตีซาติบ้าน ใกล้เรือนเคียงที่ต่างก็เผชิญความเจ็บปวดอยู่เช่นกันจากทรราชย์เบ็ดเสร็จทางการเมืองและทาง ศาสนาในอดีต ตรงนี้จึงเป็นการมองหาช่วงที่เปราะในสายโซ่ของความเกลียดซังเพื่อให้มาเป็นแพะ รับบาปจากความตกอับของตนเอง แนวคิดชาตินิยมดังกล่าวจึงเป็นเพียงแค่ปฏิกิริยาของความ เกลียดซังตัวตนของตนเอง และถ่ายโอนความเกลียดซังตัวตนของตนเองนี้ไปสู่คนอื่น(ตัวตนอื่นๆ) แทน

ต่อกรณีของรัฐไทยก็เช่นกัน เราพบว่าแนวคิดเรื่องรัฐชาติสมัยใหม่เพิ่งเกิดขึ้นเมื่อประมาณ รัชกาลที่ 5 นี้เอง การเกิดขึ้นของสิ่งที่เรียกว่ารัฐนั้นเป็นปรากฏการณ์ค่อนข้างใหม่ในสังคมไทย แต่ สิ่งที่น่าสนใจก็คือกรอบคิดที่ว่ารัฐชาติเป็นรูปแบบสุดท้ายของหน่วยทางการเมือง กลับได้รับการ ยอมรับกันทั่วไปทั้งในทางพฤตินัยและนิตินัย ความเป็นรัฐไทยสมัยใหม่ถูกนิยามด้วยลักษณะ 5 ประการ คือ มีอาณาเขต มีอธิปไตย มีอำนาจควบคุมทางเศรษฐกิจ มีเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรม และมีศักดิ์ศรีฐานะเท่าเทียมรัฐอื่นในเวทีการเมืองระหว่างประเทศ การยึดถือลักษณะเช่นนี้เป็น เกณฑ์กำหนดภาวะความเป็นรัฐนั่นเอง ที่ก่อให้เกิดความคิดและความเชื่อสืบเนื่องตามมาว่ารัฐ แบ่งแยกไม่ได้ หรือขาดคุณลักษณะใดลักษณะหนึ่งที่กล่าวมาไม่ได้ แต่หากพิจารณาในแง่สังคม วัฒนธรรม จะเห็นว่ารัฐไทยมีลักษณะเป็นรัฐพหุวัฒนธรรม กล่าวคือ มีกลุ่มคนหลากหลายเชื่อชาติ

ศาสนา วัฒนธรรม ดำรงอยู่ร่วมกัน แต่อำนาจทางการเมืองของรัฐไทยมักตกอยู่กับกลุ่มวัฒนธรรม ที่เป็นเสียงข้างมากหรือเป็นกลุ่มที่มีอำนาจมาแต่ดั้งเดิม และการรักษาความมั่นคงของรัฐนั้น แท้ที่ จริงก็คือการรักษาสถานภาพเดิมหรือความมั่นคงของกลุ่มวัฒนธรรมที่กุมอำนาจในรัฐนั่นเอง

ต่อกรณีนี้ ธงชัย วินิจจะกูล กล่าวไว้เช่นเดียวกันในคำบรรยายสำคัญของเขาเรื่อง "เรื่องราวจากชายแดน: สิ่งแปลกปลอมต่อตรรกะทางภูมิศาสตร์ของประวัติศาสตร์แห่งชาติไทย" ว่าชาติไทยวางอยู่บนฐานคติว่าความรู้และตรรกะทางภูมิศาสตร์บางแบบ เป็น "ความจริง" อย่าง ไม่ต้องสงสัย และหากตั้งข้อสงสัยกับความรู้แบบนี้ ประวัติศาสตร์ก็จะถูกสงสัยท้าทายไปด้วย ธงชัยเรียกความรู้ทางภูมิศาสตร์แบบนี้ว่า "ตรรกะทางภูมิศาสตร์ของประวัติศาสตร์ไทย" (The Geographical Logic of Thai National History) ซึ่งแม้จะไม่ใช่ตรรกะชุดเดียวที่กำหนด ประวัติศาสตร์ แต่ก็มีตรรกะชุดอื่นไม่มากนักที่มีบทบาทในลักษณะแบบเดียวกัน เพราะฉะนั้น ความคิดเรื่องความเป็นชาติไทยจึงมีทำงานภายใต้การคิดถึงชาติโดยกรอบคิดเรื่องอาณาเขต ดินแดน

อย่างไรก็ดีดินแดนไม่ได้เป็นฐานคิดเพียงอย่างเดียวของความเป็นชาติไทย เพราะฐานคติ ที่มีความสำคัญไม่น้อยไปกว่า "ดินแดน" ก็คือการยอมรับว่าชาติไทยเป็นของคนเชื้อชาติไทยอย่าง ไม่มีทางเป็นอื่นไปได้ ถึงขั้นที่หากคิดถึงชาติโดยออกไปจากกรอบอ้างอิงเรื่องเชื้อชาติแบบนี้ ความ เป็นชาติไทยก็จะถูกสั่นคลอนและท้าทายอย่างรุนแรง ทั้งหมดนี้ทำให้ความเป็น "เชื้อชาติ" เป็น ปัญหาใหญ่ของชาติไทยตลอดเวลา จนกล่าวได้ว่าชีวิตประจำวันของคนไทยนั้น ส้องเสพ และ พัวพันกับวาทกรรมความเป็นเชื้อชาติไทยไปทั้งหมด แน่นอนว่าสังคมไทยไม่มีประวัติเรื่องการฆ่า ล้างเผ่าพันธุ์เหมือนหลายสังคม จึงไม่ได้เป็นสังคมที่คลั่งเชื้อชาติ จนถึงแก่ฆ่าคนที่ผิดแปลกทาง เชื้อชาติได้ เชื้อชาติที่ "ไม่ไทย" จึงไม่ใช่สิ่งที่ต้องถูกกำหลาบปราบปรามให้หมดสิ้นไป หากมีแต่เชื้อ ชาติที่เป็นภัยคุกคามดินแดนเท่านั้น ที่ถูกถือว่าเป็นอันตรายร้ายแรง

ถึงจุดนี้ ความเป็นชาติไทยจึงทำงานอยู่บนตรรกะที่สำคัญสองชนิด ตรรกะแรกคือตรรกะ ทางภูมิศาสตร์แห่งชาติ และตรรกะที่สองคือตรรกะเรื่องความเป็นเชื้อชาติแห่งชาติไทย นำไปสู่การ คิดถึงชาติไทยในแบบแผนซึ่งเป็นพื้นที่ทางภูมิศาสตร์ซึ่งมีลักษณะทางเชื้อชาติอย่างชัดแจ้ง(Ethno geographical territorial space) ไม่ใช่ชาติซึ่งปราศจากลักษณะทางเชื้อชาติในแบบหลายสังคม ในตรรกะแบบนี้ความผิดแปลกทางเชื้อชาติและดินแดนเป็นเรื่องอันตราย จนอาจทำให้ถูกฆ่าได้ อย่างโหดร้าย<sup>8</sup>

นอกจากแนวคิดเรื่องชาตินิยมจะสร้างความเป็นอื่นบนท่ามกลางการใช้ความรุนแรงกดทับ ไว้แล้ว สำหรับสังคมไทยแนวคิดเรื่องทุนนิยมเสรีแห่งชาติยังสอดประสานรับกับการสร้างความเป็น

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ศิโรตม์ คล้ามไพบูลย์. "ชาติ, เชื้อชาติ และดินแดน" ใน

อื่นอย่างสอดคล้องอีกเช่นกัน ท่ามกลางการพัฒนาประเทศให้เป็นประเทศอุตสาหกรรมของไทย แรงงานเป็นปัจจัยสำคัญสำหรับการเกื้อหนุนการพัฒนาประเทศให้พัฒนาไปได้อย่างรุดหน้าและ ทัดเทียมประเทศอุตสาหกรรมอื่นๆ สำหรับการผลิตสินค้าครั้งหนึ่งๆแรงงานเป็นทั้งปัจจัยและ ต้นทุนสำคัญหนึ่งในการผลิต หากต้นทุนสูงสินค้าที่ผลิตมาได้ก็ย่อมมีราคาสูงติดตามไปด้วย ดังนั้นการแสวงหากำไรสูงสุดจึงเป็นสิ่งสำคัญที่สุดของนายทุนผู้ประกอบการทั้งหลาย และวิธีการ หนึ่งที่ผู้ประกอบการส่วนใหญ่นำไปใช้เพื่อลดต้นทุนการผลิตนั้นคือ การจ้างแรงงานราคาถูกเข้าสู่ กระบวนการผลิต ในขณะที่แรงงานไทยมีกฎเกณฑ์มาตรฐานค่าแรงที่นายทุนต้องปฏิบัติตามสูง(ใน ความรู้สึกของนายทุน) ทำให้ผู้ประกอบการไม่เต็มใจที่จะจ้างแรงงานไทย แรงงานราคาถูก โดยเฉพาะแรงงานที่มาจากประเทศพม่าจึงเป็นที่หมายปองสำหรับผู้ประกอบการ

หนังสือโศกนาฏกรรมสยามของวอลเดน เบลโลได้เขียนไว้อย่างชัดเจนว่า การพึ่งพา แรงงานอพยพซึ่งส่วนใหญ่เป็นแรงงานผิดกฎหมาย เป็นแรงงานราคาถูกที่หาง่าย และสามารถกด ราคาได้ ฉะนั้นจึงไม่น่าประหลาดใจเลยที่ครั้งหนึ่งผู้ประกอบการได้รวมตัวกันตั้งกลุ่มผลประโยชน์ ขึ้นมากดดันการตัดสินใจของรัฐบาลเพื่อทำให้แรงงานอพยพกลายเป็นแรงงานถูกกฎหมาย และ อนุญาตให้คนเหล่านั้นทำงานได้ในสาขาอาชีพการประมง การเกษตร เหมืองแร่ ก่อสร้าง นาเกลือ โรงงานทำอิฐ และโรงงานทำโอ่งในปี 2539 ในขณะที่รัฐบาลและกลุ่มผู้ประกอบการอ้างว่าการ กระทำดังกล่าวเป็นเรื่องจำเป็น เนื่องจากเกิดภาวะการขาดแคลนแรงงานไทย แต่นักวิชาการและ องค์กรพัฒนาเอกชนกลับเห็นแตกต่างไปว่า เป้าหมายที่แท้จริงของการจ้างแรงงานเหล่านี้ก็คือ ต้องการสร้างพลังที่ทำให้ค่าจ้างถูกลงมากกว่า

ทีมข่าว INN News วันที่ 20 มกราคม พ.ศ. 2550 รายงานว่าผู้ประกอบการชายแดนใต้ สะท้อนปัณหาแรงงาน

เมื่อวันที่ 17 มกราคมที่ผ่านมา นายอภัย จันทนจุลกะ รัฐมนตรีว่าการกระทรวงแรงงาน และคณะผู้บริหาร ลงพื้นที่รับฟังความคิดเห็นถึงปัญหาความเดือดร้อนการขาดแคลนแรงงานตาม มาตรการสนับสนุนเขตพัฒนาพิเศษเฉพาะกิจด้านแรงงาน 5 จังหวัดชายแดนภาคใต้ ประกอบด้วย จังหวัดยะลา ปัตตานี นราธิวาส สตูล และสงขลา ใน 4 อำเภอ คือ จะนะ นาทวี สะบ้าย้อย และเทพา ที่ศูนย์อำนวยการบริหารจังหวัดชายแดนภาคใต้ (ศอ.บต.) จังหวัดยะลา พบว่าความต้องการแรงงานของผู้ประกอบการยังมีอยู่มาก ซึ่งนายอภัย รับปากที่จะเร่งดำเนินการ ตรวจสอบและหาทางแก้ไข โดยทุกเรื่องยืนยันว่าต้องมีคำตอบ

นายปกิต พรไชยวิจิตร ผู้จัดการบริษัทเอเชียพลายวู้ด จำกัด จังหวัดยะลา สถาน ประกอบการแปรรูปไม้ยางพารา กล่าวว่า แรงงานในพื้นที่ไม่นิยมทำ จึงมีความจำเป็นต้องใช้

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ได้ความคิดมาจากการอภิปรายเรื่องแรงงานข้ามชาติ :ผลกระทบต่อสังคมไทย จัดโดยภาควิชาสังคมวิทยา คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ประสานมิตร วันที่ 8 ธันวาคม 2547 เวลา 09.00-12.00น.

แรงงานต่างด้าว แต่แรงงานต่างด้าวใช่ว่าจะมีความอดทนและขยันเท่ากันทุกคน จึงทำให้มีการ ย้ายงานกันบ่อยครั้ง ซึ่งการขาดแคลนแรงงานทำให้การขนย้ายไม้ยางพาราจากป่าสู่โรงงาน ซึ่ง เป็นวัตถุดิบที่ป้อนเข้าสู่โรงงานมีจำนวนน้อยลง รวมถึงปัญหาจากสถานการณ์ที่เกิดความไม่สงบ ทำให้การทำงานมีช่วงเวลาที่ลดลงจึงต้องการให้รัฐบาลช่วยเป็นกรณีพิเศษใน 3 จังหวัดภาคใต้

นายอดิศร กลิ่นพิกุล ผู้จัดการฝ่ายบุคคลบริษัทเทพพิทักษ์ซีฟู้ด จำกัด จังหวัดปัตตานี กล่าวว่า จากปัญหาการขาดแรงงานของสถานประกอบการที่เกิดขึ้น สถานประกอบการใช่ว่าจะ ต้องการแรงงานแต่เพียงปริมาณอย่างเดียว แต่ยังต้องการแรงงานที่มีคุณภาพเข้ามาทำงานเช่นกัน ซึ่งปัญหาที่พบคือแรงงานขาดคุณภาพที่ไม่ได้มาตรฐานตามที่สถานประกอบการกำหนด และ แรงงานในพื้นที่ไม่มีความกระตือรือร้นและให้ความสนใจที่จะทำงาน ซึ่งจากการสัมภาษณ์แรงงาน ที่จะเข้าทำงานมีเพียงต้องการทำงานอะไรก็ได้ไปก่อน แต่สถานประกอบการต้องการคนที่มีความ พร้อมจริง ๆ ที่จะเข้ามาทำงาน ซึ่งรวมถึงแรงงานที่จบระดับ ปวช. ปวส. แต่ปัจจุบันแรงงานที่จบ ในระดับนี้ยังขาดการคิดวิเคราะห์รวมถึงทักษะการทำงานเป็นทีม

ขณะที่นายจ้างสถานประกอบการรายอื่น ๆ ได้เสนอให้ภาครัฐผ่อนปรนการเก็บเงินสมทบ ของประกันสังคมเพื่อเป็นแรงงานจูงใจในระยะสั้น ๆ 1-3 ปี รวมถึงการลดค่าธรรมเนียมจด ทะเบียนแรงงานต่างด้าว โดยเฉพาะในกิจการประมง

แต่สิ่งสำคัญยิ่งกว่านั้นก็คือ แม้นายทุนจะยินยอมให้แรงงานข้ามชาติเหล่านี้ผ่านเข้าสู่
กระบวนการจัดการแรงงานอย่างถูกกฎหมาย แต่ก็มิได้หมายความว่าการเข้าสู่ขั้นตอนทาง
กฎหมายไทยจะเอื้อให้แรงงานข้ามชาติเหล่านี้ได้รับค่าแรงที่สอดคล้องกับมาตรฐานทางกฎหมาย
แรงงาน เพราะตัวตนหนึ่งนอกเหนือจากการเป็น "แรงงาน" แล้ว แนวคิดชาตินิยมผสานแนวคิด
ความมั่นคงแห่งชาติกลับไปตอกย้ำและกดทับให้ "แรงงาน" เหล่านี้ต้องดำรงภาวะการทำให้ถูก
เป็นแรงงานเถื่อน ผู้น่ากลัว ผู้ค้ายาเสพติด ผู้เป็นภัยต่อความมั่นคงและสังคมไทยอยู่ด้วยเช่นกัน
นั้นหมายความว่า มันมีการกำหนดสถานการณ์บางอย่างขึ้นมาให้คนในสังคมไทยเข้าใจว่านี้คือ
ความจริง โดยความจริงที่ถูกสร้างขึ้นมานี้ได้ไปสอดประสานกับความเจริญเติบโตรุดหน้าทาง
เศรษฐกิจไทย กล่าวคือ แรงงานข้ามชาติเหล่านี้ได้รับค่าแรงต่ำกว่าที่กฎหมายแรงงานไทยกำหนด
ไว้อยู่แล้ว มิพักถึงการถูกละเมิดสิทธิแรงงานนานัปการดังที่ได้กล่าวไว้ในตอนต้น ฉะนั้นเมื่อ
แรงงานจะลุกขึ้นมาเรียกร้องหรือขอเพิ่มค่าแรงตามที่ตนควรได้รับ แนวคิดชาตินิยมผสานกับ
แนวคิดความมั่นคงแห่งชาติจะถูกหยิบขึ้นมาอธิบาย/โต้ตอบ/ตอกกลับสู่แรงงานทันทีว่า แรงงาน
เหล่านี้ "เป็นภัยต่อความมั่นคง ภัยร้ายแรงต่อสังคมไทย ผู้อกตัญญูไม่รู้ซึ้งข้าวแดงแกงร้อนที่คน
ไทยยื่นมือให้ จับส่งตำรวจให้รู้แล้วรู้รอดเสียเลยดีไหม" แล้วการถูกนิยามความหมายให้เช่นนี้จะมี
แรงงานคนใดกล้าลุกขึ้นมาเรียกร้องสิทธิที่ตนพึงได้ รวมทั้งกลับยิ่งไปทำให้นายทุนไทยกดทับชีวิต

และตัวตนได้มากขึ้น เพราะความกลัวได้แทรกซึมเข้าไปเป็นส่วนหนึ่งของชีวิตแรงงานข้ามชาติ เหล่านี้ภายใต้การทำงานของแนวคิดทั้งสองที่ประสานกันได้เป็นอย่างดีและตั้งใจให้เกิดขึ้นมา

วันนี้เราอาจไม่รู้จัก "คนย้ายถิ่น/พลัดถิ่นที่มาจากประเทศพม่า" เสียด้วยซ้ำ มิพักต้อง กล่าวถึงเฉพาะตัวตนของแรงงานข้ามชาติที่เป็นเพียงส่วนหนึ่งของคนพลัดถิ่นเท่านั้น ความรับรู้ ของคนไทยที่มีต่อคำว่า"พม่า"อาจเข้าใจได้เพียงสงครามระหว่างกรุงหงสาวดีกับกรุงอโยธยาที่ถูก กล่าวถึงอยู่ทุกเมื่อเชื่อวันซึ่งสงครามที่เกิดขึ้นในวันเวลานั้นมิเกี่ยวข้องกับคนพลัดถิ่นใน สถานการณ์ปัจจุบันเสียด้วยซ้ำ คำว่า"พม่า"อาจมีความหลากหลายและทับซ้อนมากกว่าเพียง "มึง มาเผากู" "กูก็ต้องกลับไปฆ่าคนของมึง" ลองทบทวนอย่างจริงจังเราอาจจะยังไม่รู้ด้วยซ้ำว่า แรงงานข้ามชาติ(ที่เราเรียกว่าแรงงานต่างด้าว)คือใคร แน่ใจหรือว่าแรงงานต่างด้าวที่เราๆท่านๆ เข้าใจนั้นมีอยู่จริง แรงงานต่างด้าวที่ว่านั้นอาจจะเป็นประดิษฐกรรมของรัฐไทยในการจัดการกับ ความเป็นอื่น เพื่อยืนยันความเหมือน/ความมีตัวตนของชาติไทย(ที่ไม่มีจริง)ก็เป็นได้ ความเป็นอื่น แบบฝั่งอิระวดีที่เดินทางมาตอกย้ำนี้กลับทำให้เราทั้งรักทั้งเกลียดและไม่ไว้ใจ อยากจะขับไล่ใส ส่งออกไป แต่ก็ทำไม่ได้อย่างเต็มที่ เพราะมันยิ่งใหญ่มีพลังอำนาจทางเศรษฐกิจ เป็นฐานพลัง ขับเคลื่อนทางเศรษฐกิจที่สำคัญของไทยอยู่ ถ้าขาดแรงงานต่างด้าวหรือพม่าๆพวกนี้ไป เศรษฐกิจไทยฤจาะคงมั่นและค้ำจุนประเทศไทยให้อยู่ได้ในระบบทุนนิยมเสรีวันนี้

จากกรณีปรากฏการณ์การละเมิดสิทธิมนุษยชนดังตัวอย่างที่ยกมาแสดงไว้ในตอนต้นนั้น ถ้าเราวิเคราะห์ปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นอาจชวนให้เห็นภาพสะท้อนด้านอัปลักษณ์/น่า สะพึงกลัวของสังคมไทยบางภาพก็เป็นไปได้ กล่าวคือ ปรากฏการณ์ทางสังคมที่เกิดจาก การใช้ความรุนแรงในรูปแบบต่างๆทั้งทางตรงและทางอ้อมกับแรงงานข้ามชาติที่เกิดขึ้นนี้น่าจะผิด แผกไปจากความคิดความเชื่อทั่วๆไปเกี่ยวกับสังคมไทย ภายใต้อิทธิพลมายาคติหลักว่าสังคมไทย เป็นสังคมที่สงบสันติ แต่กับเหตุการณ์ทางสังคมที่ค่อยๆปรากฏขึ้นกลับกลายเป็นสิ่งที่น่ารังเกียจ ควรปกปิดหรือผลักไสไปอยู่ที่ชายขอบแห่งวาทกรรมสังคม ปรากฏการณ์การใช้ความรุนแรงกับ แรงงานข้ามชาติได้สะท้อนแง่มุมบางด้านให้ได้เรียนรู้ ดังนี้

1. การดำรงอยู่ของความรุนแรงชนิดนี้สะท้อนว่าสังคมไทยบางส่วนกำลังบิดเบี้ยว อึดอัด อาจถึงกับแตกร้าว การวิเคราะห์ปรากฏการณ์ที่แรงงานข้ามชาติถูกใช้ความรุนแรงจึงอาจถือเป็น ภาพตัวแทน(Representation) สะท้อนความผิดปกติบิดเบี้ยว และเช่นเดียวกับแนวทางการศึกษา ภาพตัวแทนทั้งหลาย ทุกครั้งที่ถือบางภาพเป็นตัวแทนก็หมายความว่าภาพนั้นก็ไม่ใช่ตัวจริง เพราะภาพร่างตัวแทนย่อมไม่อาจทดแทนภาพของตัวจริงได้อย่างสัมบูรณ์ ขณะเดียวกันการ นำเสนอบางสิ่งหรือบางปรากฏการณ์ในฐานะตัวแทนของอะไรบางอย่าง (representing something) ย่อมหมายความว่าอีกบางสิ่งหรือปรากฏการร์อื่นกำลังถูกทดแทนหรือทำให้หายไปไม่

-

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> ได้ความคิดจากชัยวัฒน์ สถาอานันท์. อาวุธที่มีชีวิต (กรุงเทพมหานคร: ฟ้าเดียวกัน, 2547), หน้า 91-95.

ปรากฏ (absence of some other things) ในทางกลับกันหากหลงเข้าใจว่า แรงงานข้ามชาติ คือ ผู้มาแย่งงานคนไทย ผู้นำเชื้อโรคร้ายเข้ามา ผู้ฆ่า ผู้ค้ายาเสพติด เห็นได้ว่าการโฆษณา การ ประกาศ การประชาสัมพันธ์จากหน่วยงานราชการต่างๆ ภาพเหล่านี้ก็จะเป็นตัวแทนทางสังคม ด้านหนึ่ง ซึ่งย่อมหมายความว่าอีกบางส่วน เช่น การกระทำทารุณต่อแรงงานข้ามชาติ การละเมิด สิทธิหรือการถูกทำร้ายจากนายจ้างคนไทย ซึ่งเป็นปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นจริงในสังคม จะกลายเป็น ส่วนเสี้ยวของปรากฏการณ์ทางสังคมที่ขาดหายไปเช่นกัน

- 2. ในฐานะภาพสะท้อนทางสังคมอาจชวนให้คิดต่อไปได้ว่า ปรากฏการณ์ดังกล่าวส่งผล ต่อสังคมโดยรวมอย่างไร ปรากฏการณ์ที่คนไทยกลายเป็นผู้ก่อความรุนแรงหรือกลายเป็นผู้ที่ ละเมิดสิทธิ แสดงให้เห็นว่าสังคมไทยกำลังทรุดโทรมอ่อนแอ ที่สำคัญวิธีการที่สังคมจัดการกับ ปัญหาที่เกิดขึ้นนี้ก็น่าจะสะท้อนภาพสังคมนั้นๆได้เป็นอย่างดี
- 3. ถ้าเราอธิบายความรุนแรงที่เกิดขึ้นนั้นว่านายจ้างที่ทำทารุณกรรมต่อแรงงานข้ามชาติ ล้วนผิดปกติทางจิต เราคงต้องตั้งคำถามต่อไปว่าถ้าผู้คนในสังคมล้วนผิดปกติทางจิตจริง หมายความว่าเกิดอะไรขึ้นกับสังคมไทยที่เป็นบริบทแวดล้อมเราอยู่ เป็นไปได้หรือไม่ว่าที่พวกเขา เจ็บป่วยทางจิต ก็เพราะสังคมนั้นเองที่กำลังวิปลาสป่วยใช้ผิดปกติอยู่ด้วยเช่นกัน ถ้าตัวสังคมป่วย ใช้วิปลาส เป็นไปได้หรือไม่ว่ามีบางสิ่งผิดปกติ ทั้งในระดับโครงสร้างของสังคมอย่างระบบการ จัดการทางเศรษฐกิจ ระเบียบทางการเมือง หรือสถาบันทางกฎหมายซึ่งทำหน้าที่ดูแลกระจาย ความยุติธรรมในสังคม ทั้งในระดับวัฒนธรรมซึ่งเป็นตัวแปรที่ทั้งมองเห็นได้ยากกว่าและ เปลี่ยนแปลงช้ากว่าสถาบันและระเบียบทางการเมือง วัฒนธรรมของมนุษย์อาจถือได้ว่าเป็น ไวยากรณ์ทางสังคม(social grammar) ที่ทำหน้าที่ให้ความชอบธรรมกับพฤติกรรมอย่างการใช้ ความรุนแรงต่อแรงงานข้ามชาติที่เกิดขึ้น
- 4. วิธีที่สังคมจัดการกับความรุนแรงที่เกิดขึ้น สะท้อนให้เห็นว่า "เรา" กลัวแรงงานข้ามชาติ ความกลัวแรงงานข้ามชาติที่เกิดขึ้น กลายเป็นการผลักไสไม่ให้ที่ทางกับพวกเขา การที่ทำให้คน รู้สึกไม่มีที่ทาง ไร้ความรัก ความสัมพันธ์กับผู้อื่น หรือไม่ไว้วางใจกันแล้วเป็นเงื่อนไขสำคัญที่จะ ผลักเขาเข้าไปสู่วงจรแห่งความรุนแรงได้ง่ายขึ้น

ความรุนแรงที่เกิดขึ้นกับแรงงานข้ามชาติถ้าวิเคราะห์กันอย่างที่สุดมันมีกระบวนการในการ ให้ความชอบธรรมกับประชาชนไทยบางคน/บางกลุ่ม/บางพวก โดยมี"รัฐ"คอยค้ำจุนความชอบธรรมในการใช้ความรุนแรงอยู่เบื้องหลัง หลายครั้งเราขลาดเกินไปที่จะตั้งคำถามว่า "รัฐมีสิทธิ หรือไม่ที่จะจัดการ/สังหาร/ใช้ความรุนแรงกับคนในชาติที่ถูกทำให้แตกต่าง/หรือแตกต่างจากที่รัฐ ต้องการ?" การอ้างความชอบธรรมแบบง่ายๆว่าเพื่ออนาคตที่ดีของชาติมาเป็นเหตุผลในการใช้ ความรุนแรง เป็นสิ่งสะท้อนถึงความมักง่ายของวัฒนธรรมไทยที่มีต่อตัวตนของความเป็นมนุษย์ เอาชาติมาลดทอนหรือลบคุณค่าความเป็นมนุษย์ของพวกเขาให้ด้อยค่าลงไป การณ์กลับกลาย

สะท้อนให้เห็นยิ่งขึ้นว่าชาติไทยกลายเป็นชาติที่โหดร้ายไม่สนใจชีวิตของมนุษย์ที่ได้รับผลกระทบ มาตั้งแต่ยังมิได้โยกย้ายถิ่นเสียด้วยซ้ำ

เมื่อหันกลับมาสู่เรื่องแรงงานข้ามชาติที่มาจากประเทศพม่า ท่ามกลางกระบวนการพัฒนา ภายใต้โลกาภิวัตน์แบบเสรีนิยม (Neoliberalism) ก่อให้เกิดการผลักดันให้เกิดการอพยพ เคลื่อนย้ายแรงงาน ปรากฏการณ์การชักพาแรงงานเข้ามาสู่ประเทศไทย นำไปสู่การมองสิ่งที่ เกิดขึ้นด้วยลักษณะที่ทั้งโดดเด่นในเชิงของการเป็นปัญหา แต่กลับอยู่นอกสายตาในเชิงของวิถีชีวิต และตัวตนบนความเข้าใจของแรงงานข้ามชาติเอง

ผู้เขียนคิดว่าสิ่งที่เป็นประเด็นสำคัญที่ทำให้แรงงานข้ามชาติกลายเป็น Marginal people หรือ Subaltern group คือ การเกิดขึ้นมาของรัฐชาติ(Nation state) แบบสมัยใหม่ แนวความคิด เรื่องชาติ-รัฐชาติ ที่มาพร้อมกับทฤษฎีการทำให้ทันสมัยอย่างตะวันตกยังคงมีอิทธิพลมหาศาลต่อ คนในประเทศโลกที่สาม และยังคงเป็นระบบคิดที่สร้างความวุ่นวายให้กับประเทศต่างๆในโลกที่ สามที่มีกลุ่มชาติพันธุ์หลากหลาย วาทกรรมการพัฒนากระแสหลักได้เปลี่ยนฐานะของประชาชน เหล่านี้จากมนุษย์หรือพลเมืองที่มีสิทธิมีเสียงและมีชีวิตวิญญาณสู่การเป็นวัตถุที่ใร้วิญญาณชนิด หนึ่งที่เรียกว่าเป็นได้แต่เพียง"แรงงานราคาถูกในสังคมอุตสาหกรรม"เท่านั้น โดยวาทกรรมการ พัฒนากระแสหลักจะตอกย้ำให้เห็นว่าผู้อพยพเหล่านี้ทั้งที่มาในนามแรงงานข้ามชาติหรือในนามผู้ ลี้ภัย ไม่มีประสิทธิภาพ ไม่มีศักยภาพ เป็นตัวขัดขวางการพัฒนา ทำให้จำเป็นต้องได้รับการพัฒนา ที่ผ่านการควบคุม จัดระเบียบ ผ่านเทคนิควิธีการต่างๆภายใต้ฉลากหรือป้ายที่สวยหรู เช่น การจด ทะเบียนแรงงานข้ามชาติ ,การจัดระเบียบผู้ลี้ภัย เป็นต้น

สิ่งเหล่านี้เองยิ่งเป็นการตอกย้ำความสัมพันธ์เชิงอำนาจที่ไม่เท่าเทียมกันให้แข็งแกร่ง ยิ่งขึ้น สำหรับความสำคัญของเทคนิค/กระบวนการจัดระเบียบประชาชนเหล่านี้อยู่ที่การเบี่ยงเบน ปัญหาเรื่องการอพยพ การย้ายถิ่นของประชาชนกลุ่มนี้จากความสัมพันธ์ทางการเมืองเป็นเพียงมิติ ทางด้านเศรษฐศาสตร์ด้วยการชี้ให้เห็นว่าการที่ประชาชนกลุ่มนี้หลบหนีเข้ามาในประเทศไทย เพราะต้องการหางานทำ มีรายได้สำหรับการดำรงชีวิต พร้อมๆกับลดทอนวิธีการแก้ปัญหาจาก ระดับของการเมือง เรื่องของอำนาจ ความรุนแรง การต่อสู้ สู่เรื่องของเทคนิควิธีการล้วนๆ ดังเช่น การเปิดให้ขึ้นทะเบียนแรงงานข้ามชาติ หรือการผลักดันกลับประเทศ เป็นต้น ซึ่งล้วนแล้วแต่ทำให้ ประชาชนกลุ่มนี้ถูกทำให้อยู่ในซอกหลืบในเงามืดมากยิ่งขึ้น

สตีเวน ฮาร์เรลล์(Steven Harrell) เรียกกระบวนการดังกล่าวว่า "โครงการสร้างความ ศิวิไลซ์" (civilizing project) โดยชนในศูนย์กลางปฏิสัมพันธ์กับชนชายขอบบนพื้นฐานของ อุดมการณ์ที่ว่า อารยธรรมของศูนย์กลางมีความเหนือกว่าและดีกว่าวัฒนธรรมของพวกชนชาย ขอบและถือเป็นหน้าที่ของรัฐ และชนศูนย์กลางในการเข้าไปยกระดับวัฒนธรรมของพวกชนชาย ขอบให้สูงขึ้น โดยให้ละทิ้งวัฒนธรรม ความเชื่ออันล้าหลังของตน และเปลี่ยนมายอมรับอารยธรรม แบบศูนย์กลาง การบังคับและครอบงำทางวัฒนธรรมโดยชนในศูนย์กลางดำเนินไป ภายใต้ความ เชื่อที่ว่าเป็นการช่วยให้ชนในชายขอบมีชีวิตที่ดีขึ้น (ปิ่นแก้ว เหลืองอร่ามศรี , 2544:9-10)

กระบวนการเบื้องต้นที่รัฐชาติใช้ในการดำเนินโครงการสร้างความศิวิไลซ์ คือ การจำแนก ทางชาติพันธุ์ (ethnic categorization/classification) ซึ่งประกอบด้วย การแยกประเภทของกลุ่ม ชาติพันธุ์ต่างๆออกจากกัน ด้วยการหารือสร้างอัตลักษณ์ร่วมเฉพาะของกลุ่มชาติพันธุ์แต่ละกลุ่ม และการสร้างชื่อเรียกอัตลักษณ์ร่วมเฉพาะของกลุ่มชาติพันธุ์แต่ละกลุ่ม และการสร้างชื่อเรียกอัตลักษณ์ร่วมเฉพาะของกลุ่มชาติพันธุ์แต่ละกลุ่ม และการสร้างชื่อเรียกอัตลักษณ์กางชาติพันธุ์ที่รัฐสร้างและจัดจำแนกขึ้น (ethnic categories) จึงเป็นอัตลักษณ์ที่สร้างขึ้น จากภายนอก เป็นอัตลักษณ์ประดิษฐ์ ซึ่งต่างจากอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ที่สร้างจากภายใน (self-identification) ตรงที่เป็นอัตลักษณ์ที่ถูกแช่แข็ง เปลี่ยนแปลงยาก (stereotype) และถูกทำให้เป็น สถาบัน (institutionalization of ethnicity) เพื่อประโยชน์ในการจัดการและควบคุม

แรงงานข้ามชาติ/ผู้ลี้ภัย/ผู้หลบหนีเข้าเมืองอย่างผิดกฎหมาย ในฐานะความเป็นมนุษย์ พวกเขาคือ พลเมืองของพื้นที่ที่เขาจากมา ไม่ว่าจะเป็นพลเมืองของรัฐมอญ พลเมืองของรัฐ กะเหรี่ยง พลเมืองของรัฐไทใหญ่ และรัฐอื่นๆที่ดินแดนของพวกเขาในขณะนี้กลายเป็น/ถูกผนวก เป็นส่วนหนึ่งของประเทศพม่าในปัจจุบัน หลายต่อหลายครั้งที่ผู้เขียนได้คุยกับคนเหล่านี้ พวกเขา ยืนยันอย่างหนักแน่นถึงความเป็นตัวตนของเขาอย่างชัดเจน

โก ออง ทาน (Ko Aung Than)หนึ่งในหลายคนที่ผู้เขียนได้คุยด้วยบอกว่า "เขาเป็นคน กะเหรี่ยงจากฝั่งพม่าเข้ามาถึงเมืองไทยเมื่อ 10 ปีที่แล้ว พ่อส่งผมมาตั้งแต่ผมยังเด็กมาก เพราะ ตอนนั้นหมู่บ้านของผมอยู่เขตการสู้รบระหว่างกองกำลังทหารของพม่าและกองกำลังกู้ชาติ กะเหรี่ยง(KNU) ดังนั้นประชาชนจึงต้องหลบหนีมายังเขตพื้นที่ชายแดนไทยพม่า รวมทั้งครอบครัว ของผมด้วย ในปี 2540 ผมได้รับข่าวจากเพื่อนคนมอญคนหนึ่งที่ทำงานเป็นลูกเรือที่เรือลากอวน จับปลา เขาเคยไปจับปลาในน่านน้ำของประเทศกัมพูชา เขาบอกว่ามีเด็กผู้ชายกะเหรี่ยงคนหนึ่ง เป็นนักโทษทางทะเลอยู่บนเรือจับปลา เด็กผู้ชายคนนั้นอยู่ที่ทะเลมา 10 ปี โดยไม่มีโอกาสได้ขึ้น ฝั่งเลย ในสังคมของชาวประมงเรียกสถานการณ์แบบนี้ว่า "นักโทษทางทะเล"

## ฉะนั้นภาวการณ์เป็นคนชายขอบของแรงงานข้ามชาติ อาจมองผ่านปรากฏการณ์ ที่เกิดขึ้นในสังคมได้จาก

1. ปัจจุบันสังคมไทยได้อยู่ในยุคของการพัฒนาที่ความเจริญทางวิทยาศาสตร์และ เทคโนโลยีอยู่ในขั้นที่มนุษย์สามารถควบคุมจัดการกับสรรพสิ่งต่างๆได้ กระแสการพัฒนาที่มุ่งไปสู่ การเปิดเสรีทางเศรษฐกิจก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงสิทธิในการเข้าถึงการใช้ทรัพยากร มีบางคน/ บางกลุ่ม/บางพวกเท่านั้นที่จะมีโอกาสในการเข้าถึงอำนาจและสามารถใช้ประโยชน์จากทรัพยากร ที่มีอยู่ได้ การพัฒนาลักษณะนี้เป็นการทำให้สำนึกของมนุษย์ที่จะนำไปสู่การเอื้อเฟื้อต่อสรรพ สิ่งแวดล้อมหรือกับมนุษย์ด้วยกันเองเสื่อมถอยลงอย่างน่าเป็นห่วง มนุษย์มองไม่เห็นความ

เกี่ยวข้องของผู้คนในฐานะที่เป็นเพื่อนร่วมโลก/ร่วมสังคมใบเดียวกัน มนุษย์เพิกเฉย/ไม่แยแส/ไม่ เอาธุระกับสิ่งต่างๆที่เกิดขึ้นกับคนที่เรารู้สึกว่าเป็น "คนอื่น" ฉะนั้นเมื่อเกิดเหตุการณ์ใดๆก็ตามทีกับ "คนอื่น" มนุษย์จะนิ่งดูดาย และการนิ่งดูดายนี้เองกลายเป็นการกีดกัน/ผลักไส/เร่งเร้าให้คนอื่นไป ไกลกว่าเดิม ไปโดยการถูกผลักจาก "พวกเรา" ให้ "พวกเขา" กลายเป็นคนชายขอบที่แบกรับกับ ภาวการณ์ต่างๆอย่างโดดเดี่ยว

2. สถาบันสื่อมวลชนจำนวนมาก โดยเฉพาะสื่อสารมวลชนกระแสหลักของสังคมมักจะ รายงานข่าวและความเห็นเกี่ยวกับแนวที่ตอกย้ำภาพลักษณ์ของแรงงานข้ามชาติไปในลักษณะ เรื่องของผลประโยชน์ การเป็นตัวแพร่เชื้อโรค การเข้ามาแย่งงานคนไทย การเป็นผู้บ่อนทำลาย ภาวะความมั่นคงของชาติ ฯลฯ อยู่ตลอดเวลา การรายงานข่าวเช่นนี้เองนำไปสู่การนิยาม สถานการณ์และการแยกขั้วของผู้คนในสังคม หมายความว่า "หากบุคคลนิยามสถานการณ์ใดว่า เป็นจริงก็ย่อมมีผลทำให้เป็นจริงตามนั้น"<sup>11</sup> ความจริงหรือความไม่จริงของความเชื่อต่างๆหาได้เป็น ประเด็นที่สำคัญในตัวเองแต่อย่างใดไม่ สิ่งที่สำคัญคือผลลัพธ์อันเกิดจากการปฏิสัมพันธ์ทาง สังคมนั้นๆต่างหาก เช่น มองว่าแรงงานข้ามชาติเป็นภัยสังคม ก็สามารถนำพาให้กลุ่มคนที่ถูกพูด ถึงนี้ถูกกระทำที่เป็นไปตามความคิดนึกนั้นๆในขั้นต่อไป เกิดการจัดการด้วยแนวคิดความมั่นคง แห่งชาติ การถูกนิยามอย่างใดอย่างหนึ่งเช่นนี้ ย่อมทำให้เกิดการเลือกปฏิบัติต่อแรงงานข้ามชาติ นั้นได้ ทั้งๆที่ในความเป็นจริงแล้วพวกเขาหาได้มีพฤติกรรมต่อสังคมดังที่ถูกกล่าวหาแต่อย่างใด และเมื่อผู้คนในสังคมได้รับรู้ความเข้าใจที่ถูกสร้างให้เสมือนจริงนี้ มันนำไปสู่การขาดความเข้าใจ ในมิติของตัวตนคนข้ามชาติว่ามีความหลากหลายและซับซ้อนกว่าการมองผ่านด้วยแว่นของ สื่อมวลชนบางกลุ่ม เมื่อในสังคมขาดความเข้าใจแล้วทำให้การมองปัญหาเป็นการกีดกันการมีส่วน ร่วมของแรงงานข้ามชาติ พวกเขาตกเป็นฝ่ายรับเคราะห์โดยไม่มีปากมีเสียงต่อสาธารณะ เป็นการ เสริมสร้างความเข้าใจผิด เกิดกระบวนการสร้างความเกลี่ยดซังต่อกันและขยายความขัดแย้งทาง สังคมให้มากยิ่งขึ้นไปคีก

บางครั้งสถานการณ์ทางสังคมในบางช่วงจะมีความพยายามหันเหความรู้สึกว่าพวกเขา เป็นต้นเหตุของปัญหาทางสังคมต่างๆ เช่น ทำให้สังคมไทยต้องแบกรับต้นทุนทางสาธารณสุขที่สูง มาก หรือเป็นสาเหตุสำคัญที่ทำให้คนไทยไม่มีงานทำ เป็นต้น ความเข้าใจลักษณะนี้เองเป็นการ หล่อเลี้ยงให้คนในสังคมเกิดการแยกขั้ว และบั่นทอนความรู้สึกที่รู้สึกเป็นกลุ่มเดียวกัน ส่งผลให้ ผู้คนใจคอคับแคบลง กล่าวโทษแรงงานข้ามชาติกันได้ง่ายๆ เกิดการกระตุ้นความหวาดผวา และ กระพือโหมความกลัวภัยอันเนื่องมาจากพวกคนต่างด้าวได้ง่าย ถ้าสังคมมุ่งมองปัญหาเพียงแค่คน ต่างด้าวอย่างที่เข้าใจก็อาจจะมีการหันไปหาวิธีการแก้ไขปัญหาโดยการกระตุ้นกระแสชาตินิยม

<sup>11</sup> ดูรายละเอียดเพิ่มเติมที่ W.I.Thomas,*The Child in America : Behavior, Problems and Programs*.1928

ดังที่ปรากฏเป็นข่าวอยู่ การที่สื่อสารมวลชนรายงานข่าวแบบผิวเผินและตระหนักถึงปรากฏการณ์ ที่เกิดขึ้นอย่างฉาบฉวย มองได้ว่าปรากฏการณ์มีความยุ่งยากซับซ้อนเกินไปที่จะเข้าใจ ทำให้ต้อง แก้ปัญหาสิ่งที่เกิดขึ้นด้วยสถานการณ์เฉพาะหน้าและแสวงหาแพะรับบาป ด้วยการประณามพวก เขาว่าเป็นสาเหตุของปัญหาสังคมต่างๆ ทำให้เกิดการหันเหเป้าหมายความสนใจของผู้คนพุ่งจาก คนทำผิดจริงๆไปสู่กลุ่มอื่นที่ถูกตำหนิติเตียนแทน ใครก็ตามที่ถูกตีตรากล่าวโทษว่าเป็นต้นเหตุของ ปัญหาจะทำให้คนกลุ่มนั้นตกในฐานะเป็นที่รองรับอารมณ์ของสังคมได้ง่ายๆ สังคมขาด บรรยากาศแห่งการใช้สติในการมองปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้น

3. คนในสังคมเกิดภาวะ "ความเดียดฉันท์" ที่เป็นทั้งความชังตัวบุคคล กลุ่มคน เชื้อชาติ หรือลักษณาการเฉพาะอย่างใดอย่างหนึ่ง และ/หรือความชังที่มีต่อความคิดแบบอย่างและสถาบัน ทางสังคม ความเดียดฉันท์ที่เกิดขึ้นนี้เป็นผลลัพธ์ของกระบวนการเสกสรรปั้นแต่งทางสังคม (Social Construction) ความเดียดฉันท์ที่น่าสนใจและส่งผลต่อแรงงานข้ามชาติคือ ความ เดียดฉันท์ทางเชื้อชาติ ซึ่งเป็นท่าทีชิงชังที่มีต่อชนกลุ่มอื่น เพราะเชื่อว่าคนเหล่านี้มีลักษณะ บางอย่างที่ไม่ดีติดตัวมาแต่กำเนิด เพราะความจริงแล้วความเชื่อนี้มักจะเป็นการเชื่อกันอย่างผิดๆ เพราะความจริงแล้วลักษณะไม่ดีหลายอย่าง ไม่ใช่เป็นเรื่องของเชื้อชาติ แต่เป็นเรื่องของการกล่อม เกลาและลักษณะของข้อมูลข่าวสารที่ได้รับ เมื่อใดที่สังคมเกิดความเดียดฉันท์ทางเชื้อชาติหรือ ความเกลียดกลัวภัยจากคนต่างชาติ (Xenophobia) เมื่อนั้นสังคมก็ยิ่งดำเนินไปในทิศทาง ชาตินิยมที่คับแคบและแปลกแยกและเอาตัวตนของ "คนไทยด้วยกัน" เป็นที่ตั้ง เมื่อสังคมมุ่งแต่ เพียงหาตัวการ/ต้นเหตุที่เป็นคนต่างด้าวเท่านั้นชี้ให้เห็นว่าสังคมไทยกำลังหลบเลี่ยง/หลีกนี้กับ ความจริง และไม่กล้าผชิญกับความรับผิดชอบนี้ (สุริชัย หวันแก้ว ,2546:102)

4.

## รัฐในคนข้ามชาติ : รัฐ –ชาติ-อำนาจ-ปฏิบัติการ-แทรกซึม

ในช่วงรอยต่อของปีระหว่างเดือนพฤศจิกายน-กุมภาพันธ์ ผู้เขียนได้มาประชุมร่วมกับ เจ้าหน้าที่กระทรวงการพัฒนาสังคมและความมั่นคงของมนุษย์หลายครั้ง เมื่อเจ้าหน้าที่ใน กระทรวงดังกล่าวทราบว่าได้ลงพื้นที่เพื่อไปพูดคุยกับเพื่อนแรงงานข้ามชาติที่มาจากประเทศพม่า และได้สอนหนังสือภาษาไทยให้กับพวกเขาและเธอ เจ้าหน้าที่เหล่านั้นต่างเริ่มต้นด้วยคำพูดอย่าง คล้ายคลึงกันแทบทั้งนั้นว่า "ไม่กลัวเหรอ เขาชอบฆ่านายจ้าง ชิงทรัพย์ น่ากลัวนะ คนไทยชอบจ้าง แรงงานต่างค้าว อันตราย" และทุกๆครั้งก็ต้องอธิบายด้วยคำพูดเดิมๆว่า "คนชาติไหนก็น่ากลัว ทั้งนั้น ชาติไหนก็ฆ่าคนได้ทั้งนั้น ไม่จำเป็นต้องเป็นคนจากพม่าหรอก ที่เราเข้าใจว่าแรงงานพม่า มักฆ่านายจ้าง เพราะข่าวมักนำเสนอด้วยประเด็นเหล่านี้ไม่ใช่เหรอ?" สุดท้ายเมื่อมีการพูดคุยกัน ไปมา ก็จะจบด้วยประโยคที่ทำให้ผู้เขียนสะอีกแทบทุกครั้งว่า "คนพม่าเคยบุกมาฆ่าคนไทย

**ฉะนั้นเราต้องไล่พวกเขาออกไปจากบ้านเรา**"...... เรากำลังจะเริ่มต้นศตวรรษที่ 21 ในอีก ไม่นาน แต่ประโยคเดิมๆเหล่านี้ยังวนเวียนซ้ำซาก และกลายเป็นคำตอบสำเร็จรูปสำหรับบางคน

คำเหล่านี้ได้กลายมาเป็นส่วนหนึ่งในชีวิตประจำวันพวกเราโดยบางครั้งเราหยุดที่จะตั้ง คำถามกับคำพูดที่เราสื่อออกไป เรายอมรับให้กลายมาเป็นส่วนหนึ่งของชีวิต และสุดท้าย "เรา" กำลังทำร้าย "เขา" โดยไม่ได้ใส่ใจถึงกระบวนการที่รัฐหล่อหลอมให้เราเชื่อเช่นนั้น หลายเรื่อง ผู้เขียนคิดว่ามันคือมายาคติที่ฝั่งแน่นในหัวใจเราจนยากจะลบออก ไม่ได้หมายความว่ามายาคตินี้ ไม่เป็นจริง แต่ความจริงมีหลายชุด ผู้เขียนขยาดเกินไปที่สังคมไทยจะเหมารวมว่าพวกเขาและเธอ เป็นดั่งมายาคติเหล่านั้นทุกคน

คำว่า "หลบหนีเข้าเมืองผิดกฎหมาย แย่งงานคนไทย แพร่เชื้อโรคร้าย ภัยต่อความ มั่นคง" ดูเหมือนว่าคำๆนี้ได้ทำให้ผู้ที่ถูกทำให้เป็น กลายเป็นคนที่ทำผิดร้ายแรง เป็นตัวอันตราย ไม่ สามารถอยู่ร่วมกับเราได้ และยิ่งกว่านั้นควรต้องกำจัดคนเหล่านี้ให้หมดสิ้นไปจากรัฐไทย แท้จริง คำเหล่านี้ถ้าพูดในภาษาฟูโกต์ คือ วาทกรรมทางภาษาหรือปฏิบัติการทางภาษา ที่ถูกสร้างขึ้นด้วย ระบบ ระเบียบ กฏเกณฑ์ ที่รองรับด้วยจารีตปฏิบัติ ความคิด ความเชื่อ คุณค่าและสถาบันต่างๆใน สังคมไทยที่เกี่ยวข้องกับเรื่องนั้นๆ ปฏิบัติการที่เกิดขึ้นเหล่านี้มาในนามของความรู้ว่าด้วยเรื่องนั้นๆ ที่ส่งผลให้ผู้ได้รับการปฏิบัติเข้าใจว่าตนเองกลายเป็นเช่นนั้นจริงๆ มีอะไรที่อยู่เบื้องหลังคอยเป็น กลไกให้ความชอบธรรมหรือค้ำจุนกับกับมายาคติเหล่านั้น ?

คำว่ามายาคติ (Myth) ในที่นี้หมายถึง การสื่อความหมายด้วยคติความเชื่อทางวัฒนธรรม ซึ่งถูกกลบเกลื่อนให้เป็นที่รับรู้เสมือนว่าเป็นธรรมชาติ พูดให้ชัดเจนขึ้นก็คือกระบวนการลวงให้หลง ชนิดหนึ่ง แต่มายาคติในที่นี้ไม่ได้หมายถึงว่าเป็นการโกหก หลอกลวง และไม่ได้ปกปิดซ่อนเร้นสิ่ง ใดไว้ แต่มันปรากฏอยู่เบื้องหน้า เราเองต่างหากที่คุ้นเคยกับมันจนไม่ได้สังเกตุว่ามันเป็นสิ่ง ประกอบสร้างทางวัฒนธรรม และคิดว่ามันเป็นธรรมชาติ<sup>12</sup> เรื่องแรงงานข้ามชาติก็เช่นกัน หลายสิ่ง ที่เราเข้าใจและคิดว่าเป็นเรื่องธรรมชาติ เป็นความจริงแท้ เอาเข้าจริง ๆ แล้วเราอาจจะคุ้นเคยกับ วิธีแบบเรามากเกินไป จนมองข้ามความจริงประเภทอื่นๆ ที่ปรากฏตรงหน้าของเรา

# (1) มายาคติเรื่องผู้หลบหนีเข้าเมืองผิดกฎหมาย

คำว่า "ผู้หลบหนีเข้าเมืองผิดกฎหมาย" เกี่ยวโยงกับคำว่า "พรมแดนของรัฐ" โดยตรง เนื่องจากพัฒนาการของรัฐซาติของแต่ละประเทศในภูมิภาคต่างๆทั่วโลก พรมแดนถูกกำหนด อย่างแน่นอนตายตัว ทำให้คนที่เคยย้ายถิ่น เคลื่อนย้ายถิ่น หรือเคลื่อนย้ายอย่างอิสระดำเนินชีวิต ไปด้วยความยากลำบากและต้องห้าม เพราะถือว่าเป็นการทำลายความศักดิ์สิทธิ์และอธิปไตยของ ชาติ ภาวะของผู้อพยพย้ายถิ่น โดยเฉพาะการย้ายถิ่นข้ามเขตแดนของประเทศ จึงนำไปสู่ปัญหา

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> นพพร ประชากุล ได้อธิบายคำว่า "มายาคติ" ตามแนวคิดของ Roland Barthes ไว้ใน คำนำเสนอบทแปล ใน หนังสือเรื่อง มายาคติ สรรริพนธ์ จาก Mythologies แปลโดย วรรณพิมล อังคศิริสรรพ, 2544,สำนักพิมพ์คบไฟ

ต่างๆมากมายที่เกี่ยวข้องกับการละเมิดอธิปไตยของรัฐและกลายเป็น "ปัญหา" ทั้งปัญหาของรัฐ และปัญหาในตัวตนผู้ย้ายถิ่น เช่น ปัญหาทางการเมือง ปัญหาการกลายเป็นคนไร้สัญชาติ ปัญหาการตั้งถิ่นที่อยู่อาศัย ปัญหาการถูกกีดกันในการเข้าถึงทรัพยากรเพื่อการยังชีพและปัญหาการ ยอมรับการมีตัวตน การมาถึงของผู้อพยพย้ายถิ่นโดยที่รัฐไม่ได้อนุญาต มักจะทำให้รัฐเกิดอาการ หวาดระแวง/กังวล/วิตกกับการมาถึงของ"บุคคลอื่น" ผลที่ตามมา คือ ความรู้สึกรังเกียจและสงสัย และนำไปสู่การไม่ยอมรับผู้เดินทางมาใหม่เป็นสมาชิกในรัฐของตนเอง

การย้ายถิ่นของคนจากประเทศพม่าเกี่ยวโยงกับสถานการณ์ทางการเมือง เศรษฐกิจ สังคมของประเทศพม่าโดยตรง เพราะในประเทศพม่าประกอบไปด้วยคนที่รัฐพม่าให้การรับรองว่า เป็นพลเมืองของประเทศพม่า และคนที่รัฐพม่าไม่ให้การรับรอง โดยเฉพาะกลุ่มชาติพันธุ์หรือชน กลุ่มน้อยต่างๆ ทำให้บุคคลกลุ่มหลังนี้เมื่อต้องเผชิญกับเหตุที่ทำให้จำต้องอพยพเคลื่อนย้ายมายัง ประเทศไทย ทำให้พวกเขากลายเป็นผู้หลบหนีเข้าเมืองผิดกฎหมายรัฐไทยโดยทันที การเดินทาง ออกจากประเทศพม่านั้นเป็นเรื่องยุ่งยากมาก เพราะโดยปกติแล้วประชาชนพม่าและชนกลุ่มชาติ พันธ์ต่างๆไม่สามารถมีหนังสือเดินทางได้ หากพวกเขาและเธอต้องการเดินทางออกนอกประเทศ เขาต้องยืมหนังสือเดินทางจากรัฐบาล และเมื่อเดินทางกลับประเทศก็จะต้องคืนหนังสือเดินทาง ให้กับรัฐบาล ดังนั้นจึงเป็นการยากมากที่จะมีเอกสารการเดินทางเข้ามาในประเทศไทยได้

นอกจากเหตุผลที่รัฐพม่าไม่ให้การรับรองกลุ่มชาติพันธุ์แล้ว ที่ผ่านมารัฐบาลไทยทุกยุค สมัยก็ไม่มีนโยบายให้สถานะผู้ลี้ภัยกับผู้พลัดถิ่นจากประเทศพม่าด้วยเช่นกัน เนื่องจากประเทศ ไทยไม่ได้ลงนามให้สัตยาบันตามอนุสัญญาว่าด้วยสถานภาพผู้ลี้ภัย ค.ศ.1951(พ.ศ.2494) พวก เขาจึงไม่ได้สถานภาพผู้ลี้ภัย เป็นเพียงผู้เข้ามาพักพิงอยู่ในเขตประเทศไทยตามที่รัฐจัดพื้นที่พักพิง ให้เพียงเท่านั้น ดังนั้นเมื่อผู้หนีภัยจากการสู้รบไม่มีฐานะเป็นผู้ลี้ภัย พวกเขาและเธอจึงกลายเป็นผู้ หลบหนีเข้าเมืองผิดกฎหมายภายใต้ข้อบังคับแห่งพระราชบัญญัติคนเข้าเมืองของไทย พ.ศ. 2522 ที่ถือว่าผู้เข้าเมืองโดยไม่มีเอกสารการเดินทางที่มีการตรวจลงตราถูกต้อง เป็นผู้หลบหนีเข้าเมืองผิด กฎหมายทั้งสิ้น

จากการที่ไม่มีฐานะเป็นผู้ลี้ภัย พวกเขาและเธอจึงไม่อยู่ในฐานะที่จะได้รับการปฏิบัติหรือ มีผลผูกพันตามหลักกฎหมายระหว่างประเทศ และตามเอกสารกระทรวงมหาดไทย ระบุว่าเมื่อ เหตุการณ์คลี่คลายก็อาจผลักดันกลับประเทศได้ แม้ไม่สมัครใจและไม่ต้องผ่านกระบวนการ สอบสวนแยกประเภทหรือมิอาจเรียกร้องสิทธิเดินทางไปตั้งหลักแหล่งในประเทศที่สาม ฉะนั้นรัฐ ไทยสามารถสงวนสิทธิในการตัดสินใจได้เองว่าผู้ใดเป็นผู้สี้ภัยหรือไม่เป็นผู้สี้ภัยตาม พระราชบัญญัติคนเข้าเมืองของไทย พ.ศ. 2522 หรือขึ้นอยู่กับอำนาจของรัฐมนตรีว่าการ กระทรวงมหาดไทยเพียงเท่านั้น

รัฐมีมุมมองการใช้ทัศนคติของความเป็นชาติแบบหนึ่งเดียวที่ไม่ยอมรับลักษณะพลเมือง ของรัฐที่นอกเหนือกรอบกติกาของรัฐที่กำหนดไว้ วิธีคิดแบบนี้ได้กลายเป็นโครงสร้างวัฒนธรรม ความคิด ที่กำหนดระบบวัฒนธรรมหรืออำนาจในการจัดการชีวิตของคนกลุ่มต่างๆผ่านรูปธรรมที่ ถูกต้องเหมาะสม หรือมีความจำเป็นสำหรับกลุ่มคนที่อยู่อาศัยร่วมกันเป็นชุมชน สังคมในรัฐาธิ ปัตย์ที่มีอธิปไตยเป็นของตนเองอย่างสมบูรณ์

#### (2) มายาคติเรื่องแย่งงานคนไทย

มายาคติเรื่องแย่งงานคนไทยสัมพันธ์อยู่กับตัวเลขภาวะคนตกงานของระบบเศรษฐกิจไทย อย่างยากจะหลีกเลี่ยง ประเทศไทยได้มีการพัฒนาอุตสาหกรรมตั้งแต่ปี พ.ศ.2500 ซึ่งเป็นช่วงแรก ของการเริ่มมีแผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติเกิดขึ้น นโยบายของรัฐที่ออกมาส่วนใหญ่มี เศรษฐกิจเป็นตัวนำเร่งรัดการเติบโตทางเศรษฐกิจอย่างต่อเนื่อง ทั้งนี้ได้ส่งผลกระทบต่อเศรษฐกิจ สังคม วัฒนธรรมและวิถีชีวิต โดยในระยะเริ่มต้นของการเปลี่ยนแปลงนั้นอารยธรรมแบบตะวันตก ที่หลั่งใหลเข้ามาดูจะเป็นสิ่งที่น่าชื่นชมยินดี แต่เมื่อการพัฒนาที่ผ่านพ้นมาราว 40 กว่าปี จึงทำให้ มองเห็นความสูญเสียทางสังคมเกิดขึ้นอย่างชัดเจน จากแผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ ฉบับที่ 1-5 นั้นเริ่มจะส่งผลให้เกิดปัญหาที่เกิดจากการขยายตัวทางเศรษฐกิจที่ต้องการเพิ่มขีด ความสามารถโดยเฉพาะ ในการเริ่มต้นของแผนพัฒนาเศรษฐกิจฉบับที่ 6 ประเทศไทยจึงเริ่มมีการ นำแรงงานข้ามชาติเข้ามาใช้ในภาคอุตสาหกรรมจนกระทั่งปัจจุบัน

จากแผนการพัฒนาประเทศเพื่อเร่งการแข่งขันระหว่างภูมิภาค คงปฏิเสธไม่ได้ว่า ธรรมชาติของระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยมนั้นได้ขยายตัวแทรกเข้าไปอยู่ในทุกส่วนของสังคม การ ขยายตัวของระบบทุนนิยมเป็นการเปลี่ยนจุดเน้นจากการสะสมทุนมาสู่การกระจายทุนจากการ ผลิต(production) และไปสู่การบริโภค(consumption) ด้วยความพยายามที่จะถ่ายทอดการ บริโภคนิยมลงไปสู่คนอย่างทั่วถึงระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยมได้ก่อให้เกิดการรับรู้และพิจารณา แรงงานเป็นสิ่งที่สามารถซื้อขายกันได้ แรงงานถูกพิจารณาเป็นสินค้าชนิดหนึ่งหรือเป็นที่เหมือน วัตถุสินค้าอื่นๆ "คนไทยมองว่าเรามาแย่งอาชีพของคนไทย แต่แท้จริงแล้วงานที่ท่านไม่ทำ เรามาทำให้ ถ้าจะเปรียบเทียบกันแล้วแรงงานต่างด้าวคนเดียวเท่ากับแรงงานไทยถึง 3 คน เราแข็งแรง เพราะอยู่กับธรรมชาติและมีอาหารการกินสมบูรณ์" (สัมภาษณ์ชัย หนุ่มกะเหรี่ยง ,มิถุนายน 2548)

สอดคล้องกับงานวิจัยที่สำนักงานสภาความมั่งคงแห่งชาติ สำนักนายกรัฐมนตรี สนับสนุน โครงการวิจัยในหัวข้อ "การศึกษาความต้องการ จ้างแรงงานอพยพต่างชาติ ในประเทศไทย ในช่วง ปี 2546-2548" โดยสถาบันเอเชียศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย ซึ่งได้ข้อสรุปเบื้องต้นว่า เหตุที่ เกิดช่องว่างให้เกิดแรงงานต่างชาติอพยพโดยเฉพาะแรงงานจากประเทศเพื่อนบ้าน เนื่องจากคน ไทยเลือกงานและรังเกียจงานบางประเภท ซึ่งตลาดแรงงานระดับล่างซึ่งอยู่ในข่ายจ้างแรงงานต่าง

ด้าวอยู่ในภาวะตึงตัวจนถึงขาดแคลน นอกจากนี้จากการประเมินผลกระทบที่เกิดขึ้นแล้ว พบว่า การจ้างแรงงานต่างด้าวเข้ามาในสาขาที่ขาดแคลนจะเกิดผลดีมากกว่า เพราะสาขาที่ขาดแคลน คนไทยทำงานไม่มากนัก แม้ว่ามีการปรับปรุงสภาพการทำงานให้ดีขึ้นจะมีคนไทยกลับมาทำงาน แต่เชื่อว่าจะมีจำนวนไม่มากนัก ดังนั้นจึงควรกำหนดรูปแบบการผ่อนผันที่เหมาะสม คือ ตาม ลักษณะความต้องการที่แท้จริง โดยเสนอให้มีการจ้างแรงงานต่างด้าวจากประเทศเพื่อนบ้าน 3 ประเทศ คือ ลาว กัมพูชา และพม่า ได้มีการเสนอแยกไว้ 3 รูปแบบ คือ กรณีไปเช้า-เย็นกลับ กรณี อนุญาตเป็นฤดูกาลและกรณีอนุญาตเป็นรายปี ลักษณะดังกล่าวจะไม่กระทบกับแรงงานไทยมาก นัก เนื่องจากงานที่คนงานต่างด้าวทำเป็นคนละตลาดกับแรงงานไทย

### (3) มายาคติเรื่องตัวแพร่เชื้อโรคร้าย

"วันนี้ได้พบเพื่อนแพทย์ รายงานให้ทราบว่ามีปัญหาการตรวจ คัดกรอง รักษาโรคติดต่อ โดยเฉพาะปัญหาวัณโรคในกลุ่มแรงงานต่างด้าว โดยเฉพาะอย่างยิ่งกลุ่มที่ตรวจเสมหะได้ผลลบ ซึ่งบางทีเก็บตัวอย่างเสมหะไม่ดี ผป.ระยะแพร่เชื้อง่ายก็ทำให้ตรวจไม่พบเชื้อ คิดจะรักษาก็ลำบาก ใจ เพราะเชื่อว่าสื่อสารลำบาก นัดติดตามทานยารักษาวัณโรคก็ลำบาก เสี่ยงกินยาไม่ครบ ดื้อยา ส่งปรึกษาอายุรแพทย์ ก็มักถูกแนะนำให้ติดตามดูแลเอาเอง ทางอายุรกรรมคนไข้ก็มาก

เคยอ่านบทความประสบการณ์เมืองฝรั่งที่บ่นว่าโครงสร้างพื้นฐานด้านสาธารณสุขและ
ควบคุมโรค ลดถอยลง เมื่อเทียบกับบ้านเราแล้วก็มีอาการทำนองเดียวกัน โดยเฉพาะเมืองใหญ่
ยิ่งน่าห่วง คล้ายกับมีแพทย์มาก แต่ความเป็นจริงพบว่าไม่ได้มีเจ้าภาพที่สนใจพัฒนางานควบคุม
โรคติดต่ออย่างจริงจัง มีแต่การปัดให้หน่วยงานอื่นรับ หน่วยงานระดับกรมบอกว่าถูกปฏิรูป
บทบาทแล้ว ไม่มีบทบาทการจัดบริการ การจัดบริการควบคุมโรคเป็นบทบาทหน่วยบริการและ
หน่วยงานสาธารณสุขระดับจังหวัดและอำเภอ

แต่การพัฒนาระบบบริการและการควบคุมโรคติดต่อต้องการความคล่องตัว ปรับตัว ให้ สอดคล้องกับสถานการณ์ที่ปรับเปลี่ยนมากกว่าที่ปล่อยให้หน่วยบริการรับภาระ อย่างกรณีของ การรักษาวัณโรคในแรงงานต่างด้าวหรือโรคติดต่ออื่นๆของกลุ่มแรงงานอพยพย้ายถิ่น

การควบคุมโรคติดต่อทั้งโรคระบาดเก่า ระบาดอุบัติใหม่ ในหัวเมืองใหญ่ๆ ต้องการระบบ ที่ปรับตัวตอบสนองทันกับปัญหา แต่ในชีวิตจริงของสังคมไทยปัจจุบันการจัดการและพัฒนา ระบบเป็นเรื่องที่ยาก ส่วนหนึ่งน่าจะเพราะขาดชุมชนปฏิบัติที่สนใจเรื่องนี้ " (http://gotoknow.org/blog/wise/30918)

มายาคติด้านสาธารณสุขที่สำคัญและเกี่ยวโยงกับการทำให้แรงงานข้ามชาติกลายเป็น แพะรับบาปตลอดเวลา คือ มายาคติที่สำคัญ 2 ประการ

1. แรงงานข้ามชาติเป็นภาระด้านงบประมาณของกระทรวงสาธารณสุขปีละหลายล้าน บาท เพราะเมื่อเจ็บป่วยเข้ารับการรักษาในสถานพยาบาล ก็จะไม่มีเงินจ่ายค่ารักษาพยาบาล 2. แรงงานข้ามชาติเป็นพาะหะของโรคบางอย่างที่กระทรวงสาธารณสุขปราบหมดสิ้นไป จากประเทศแล้วกลับเข้ามาสู่สังคมไทยอีก เช่น มาเลเรีย เท้าช้าง วัณโรค ซึ่งโรคเหล่านี้ส่งผล กระทบต่อการพัฒนาสาธารณสุข โดยเฉพาะแรงงานข้ามชาติผู้หญิงที่ลักลอบเข้ามาประกอบ อาชีพเป็นแม่บ้านและคนรับใช้จะนำโรคเข้ามาสู่ลูกหลานเจ้าของบ้าน ทำให้กระทรวงสาธารณสุข ต้องย้อนกลับไปควบคุมโรคติดต่อต่างๆซึ่งสามารถควบคุมได้มานานแล้ว และในขณะเดียวกันก็ยัง ต้องทุ่มเทปัจจัยต่างๆพัฒนาสาธารณสุขเกี่ยวกับโรคอื่นๆ เช่น โรคหัวใจ มะเร็ง อุบัติเหตุ และโรค เอดส์ เป็นต้น ซึ่งโรคเหล่านี้เป็นสาเหตุสำคัญของการตายอันดับต้นๆของคนไทย ทำให้เจ้าหน้าที่ ต้องมีภาระมากขึ้นเพราะต้องดูแลทั้งคนไทยและคนต่างชาติ

ต่อกรณีดังกล่าวมีงานวิจัยที่ชี้ให้เห็นว่ามายาคติดังกล่าวเป็นเพียงปลายทางของนโยบาย และกระบวนการปฏิบัติที่ข้ามไม่พ้นการกดทับจากมายาคติดังกล่าว ซึ่งมายาคติดัที่เกิดขึ้นนั้นไป สอดรับกับสภาพการณ์จริงในด้านการรักษาสุขอนามัยสิ่งแวดล้อมและการทำงาน ที่ขาดการดูแล ด้านสุขอนามัยบริเวณที่พักคนงาน วิถีชีวิตมีการเป็นอยู่ที่แออัด ไม่ถูกสุขลักษณะ ไม่มีการจัด สภาพแวดล้อมที่เหมาะสมในการทำงาน

"บ้านเค้าปลูกเป็นแถว ไอ้พวกนี้เช่า บางทีมีหน้าต่างอยู่ 2 ช่อง พูดจริง ๆ ไม่ถูก สุขลักษณะ อัดกันแน่น เคยมีใครไปดูมั้ย เหมือนเมื่อก่อนเป็นโกดังเก็บของแล้วไปซอยห้องข้างใน แล้วมีช่องตรงกลาง แล้วคนเข้าไปอยู่ตรงนั้น พวกนี้เค้าก็อยู่งั้น ดูสภาพเป็นอยู่เค้าซิ มันจะไม่เป็น โรคได้อย่างไร?" (สัมภาษณ์แม่ค้าตลาดกุ้ง ,พฤษภาคม 2548)

สภาพที่เกิดขึ้นเช่นนี้มาจากสาเหตุหลักๆเช่น นายจ้างไม่พาแรงงานมารักษาโรคอย่าง ต่อเนื่องทำให้เกิดการระบาดของโรค , นโยบายการขึ้นทะเบียนแรงงานข้ามชาติล่าช้าทำให้การ ตรวจสุขภาพล่าช้า ระบบสาธารณสุขจังหวัดมีเวลาเตรียมตัวน้อย, การนำแรงงานข้ามชาติมา ตรวจสุขภาพไม่มีการประสานนัดเวลามาตรวจ ทั้งจากสำนักงานจัดหางานจังหวัดและนายจ้าง ทำ ให้โรงพยาบาลไม่สามารถจัดเตรียมการได้ทันเวลา, ขาดบุคลากรปฏิบัติงานประจำที่ด่านผ่อนปรน เข้าออก, การดำเนินงานด้านสุขาภิบาลสิ่งแวดล้อมยังไม่มีระบบและรูปแบบ, สถานที่ตรวจโรคมีไม่ เพียงพอ และโรงพยาบาลขาดน้ำยาทดสอบโรคเท้าช้าง

สาเหตุเบื้องหลังเหล่านั้นสะท้อนถึงคำพูดของเจ้าหน้าที่สาธารณสุขคนหนึ่งว่า

"นโยบายล่าช้าปีต่อปืนโยบายมาจะควบคุมพวกนี้อย่างไร อาจจะกำหนดนโยบายให้ ละเอียดขึ้น วิธีปฏิบัติให้ละเอียดขึ้นก็เลยยังช้าอยู่ ในขณะที่ช้าอยู่ มีปัญหาอะไรรู้มั้ย แรงงานมัน อพยพเข้ามาคอยแล้ว คอยเต็ม มันก็กลายเป็นแรงงานเถื่อน หวังจะเข้ามาจดแจ้งโครมเดียว ปรากฏว่ารัฐบาลยังไม่ออกนโยบายเลย"

"มีปัญหาเกี่ยวกับการมาขึ้นทะเบียน มาซ้า มาตรวจสุขภาพ เป็นปัญหาในการดำเนินงาน พอนโยบายล่าซ้า สมมุติมติคณะรัฐมนตรี ออกวันนี้ อีก 4 วันให้เวลาเตรียมตัว แล้วก็เลยให้เริ่ม ตรวจวันที่ 1 ถึงสิ้นเดือน จังหวัดที่มีแรงงานต่างด้าวเยอะ ๆ ก็ไม่มีปัญหา เคี๋ยวนี้เค้าใช้วิธีการจ้าง ตรวจ จ้างโรงพยาบาลอื่น Contact โรงพยาบาลอื่น เป็นรถโมบายคลินิกมาจ้างตรวจ อย่าง โรงงานนี้ 200 ถึง 300 คน จะจ้างแล้วให้ไปตรวจ" (สัมภาษณ์เจ้าหน้าที่สาธารณสุขโรงพยาบาล แห่งหนึ่งในจังหวัดสมุทรสาคร ,สิงหาคม 2548)

ทั้งๆที่ในข้อเท็จจริงแล้วรัฐไทยได้กำหนดไว้เป็นนโยบายทุกปีว่าแรงงานข้ามชาติที่มาขึ้น ทะเบียน และประสงค์จะทำงานต้องเข้าสู่ระบบประกันสุขภาพทุกคน โดยเสียค่าใช้จ่ายให้รัฐไทย คนละ 1,900 บาทแบ่งเป็นค่าบริการในการตรวจและประเมินสุขภาพ 600 บาท และค่าประกัน สุขภาพ 1,300 บาท (แบ่งเป็น (1) ค่ารักษาพยาบาล 964 บาท จำแนกเป็นผู้ป่วยนอก 499 บาท , ผู้ป่วยใน 415 บาท ,ค่ารักษาพยาบาลที่มีค่าใช้จ่ายสูง 50 บาท (2) ค่าบริการส่งเสริมสุขภาพและ ป้องกันโรค 206 บาท (3) ค่าบริหารจัดการ 130 บาท) มีระยะเวลาคุ้มครอง 1 ปี โดยแรงงานข้าม ชาติจะต้องร่วมจ่ายในการรับบริการครั้งละ 30 บาท ร่วมด้วยทุกครั้ง ทั้งนี้มีเป้าหมายหลักเพื่อให้มี การควบคุมป้องกันโรค การรักษาพยาบาล และการส่งเสริมสุขภาพอย่างเป็นระบบและเป็นการลด ภาระค่าใช้จ่ายในการเข้ารับบริการทางการแพทย์และสาธารณสุขของแรงงานข้ามชาติ รวมถึงจะ เป็นการประกันค่ารักษาพยาบาลให้กับสถานพยาบาลผู้ให้การรักษาพยาบาลอีกทางหนึ่ง

ข้อมูลนี้คืออีกประเด็นหนึ่งที่ถูกกล่าวถึงน้อยและให้ความสำคัญกับการจัดการน้อยมากใน เชิงนโยบาย นอกจากนั้นแล้วความเป็นแรงงานข้ามชาติที่มีความแตกต่างทางวัฒนธรรม ภาษา สถานะภาพทางกฎหมาย ทำให้แรงงานข้ามชาติเหล่านี้ไม่กล้าที่จะมาปรากฏตัวให้เราได้เห็นได้ พูดคุย ได้ไถ่ถาม หรือแม้กระทั่งได้ตรวจดูแลรักษาสุขภาพ ความหวาดกลัวที่จะถูกจับกุม การไม่ สามารถสื่อสารกับเจ้าหน้าที่หรือคนไทยให้เข้าใจสิ่งที่ตนเองต้องการสื่อสาร ความกลัวที่จะถูกมอง ว่าเป็นภาระ การได้รับการปฏิบัติที่ไม่เหมาะสม สิ่งเหล่านี้ก็กีดกันพวกเขาไปจากกระบวนการใน การดูแลรักษา และป้องกันโรคติดต่อ

ดังนั้นแล้วการจัดการและนโยบายที่มองไม่เห็นลักษณะเฉพาะของแรงงานข้ามชาติหรือ การย้ายถิ่นข้ามชาติ มุ่งเน้นไปที่การจัดการเรื่องความมั่นคงเชิงกฎหมายและการเมือง มากกว่า การมองเห็นผลกระทบทางสุขภาพ การเข้าไม่ถึงการบริการด้านสุขภาพ เพราะข้อจำกัดของภาวะ ความเป็นแรงงานข้ามชาติ และอคติที่ผู้ให้บริการ หรือสังคมไทยที่มีต่อแรงงานข้ามชาติ เป็นความ จริงอีกชุดหนึ่งที่พวกเรามองข้ามไป

## (4) มายาคติเรื่องภัยต่อความมั่นคง

"ก็สร้างปัญหา กินเหล้าเมายา บางที่ก็สร้างอาชญากรรม ฆ่ากันตายเอง เป็นปัญหา ชุมชน ส่วนหนึ่งถ้าไม่ได้ทำงานอาจจะฉกชิงวิ่งราว ถ้าจะฆ่าก็ฆ่ากันเอง ถ้าจะทำร้ายก็ทำร้าย กันเอง ยังไม่มีสถิติอาชญากรรมที่ทำร้ายคนไทยนะครับ เพราะเค้ารู้อยู่เหมือนกัน มีแต่น้อยมาก" "แต่พอเราลงไปพื้นที่จริงๆ เราไปดูสถิติอาชญากรรม ไม่ใช่ว่าเราไปดูลอยๆ เราเข้าไป สัมภาษณ์คนด้วย แต่เอาแค่สถิติอาชญากรรม มันก็ไม่มีตัวเลขชัดว่านี่แรงงานต่างชาติทำผิด มากมาย และเมื่อเปรียบเทียบกับคนไทย คนไทยทำผิดมากกว่า"

"ตรงนี้เค้าค่อนข้างจะเก็บเนื้อเก็บตัว เท่าที่เราทำงานเก็บข้อมูลมาหลายชิ้นไม่ใช่เฉพาะ เรื่องผลกระทบ คิดว่าเค้าค่อนข้างกลัวเราด้วยซ้ำ ค่อนข้างกลัวคนไทย ไม่อยากจะมีเรื่อง เพราะว่า เขากลัวจะถูกจับ ถึงแม้เขาจะขึ้นทะเบียน เขาก็จะถูกจับอยู่เรื่อย ๆ ถูกส่งเพราะฉะนั้น เขาจะไม่ คยากมีเรื่องกับเรา"

"ผลการสำรวจยืนยันว่า ปัญหาอาชญากรรมอันเกิดจากแรงงานต่างด้าวต่ำมาก สาเหตุ ส่วนใหญ่เกิดมาจากแรงงานต่างด้าวไม่รู้สึกรังเกียจคนไทย รู้สึกชอบเมืองไทย และต้องการที่จะ ทำงานในประเทศไทยต่อไปเรื่อยๆ แต่ก็มีร้อยละ 9.7 ที่ไม่ชอบเมืองไทยแต่ก็อยากที่จะอยู่ต่อไป เพราะไม่รู้ว่าถ้ากลับไปประเทศของตนแล้วจะหางานที่ไหนทำ" (สัมภาษณ์นักวิจัยคนหนึ่ง สถาบันวิจัยเอเชียศึกษา, 2547)

มีงานวิจัยจำนวนมากในประเทศไทยที่ชี้ให้เห็นว่าแรงงานข้ามชาติ คือ ภัยต่อความมั่นคง ของสังคมไทย อันเนื่องมาจากประชาชนในรัฐไทยรู้สึกถึงความไม่ปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สิน ของตนเองเมื่อต้องใช้ชีวิตอยู่ร่วมกับคนกลุ่มนี้ พวกเขาและเธอเห็นว่าแรงงานข้ามชาติสามารถก่อ อาชญากรรมกับตน เช่น การลักเล็กขโมยน้อย กินเหล้าเมาอาละวาด ชิงทรัพย์และปล้น หรือบาง คนเกี่ยวข้องกับการลักทรัพย์ ค้ายาเสพติด ขบวนการค้ามนุษย์ อีกหลายคนมองไปไกลถึงประเทศ ไทยจะต้องเผชิญกับปัญหาชนกลุ่มน้อย การเรียกร้องสิทธิต่างๆ การใช้ประเทศไทยเป็นเครื่องมือ ในการแบ่งแยกดินแดงภายในประเทศพม่า เป็นฐานในการต่อต้านรัฐบาลพม่า

ตรรกะเหล่านั้นถูกสร้างขึ้นซ้ำแล้วซ้ำเล่าจนกลายเป็นความจริง ว่ากันตามจริงแล้วความ มั่นคงของมนุษย์เกี่ยวโยงกับความมั่นคงในจิตใจที่ปราศจากความกลัว เพราะเรากลัวแรงงานข้าม ชาติ เราจึงรู้สึกไม่ปลอดภัย รัฐไทยไม่เคยสร้างพื้นที่หรือมีที่ทางให้เรากับเขาได้รู้จักกันและกัน บน พื้นฐานของการอยู่ร่วมในสังคมไทยที่วันนี้มีคนงานข้ามชาติอยู่ร่วมกับเรานับล้านคน

สิ่งสำคัญคือ วันนี้สังคมไทยมีทั้งคนดีและไม่ดี ซึ่งไม่ได้เกิดเฉพาะในกลุ่มแรงงานข้ามชาติ เท่านั้น ทำอย่างไรเราจะสามารถสร้างดุลยภาพที่เหมาะสม ทั้งประโยชน์เฉพาะหน้าและประโยชน์ ในอนาคต นี้คือความท้าทายในวันนี้ของสังคมไทยที่เราจะสร้างความมั่นคงของประเทศผ่านฐาน ของมิตรภาพ ความมั่นคงไม่ใช่เรื่องของนโยบายที่ปล่อยให้ผู้ชำนาญการความมั่นคงมากำหนด ความมั่นคงคือ เรื่องของหัวใจที่มนุษย์ เกี่ยวโยงกับมนุษย์ ที่มนุษย์สัมผัสกับมนุษย์ผ่าน ความสัมพันธ์ ความไว้เนื้อเชื่อใจที่เราพึงมีต่อกัน ทำอย่างไรมนุษย์จะเห็นคุณค่ามนุษย์

ไม่เพียงแต่มายาคติเท่านั้น นโยบายรัฐหลายประการก็ทำให้แรงงานข้ามชาติตกอยู่ใน อำนาจของรัฐอย่างยากจะหลีกเลี่ยง เรายังพบว่าหน่วยงานของรัฐที่เกี่ยวข้องกับการนำเสนอ นโยบาย เป็นไปในลักษณะการตรึงแรงงานข้ามชาติเอาไว้ไม่ว่าเวลาจะผ่านไปนานเพียงใดก็ตาม เช่น ในนโยบายแทบทุกปี จะมีเนื้อหาส่วนที่เป็นการให้นายจ้างต้องประกันตัวแรงงานข้ามชาติ ซึ่ง แนวทางนี้เป็นแนวทางที่เกิดขึ้นมาตั้งแต่ปี พ.ศ.2535 ลักษณะเช่นนี้เป็นการมองแรงงานข้ามชาติ ในฐานะคนที่หยุดนิ่ง หรือกล่าวอีกลักษณะก็คือ วิถีชีวิตของแรงงานข้ามชาติถูกแช่แข็งเหมือน โบราณวัตถุในพิพิธภัณฑ์ นโยบายที่เกิดขึ้นจึงมีลักษณะที่เน้นการปกครองแรงงานข้ามชาติ ทำให้ แรงงานข้ามชาติถูกครอบครองเรือนกาย โดยขาดการใส่ใจเสียงของพวกเธอและเขา

ตลอดระยะเวลา 10 ปีที่ผ่านมา นับตั้งแต่การเกิดนโยบายเรื่องแรงงานข้ามชาติในประเทศ ไทยในปีพ.ศ.2535 ได้ก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงต่อสังคมไทยในหลายระดับ หลายมิติ อย่างน้อย ใน 2 ลักษณะด้วยกันคือ การเปลี่ยนแปลงในระดับวิธีคิดและการเปลี่ยนแปลงในระดับสัมพันธ ภาพเชิงอำนาจ กล่าวคือ แนวนโยบายจดทะเบียนได้นำมาซึ่งการปลูกผังความคิดความเชื่อผ่าน การสร้างนโยบาย แผนดำเนินงานต่างๆ จนในที่สุดการจดทะเบียนได้แทรกซึมเข้าสู่ชีวิตประจำวัน ของผู้คนอย่างแยบคาย และกลายเป็นความจริงทางสังคมที่ได้รับการยอมรับและยินยอมปฏิบัติ ตามโดยดุษฎี ในด้านการเปลี่ยนแปลงในระดับมิติสัมพันธภาพเชิงอำนาจ มีงานศึกษาจำนวนไม่ น้อยที่ได้ช่วยฉายภาพให้เห็นอำนาจของนโยบายในการควบคุมสังคม ด้วยการทำหน้าที่เข้าไป จัดการ สร้างระเบียบ กำกับดูแล หรือให้คุณให้โทษแก่ผู้ปฏิบัติและไม่ปฏิบัติตาม กล่าวคือ นโยบายมีอำนาจในการนิยาม หรืออำนาจในการให้ความหมาย/ให้คุณค่าแก่มนุษย์และสรรพสิ่ง นำมาซึ่งการจัดวางตำแหน่งแห่งที่ การจัดแบ่งประเภท หรือสร้างขอบเขตพรมแดนให้กับคนกลุ่ม ต่างๆ นโยบายได้ก่อให้เกิดการควบคุมในมิติร่างกาย ความสัมพันธ์ทางเพศ การควบคุมความรับรู้ แรงจูงใจ การควบคุมในการผลิตข้อมูลข่าวสาร ดังเช่นนโยบายประกันตัวแรงงานต่างชาติ สร้าง แรงงานทาส และช่องทางทุจริต

### 5. ไปให้พ้นรัฐชาติ



จะว่าไปแล้วประเด็นเรื่องแรงงานข้ามชาติสามารถมองได้เหมือนกับเหรียญสองด้านที่เป็น ปัญหา อุปสรรคหรืออาจเป็นโอกาสและความท้าทาย การทำงานเรื่องแรงงานข้ามชาติ เราจะพบ กับปัญหาที่เกิดขึ้นอยู่ตลอดเวลา เช่น ปัญหาที่ตัวแรงงานข้ามชาติต้องเผชิญ ปัญหาที่เกิดจาก เจ้าหน้าที่รัฐ หรือมายาคติต่างๆที่ดำรงอยู่ในสังคมที่แรงงานข้ามชาติเดินทางเข้ามาทำงาน แต่ ภายใต้ปัญหาที่เกิดขึ้นนี้เองกลับเป็นความท้าทายของคนที่เกี่ยวข้องที่จะฝ่าฟันและเผชิญกับ อุปสรรคต่างๆให้สามารถผ่านพ้นไปได้ด้วยมุมมองใหม่ๆ มิติใหม่ๆที่หลุดไปจากกรอบเดิมๆในการ ทำงาน ที่สามารถก้าวข้ามพ้นความเป็นพรมแดน เชื้อชาติ ชนชั้น ชาติพันธุ์ ให้ได้

ตัวอย่างที่เป็นรูปธรรมและอยากยกตัวอย่างให้เห็น คือ การทำงานของคณะทำงานใน โครงการ DEAR BURMA<sup>13</sup> ของคณะกรรมการรณรงค์เพื่อประชาธิปไตยในพม่า ที่ประกอบไปด้วย นักพัฒนา ครูอาสาสมัครทั้งชาวไทยและชาวต่างประเทศ ทนายความ และตัวแรงงานเอง ที่ร่วมกัน แก้ปัญหาต่างๆที่แรงงานข้ามชาติต้องเผชิญเมื่อยามทำงานอยู่ในประเทศไทย โดยเฉพาะปัญหา เรื่องความเสี่ยงต่างๆ ผ่านการทำงานร่วมกันระหว่างแรงงานในฐานะนักเรียน และนักพัฒนาใน ฐานะครูอาสาสมัคร

แม้ว่าแรงงานข้ามชาติจะต้องเผชิญกับความเสี่ยงมากมายหลายรูปแบบดังที่กล่าวมาแล้ว ข้างต้น แต่ทั้งนี้พวกเขาและเธอก็ไม่ได้ย่อท้อกลับฝ่าฟันปัญหาและอุปสรรคเหล่านั้นให้ผ่านพ้นไป ได้ ทั้งผ่านด้วยตนเอง เช่น การจ่ายเงินให้ตำรวจ การเจรจาด้วยท่าทีที่สุภาพอ้อนวอน การนิ่งเงียบ เมื่อถูกนายจ้างว่ากล่าว และการผ่านปัญหาจากการแก้ปัญหาร่วมกันระหว่างนักพัฒนา ครู อาสาสมัคร ทนายความ ในโครงการ DEAR BURMA

ท่ามกลางที่สังคมไทยวันนี้ยังมีอคติที่ไม่ค่อยดีเกี่ยวกับประเทศพม่า คนพม่า หรือแรงงาน พม่า ผ่านกระบวนการรับรู้จากสื่อต่างๆ ตั้งแต่ในห้องเรียน คำบอกเล่า หรือสื่อมวลชนแขนงต่างๆ แต่กระบวนการทำงานในโครงการ DEAR BURMA แม้จะไม่ถึงขั้นเป็นโลกอีกใบ สังคมใหม่ หรือ ยูโธเปียที่หลายคนใฝ่ฝันจะไปถึง แต่สิ่งที่คนไทยจำนวนหนึ่งได้เข้ามาร่วมสร้างสรรค์โครงการทั้งใน ฐานะครู ทนายความ นักพัฒนา หรือผู้มาเยี่ยมเยียนแลกเปลี่ยนกลับดูไม่ใส่ใจกับมายาคติต่างๆที่ แวดล้อมอยู่หรืออาจกล่าวได้ว่า พวกเขาและเธอกำลังเดินสวนกระแสสังคม ที่สังคมไทยมองว่าการ ทำงานกับแรงงานข้ามชาติ ซึ่งเป็นเหมือนคนที่ไม่มีหัวนอนปลายเท้า เป็นศัตรูของชาติไทย เป็นดั่ง

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> โครงการ DEAR BURMA นี้เป็นโครงการพัฒนาความรู้และให้การศึกษาแก่แรงงานข้ามชาติไร้ฝีมือที่มาจาก ประเทศพม่าที่ทำงานหรืออาศัยอยู่ในพื้นที่กรุงเทพมหานคร สมุทรปราการ นนทบุรี สมุทรสาคร เท่านั้น โดยผ่าน การเรียนหนังสือในทุกๆวันอาทิตย์ ระหว่างเวลา 10.00-17.00 น. ณ โรงเรียนสัมมาชีวศิลป์ หลังโรงแรมเอเชีย ราชเทวี โดยมีวิชาภาษาไทย ภาษาอังกฤษ เป็นวิชาเรียนหลัก และวิชาคณิตศาสตร์ วิชาสังคมศึกษา วิชา คอมพิวเตอร์ เป็นวิชาเรียนรอง ที่นักเรียนสามารถเลือกเรียนได้ตามความสมัครใจ ไม่บังคับเหมือนกับวิชา ภาษาไทยหรือภาษาอังกฤษ

อาชญากรที่โหดร้าย คือความเสี่ยงอันน่าสะพรึงกลัวที่ต้องเผชิญ พวกเขาและเธอกลับกล้าเปิด พื้นที่ทางสังคมอันใหม่ท่ามกลางความเสี่ยง ผ่านการสร้างความไว้วางใจให้เข้ามาเป็นส่วนหนึ่ง ของชีวิต ที่พวกเขาและเธอเข้าร่วมในโครงการที่เป็นทั้งผู้ให้และผู้รับ

การทำงานที่ท้าทายเช่นนี้เอง เสมือนเป็นการทำให้สำนึกของมนุษย์เกิดการเอื้อเฟื้อต่อ มนุษย์กับมนุษย์ด้วยกันเอง ทำให้มนุษย์มองเห็นถึงความเกี่ยวข้องของผู้คนในฐานะที่เป็นเพื่อน ร่วมโลก/ร่วมสังคมใบเดียวกัน ที่มนุษย์ต้องไม่เพิกเฉยหรือต้องเอาธุระกับสิ่งต่างๆที่เกิดขึ้น มนุษย์ ต้องไม่คิดว่ามนุษย์ด้วยกันเป็นคนอื่นของสังคม เป็นคนอื่นคนไกลจากเรา

ครูอ้อย-อุษาวดี ชาวแพร่ ครูอาสาสมัครที่รับหน้าที่สอนหนังสือ level 1 ซึ่งเป็น level เริ่มต้นของการเรียนภาษาไทยมาตั้งแต่เริ่มก่อตั้งโรงเรียน ส่วนใหญ่นักเรียนห้องนี้จะไม่สามารถ พูดภาษาไทยได้เลย หรือพูดได้ก็เพียงนิดหน่อย ครูอ้อยต้องใช้พลังและความพยายามเป็นอย่าง มากในการสื่อสารกับนักเรียน เพื่อให้นักเรียนได้เข้าใจมากที่สุด บางครั้งเราจะเจอทั้งภาษาไทย ภาษาอังกฤษ ภาษาพม่า และภาษามือ ในการเรียนห้องนี้

"......เมื่อมาเป็นครูที่นี่ อ้อยคิดว่าสิ่งที่เปลี่ยนแปลงคือ ตัวอ้อยเองอ้อยได้พัฒนาตนเอง เพิ่มขึ้น ได้รู้จักตนเองว่าเราต้องการอะไร การสอนหนังสือในโรงเรียนทำให้เรามีความสุขในสิ่งที่เรา อยากทำจริงๆ แม้ว่าบางครั้งนักเรียนจะดื้อ ซน พูดไม่รู้เรื่อง ไม่เข้าใจ อ้อยต้องตะโกนซ้ำแล้วซ้ำ เล่าจนเหนื่อย และบางครั้งก็ร้องให้แต่อ้อยก็มีความสุข จนอ้อยไม่สามารถขาดสอนได้ เพราะรู้ว่า นักเรียนจะรอเรามาสอนทุกอาทิตย์ โรงเรียนแห่งนี้เป็นสังคมที่อ้อยคงไม่สามารถหาได้จากที่อื่นที่ คนต่างชาติ ต่างกลุ่ม มาเจอกัน และอยู่ร่วมกัน เรียนรู้ด้วยกันอย่างนี้ ...."

ครูพจน์ ครูอาสาสมัครที่สอนภาษาไทย level 2 ขยายความเพิ่มขึ้นว่า

"ตอนแรกผมมาสอน เพียงเพราะว่าทุกวันอาทิตย์ไม่มีอะไรทำ และอยากได้เงิน ป้าถาม ผมว่ามาทำอะไร ผมเล่าให้ฟังว่ามาสอนหนังสือให้พวกคนงานพม่า ป้าทำหน้าไม่ค่อยดีและพูดว่า ให้ผมระวังตัว เพราะพวกนี้อันตรายไว้ใจไม่ได้ แต่หลังจากที่ผมสอนมาหลายครั้ง ผมรู้เลยว่าพวกนี้ ก็เหมือนนักเรียนไทยที่อยากรู้ อยากเห็น อยากเรียนภาษา ไม่แตกต่างอะไรกับคนทั่วไป หลายครั้ง ผมกลับคิดว่าพวกเขาน่ารักและไว้ใจได้มากกว่าคนไทยบางคนเสียอีก ผมกลับไปเล่าเรื่องนี้ให้ป้า ฟังทุกครั้งที่ผมมาสอน ทุกวันนี้ถ้าวันไหนผมไม่มาโรงเรียน ป้าจะคอยเตือนเสมอว่า นักเรียนจะรอ นะลูก"

หรือเสียงสะท้อนจากตัวแรงงานข้ามชาติที่เข้ามาเป็นนักเรียนก็ชี้ให้เห็นถึงผลแห่งความ ไว้วางใจ เช่นกัน

"......วันนี้ผมจะมาเล่าเรื่องชีวิตที่ตั้งแต่ผมไปเรียนหนังสือ ผมได้อะไรมาเยอะเลยครับ วัน แรกที่ผมไปสมัคร ผมรู้สึกดีใจและแปลกใจมาก ผมไม่เคยคิดเลยว่ามนุษย์ด้วยกันให้โอกาสกัน ใน ชีวิตที่ไร้โอกาส ไม่มีการเรียกร้อง และไม่มีทางเลือก ทำไมมนุษย์ทุกคนในโลกใบนี้ไม่มีโอกาส เทียบเท่ากันสักนิดเลย ยิ่งเป็นต่างด้าวอย่างพวกผม คนไร้ค่าอย่างพวกผม แล้วมาช่วยเหลือกัน ช่วยเพื่อนมนุษย์ด้วยให้เทียบเท่ากัน ไม่มีทางที่จะเป็นไปได้ แต่มันก็เป็นได้ ให้โอกาสอย่างพวกผม คนที่มีโอกาสน้อยให้มีโอกาสเท่าเทียมกับคนอื่น...." (ซอทู หนุ่มปะโอ อายุ 20 ปี เคยอยู่ในค่าย ชายแดน แต่หลบหนีออกมา ปัจจุบันทำงานขายเสื้อผ้าอยู่ที่ประตูน้ำ อยู่ในประเทศพม่าเรียน หนังสือจบชั้น ป.6 ตอนแรกที่ซอทูเจอผู้เขียน เขาบอกว่าตนเป็นคนกะเหรี่ยง ทั้งๆที่ความจริงแล้ว ซอทูเป็นคนปะโอ หลังจากเราได้รู้จักกันมากขึ้น ซอทูมาสารภาพกับผู้เขียนว่าเป็นคนปะโอ เพราะที่ เขาไม่สามารถบอกผู้เขียนว่าเป็นคนปะโอตั้งแต่ต้น เพราะกลัวว่าผู้เขียนจะไม่รู้จัก มิพักว่าจะเกิด การดูถูก ซึ่งเขารู้สึกว่าคนไทยรู้จักคนที่มาจากประเทศพม่าน้อยมาก หรือถ้ารู้จักนอกจากคนพม่า แล้ว ก็เป็นเพียงคนมอญ คนกะเหรี่ยง เท่านั้น เขาบอกผู้เขียนเพิ่มเติมว่า การได้อยู่ในโรงเรียนแห่ง นี้ทำให้เขากล้าขึ้น กล้าที่จะบอกเพื่อนๆว่า เขาคือคนปะโอที่มีวัฒนธรรม ภาษาเป็นของตนเอง เขา ภูมิใจในความเป็นปะโอมากขึ้น ทั้งๆที่เมื่อก่อนเขาอายและต้องบอกใครๆเสมอว่าเป็น "กะเหรี่ยง")

การทำงานในโครงการ DEAR BURMA หน้าที่หลักของทีมทำงาน คือ การสอนภาษาไทย-อังกฤษให้แก่แรงงานข้ามชาติ การให้คำปรึกษาด้านกฎหมาย การให้ความรู้ที่เกี่ยวข้องกับ ชีวิตประจำวันในทุกๆวันอาทิตย์ ซึ่งควรเป็นวันพักผ่อนทั้งของผู้สอนและผู้เรียน ซึ่งดูเหมือนจะเป็น เรื่องปกติหากมองในแง่ครูสอนภาษากับนักเรียนสอนภาษาที่ต้องมาเจอกัน

แต่สำหรับโครงการนี้แล้ว การเข้ามาเป็นครูหรือเป็นนักเรียนนั้น พวกเขาทั้งคู่ต่างเปิดพื้นที่ ให้แก่ความไว้วางใจ และอาศัยความกล้าหาญทางจิตใจไม่น้อย หากมองมุมของนักเรียน พวกเขา ต้องกล้าเสี่ยงว่า ครูเหล่านี้จะไม่เหมือนคนไทยจำนวนหนึ่งที่คอยเอาเปรียบพวกเขา ไม่เหมือนกับ คนไทยกลุ่มหนึ่งที่คอยไล่จับพวกเขา ขณะเดียวกันทางด้านครูเอง ต้องยอมเสี่ยงที่จะอยู่ท่ามกลาง ผู้คนที่ไม่รู้จักชื่อ ที่มา พูดคนละภาษา คนละชาตพันธุ์ จนในที่สุดกลายเป็นความไว้วางใจและ กลายเป็นคนในพื้นที่เดียวกันได้

"ครูค่ะ หนูอยู่ไม่ไหวแล้ว หนูอยากกลับบ้าน หนูทำงานไม่ไหวแล้ว" เสียงพูดปนสะอื้นดัง ผ่านโทรศัพท์มือถือ ตอนราวเจ็ดโมงเช้า เจ้าของเป็นนักเรียนหญิงคนหนึ่ง ซึ่งเป็นนักเรียนที่เรียนรู้ ได้เร็วมากคนหนึ่งในห้อง level 4 "เกิดอะไรขึ้นเหรอ เป็นไงบ้าง ใจเย็น ๆ นะ ค่อยๆ เล่าให้ครูฟัง" น้ำเสียงคนรับปราศจากอาการง่วงแม้ยังไม่ใช่เวลาตื่นปรกติเมื่อได้ยินน้ำเสียงนั้น ซึ่งก็วิตกว่าจะ เกิดเหตุการณ์ร้ายแก่คนที่อยู่ต้นสาย ดังเช่นที่เกิดแก่แรงงานข้ามชาติหลายๆคน "แฟนหนูเขาบอก เลิกค่ะ หนูรักเขามากค่ะ" ความโล่งใจ ปนความเข้าใจก็บังเกิด และเรื่องราวการสนทนาก็ผ่านการ ปลอบประโลม ชี้แนะ อยู่เป็นเวลานานพอสมควร

หากมองแง่ของชีวิตมนุษย์ เรื่องเหล่านี้อาจจะเป็นเรื่องส่วนตัวที่เราเลือกจะบอกเล่าให้แก่ เพื่อนคนหนึ่งที่เราไว้วางใจ "เพื่อน" คำนี้เกิดขึ้นระหว่างนักศึกษาระดับปริญญาโทของ มหาวิทยาลัยชื่อดังของประเทศไทย กับแรงงานข้ามชาติชาวกะเหรี่ยงที่เข้ามาทำงานเป็นแม่บ้านที่ สังคมไทยแทบไม่รับรู้ความมีอยู่ของเธอเลย

เสียงเพลงอวยพรวันเกิดที่ดังในห้องเรียน ท่ามกลางใบหน้าที่ยังงุนงงของครู เกิดขึ้นบ่อย ๆ ในโรงเรียน หรือของขวัญปีใหม่ที่กองเต็มโต๊ะในห้องพักครู เสียงตะโกนชวนให้เพื่อนร่วมทำบุญใน งานศพของบิดาครูคนหนึ่งที่เสียชีวิตและเธอมาสอนไม่ได้ "บอกครูด้วยนะค่ะว่าพวกหนูเสียใจด้วย อยากไปช่วยงานครูแต่มันต้องข้ามเขตจังหวัดค่ะ พวกเราไปไม่ได้"

ภายนอกพวกเขาอาจถูกมองว่าเป็นแรงงานข้ามชาติ เป็นพวกภัยความมั่นคง แต่ในพื้นที่นี้ (ทั้งในที่เรียน ความสัมพันธ์ระหว่างคนต่อคน) พวกเราเป็นเพื่อน เป็นนักเรียน เป็นครู ที่หวังดี เป็น ห่วงเป็นใยต่อกันเสมอ นี้คือสิ่งตอบแทนของมนุษยธรรม และความไว้วางใจ

นี้คือพื้นที่เล็กๆในซอกมุมเล็กๆ แต่ในความเล็กของพื้นที่กลับมีความกว้างใหญ่ของ มนุษยธรรม หากพื้นที่เล็ก ๆ เหล่านี้ได้ขยายออกไป ปัญหาความมั่นคงของชาติที่เกิดกับคนข้าม ชาติ ความเกลียดชัง ความหวาดกลัว ย่อมจะถูกแทนด้วยความเข้าใจ ความเอื้ออาทร ความเป็น ห่วงเป็นใยซึ่งกันและกัน บทเรียนเล็กๆนี้อาจจะไม่เพียงพอในสายตาของคนจำนวนมาก ที่ความ ไว้วางใจ ความเอื้ออาทร มนุษยธรรมเป็นเพียงเรื่องเล็กน้อยในสังคมปัจจุบัน คำถามสำคัญที่ท้า ทายสังคมไทยวันนี้ คือ เราจะขยายพื้นที่แห่งความดีงามให้กว้างออกไปมากขึ้นได้อย่างไร เป็น พื้นที่ปฏิสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับมนุษย์ แม้ว่ามนุษย์จะแตกต่างกัน จะถูกขีดกั้นด้วยพรมแดน ด้วยวัฒนธรรม ชาติพันธุ์ ภาษา แต่เมื่อมนุษย์เห็น "คนอื่น" เป็นมนุษย์ เมื่อนั้นมนุษย์จะสร้าง สังคมสงบสุขที่จิตใจเต็มเปี่ยมไปด้วยมนุษยธรรม

#### บทคัดย่อ

ชื่อบทความ หรือชุมชน ชาวบ้าน คือผู้ทำลายแหล่งโบราณคดี?

ชื่อผู้เขียน อนุสรณ์ อำพันธ์ศรี, ลลิตา ยาวังเสน

#### สาระสังเขปของบทความ

ความน่าสนใจของหมู่บ้านถ้ำลอดอำเภอปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอนคือถ้ำและ ธรรมชาติแวดล้อม ตลอดจนหลักฐานการอยู่อาศัยและพิธีกรรมความเชื่อของมนุษย์โบราณ โครงการโบราณคดีบนพื้นที่สูงในอำเภอปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอน ระยะที่ 2 ซึ่งได้เข้ามาทำ วิจัยด้านโบราณคดีและประวัติศาสตร์ท้องถิ่นในพื้นที่ดังกล่าว ได้พยายามเสริมสร้างจิตสำนึกใน การดูแลรักษาและการจัดการแหล่งโบราณคดีแบบมีส่วนร่วมโดยชุมชน แต่กลับพบว่าชุมชน และ ชาวบ้านไม่ได้ให้ความสนใจมากนัก

ส่วนหนึ่งของปัญหานี้อาจเป็นเพราะทัศนคติของชาวบ้าน ซึ่งมองว่าการดูแลรักษา การ จัดการแหล่งโบราณคดีและโบราณวัตถุเป็นหน้าที่และนโยบายของภาครัฐ ทำให้รัฐและองค์กรของ รัฐสามารถกล่าวอ้างสิทธิอันชอบธรรมเหนือทรัพยากรทางวัฒนธรรมเหล่านี้ ดังในกรณีตัวอย่าง ของแหล่งโบราณคดีถ้ำผีแมนถ้ำลอด และแหล่งโบราณคดีเพิ่งผาถ้ำลอด ชาวบ้านชุมชนท้องถิ่น ส่วนใหญ่ไม่ต้องการเข้ามามีส่วนร่วมในการจัดการ เพราะต่างกล่าวอ้างว่าเป็นหน้าที่ของ หน่วยงานภาครัฐ เช่นเดียวกับการอ้างความเชื่อเรื่องผี

บทความนี้พยายามสืบค้นว่ามีปัจจัยใดบ้างที่ส่งผลต่อทัศนคติดังกล่าวของชาวบ้านถ้ำ ลอด เพื่อศึกษาหาแนวทางในการจัดการแหล่งโบราณคดีอย่างยั่งยืนโดนชุมชนเอง

# พื้นที่ภาคสนามที่ศึกษา/แหล่งข้อมูลในการศึกษา

การศึกษาครั้งนี้ใช้หมู่บ้านถ้ำลอด ตำบลถ้ำลอด อำเภอปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอนเป็น พื้นที่ศึกษา โดยใช้การสัมภาษณ์ และสำรวจเอกสาร

#### กรอบแนวคิด

การสร้างความชอบธรรมเหนือทรัพยากรในพื้นที่ของรัฐชาติไทย โดยการออกกฎหมาย หรือพระราชบัญญัติ รวมทั้งภาพมายาคติที่รัฐสร้างขึ้น ต่างมีเป้าหมายในการแยกชุมชนออกจาก ทรัพยากรเหล่านั้น ทำให้การมีส่วนร่วมในการจัดการแหล่งโบราณคดีของชุมชนขาดหายไป

คำสำคัญ ถ้ำลอด, แหล่งโบราณคดี, สิทธิ, การจัดการทรัพยากร

326

Title Local people, are they the archaeological site destroyers?

Author Anusorn Amphansri, Lalita Yawangsan

#### Abstract

The significance aspects of the Tham Lod village in Pang Mapha district of Mae Hong Son province are the cave, the surrounding environment, the traces of evidence for settlement, and the evidence pertaining to the ritual and belief systems of the ancient inhabitants. The second phase of the Highland Archaeology Project in the Pang Mapha district of Mae Hong Son, which aims to research the prehistory and history of the area, has recently attempted to involve locals in preserving and managing the archaeological sites. Unfortunately, it's been found that most locals lack the desired interest in the sites.

Part of the problem may lie in the attitudes of the locals. The locals lack interest in taking care of archaeological sites and artifacts because this is seen simply as a responsibility of the government. In the case of the Coffin Cave site and the Tham Lod rockshelter site, belief that archaeology is a duty of the public sector as well as belief in spirits has in combination underlay the lack of involvement by locals. This paper attempts to investigate the factors that determine the attitudes of the locals of the Tham Lod village in order to find ways to sustainably involve locals in the management of the archaeological sites

#### The Area under Study

This study, located in the Tham Lod village of the Tham Lod subdistrict of the Pang Mapha district of Mae Hong Son province, makes use primarily of interviewing and document research.

#### Conceptual Framework

The legitimization over resources on the Thai state's land through legislation, acts and the state's constructed myth have the same objective. That is to separate or alienate resources from the local villagers. Therefore, the community's participation in archeological management is missing.

Keywords Tham Lod, archaeological site, rights, cultural resource management

## ประวัติผู้เขียนที่ 1

ชื่อ-สกุล นายอนุสรณ์ อำพันธ์ศรี

หน่วยงาน โครงการโบราณคดีบนพื้นที่สูงในอำเภอปางมะผ้า

จังหวัดแม่ฮ่องสอน ระยะที่2

E-mail Pek inman@hotmail.com Ip pekkie hahn@yahoo.com

#### การศึกษา

วิทยาศาสตร์บัณฑิต สาขาสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่

#### ประสบการณ์การทำงานวิจัย

การวิเคราะห์โครงกระดูกมนุษย์สมัยก่อนประวัติศาสตร์จากแหล่งใบราณคดีเพิ่งผาถ้ำ ลอด และเพิ่งผาบ้านไร่ อำเภอปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอน

การวิเคราะห์หลักฐานกระดูกสัตว์จากแหล่งโบราณคดีเพิ่งผาถ้ำลอด และเพิ่งผาบ้านไร่ อำเภอปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอน

#### ผลงานวิชาการ

รายงานผลการวิเคราะห์กระดูกสัตว์ โครงการโบราณคดีบนพื้นที่สูงในอำเภอปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอน ระยะที่ 2 ในรายงานความก้าวหน้าครั้งที่ 1-5

การเสนอบทความใน Indo-Pacific Prehistory Association (IPPA) เรื่อง Late Pleistocene subsistence organization at Tham Lod rockshelter

บทความ ระบบการยังชีพของคนบนพื้นที่: หลักฐานสมัยไพลสโตซีนตอนปลาย-โฮโล ซีนตอนต้น จากแหล่งเพิงผาถ้ำลอด และเพิงผาบ้านไร่

### ประเด็นที่สนใจ

ระบบการดำรงชีพ และเทคโนโลยีสมัยก่อนประวัติศาสตร์, การเปลี่ยนแปลงทางสังคม และวัฒนธรรมของกลุ่มคนบนพื้นที่สูง

# ประวัติผู้เขียนที่ 2

ชื่อ-สกุล นางสาว ลลิตา ยาวังเสน

E-mail <u>D\_lalita@hotmail.com</u>

### การศึกษา

วิทยาศาสตร์บัณฑิต สาขาสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่

กำลังศึกษาปริญญาโท สาขาสตรีศึกษา มหาวิทยาลัยเชียงใหม่

### ประสบการณ์การทำงานวิจัย

ผู้ช่วยนักวิจัยโครงการ Exploring teachers' use of computer-based activities in ESL/EFL contexts and their impact on L2 learning

### ประเด็นที่สนใจ

ผู้หญิง, ชาติพันธุ์

## หรือชุมชน ชาวบ้าน คือผู้ทำลายแหล่งโบราณคดี?

อนุสรณ์ อำพันธ์ศรี และลลิตา ยาวังเสน

### บทนำ: ถ้ำลอดในสายตานักวิชาการพื้นราบ

"เมื่อคราวก่อนผมได้ไปเห็นเจดีย์แถวหมู่บ้านที่ผมสอนอยู่ เห็นว่ามันโดนฟ้าผ่าหรืออะไร ชักอย่าง แล้วมันแตกผ่ากลางตัวองค์เจดีย์เลย ผมเห็นก็กลัวว่าจะมีโจรเข้าไปขโมยของในองค์ เจดีย์ แต่ผมเองก็ไม่กล้าทำอะไรนะ... ผมว่าคนของกรมศิลปากรควรจะรีบเข้าไปดูแลจัดการนะ ครับ เพราะผมเองหรือชาวบ้านคงเข้าไปยุ่งไม่ได้"

คำกล่าวข้างต้นเป็นของอาจารย์และนักมานุษยวิทยาท้องถิ่นท่านหนึ่งที่ทำงานในพื้นที่ อำเภอปางมะผ้ามานานหลายปีโดยได้กล่าวประโยคนี้ในงานประชุมโต๊ะกลม ครั้งที่ 1 เรื่อง รายงานผลความก้าวหน้าของโครงการวิจัยในรอบ 6 เดือนแรกของปีที่ 1 จัดโดยโครงการ โบราณคดีบนพื้นที่สูงในอำเภอปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอนระยะที่ 2 ณ ศูนย์ศึกษาธรรมชาติและ สัตว์ป่าถ้ำน้ำลอด อำเภอปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอน ระหว่างวันที่ 14-16 เมษายน พ.ศ. 2547 คำกล่าวนี้ทำให้ผู้เขียนเกิดข้อสงสัยว่าเบื้องหลังแนวคิดในการจัดการดูแลแหล่งโบราณคดี และ ทรัพยากรท้องถิ่น ซึ่งควรจะเป็นสิทธิของชุมชนชาวบ้านเอง มิใช่สิทธิอำนาจของกรมศิลปากร เท่านั้น ข้อสงสัยนี้ก็ยังคงอยู่กับผู้เขียนเองเรื่อยมา

เมื่อผู้เขียนได้มีโอกาสกลับไปอ่านงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับอำเภอปางมะผ้า และหมู่บ้านถ้ำ ลอด พบว่า งานวิจัยส่วนใหญ่มักเกี่ยวข้องกับประเด็นการท่องเที่ยว และการเปลี่ยนแปลงภายใน หมู่บ้านซึ่งเป็นผลมากจาการท่องเที่ยว ข้อค้นพบของการวิจัยเหล่านั้นมักพบว่า การท่องเที่ยวเป็น ปัจจัยหลักที่ทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงต่างๆ ภายในหมู่บ้านถ้ำลอด ทั้งในแง่บวกและลบ (กฤษณ์ เจริญทอง 2540, กรรณิการ์ สุธีรัตนาภิรมณ์ 2542, บานเย็น ซาญธนวัฒน์ 2544, ประเสริฐ ชัย พิกุลศิลา และอิฐศักดิ์ ศรีสุโข 2524, อารยะ ภูสาหัส และคณะวิจัย 2546)

นอกจากนี้ส่วนหนึ่งของผลการวิจัยพบว่า การท่องเที่ยว และชาวบ้านถ้ำลอดโดยเฉพาะ กลุ่มที่ประกอบอาชีพน้ำเที่ยวเป็นปัจจัยสำคัญปัจจัยหนึ่งที่ทำให้เกิดการทำลาย และเสื่อมโทรม ของวิถีชีวิต ความเป็นอยู่ของคนในหมู่บ้านถ้ำลอด ตัวถ้ำน้ำลอด และแหล่งโบราณคดีถ้ำลอด (กฤษณ์ เจริญทอง 2542, กรรณิการ์ สุธีรัตนาภิรมย์ 2542, บานเย็น ชาญธนวัฒน์ 2544, สุรีย์ บุญญานุพงษ์ 2539) ซึ่งทำให้ผู้เขียนเกิดข้อสงสัยว่า เหตุใดผลการศึกษาจึงออกมาในลักษณะ ดังกล่าว แล้วระหว่างวิธีคิดของชาวบ้านเกี่ยวกับการจัดการทรัพยากรท้องถิ่น และแหล่งโบราณคดี ที่ถูกทำลายมีความสัมพันธ์เชื่อมโยงกันหรือไม่ ดังนั้นผู้เขียนจึงได้พยายามทำการศึกษาค้นคว้า

โดยเลือกหมู่บ้านถ้ำลอด ซึ่งซุมชน ชาวบ้านถูกกล่าวหาว่าเป็น "ผู้ทำลายแหล่งโบราณคดี" เป็น กรณีศึกษาเพื่อค้นหาว่า แท้จริงแล้วซุมชนชาวบ้านเป็นปัจจัยหลักในการทำลายแหล่งโบราณคดี หรือเป็นเพียงผู้รับบาปจากการตัดสินของนักวิชาการเท่านั้น นอกจากนั้นบทความนี้จะพยายาม ชี้ให้เห็นถึงสาเหตุที่ทำให้ชุมชน ชาวบ้านบ้านถ้ำลอดต้องเข้าไปเกี่ยวข้องกับธุรกิจการท่องเที่ยวที่ นักวิชาการต่างลงความเห็นว่าเป็นปัจจัยสำคัญในการทำลายแหล่งโบราณคดี จนเป็นสาเหตุทำให้ ชุมชน ชาวบ้านถูกมองว่าเป็นผู้ทำลายแหล่งโบราณคดีโดยผ่านธุรกิจการท่องเที่ยว และจะ พยายามชี้ให้เห็นถึงสาเหตุอื่นที่บ่งชี้ว่าชุมชน ชาวบ้านอาจมิใช่ตัวการหลักในการทำลาย หรือทำ ให้แหล่งโบราณคดีเสื่อมโทรมก็เป็นได้

# ประวัติศาสตร์หมู่บ้านถ้ำลอดจากคำบอกเล่าของคนในชุมชน

หมู่บ้านถ้ำลอด เป็นหมู่บ้านเล็กๆ ที่ตั้งอยู่ในเขตพื้นที่ตำบลถ้ำลอด อำเภอปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอน ประชากรส่วนใหญ่เป็นชาวไทใหญ่ โดยมีจำนวนประชากรทั้งสิ้น 803 คน เป็น ชาย 392 คน หญิง 411 คน (สถานีอนามัยตำบลถ้ำลอด 2549) ประชากรส่วนใหญ่ประกอบอาชีพ ทางการเกษตร เช่น ทำไร่ ทำนา ปลูกพืชผัก เช่น ผักกาด หัวหอมแดง และกระเทียม เป็นต้น แต่ใน ปัจจุบันอาชีพที่มีบทบาทสำคัญต่อเศรษฐกิจของชาวบ้านถ้ำลอดกลับเป็นอาชีพเกี่ยวกับการ ท่องเที่ยว ทั้งอาชีพผู้นำเที่ยว หรือคิวตะเกียง อาชีพถ่อแพ และร้านอาหาร (สิทธิพงศ์ ดิลกวนิช และคณะ 2542, อารยะ ภูสาหัส และคณะ 2546, อุดมลักษณ์ ฮุ่นตระกูล 2547) ซึ่งสถานที่ ท่องเที่ยวสำคัญเพียงแห่งเดียวของหมู่บ้านก็คือ ถ้ำน้ำลอด ซึ่งเป็นถ้ำหินปูนขนาดใหญ่ มีลำน้ำ ลางไหลผ่าน ภายในถ้ำประกอบไปด้วยองค์ประกอบของถ้ำที่หลากหลาย ทั้งหินงอก (stalagmite) หินย้อย (stalactite) หินไหล (flowstone) ม่านหินย้อย (drapery) เขื่อนหิน (rim stone) เป็นต้น ซึ่ง พบเห็นได้ในโถงถ้ำที่ 1 และ 2 (ถ้ำเสาหิน และถ้ำตุ๊กตา) ส่วนโถงถ้ำที่ 3 หรือถ้ำผีแมนซึ่งเป็นถ้ำ ตาย ไม่มีวิวัฒนาการของถ้ำแล้ว พบว่า มีการเข้ามาใช้พื้นที่ของกลุ่มคนในสมัยก่อนประวัติศาสตร์ โดยมีการนำโลงไม้ที่บรรจุโครงกระดูก รวมทั้งเครื่องเช่นไว้ เช่น เครื่องปั้นดินเผา เป็นต้น มาวางไว้ ภายในถ้ำ

ข้อมูลประวัติศาสตร์ และการเข้ามาใช้พื้นที่ของหมู่บ้านถ้ำลอดนั้นพบว่า มีการเข้ามาใช้ พื้นที่ใน 2 ช่วงใหญ่ๆ คือ 1) ช่วงสมัยก่อนประวัติศาสตร์ แบ่งเป็น 2 ช่วงคือ สมัยไพลสโตซีนตอน ปลายประมาณ 30,000-10,000 ปีมาแล้วโดยกลุ่มคนที่เข้ามาใช้พื้นที่เป็นกลุ่มคนขนาดเล็กดำรง ชีพด้วยการล่าสัตว์เก็บหาอาหาร และพักอาศัยตามเพิ่งผาหรือถ้ำ และสมัยโฮโลซีนตอนปลายของ วัฒนธรรมโลงไม้ประมาณ 2,000-1,000 ปีมาแล้ว เป็นกลุ่มคนที่มีพิธีกรรมในการปลงศพในโลงไม้ รู้จักการผลิตเครื่องปั้นดินเผา ลูกปัด และการใช้เครื่องมือโลหะ 2) ช่วงสมัยประวัติศาสตร์ เป็นการ

เข้ามาของวัฒนธรรมล้านนา และการเข้ามาในพื้นที่ของกลุ่มคนไทใหญ่ (เชิดศักดิ์ ตรีรยาภิวัฒน์ 2546, รัศมี ชูทรงเดช และคณะ 2547ก, 2547ข, 2548ก, 2548ข, 2549, วีรศักดิ์ แคล้วคำพุฒ 2546, จุดมลักษณ์ ฮุ่นตระกูล 2546, 2547)

สำหรับประวัติศาสตร์ของกลุ่มคนไทใหญ่ที่อาศัยอยู่ในหมู่บ้านถ้ำลอดปัจจุบันนั้นส่วน ใหญ่พบว่าเป็นประวัติศาสตร์บอกเล่า ผ่านการเก็บรวบรวมข้อมูลทางมานุษยวิทยาของนักวิจัย (อารยะ ภูสาหัส และคณะ 2546, อุดมลักษณ์ ฮู่นตระกูล 2547)

สำหรับในบทความนี้ผู้เขียนจะนำเสนอประวัติการเข้ามาใช้พื้นที่ของกลุ่มชาวไทใหญ่ใน หมู่บ้านถ้ำลอดที่ได้จากการเก็บรวบรวมข้อมูลการจากสัมภาษณ์ส่วนบุคคลของผู้สัมภาษณ์เอง (เนื่องจากประวัติศาสตร์ที่ได้มาเป็นการบอกเล่าของคนในชุมชนไม่ได้มีการจดบันทึกเป็นลาย ลักษณ์อักษรไว้ ดังนั้นอาจมีรายละเอียดบางส่วนที่ต่างไปจากการศึกษาของนักวิจัยท่านอื่นๆที่ได้ ทำการศึกษามาก่อนหน้านี้บ้าง) และส่วนหนึ่งมาจากการศึกษาของ อุดมลักษณ์ ฮุ่นตระกูล (2547) นักวิจัยในโครงการศึกษาชาติพันธุ์วรรณนาทางโบราณคดีของกลุ่มคนบนพื้นที่สูงในอำเภอ ปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอน

ประชากรในหมู่บ้านถ้ำลอดปัจจุบันส่วนใหญ่เป็นคนไทใหญ่ที่ย้ายมาจากพื้นที่อื่นๆ ก่อน จะเข้ามาใช้พื้นที่ในหมู่บ้านปัจจุบันในประมาณปี พ.ศ. 2509 (จันทร โรจน์เกษตรสิน สัมภาษณ์, อรุณ เบญจมาศสีเงิน สัมภาษณ์) แต่เดิมนั้นคนไทใหญ่จะเดินทางเคลื่อนย้ายกันไปเรื่อยๆ ทั้งฝั่ง ไทยและพม่า ส่วนในพื้นที่ประเทศไทยนั้นส่วนใหญ่จะกระจายตัวกันอยู่ตั้งแต่บ้านผามอญ เรื่อยมา จนถึงบริเวณแถวบ้านถ้ำลอดปัจจุบัน บ้างก็เคลื่อนย้ายไปอยู่ที่บ้านหัวลาง บ้านไม้ลัน และบ้าน ปางคามเป็นต้น (คำส่วย สินเกิดสุข สัมภาษณ์)

การเข้ามาใช้พื้นที่ของกลุ่มไทใหญ่ที่อาศัยอยู่ที่บริเวณบ้านถ้ำลอดปัจจุบัน พบว่า เดิมกลุ่ม คนไทใหญ่ส่วนใหญ่เคยอาศัยอยู่บริเวณพื้นที่อาณาเขตของรัฐไทยมาก่อน โดยการเคลื่อนย้ายที่ตั้ง บ้านเรือนตั้งแต่บ้านผามอญ เรื่อยมาจนถึงแถวบ้านถ้ำลอดปัจจุบัน

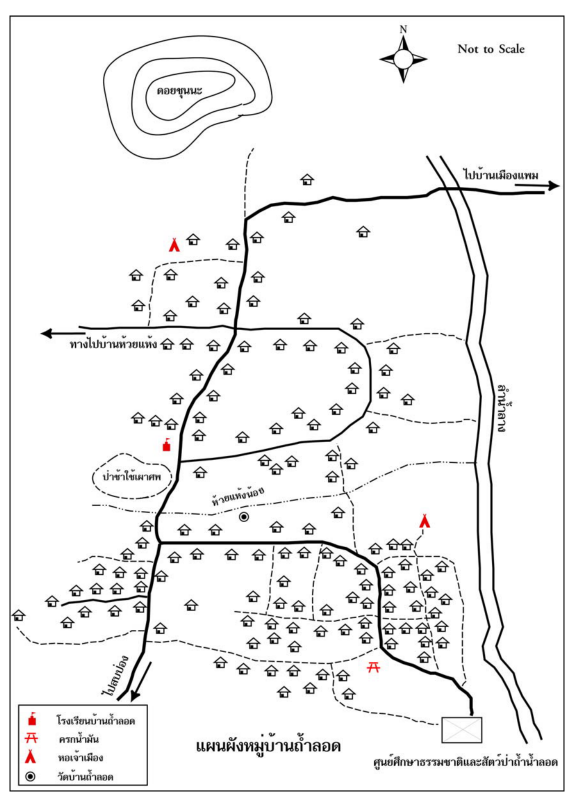
ต่อมาในช่วงสมัยก่อนสงครามโลกครั้งที่ 2 กลุ่มคนไทใหญ่ได้ย้ายข้ามไปยังฝั่งประเทศ พม่า เนื่องจากเกิดความอดอยาก ปลูกพืชผลไม่ได้ดี จากนั้นช่วงหลังสงครามโลกครั้งที่ 2 จึงได้ เดินทางย้ายกลับมาที่ฝั่งไทย โดยมาตั้งพื้นที่อยู่อาศัยบริเวณใกล้ๆกับหมู่บ้านถ้ำลอดปัจจุบัน แต่ เมื่อมาอยู่ได้ระยะหนึ่ง ก็มีทหารไทยมาจากเชียงใหม่เข้ามายังพื้นที่ ชาวบ้านเกิดความหวาดกลัว ว่าทหารจะมาจับเด็กๆไปเป็นทหารจึงหนีไปฝั่งพม่าอีกรอบ แต่ตอนที่ย้ายไปพม่าพบว่าถูกกดขึ่ อย่างหนักจากทหารพม่าจึงได้ย้ายกลับมายังฝั่งรัฐไทยโดยย้ายมาอยู่แถวบ้านปางคามในปัจจุบัน (คำส่วย สินเกิดสุข สัมภาษณ์, อุดมลักษณ์ ฮุ่นตระกูล 2547) เมื่ออยู่ที่ปางคามได้ประมาณ 9 ปี พบว่าผู้คนเริ่มมากขึ้น ที่ทำกินไม่เพียงพอ เกิดความอดอยากจึงได้มีการย้ายเข้ามาที่บริเวณบ้าน ถ้ำลอดในปี พ.ศ. 2512 โดยการนำของพ่อเฒ่าจิ่งต่า ผู้เฒ่าที่ชาวบ้านให้การเคารพ ในขณะนั้นพ่อ

เฒ่าจิ่งต่าได้ย้ายมาที่บ้านถ้ำลอดพร้อมกับพรรคพวกอีกประมาณ 6-7 ครัวเรือน ได้แก่ครอบครัว ของพ่อเฒ่าหลวย พ่อเฒ่ากุ่งนะ พ่อเฒ่าวิละทะ พ่อเฒ่าหวิ่น แม่เฒ่าเป แม่เฒ่านาง พ่อเฒ่าตง แม่ เฒ่ายวง (คำส่วย สินเกิดสุข สัมภาษณ์, ประไพ กาวียุง สัมภาษณ์, ล่าย เจริญรัฐวีกุล สัมภาษณ์, ส่วย ปิยะชาติโชติกุล สัมภาษณ์)

แต่ในช่วงที่กลุ่มของพ่อเฒ่าจิ่งต่ามาอยู่ที่บ้านถ้ำลอดนั้น พบว่า มีกลุ่มของคนไทยใหญ่มา อยู่ก่อนหน้านั้นแล้ว โดยกลุ่มนี้เข้ามาอยู่ที่บ้านถ้ำลอดตั้งแต่ปี พ.ศ. 2509 ซึ่งกลุ่มนี้จะตั้งที่อยู่ อาศัยบริเวณ "นาหมากโอ" ซึ่งอยู่บริเวณทางทิศตะวันออกของหมู่บ้านไปทางบ้านเมืองแพม ซึ่ง ขณะนั้นมีครอบครัวไม่มากนักประกอบไปด้วยครอบครัวของ พ่อเฒ่าหวี่ พ่อเฒ่าส่างมะ แม่เฒ่าเส่ พ่อเฒ่าวีสะ พ่อเฒ่าเงิน พ่อเฒ่านุง (คำอ่อง อาสาสินพัฒน์ สัมภาษณ์, จันทร โรจน์เกษตรสิน สัมภาษณ์, อรุณ เบญจมาศสีเงิน สัมภาษณ์) ต่อมาจึงมีกลุ่มของพ่อเฒ่าจิ่งต่ามาอยู่บริเวณ ดังกล่าวด้วยในปี พ.ศ. 2512

ต่อมาในปี พ.ศ. 2513 เกิดน้ำท่วมใหญ่มีคนล้มตายจำนวนมากจึงย้ายที่อยู่อาศัยกันอีก ครั้ง โดยย้ายมาตั้งบ้านอยู่บริเวณ "ห้วยผาเผือก" หรือแถบบ้านเก่า ซึ่งอยู่บริเวณทิศเหนือของ หมู่บ้านปัจจุบัน แต่ก็อยู่ได้เพียง 8-9 ปีเท่านั้น ทั้งนี้เพราะมีคนล้มตายเป็นจำนวนมาก ชาวบ้านเชื่อ ว่าเป็นทางผีผ่าน ดังนั้นพ่อเฒ่าจิ่งต่าจึงได้นำชาวบ้านย้ายมาอยู่บริเวณบ้านเหนือในปัจจุบัน แต่ เนื่องจากพื้นที่ดังกล่าวคับแคบไม่เพียงพอต่อการตั้งบ้านเรือน พ่อเฒ่าจิ่งต่าและญาติจึงได้มาตั้ง บ้านอยู่บริเวณบ้านใต้ ซึ่งใกล้กับถ้ำน้ำลอด (ระหว่างบ้านเหนือและบ้านใต้จะมีลำน้ำสายเล็กๆกั้น กลาง) จากนั้นจึงมีคนไทใหญ่จากที่อื่นๆ ย้ายเข้ามาตั้งบ้านเรือนที่บ้านถ้ำลอด พั้งบริเวณบ้านเหนือ และบ้านใต้ โดยส่วนมากจะมาจากการซักชวนของญาติที่อยู่อาศัยที่บ้านถ้ำลอด

ในช่วงแรกที่ชาวไทใหญ่เข้ามาอยู่ที่บ้านถ้ำลอดนั้นจะเลี้ยงชีพด้วยการทำไร่ ปลูกข้าวโพด เลี้ยงหมู ปลูกพริก ทำนา เป็นต้น ซึ่งก็จะทำแค่พอกิน ส่วนใหญ่ก็ไม่ได้มีการซื้อขายแลกเปลี่ยนกัน แม้จะลำบากเมื่อเทียบกับปัจจุบันแต่ก็ไม่เดือดร้อน (คำอ่อน สมพรไวพจน์ สัมภาษณ์, คำส่วย สิน เกิดสุข สัมภาษณ์, ประธาน กัณฑาคาม สัมภาษณ์, ประไพ กาวียุง สัมภาษณ์, ป้อม สินเกิดสุข สัมภาษณ์, รวีวรรณ วิจัยพัฒนา สัมภาษณ์, ล่าย เจริญรัฐวีกุล สัมภาษณ์, ส่วย ปิยะชาติโชติกุล สัมภาษณ์, ใส เผ่าภูทอง สัมภาษณ์, แสงนาง มวลมาลารัตน์ สัมภาษณ์, อ่องคำ อาสาสินพัฒน์ สัมภาษณ์)



แผนผังที่ 1 แผนผังหมู่บ้านถ้ำลอด (ที่มา: อุดมลักษณ์ ฮุ่นตระกูล 2547)

## การเข้ามาของรัฐ และการเบียดขับชุมชน ชาวบ้านเข้าสู่ธุรกิจการท่องเที่ยว

วิถีชีวิตของชาวไทใหญ่บ้านถ้ำลอดซึ่งเดิมไม่ต้องพึ่งพิงเศรษฐกิจภายนอกมากนัก จะมี การติดต่อกับชุมชนภายในก็เมื่อต้องการแลกเปลี่ยนสินค้าที่ชุมชนไม่สามารถผลิตเองได้ เช่น เกลือ ซึ่งส่วนใหญ่จะนำพริกแห้งที่ปลูกกันเองไปแลกเปลี่ยนซื้อขายกับชาวไทใหญ่ที่อำเภอปาย และบ้าน แม่ละนา (ล่าย เจริญรัฐวีกุล สัมภาษณ์, ประไพ กาวียุง สัมภาษณ์, คำอ่อน สมพรไวพจน์ สัมภาษณ์)

ต่อมาในปี พ.ศ. 2521-2522 จังหวัดแม่ฮ่องสอนได้มีการพัฒนาตัดเส้นทางรถจากบ้านสบ ป่องเข้ามายังบ้านถ้ำลอดเป็นระยะทางประมาณ 8 กิโลเมตรทำให้การเดินทางเข้าสู่ถ้ำลอดสะดวก ขึ้น ทำให้ชื่อเสียงความสวยงามของถ้ำลอดแพร่หลายออกไป (สมศักดิ์ ฐิติชยาภรณ์ 2547) จากนั้นในปี พ.ศ. 2524 เริ่มมีการจัดทัวร์ป่า และมีนักท่องเที่ยวแบบสะพายเป้ เข้ามาสู่แม่ฮ่องสอน มากขึ้นเนื่องจากธุรกิจท่องเที่ยวแบบทัวร์ป่ามีจุดขายหลักคือ การสัมผัสกับกลุ่มชาติพันธุ์ที่เป็นของ แท้ และมีความบริสุทธิ์และใหม่ทางธรรมชาติมาก โดยย้ายฐานมาจากจังหวัดเชียงใหม่ และ เชียงราย โดยการจัดทัวร์ป่า และนักเดินทางแบบสะพายเป้มักเดินทางท่องเที่ยวตามเส้นทางของ ลำน้ำปาย โดยมีจุดเริ่มต้นที่ตัวเมืองจังหวัดแม่ฮ่องสอน และอำเภอปางมะผ้า เดินทางโดยทางเท้า นั่งช้างหรือล่องแพ โดยมีจุดแวะชมเป็นหมู่บ้านของกลุ่มชาติพันธุ์ต่างๆ เช่น บ้านน้ำริน (ลีซอ) แม่ ละนา (ไทใหญ่) เมืองแพม (ปกาเกอะญอ) วนาหลวง (มูเซอดำ) หนองตอง (ลีซอ) และบ้านถ้ำลอด ซึ่งเป็นหมู่บ้านของชาวไทใหญ่ (ดวงใจ หล่อธนวณิชย์ 2549) ในช่วงดังกล่าวก็จะมีนักท่องเที่ยว ชาวต่างชาติเดินทางมาเที่ยวที่บ้านถ้ำลอดและตัวถ้ำลอดเองอย่างต่อเนื่อง ชาวบ้านถ้ำลอดบาง คนจึงตัดไม้เกี๊ยะมามัดขายให้กับนักท่องเที่ยวตามคำร้องขอของไกด์นำเที่ยว โดยขายในราคามัด ละ 5 บาท นักท่องเที่ยวก็จะเข้าไปดูถ้ำกันเอง แต่ก็มักไปได้แค่ปากถ้ำ และถ้ำเสาหิน ซึ่งเป็นถ้ำแรก เท่านั้น ไม่ได้เข้าไปลึกกว่านั้น (จันทร โรจน์เกษตรสิน สัมภาษณ์, ประไพ กาวียุง สัมภาษณ์, อรุณ เบญจมาศสีเงิน สัมภาษณ์)

ในปี พ.ศ. 2523 กรมป่าไม้ได้ทำการสำรวจพื้นที่บริเวณอำเภอปางมะผ้าและได้จัดตั้งให้ พื้นที่บริเวณนี้เป็นพื้นที่วนอุทยาน (สมศักดิ์ ฐิติชยาภรณ์ 2547) ในช่วงนี้ชาวบ้านถ้ำลอดถูก เจ้าหน้าที่ป่าไม้ห้ามไม่ให้ถางป่า ทำไร่ ปลูกพืช รวมทั้งเข้าป่าหาของป่าด้วย และมีการยึดพื้นที่ทำ กิน เช่นบริเวณที่ตั้งของสถานีพัฒนาและส่งเสริมการอนุรักษ์สัตว์ป่าถ้ำน้ำลอดในปัจจุบัน ซึ่งแต่ เดิมเป็นที่ไร่ของพ่อเฒ่าติยะ รวมทั้งบริเวณที่ไร่ใกล้ๆกับตัวถ้ำลอดจากพ่อเฒ่าวิมาอยู่ในการดูแล ของรัฐด้วย แม้ชาวบ้านถ้ำลอดจะไม่พอใจนัก แต่ก็ไม่ต้องการจะถูกเจ้าหน้าที่ป่าไม้จับตัวส่ง เจ้าหน้าที่ตำรวจเพื่อขังคุก ซึ่งชาวบ้านค่อนข้างกลัวมาก แต่อย่างไรก็ตามชาวบ้านก็ยังคงเข้าไปใช้

ประโยชน์จากป่าบ้าง แม้บางครั้งจะถูกจ้าหน้าที่จับก็ตาม แต่ชาวบ้านก็ไม่มีทางเลือกอื่นเพราะ ชีวิตเคยพึ่งพิงธรรมชาติและป่ามาโดยตลอด (คำป่าง กาวียุง สัมภาษณ์, จันทร โรจน์เกษตรสิน สัมภาษณ์, อรุณ เบญจมาศสีเงิน สัมภาษณ์)

ในขณะนั้นเจ้าหน้าที่ป่าไม้ที่เข้ามาดูแลพื้นที่บริเวณถ้ำลอด คือนายบุญรัตน์ เค็ดโลก ได้ ออกคำสั่งห้ามไม่ให้ชาวบ้านถ้ำลอดขายไม้เกี๊ยะแก่นักท่องเที่ยว โดยอ้างถึงการตัดไม้ทำลายป่า และเป็นการรุกล้ำถ้ำลอดซึ่งอยู่ในความดูแลของวนอุทยาน แต่ปรากฏว่านายบุญรัตน์กลับหา ตะเกียงมาคอยบริการนักท่องเที่ยวเสียเอง โดยจะให้ลูกน้องที่อยู่ใต้บังคับบัญชาซึ่งเป็นคนบ้านถ้ำ ลอดเอง ถือตะเกียงนำเที่ยวถ้ำ ส่วนแบ่งจากค่าตะเกียง 100 บาทนายบุญรัตน์จะแบ่งให้ลูกน้องที่ นำเที่ยวเพียงคนละ 10-20 บาทเท่านั้น เหตุการณ์นี้สร้างความไม่พอใจแก่ชาวบ้านถ้ำลอดที่ขายไม้ เกี้ยะอย่างมาก แต่ก็ไม่สามารถต่อรองอะไรได้เนื่องด้วยกลัวต่ออำนาจรัฐ กลัวว่าจะถูกจับเข้าคุก (จันทร โรจน์เกษตรสิน สัมภาษณ์, แสงนาง มวลมารัตน์ สัมภาษณ์, อรุณ เบญจมาศสีเงิน สัมภาษณ์)

ต่อมาในปี พ.ศ. 2530 รัฐบาลได้ประกาศให้จังหวัดแม่ฮ่องสอนเป็นจังหวัดเพื่อการ ท่องเที่ยวและมีการส่งเสริมอย่างจริงจังในช่วงแผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมฉบับที่ 6 เพื่อมุ่ง สร้างรายได้จากการท่องเที่ยวทดแทนรายได้จากภาคอุตสาหกรรมป่าไม้และลดการตัดไม้ทำลาย ป่า โดยได้ดำเนินการสร้างสาธารณูปโภคขั้นพื้นฐาน ถนน สนามบิน มีการประชาสัมพันธ์ ภาพลักษณ์ของจังหวัดแม่ฮ่องสอนด้วย "ทุ่งบัวตอง กะเหรี่ยงคอยาว และหมอกสามฤดู" มีการ กำหนดพื้นที่ท่องเที่ยวหลัก 3 แห่ง คือ 1) พื้นที่ในอำเภอเมืองจังหวัดแม่ฮ่องสอน และชุมชน หมู่บ้านในพื้นที่โดยรอบ 2) พื้นที่อำเภอปางมะผ้า และ 3) พื้นที่ในอำเภอปาย และชุมชนหมู่บ้าน ในพื้นที่โดยรอบ ซึ่งเหล่านี้ทำให้มีจำนวนนักท่องเที่ยวหลังไหลเข้ามาในพื้นที่จังหวัดแม่ฮ่องสอน อำเภอปางมะผ้า และอำเภอปายอย่างมาก (ดวงใจ หล่อธนวณิชย์)

เมื่อชาวไทใหญ่บ้านถ้ำลอดไม่สามารถทำไร่ ปลูกผักเพื่อเลี้ยงชีพแบบเดิมได้ ดังนั้นบาง คนที่ไม่มีที่นาก็ต้องออกจากหมู่บ้านเพื่อไปทำงานที่อื่น ส่วนคนที่พอมีที่อยู่บ้างก็ต้องรับจ้าง บริษัทเอกชนจากเชียงใหม่ปลูกถั่วแระ ซึ่งเป็นลักษณะของการปลูกแบบ เกษตรพันธะสัญญา (Contract farming) ซึ่งยศ สันตสมบัติ (2544) ได้กล่าวว่า

"การเข้ามาของทุนนิยมในชุมชนที่สูงยังเป็นการเข้าไปหาประโยชน์จากกลุ่มชนต่างๆ ใน ฐานะเป็นผู้บริโภคแรงงานในระบบเกษตรแบบพันธะสัญญา (Contract farming) หรือในรูปแบบ การท่องเที่ยวซึ่งล้วนนำมาซึ่งการเปลี่ยนแปลงความสัมพันธ์ทางสังคมและการปรับตัวทาง วัฒนธรรมอย่างรวดเร็ว ดังนั้น ปัญหาที่กลุ่มชาติพันธุ์ต่างๆกำลังเผชิญอยู่ในเวลานี้ คือ การ กำหนดตัวเองในความสัมพันธ์ทางสังคมใหม่นี้ว่า พวกเขาจะอยู่อย่างไร ความสัมพันธ์ระหว่างพวก เขา กับทุน รัฐ และคนพื้นราบจะดำเนินไปในลักษณะใด"

แม้ว่าในช่วงแรกชาวบ้านจะเห็นว่าการปลูกถั่วแระนั้นสามารถสร้างรายได้ให้แก่ตน เพราะ ไม่ต้องเสียค่าเมล็ดพันธุ์ ปุ๋ย หรือยาฆ่าแมลง ซึ่งบริษัทจะหามาให้ และจะหักค่าใช้จ่ายเหล่านี้หลัง เก็บเกี่ยวผลผลิต แต่ต่อมาก็พบว่าได้ไม่คุ้มทุน ทั้งนี้เพราะบริษัทเอกชนต้องการให้ชาวบ้านใช้ยา ฆ่าแมลงเพื่อให้ได้ผลผลิตที่มีคุณภาพ แต่ชาวบ้านก็พบว่าต้นทุนสูงขึ้นเรื่อยๆ จึงต้องเลิกปลูกกันไป ทำให้ชาวบ้านหลายต่อหลายคนไม่มีทางเลือกที่จะหาเลี้ยงปากท้องได้ จากการหลั่งไหลเข้ามาของ นักท่องเที่ยวทั้งชาวไทย และชาวต่างชาติทำให้ชาวบ้านถ้ำลอดบางคนหันหน้าเข้าสู่วงจรของธุรกิจ ท่องเที่ยว บางคนลงทุนซื้อตะเกียงเพื่อคอยต้อนรับนักท่องเที่ยวที่ต้องการเข้าไปเที่ยวชมถ้ำลอด แม้ว่าจะกลัวถ้ำ กลัวผี แต่เมื่อไม่มีทางเลือกก็ต้องทำ (ยุพิน ฐานันดรวิไล สัมภาษณ์, สุรพัฒน์ วงศ์ เพชร สัมภาษณ์)



รูปที่ 1 ปากทางเข้าถ้ำลอด แหล่งท่องเที่ยวสำคัญของหมู่บ้านถ้ำลอด

ในปี พ.ศ. 2533 ได้มีการจัดตั้งศูนย์ศึกษาธรรมชาติและสัตว์ป่าถ้ำน้ำลอดขึ้น (สมศักดิ์ ฐิติ ชยาภรณ์ 2547) และมีการเปลี่ยนชื่อของถ้ำลอด จากเดิมที่ชาวบ้านเรียกว่า "ถ้ำหลวง" (หรือถ้ำ ใหญ่) มาเป็นถ้ำน้ำลอด ผู้เขียนเห็นว่าการเปลี่ยนจากชื่อถ้ำหลวงเป็นถ้ำน้ำลอดนั้น มีประเด็นที่ ต้องขบคิดคือ การเปลี่ยนชื่อจากถ้ำหลวงซึ่งเป็นภาษาไทใหญ่ให้กลายมาเป็นถ้ำน้ำลอดซึ่งเป็น ภาษาไทยภาคกลางโดยเจ้าหน้าที่ป่าไม้ เป็นการสร้างความชอบธรรมของหน่วยงานรัฐเหนือ ทรัพยากรธรรมชาติของท้องถิ่นซึ่งก็คือถ้ำ และทรัพยากรธรรมชาติรอบถ้ำ รวมทั้งพยายาม ควบคุมดูแลกลุ่มชาวบ้านที่เข้ามาใช้ประโยชน์จากถ้ำให้อยู่ในสายตาที่หน่วยงานรัฐสามารถ ควบคุมได้

ในช่วงเวลาดังกล่าวแม้นายบณรัตน์ จะไม่ได้ทำงานกับกรมป่าไม้ และเป็น "หน้าเสื่อ" ของ รัฐแล้วก็ตาม แต่นายบุญรัตน์ก็ได้สร้างบ้านไว้ใกล้ๆกับ ศูนย์ศึกษาธรรมชาติฯ รวมทั้งได้ตั้งร้านค้า ไว้คอยต้อนรับนักท่องเที่ยว และยังคอยห้ามไม่ใช้ชาวบ้านถ้ำลอดคนอื่นหิ้วตะเกียงนำเที่ยว โดย อ้างว่าตนได้รับอนุญาตจากเจ้าหน้าที่ป่าไม้ให้นำเที่ยวได้คนเดียว ทำให้เกิดความขัดแย้งขึ้นกับ ชาวบ้านบ่อยครั้ง ซึ่งบางครั้งนายบุญรัตน์ถึงขั้นใช้ไม้ไล่ตีชาวบ้าน (ซึ่งทั้งหมดเป็นผู้หญิง) รวมทั้ง ทุบตะเกียงของชาวบ้านด้วย จนในที่สุดในปี พ.ศ. 2535 กลุ่มผู้หญิงที่หิ้วตะเกียงนำเที่ยวจึงได้ รวมตัวกันปรึกษากับผู้นำหมู่บ้านในขณะนั้นคือ กำนันมณี เสลาสุวรรณ ให้ช่วยแก้ปัญหาดังกล่าว กำนันมณีจึงได้ไปปรึกษากับหน้าหน้าศูนย์ศึกษาธรรมชาติฯ จนเกิดการก่อตั้ง "กลุ่มคิวตะเกียง" ขึ้น โดยมีสมาชิกเริ่มแรกเป็นผู้หญิงชาวไทใหญ่ในหมู่บ้านประมาณ 20 คนเข้าเป็นสมาชิก ส่วนใน ปีที่ 2 จึงมีสมาชิกเพิ่มขึ้นเป็นจำนวน 44 คน ปัจจุบันมีสมาชิกทั้งสิ้น 111 คน (จันทร โรจน์เกษตร สิน สัมภาษณ์, เพ็ญศรี สุริยะ สัมภาษณ์, ยุพิน ฐานันดรวิไล สัมภาษณ์, แสงนาง มวลมาลารัตน์, หลาว ฐานันดรวิไล สัมภาษณ์, อรุณ เบญจมาศสีเงิน สัมภาษณ์) จากการตั้งกลุ่มคิวตะเกียงกล่าว ได้ว่า เป็นการพยายามของชุมชน ชาวบ้านที่เดือดร้อนในการจัดการความขัดแย้งโดยได้ขออำนาจ รัฐมาช่วยในการจัดการความขัดแย้งนี้ อย่างไรก็ตามการจัดการกับความขัดแย้งดังกล่าว มิได้เป็น การจัดการปัญหา รวมทั้งการจัดการการท่องเที่ยวโดยชุมชน ชาวบ้านเข้าไปมีส่วนร่วมเลย การ จัดการต่างๆยังคงเป็นอำนาจของรัฐ (เจ้าหน้าที่ป่าไม้ และกำนัน)อยู่เช่นเดิม เพราะฉะนั้น การศึกษาที่ผ่านมาที่กล่าวว่า กลุ่มคิวตะเกียงเป็นการจัดตั้งขึ้นจากชุมชนชาวบานเอง รวมทั้ง ชุมชนบ้านถ้ำลอด และเจ้าหน้าที่ป่าไม้ต่างหนุนเสริมซึ่งกันและกันในการจัดการการท่องเที่ยว (กรรณิการ์ สุธีรัตนาภิรมณ์ 2542, บานเย็น ชาญธนวัฒน์ 2544, พิกุล สิทธิประเสริฐกุล 2542) อาจเป็นความคิดที่ไม่ถูกต้องนัก เพราะลักษณะการจัดการความสัมพันธ์ดังที่ผู้เขียนพบ น่าจะเป็น การจัดการความสัมพันธ์โดยอำนาจรัฐมากกว่าการมีส่วนร่วมของชุมชน

หลังจากการจัดตั้งกลุ่มคิวตะเกียงซึ่งเป็นกลุ่มของผู้หญิงชาวไทใหญ่เกิดขึ้น เมื่อหัน กลับมาดูกลุ่มผู้ชายในหมู่บ้าน พบว่านอกจากบางคนจะไปทำงานรับจ้างนอกหมู่บ้าน หรือไปขาย แรงงานต่างจังหวัดทั้งเชียงใหม่ กรุงเทพฯ มีเพียงส่วนน้อยประมาณสิบกว่าคนเท่านั้นที่เข้าทำงาน เป็นลูกจ้างของกรมป่าไม้ สำหรับกลุ่มที่ไม่มีทางเลือกอื่นก็จำต้องเข้าสู่ธุรกิจการท่องเที่ยวเช่นกัน ในปี พ.ศ. 2534 ตอนแรกเริ่มนั้นนายเต็ง เมืองเพชร (สัมภาษณ์) ซึ่งไม่มีงานทำ ไม่มีที่ไร่ที่ นา แต่มีภาระที่ต้องเลี้ยงดูคนในครอบครัว เมื่อนายเต็งเห็นว่า มีกลุ่มนักท่องเที่ยวเข้ามามากขึ้นจึง เล็งเห็นลู่ทางทำมาหาเลี้ยงชีพ จึงได้รวมตัวกับเพื่อนที่ไม่มีงานทำเช่นเดียวกันอีก 5 คน ลงทุนซื้อไม้ ไผ่จากคนนอกหมู่บ้าน (แม้ว่าไม้ไผ่บริเวณบ้านถ้ำลอดจะมีมากมาย และอดีตเคยใช้ประโยชน์จาก ไม้ไผ่มาโดยตลอด แต่หลังจากการเข้ามาของกรมป่าไม้ ไม้ไผ่ที่เคยมีใช้อย่างเหลือเฝือก็ต้องหาซื้อ มาจากหมู่บ้านอื่น) ในตอนแรกนั้นมีแพเพียง 3 ลำเท่านั้นเพราะว่ากลุ่มของนายเต็งไม่มีเงินลงทุน มากพอที่จะซื้อไม้ไผ่มาทำแพ ทั้งยังกลัวว่าจะไม่มีนักท่องเที่ยวมาใช้บริการ โดยคิดค่าบริการเที่ยว ละ 100 บาท ตอมาพบว่าการบริการล่องแพในถ้ำลอดได้รับความนิยมมากขึ้น ชาวบ้านถ้ำลอด (ผู้ชาย) จึงเข้ามาร่วมกลุ่มมากขึ้น จนเกิดปัญหาความขัดแย้งเรื่องการแย่งนักท่องเที่ยวกัน ดังนั้น ในปี พ.ศ. 2537 นายเต็งและพรรคพวกจึงได้ปรึกษากับกำนันมณี และเจ้าหน้าที่ป่าไม้เพื่อให้ช่วย จัดการแก้ไขปัญหาดังกล่าว ดังนั้นจึงได้มีการก่อตั้งกลุ่มคิวแพขึ้น "ภายใต้ความเห็นชอบของเจ้า หน้ารัฐ"

การตั้งกลุ่มขึ้นมาพร้อมกับกฎเกณฑ์ข้อบังคับหลายอย่าง แต่มีกฎข้อหนึ่งที่ผู้เขียนเห็นว่า น่าขบคิดก็คือ "ผู้ใดที่บัตรประจำตัวขึ้นต้นด้วยเลข 8 ห้ามเข้ากลุ่ม" (กลุ่มผู้นำเที่ยวล่องแพถ้ำน้ำ ลอด 2540) กลุ่มคนที่มีบัตรประชาชนขึ้นต้นด้วยเลข 8 คือ คนสัญชาติพม่าที่เพิ่งโอนย้ายเข้ามาอยู่ ในเขตรัฐไทย หรือแจ้งย้ายเข้ามาใหม่นั่นเอง ลักษณะเช่นนี้บ่งชี้ให้เห็นว่า นิยามของ "รัฐชาติ" ได้ ทำลายความเป็นพวกเดียวกันของคนไทใหญ่ด้วยกันเอง เกิดการแย่งชิงทรัพยากร และนำไปสู่การ เบียดขับโดยกลุ่มคนที่มีความสามารถเข้าถึงทรัพยากรได้มากกว่ากับคนที่ไม่มีอำนาจในการ จัดการตนเองกับทรัพยากร สิ่งเหล่านี้ทำให้เห็นว่าแม้ในกลุ่มคนที่ถูกทำให้เป็นคนชายขอบ ก็ยังมี กระบวนการเบียดขับโดยคนชายขอบกระทำกับคนชายขอบด้วยกันเอง

อาจกล่าวได้ว่า การเข้าสู่วงจรธุรกิจการท่องเที่ยวของชาวไทใหญ่บ้านถ้ำลอด มิได้เป็นไป ด้วยความสมัครใจ แต่เป็นเพราะถูกเบียดขับออกจากพื้นที่ทำกิน ทำให้วิถีชีวิตแบบดังเดิมถูก ทำลาย วิถีชีวิตถูกนำไปผูกติดกับกระแสทุนที่เข้ามาพร้อมกับการเข้ามาของหน่วยงานรัฐในพื้นที่ อำนาจในการจัดการทรัพยากรธรรมชาติถูกผูกขาดอยู่กับรัฐเพียงฝ่ายเดียว นอกจากนี้ยังทำให้ ชาวบ้านถ้ำลอดไม่สามารถจัดการความสัมพันธ์ระหว่างตนเองกับรัฐ และทุนได้

# แหล่งโบราณคดี ตั้งอยู่ในชุมชนแต่มิใช่ของชุมชน

เมื่อทางเลือกในการเลี้ยงชีพถูกจำกัด การหันหน้าเข้าสู่วงจรของธุรกิจการท่องเที่ยวจึงเป็น ทางเลือกที่เหลืออยู่ไม่กี่ทางที่ทำให้เลี้ยงตนเอง และครอบครัวได้ มีคำถามเกิดขึ้นว่า เมื่อชาวบ้าน ถ้ำลอดใช้ประโยชน์จากความงดงามของทรัพยากรถ้ำเพื่อขายเป็นสินค้า จนทำให้เกิดผลกระทบ ต่อถ้ำลอด และแหล่งโบราณคดีถ้ำผีแมนซึ่งอยู่ตรงปากทางน้ำออกของถ้ำลอด หากมองอย่างผิว เผินเราอาจกล่าวโทษชุมชน ชาวบ้านว่าเป็นผู้ทำลายถ้ำ และแหล่งโบราณคดี ทั้งจากตะเกียง และ การหยิบจับเคลื่อนย้ายโบราณวัตถุ แต่หากมองในแง่มุมประวัติศาสตร์และความเชื่อของคนไท ใหญ่แล้วจะพบว่า หากไม่มีการเข้ามาของกรมป่าไม้ ไม่มีการห้ามทำไร่ ไม่มีการห้ามไม่ให้เข้าป่า หาของป่า ไม่มีการส่งเสริมการท่องเที่ยว ไม่มีการเปิดเส้นทางเพื่อการรุกคืบของทุนนิยม ชาวไท ใหญ่บ้านถ้ำลอดจะหิ้วตะเกียงนำเที่ยวเข้าไปในถ้ำ ที่ซึ่งเป็นสถานที่ที่ลึกลับ สร้างความหวาดกลัว ให้พวกเขาหรือไม่ (คำอ่อน สมพรไวพจน์ สัมภาษณ์, ส่วย ปิยะชาติโชตกุล สัมภาษณ์, สุรศักดิ์ สุ ตะปัญญา 2542, แสงนาง มวลมาลารัตน์ สัมภาษณ์) เมื่อชาวบ้านไม่ได้ถูกบีบคั้นให้ต้องเข้าถ้ำ กระบวนการเสื่อมสภาพของแหล่งโบราณคดี และโบราณวัตถุก็จะไม่ถูกเร่ง

อย่างไรก็ตาม อาจกล่าวได้ว่า การที่ชาวบ้านไม่ได้ให้ความสนใจแหล่งโบราณคดี รวมทั้ง โบราณวัตถุไม่ได้เห็นว่าเป็นของสำคัญของท้องถิ่น ของชุมชน สาเหตุหนึ่งอาจเนื่องมาจากรัฐได้ สร้างความชอบธรรมเหนือโบราณสถาน โบราณวัตถุเหล่านั้นโดยการออกพระราชบัญญัติ โบราณสถาน โบราณวัตถุ ศิลปวัตถุ และพิพิธภัณฑ์สถานแห่งชาติ พ.ศ. 2504 ขึ้น ซึ่งเป็นการกัน ชุมชน ชาวบ้าน ผู้ซึ่งเป็นเจ้าของพื้นที่ มีสิทธิโดยธรรมชาติในการเข้าถึงทรัพยากรเหล่านั้น แต่รัฐ กลับผูกขาดอำนาจในการจัดการมาไว้ในมือของรัฐแต่ฝ่ายเดียว เมื่อการสร้างความชอบธรรม ดังกล่าวถูกตอกย้ำเรื่อยมา ทั้งการจับกุมผู้ที่ฝ่าฝืนหาญกล้าเข้าไปยุ่งเกี่ยวกับ "โบราณสถาน โบราณวัตถุของรัฐ" ก็จะถูกจับกุมดำเนินคดี ซึ่งก็สร้างความหวาดกลัวแก่ชุมชน ชาวบ้าน จนเกิด การล่าถอยด้านสำนึกร่วมของชุมชนกับ แหล่งโบราณคดี (ซึ่งอาจเป็นพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ของชุมชน ด้วย) ในที่สุดจึงเกิดความรู้สึกว่าแหล่งโบราณคดี โบราณสถาน โบราณวัตถุเหล่านั้นมิใช่ของตน เป็นของรัฐ เมื่อมีการเข้ามาขุดค้นศึกษาแหล่งโบราณคดีเหล่านั้น เจ้าหน้าที่ (ซึ่งทั้งหมดคือ เจ้าหน้าที่ของกรมศิลปากร) ก็มิได้ให้ความสำคัญกับชุมชน ชาวบ้านในการร่วมจัดการกับแหล่ง โบราณคดีนั้นๆ ดังนั้น ในความคิดของชาวบ้านจึงมองว่า แหล่งโบราณคดีเหล่านั้น*เป็นทรัพย์สิน* ของรัฐ เป็นหน้าที่ของรัฐในการดูแลรักษาไม่ใช่ชาวบ้าน (สายัณต์ ไพชาญจิตร์ 2546) ซึ่งการตรา กฎหมายเพื่อผูกขาดอำนาจในการจัดการแหล่งโบราณคดีนั้นจะเห็นได้จาก พ.ร.บ. โบราณสถาน โบราณวัตถุฯ ซึ่งได้ให้อำนาจในการจัดการแหล่งโบราณคดี โบราณวัตถุทั้งหมดแก่อธิบดีของกรม ศิลปากรเท่านั้น (กรมศิลปากร 2544) ตัวอย่างเช่น

"มาตรา ๑๐ ห้ามมิให้ผู้ใดซ่อมแซม แก้ไข เปลี่ยนแปลง รื้อถอน ต่อเติม ทำลาย เคลื่อนย้ายโบราณสถานหรือส่วนต่าง ๆ ของโบราณสถาน หรือขุดค้นสิ่งใด ๆ หรือปลูก สร้างอาคารภายในบริเวณโบราณสถาน เว้นแต่จะกระทำตามคำสั่งของอธิบดีหรือได้รับ อนุญาตเป็นหนังสือจากอธิบดี และถ้าหนังสืออนุญาตนั้นกำหนดเงื่อนไขไว้ประการใดก็

# ต้องปฏิบัติตามเงื่อนไขนั้นด้วย"

"มาตรา ๑๔ เมื่ออธิบดีเห็นว่าโบราณวัตถุหรือศิลปวัตถุใดที่มิได้อยู่ในความ ครอบครองของกรมศิลปากร มีประโยชน์หรือคุณค่าในทางศิลป ประวัติศาสตร์หรือ โบราณคดีเป็นพิเศษ อธิบดีมีอำนาจประกาศในราชกิจจานุเบกษาขึ้นทะเบียนโบราณวัตถุ หรือศิลปวัตถุนั้น

ในกรณีที่อธิบดีเห็นว่าโบราณวัตถุใดไม่ว่าจะได้ขึ้นทะเบียนแล้วหรือไม่หรือ ศิลปวัตถุใดที่ได้ขึ้นทะเบียนแล้ว สมควรสงวนไว้เป็นสมบัติของชาติ อธิบดีมีอำนาจ ประกาศในราชกิจจานุเบกษากำหนดให้โบราณวัตถุหรือศิลปวัตถุนั้นเป็นโบราณวัตถุหรือ ศิลปวัตถุที่ห้ามทำการค้า และหากเห็นสมควรเก็บรักษาไว้เป็นสมบัติของชาติ ให้อธิบดีมี อำนาจจัดซื้อโบราณวัตถุหรือศิลปวัตถุนั้นไว้ได้"

"มาตรา ๒๖ โบราณวัตถุและศิลปวัตถุซึ่งเป็นทรัพย์สินของแผ่นดินและอยู่ใน ความดูแลรักษาของกรมศิลปากรนั้น จะเก็บรักษาไว้ ณ สถานที่อื่นใดนอกจากพิพิธภัณฑ สถานแห่งชาติมิได้ แต่ในกรณีที่ไม่อาจหรือไม่สมควรจะนำมาเก็บรักษา ณ พิพิธภัณฑ สถานแห่งชาติและได้รับอนุญาตจากอธิบดีแล้วจะเก็บรักษาไว้ ณ พิพิธภัณฑ์อื่น วัด หรือ สถานที่ของทางราชการก็ได้"

นอกจากนี้จะพบว่า การผูกขาดอำนาจในการจัดการแหล่งโบราณคดี ประวัติศาสตร์ ท้องถิ่นของกรมศิลปากร และรัฐยังมีวิธีการที่แยบยลกว่านั้น กล่าวคือ มีการจำกัดการเรียนรู้ และ ความเข้าใจของชุมชนท้องถิ่น (ซึ่งส่วนใหญ่ก็อยู่ต่างจังหวัด มิใช่ศูนย์กลางของรัฐอย่างกรุงเทพฯ) ให้อยู่แต่เพียงในศูนย์กลางของรัฐเท่านั้น ทำให้การเข้าถึงองค์ความรู้ของชุมชนเป็นไปได้ยากยิ่งขึ้น การเรียนการสอนเกี่ยวกับโบราณคดีจึงมีเพียงมหาวิทยาลัยศิลปากรสถาบันเดียวเท่านั้น นักเรียน โบราณคดีทุกคนที่ถูกอบรมมาจากสถาบันเดียวกันจึงมีทัศนคติแบบกรมศิลปากรที่จะต้องทำอะไร ตามกฎหมาย มองเห็นแหล่งโบราณคดีเป็นทรัพย์สินของรัฐ และเมื่อนักศึกษาที่เรียนโบราณคดี ต้องการมีส่วนร่วมในการจัดการประวัติศาสตร์ท้องถิ่น และแหล่งโบราณคดีก็จำเป็นต้องสมัครเข้า ทำงานกับหน่วยงานในสังกัดของกรมศิลปากรเท่านั้นจึงจะมีสิทธ์เข้าถึงแหล่งโบราณคดีเหล่านั้นได้

แม้ว่าในปัจจุบันนี้จะมีสถาบันการศึกษาหลายแห่งได้เปิดการเรียนการสอนเกี่ยวกับ โบราณคดี แต่อย่างไรก็ตามก็ยังไม่อาจเข้าถึงแหล่งโบราณคดี โบราณวัตถุได้ ทั้งนี้เพราะเมื่อจบ การศึกษาแล้วก็ไม่ใช่นักโบราณคดีที่สามารถเข้าทำงานกับหน่วยงานของกรมศิลปากรได้เพื่อให้ เข้าถึงแหล่งทรัพยากรทางวัฒนธรรมเหล่านี้ได้ ดังนั้นอำนาจในการจัดการกับแหล่งโบราณคดี โบราณวัตถุจึงเป็นของรัฐแต่เพียงฝ่ายเดียว ชุมชน ชาวบ้านจึงไม่เคยมีส่วนร่วมใดๆในการจัดการ เลย

# เขตรั้ว เส้นเชือก การแบ่งพื้นที่ระหว่างรัฐกับชุมชน

การศึกษาทางด้านโบราณคดีในพื้นที่อำเภอปางมะผ้านั้นเริ่มตั้งแต่ ปี พ.ศ. 2508 โดยนัก โบราณคดีต่างชาติคือ เชสเตอร์ กอร์แมน (Gorman 1971) ซึ่งได้เข้ามาสำรวจและขุดค้นแหล่ง โบราณคดี โดยได้ทำการขุดค้นแหล่งโบราณคดีซึ่งเป็นถ้ำจำนวน 3 ถ้ำ คือ ถ้ำผี ถ้ำปุงฮุง และถ้ำผา ชัน ซึ่งถือว่าเป็นการศึกษาในยุคแรกๆในพื้นที่นี้

ต่อมาในปี พ.ศ. 2529 ได้มีการเข้ามาสำรวจแหล่งโบราณคดีถ้ำลอด (ถ้ำผีแมน) บ้านถ้ำลอด ตำบลสบป่อง อำเภอเมือง จังหวัดแม่ฮ่องสอน โดยโครงการโบราณคดีประเทศไทย (ภาคเหนือ) กรมศิลปากร โดยนายบวรเวท รุ่งรุจีและคณะ (กรมศิลปากร 2529) แม้ว่าการเข้ามา สำรวจครั้งนี้จะเป็นการเก็บรวบรวมข้อมูลเบื้องต้น แต่ก็ถือว่าเป็นการเข้ามาแสดงความชอบธรรมของรัฐเหนือแหล่งโบราณคดีแห่งนี้เป็นครั้งแรก ต่อจากนั้นก็ได้มีนักโบราณคดีทั้งชาวไทย และชาวต่างชาติเข้ามาศึกษาในพื้นที่อำเภอปางมะผ้า และแหล่งโบราณคดีถ้ำลอดอย่างต่อเนื่องจากนั้นในปี พ.ศ. 2541-2542 ได้มีการเข้ามาสำรวจแหล่งโบราณคดีในพื้นที่เขตอำเภอปางมะผ้าอย่างละเอียด โดยโครงการการสำรวจและจัดทำระบบฐานข้อมูลถ้ำ จังหวัดแม่ฮ่องสอนวัตถุประสงค์ของโครงการฯในขณะนั้นก็คือการบันทึกข้อมูลหลักฐานทางโบราณคดี ความสำคัญและการจัดทำระบบฐานข้อมูลเพื่อประโยชน์ในการจัดการอย่างเหมาะสม (รัศมี ซูทรงเดช 2542, รัศมี ซูทรงเดช และคณะ 2546) แต่อย่างไรก็ตามก็ยังคงไม่มีชุมชนท้องถิ่นในเขตอำเภอปางมะผ้าชุมชนใด แม้แต่ชุมชน ชาวบ้านถ้ำลอดเองที่เข้ามามีส่วนร่วมในการจัดการอย่างจริงจัง

การศึกษาวิจัยในครั้งนี้ได้สร้างเส้นแบ่งพื้นที่ระหว่างพื้นที่ของรัฐ กับพื้นที่ของชุมชนอย่าง เป็นรูปธรรมครั้งแรกในพื้นที่นี้ นั่นคือ การขึงเชือก หรือล้อมรั้วกั้นบริเวณที่ตั้งของโลงไม้ในถ้ำผีแมน ถ้ำลอด และถ้ำอื่นๆ ออกจากพื้นที่ของชุมชน ซึ่งแท้จริงแล้วรัฐก็ได้แสดงสิทธิ์เหนือพื้นที่เหล่านั้น ก่อนหน้านั้นมาก่อนแล้ว โดยกรมป่าไม้ เพียงแต่ครั้งนี้เป็นการอ้างความชอบธรรมในการจัดการ แหล่งโบราณคดี และโบราณวัตถุให้อยู่ในอำนาจของกรมศิลปากร

รั้วที่กั้นถูกใช้เป็นสัญญะที่แสดงเขตพื้นที่ของรัฐ (กรมศิลปากร) โดยเจ้าหน้าที่ของรัฐ และ แม้ว่านักโบราณคดีที่เข้ามาศึกษาในช่วงนั้นจะมีวัตถุประสงค์เบื้องต้นเพื่อป้องกันไม่ให้ชาวบ้าน และนักท่องเที่ยวเข้าไปเคลื่อนย้ายหรือทำลายโลงไม้ อย่างไรก็ตามการกระทำเช่นนี้ก็ถือได้ว่าเป็น การตอกย้ำเจตนารมณ์ของกรมศิลปากรที่ต้องการผูกขาดอำนาจไว้แต่เพียงผู้เดียว นอกจากนี้จะ พบว่า แต่เดิมนั้นที่รั่วไม้จะมีป่ายเขียนเป็นภาษาไทใหญ่ด้วยว่า ห้ามเคลื่อนย้ายและทำลายโลงไม้ แต่ปัจจุบันได้สูญหายไปแล้ว



รูปที่ 2 รั้วที่กั้นโลงไม้ไว้เป็นสัญญะของการแบ่งพื้นที่ของรัฐที่ห้ามมิให้ชุมชน ชาวบ้านเข้าไปยุ่ง เกี่ยว ตรงมุมล่างซ้าย (ในวงกลม) จะเห็นการใช้สังกะสีมาซ่อมแซมโลงไม้ โดยฝีมือของ เจ้าหน้าที่ป่าไม้

จากการสัมภาษณ์สมาชิกกลุ่มคิวตะเกียง (คำอ่อน สมพรไวพจน์ สัมภาษณ์, ประธาน กัณฑาคาม สัมภาษณ์, ประไพ กาวียุง สัมภาษณ์, ยุพิน ฐานันดรวิไล สัมภาษณ์, รวีวรรณ วิจัย พัฒนา สัมภาษณ์, ส่วย ปิยะชาติโชติกุล สัมภาษณ์, สุรพัฒน์ วงศ์เพชร สัมภาษณ์, ใส เผ่าภูทอง สัมภาษณ์, แสงนาง มวลมาลารัตน์ สัมภาษณ์, หลาว ฐานันดรวิไล สัมภาษณ์, อ่องคำ อาสา สินพัฒน์ สัมภาษณ์) รวมทั้งการที่ได้มีโอกาสเดินตามนักท่องเที่ยวเข้าไปยังถ้ำผีแมนหลายต่อ หลายครั้ง ผู้เขียนไม่เคยเห็นว่า สมาชิกคิวตะเกียงคนไหนจะกล้าเดินข้ามเข้าไปในเขตรั้วเลยแม้แต่ คนเดียว หรือแม้แต่การหยิบเศษโลงไม้ และเศษภาชนะดินเผาขึ้นมาให้นักท่องเที่ยวดู แต่ก็ปฏิเสธ ไม่ได้ว่าบ้างครั้งก็มีนักท่องเที่ยวที่หยิบเศษภาชนะดินเผาขึ้นมาดู ซึ่งก็จะพบว่าสมาชิกคิวจะเตียง จะบอกว่า "จับไม่ได้นะคะ" "เจ้าหน้าที่เค้าห้ามจับนะคะ" หรือ "Please don't touch" เป็นต้น จะ เห็นได้ว่าการล้อมรั้วประสบความสำเร็จอย่างยิ่งในการสร้างพื้นที่ของรัฐขึ้นมา และกีดกันชุมชน ชาวบ้านออกจากการรับรู้เรื่องราวในอดีตของชุมชนไป

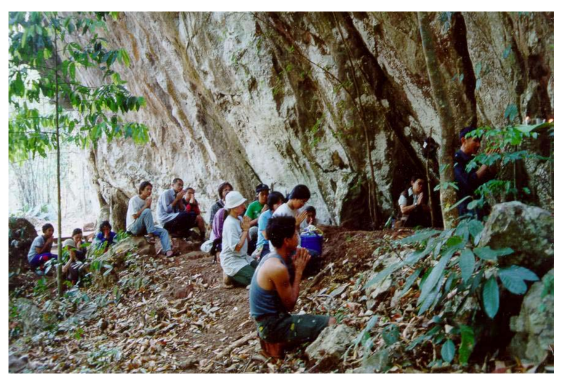
จากรูปที่ 1 จะเห็นได้ว่ามีการใช้สังกะสีมาซ่อมแซมโลงไม้ที่ผุพังไป เมื่อสอบถามชาวบ้าน ถ้ำลอด และเจ้าหน้าที่ป่าไม้พบว่า ผู้ที่หวังดีเข้าไปซ่อมแซมโลงไม้โดยใช้สังกะสีซึ่งเป็นวิธีที่ผิดอย่าง ยิ่ง และเป็นการทำลายโบราณวัตถุอย่างร้ายแรงก็คือ เจ้าหน้าที่ป่าไม้เองโดยการสั่งการของ หัวหน้าสถานีพัฒนาฯในขณะนั้น (คำป่าง กาวียุง สัมภาษณ์, อรุณ เบญจมาศสีเงิน สัมภาษณ์)

ต่อมาปี พ.ศ. 2545 โครงการโบราณคดีบนพื้นที่สูงในอำเภอปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอน นำโดย ผ.ศ. ดร.รัศมี ชูทรงเดช อาจารย์ประจำภาควิชาโบราณคดี คณะโบราณคดี มหาวิทยาลัย ศิลปากร และคณะ ได้ทำการขุดค้นแหล่งโบราณคดีเพิงผาถ้ำลอดโดยใช้เวลาขุดค้นและวิเคราะห์ โบราณวัตถุทั้งสิ้น 6 เดือน (รัศมี ชูทรงเดช 2542, รัศมี ชูทรงเดช และคณะ 2546) ในการขุดค้นครั้ง นี้จะพบว่ามีทีมงานจากหลากหลายสถาบันเข้ามาร่วมขุดค้นวิจัย เช่น นักศึกษาจาก มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ นักศึกษาจากมหาวิทยาลัยธุรกิจบัณฑิต นักเรียนจากโรงเรียนปางมะผ้า วิทยาสรรค์ เป็นต้น (รัศมี ชูทรงเดช และคณะ 2546) ซึ่งถือได้ว่าเป็นเรื่องน่ายินดีที่โครงการฯ ได้ เล็งเห็นประโยชน์ของเปิดพื้นที่ทางโบราณคดีให้กับบุคคลอื่นที่ไม่ใช่ "นักโบราณคดี และนักเรียน จากภาควิชาโบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร" นอกจากนี้ยังมีการจ้างคนไทใหญ่ในพื้นที่มาร่วม ขุดค้นด้วย และขณะที่ทำการขุดค้น ก็ได้อธิบายเรื่องราวต่างๆเกี่ยวกับโบราณคดี รวมทั้งเทคนิควิธี ด้วย ซึ่งพบว่าทำให้คนไทใหญ่ที่เข้ามาร่วมงานบางคนเกิดความรู้สึกรัก และเข้าใจเกี่ยวกับอดีต ของพวกเขามากขึ้นด้วย (อดิศักดิ์ โรจน์เกษตรสิน 2549)



รูปที่ 3 แหล่งโบราณคดีเพิ่งผาถ้ำลอดซึ่งอยู่ในบริเวณหมู่บ้านถ้ำลอด

นอกจากนี้จะเห็นได้ว่าโครงการฯได้ให้ความเคารพต่อชุมชน ต่อการเป็นเจ้าของแหล่ง โบราณคดีของชุมชนบ้านถ้ำลอด ซึ่งในช่วงก่อนทำการขุดค้นได้มีชาวบ้านบางคนได้กลัวว่าการเข้า มาขุดค้นแหล่งเพิ่งผาถ้ำลอดอาจเป็นการกระทำผิดต่อฝี ดังนั้นหัวหน้าโครงการฯ ผ.ศ. ดร.รัศมี ชู ทรงเดช จึงได้เชิญหมอเมืองประจำหมู่บ้านมาทำพิธีไหว้ฝี ซึ่งแสดงให้เห็นถึงการเคารพในสิทธิ์และ ความเป็นชุมชนชาวไทใหญ่ของทีมงานอย่างยิ่ง



รูปที่ 4 ทีมงานโครงการโบราณคดีบนพื้นที่สูงฯ เข้าร่วมพิธีไหว้ผี บริเวณเพิงผาที่เป็นพื้นที่ขุดค้น

อย่างไรก็ตามโครงการฯก็ยังได้ทำผิดพลาดอยู่เช่นกัน นั่นคือ หลังจากโครงการฯได้ทำการ วิจัยเสร็จสิ้นแล้ว พบว่าหัวหน้าโครงการฯได้ให้มีการล้อมรั้วบริเวณแหล่งโบราณคดีเพิงผาถ้ำลอด เช่นเดียวกับที่กระทำกับโลงไม้ที่แหล่งโบราณคดีถ้ำลอด แม้ว่าวัตถุประสงค์เบื้องต้นในขณะนั้นจะ เป็นเช่นไรก็ตาม แต่การกระทำในครั้งนี้ถือว่าเป็นการสร้างพื้นที่ของรัฐ (กรมศิลปากร) ขึ้นมา และ กันออกจากชุมชน ชาวบ้านอีกครั้ง และเมื่อโครงการฯไม่ได้อยู่ในพื้นที่แหล่งโบราณคดีจึงถูกทิ้งร้าง ไร้คนดูแล ทั้งนี้เพราะชุมชน ชาวบ้านไม่ได้คิดว่าเป็นหน้าที่ของตน หน้าที่ในการจัดการดูแลรักษา เป็นของเจ้าหน้าที่ และเจ้าหน้าที่ก็ได้ห้ามไม่ให้เข้าไปยุ่งเกี่ยว (ด้วยการล้อมรั้ว) นอกจากนี้การล้อม รั้วโดยโครงการฯยังทำให้เกิดการสร้างพื้นที่ของกรมศิลปากรในพื้นที่ของกรมป่าไม้ พื้นที่ดังกล่าว เมื่อถูกล้อมรั้วและแสดงความชอบธรรมโดยกรมศิลปากรแล้ว ดังนั้นกรมป่าไม้โดยเจ้าหน้าป่าไม้จึง

ไม่ได้ให้ความสนใจดูแล เพราะเป็นหน้าที่ของเจ้าหน้าที่โบราณคดี หรือกรมศิลปากรนั่นเอง สาเหตุ ดังกล่าวจึงทำให้สภาพของแหล่งโบราณคดีรกทึบไร้การดูแล



รูปที่ 5 สภาพที่รกทึบ และร้างไร้ซึ่งผู้คนของแหล่งโบราณคดีในช่วงที่ทีมงานโครงการ โบราณคดีฯไม่ได้อยู่ในพื้นที่

## จากโบราณคดีหอคอยงาช้างสู่ โบราณคดีชุมชน และโบราณคดีแนวระนาบ

การผูกขาดอำนาจในการจัดการดูแลแหล่งโบราณคดีโดยรัฐ ทำให้ชุมชน ชาวบ้านขาดการ มีส่วนร่วมในการจัดการทรัพยากรทางวัฒนธรรม โดยเฉพาะแหล่งโบราณคดีทำให้ชุมชน ชาวบ้าน ถูกแยกออกจากกระบวนเหล่านั้น จนในที่สุดก็เกิดการเพิกเฉย และไม่คิดว่าเป็นหน้าที่ของตนอีก ต่อไป ดังนั้นสายัณต์ ไพชาญจิตร์ (2546) อดีตนักโบราณคดีในสังกัดของกรมศิลปากรผู้ซึ่งเล็งเห็น ปัญหาดังกล่าว และได้พยายามนำอำนาจในการจัดการแหล่งโบราณคดีกลับสู่ชุมชน โดยพยายาม ให้ชุมชนมีส่วนร่วมในการบริหารจัดการทรัพยากรทางวัฒนธรรมดังกล่าวให้มากขึ้นในทุดขั้นตอน หรือมากที่สุดเท่าที่จะเป็นไปได้ ซึ่งกระบวนการดังกล่าวถูกกำหนดว่า "โบราณคดีชุมชน"

ผู้เขียนมีความเห็นว่า โบราณคดีชุมชน เป็นอีกหนึ่งกระบวนการที่จะสามารถคืนอำนาจใน การจัดการทรัพยากรทรงวัฒนธรรมสู่ชุมชน ชาวบ้านได้เพื่อให้ชุมชน ชาวบ้านรู้จักตนเองและ สามารถพัฒนาตนเองได้อย่างเข้มแข็ง ดังเช่นที่สายัณต์ ไพชาญจิตร์ (2546) ได้นำกระบวนการ ดังกล่าวไปใช่กับชุมชนในจังหวัดน่าน

เมื่อกลับมามองบทเรียนจากโครงการโบราณคดีบนพื้นที่สูงฯ ระยะที่ 1 ทำให้ในการ ทำงานในโครงการโบราณคดีบนพื้นที่สูงในอำเภอปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอน ระยะที่ 2 ซึ่งเป็น โครงการต่อเนื่องจากโครงการระยะแรก ต้องทำการทบทวนกระบวนการทำงานอีกครั้ง ดังนั้นใน การวิจัยในครั้งนี้จึงมีเป้าหมายที่สำคัญอีกด้านคือ การนำองค์ความรู้ที่ได้จากการศึกษากลับคืนสู่ ชุมชน เพื่อชุมชนสามารถนำไปใช้ประโยชน์ในการพัฒนาและเสริมสร้างความเข้มแข็งทางด้าน วัฒนธรรมแก่ชุมชนของตนเอง (รัศมี ซูทรงเดช และคณะ 2547ก, 2547ข, 2548ก, 2548ข, 2549) และในที่สุดจึงเกิดแนวคิดในการใช้กิจกรรมอบรมเชิงปฏิบัติการสำหรับชุมชนเข้าใช้ โดยเป็นการ แลกเปลี่ยนความรู้ระหว่างชุมชนกับนักโบราณคดี ภายใต้แนวคิด "โบราณคดีแนวระนาบ" ซึ่งศิริ ลักษณ์ กัณฑศรี (2549) ได้ให้ความหมายไว้ว่า

"โบราณคดีแนวระนาบ หมายถึง กระบวนการนำองค์ความรู้ที่ได้จากการ ศึกษาวิจัยทางด้านโบราณคดีไปเผยแพร่ และสร้างแรงกระตุ้นแก่ชุมชนบนพื้นที่สูงให้เห็น คุณค่าของทรัพยากรทางวัฒนธรรม และนำไปสู่การร่วมกันฟื้นฟู ดูแล รักษา และสืบทอด ภูมิปัญญาให้ถึงคนรุ่นต่อไป ในฐานะที่เท่าเทียมหรือระนาบเดียวกันระหว่างนักโบราณคดี กับชุมชน และมีเครื่องมือสำหรับแลกเปลี่ยนความรู้ระหว่างงานวิจัยกับภูมิปัญญาของ ท้องถิ่น คือ กิจกรรมอบรมเชิงปฏิบัติการต่างๆ"

จากการทำกิจกรรมอบรมเชิงปฏิบัติการทั้งหมด 5 กิจกรรม พบว่า ชุมชนเริ่มตระหนักถึง ความสำคัญของแหล่งโบราณคดี และการจัดการอดีตของชุมชนโดยชุมชนเอง แต่อย่างไรก็ตามก็ ยังพบว่ามีปัญหาและอุปสรรคที่สำคัญหลายด้านที่ทำให้ชุมชน และนักโบราณคดีไม่สามารถ สื่อสารกันได้อย่างเข้าใจ เช่น ภาษาที่ใช้ในการสื่อสาร ความรู้ที่ที่ถ่ายทอดมีมากและไม่ ปะติดปะต่อ คนในชุมชนขาดการมีส่วนร่วมกับการจัดการทรัพยากรทางวัฒนธรรมภายในชุมชน อย่างจริงจัง เป็นต้น (ศิริลักษณ์ กัณฑศรี 2549)

จากกรณีศึกษาของชุมชนไทใหญ่บ้านถ้ำลอด จะเห็นได้ว่า ชุมชน ชาวบ้านเป็น ผู้ถูกกระทำโดยภายนอก ทั้งรัฐ และคนพื้นราบตลอดมา จนสูญเสียอำนาจในการจัดการ ความสัมพันธ์ของตนเองกับทรัพยากรแวดล้อม ทั้งป่าไม้ และแหล่งโบราณคดี เมื่อชุมชน ชาวบ้าน ถูกบีบคั้นให้เข้าสู่กระบวนการการท่องเที่ยวและเข้าไปเกี่ยวข้องกับแหล่งโบราณคดี เช่นโลงผีแมน จนถูกมองว่าเป็นปัจจัยในการทำลายถ้ำ และแหล่งโบราณคดี แต่จากข้อมูลที่ได้กล่าวมาแล้ว ข้างต้นน่าจะทำให้นักวิชาการและผู้ที่เกี่ยวข้องได้ทำความเข้าใจใหม่อีกครั้งว่า แท้จริงแล้วชุมชน ชาวบ้านเป็นผู้ทำลายแหล่งโบราณคดีหรือไม่ หรือตัวการที่แท้จริงคือ "รัฐ"

สำหรับผู้ที่มีส่วนเกี่ยวข้องกับแหล่งโบราณคดี และการจัดการทรัพยากรทางวัฒนธรรม ถึง เวลาแล้วหรือไม่ที่จะคืนอำนาจในการจัดการทรัพยากรทางวัฒนธรรมของท้องถิ่นให้กลับไปสู้มือ ของชุมชนชาวบ้านอีกครั้ง ดังเช่นในสมัยที่รัฐยังไม่ได้รุกคืบเข้ามาในชุมชน แนวคิดโบราณคดี ชุมชน และโบราณคดีแนวระนาบน่าจะถูกนำมาพิจารณาให้ความสำคัญอย่างจริงจังเสียที เพื่อ เจ้าของทรัพยากรที่แท้จริง

## บทสรุป: บทเรียนจากการเรียนรู้

บทความชิ้นนี้มุ่งเพื่อวิเคราะห์ค้นหาวิธีคิดเบื้องหลังการจัดการและการดูแลแหล่ง โบราณคดี ซึ่งจากการศึกษาค้นพบว่าการดำเนินงานจัดการและการดูแลแหล่งโบราณคดีอยู่ ภายใต้อำนาจของรัฐเป็นส่วนมาก ทำให้ชาวบ้านในพื้นที่ไม่สามารถมีส่วนร่วมมากนัก ทั้งยัง สะท้อนให้เห็นว่าวิธีคิดในการจัดการดูแลแหล่งโบราณคดีมิได้คำนึงบริบทเฉพาะของแต่ละพื้นที่ ของแหล่งโบราณคดี และสะท้อนภาพของการจัดการทรัพยากรในประเด็นอื่นๆ อาทิ ดิน น้ำ ป่า ของรัฐว่ามีลักษณะรวมศูนย์เช่นเดียวกัน

ภายใต้เงื่อนไขที่อำนาจในการจัดการทรัพยากรรวมศูนย์อยู่ที่ส่วนกลางและแนวทางการ พัฒนาประเทศที่มุ่งในมิติทางเศรษฐกิจแบบทุนนิยมเป็นสำคัญ มีผลทำให้ชาวบ้านได้ถูกเร่งให้ ผนวกเข้าระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยมในระดับมหาภาคเพิ่มมากขึ้น ทำให้ชาวบ้านต้องปรับตัวเข้า กับระบบเศรษฐกิจแบบนี้เพิ่มมากขึ้น โดยการหันมาปลูกพืชเศรษฐกิจเพื่อการขายเพิ่มมากขึ้น และ จำนวนหนึ่งได้หันมาทำอาชีพเกี่ยวกับการท่องเที่ยวเพิ่มมากขึ้น ทำให้ชาวบ้านต้องพึ่งพิงเงินตรา เพิ่มมากขึ้น

การจัดการและดูแลแหล่งโบราณคดีที่อำนาจตัดสินใจเป็นของรัฐ ยังทำให้แหล่งโบราณคดี
กลายเป็นของรัฐ ทำให้ชาวบ้านไม่ได้มีจิตสำนึกและรู้สึกว่าแหล่งโบราณคดีเป็นของพวกเขาด้วย
อย่างไร ทั้งนี้มุมมองจากภายนอกมักฉายภาพว่าผู้ที่ทำลายทรัพยากรทางด้านโบราณคดีคือ
ชาวบ้าน และธุรกิจการท่องเที่ยว แต่อีกมุมหนึ่งภายใต้เงื่อนไขเหล่านี้ ชาวบ้านได้พยายามต่อรอง
กับอำนาจรัฐในแง่มุมต่างๆ เป็นอันมาก อย่างไรตาม การจัดการทรัพยากรก็ยังเป็นของรัฐ

งานชิ้นนี้ได้พยายามเปิดพื้นที่ให้เห็นแนวทางการจัดการทรัพยากรทางโบราณคดีแบบใหม่ ที่เปิดโอกาสให้รัฐพังเสียงของชาวบ้านเพิ่มมากขึ้น ซึ่งแม้ว่าจะมีอุปสรรคเป็นอันมากอย่างไรก็ตาม ถือได้ว่าเป็นความพยายามในการเปลี่ยนแปลงที่น่ายกย่องยิ่ง

#### เอกสารอ้างอิง

### กฤษณ์ เจริญทอง

- 2540 **การนำเที่ยวถ้ำลอดของผู้นำเที่ยวท้องถิ่น ตำบลถ้ำลอด อำเภอปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอน**. วิทยานิพนธ์มหาบัณฑิต สาขาวิชาการบริหารการเกษตร และป่าไม้ มหาวิทยาลัยแม่ใจ้
- 2542 กรรมชุมชนท้องถิ่นกับถ้ำ. **ทรัพยากรถ้ำ**. โครงการการสำรวจและจัดทำ ฐานข้อมูลเกี่ยวกับถ้ำ จังหวัดแม่ฮ่องสอน และจังหวัดกาญจนบุรี.

#### กรมศิลปากร

- 2529 **รายงานการสำรวจถ้ำลอด บ้านถ้ำลอด ต.สบป่อง อ.เมือง จ.แม่ฮ่องสอน**. เชียงใหม่: โครงการโบราณคดีภาคเหนือ. เอกสารโรเนียว.
- 2544 พระราชบัญญัติโบราณสถาน โบราณวัตถุ ศิลปวัตถุ และพิพิธภัณฑสถาน แห่งชาติ พ.ศ. 2504 แก้ไขเพิ่มเติมโดยพระราชบัญญัติโบราณสถาน โบราณวัตถุ ศิลปวัตถุ และพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ (ฉบับที่ 2) พ.ศ. 2534 พร้อมด้วยกฎหวายที่เกี่ยวข้อง. สำนักโบราณคดีและพิพิธภัณฑสถาน แห่งชาติ.

## กรรณิการ์ สุธีรัตนาภิรมย์

2542 แนวทางการจัดการทรัพยากรทางวัฒนธรรมแหล่งโบราณคดีถ้ำผีแมนใน เขตอำเภอปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอน, รายงานการศึกษาเฉพาะบุคคล ศิลปะศาสตร์บัณฑิต (โบราณคดี) ภาควิชาโบราณคดี คณะโบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร

# กลุ่มผู้นำเที่ยวล่องแพถ้ำน้ำลอด

2540 **กฎเกณฑ์และข้อบังคับกลุ่มผู้นำเที่ยวล่องแพถ้ำน้ำลอด**. เอกสารอัดสำเนา.

# เชิดศักดิ์ ตรีรยาภิวัฒน์

2546 โบราณสถานสมัยประวัติศาสตร์บนพื้นที่สูง. เอกสารประกอบการประชุม
วิชาการเรื่อง คน สังคม วัฒนธรรมและสภาพแวดล้อมโบราณบนพื้นที่สูง
ในอำเภอปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอน. มหาวิทยาลัยศิลปากร วังท่าพระ.
กรุงเทพฯ.

#### ดวงใจ หล่อกนวณิชย์

2549 จากปางมะผ้าสู่ปาย: บนเส้นทางพัฒนาการท่องเที่ยว. พลวัตทางสังคม วัฒนธรรม และสิ่งแวดล้อมบนพื้นที่สูงในอำเภอปางมะผ้า จังหวัด แม่ฮ่องสอน: งานวิจัยบูรณาการโบราณคดีเชิงพื้นที่แบบครบวงจร. กรุงเทพฯ.

### บานเย็น ชาญธนวัตน์

2544 การท่องเที่ยวกับผลกระทบต่อชุมชนชาวไทใหญ่: กรณีศึกษาหมู่บ้านถ้ำลอด ตำบลถ้ำลอด จังหวัดแม่ฮ่องสอน. วิทยานิพนธ์ศิลปะศาสตร์มหาบัณฑิต. สาขา การวิจัยและพัฒนาท้องถิ่น. สถาบันราชภัฏเชียงใหม่.

# ประเสริฐ ชัยพิกุลศิลา และอิฐศักดิ์ ศรีสุโข

2524 **การศึกษาผลกระทบการท่องเที่ยวในสังคมชาวเขา การศึกษาชาวเขา ท้องที่กิ่งอำเภอปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอน**. สถาบันวิจัยชาวเขา. กรม

## พิกุล สิทธิประเสริฐกุล

2542 ถ้ำลอดกับการท่องเที่ยว. **ทรัพยากรถ้ำ**. โครงการการสำรวจและจัดทำฐานข้อมูล เกี่ยวกับถ้ำ จังหวัดแม่ฮ่องสอน และจังหวัดกาญจนบุรี.

#### ยศ สันตสมาัติ

2544 **การท่องเที่ยวเชิงนิเวศ ความหลากหลายทางวัฒนธรรมและการจัดการ ทรัพยากร**. โครงการพัฒนาองค์ความรู้และศึกษานโยบายการจัดการทรัพยากร ชีวภาพในประเทศไทย. เชียงใหม่.

## รัศมี ชูทรงเดช

- 2542 โบราณคดีที่สูงในปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอน. **ทรัพยากรถ้ำ**. โครงการการ สำรวจและจัดทำฐานข้อมูลเกี่ยวกับถ้ำ จังหวัดแม่ฮ่องสอน และจังหวัด กาญจนบุรี.
- 2546 ภาพรวมของพัฒนาการทางสัมคมและวัฒนธรรมบนพื้นที่สูงในอำเภอปางมะผ้า.
  เอกสารประกอบการประชุมวิชาการเรื่อง คน สังคม วัฒนธรรมและ
  สภาพแวดล้อมโบราณบนพื้นที่สูงในอำเภอปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอน.
  มหาวิทยาลัยศิลปากร วังท่าพระ. กรุงเทพฯ.

### รัศมี ชูทรงเดช และคณะ

- 2546 รายงานวิจัยฉบับสมบูรณ์ โครงการโบราณคดีบนพื้นที่สูงในเขตอำเภอ ปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอน เล่มที่ 5 การขุดค้นแหล่งโบราณคดีเพิงผา ถ้ำลอด.
- 2547ก รายงานความก้าวหน้าครั้งที่ 1 โครงการโบราณคดีบนพื้นที่สูงในอำเภอ ปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอน ระยะที่ 2.
- 2547ข รายงานความก้าวหน้าครั้งที่ 2 โครงการโบราณคดีบนพื้นที่สูงในอำเภอ ปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอน ระยะที่ 2.
- 2548ก รายงานความก้าวหน้าครั้งที่ 3 โครงการโบราณคดีบนพื้นที่สูงในอำเภอ ปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอน ระยะที่ 2.
- 2548ข รายงานความก้าวหน้าครั้งที่ 4 โครงการโบราณคดีบนพื้นที่สูงในอำเภอ ปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอน ระยะที่ 2.
- 2549 รายงานความก้าวหน้าครั้งที่ 5 โครงการโบราณคดีบนพื้นที่สูงในอำเภอ ปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอน ระยะที่ 2.

## วีรศักดิ์ แคล้วคำพูฒ

2546 โบราณคดีที่เพิงผาถ้ำลอด: วิถีชีวิตของคนสมัยไพลสโตซีนตอนปลายถึงโฮโล
ซีนตอนปลาย. เอกสารประกอบการประชุมวิชาการเรื่อง คน สังคม
วัฒนธรรมและสภาพแวดล้อมโบราณบนพื้นที่สูงในอำเภอปางมะผ้า
จังหวัดแม่ฮ่องสอน. มหาวิทยาลัยศิลปากร วังท่าพระ. กรุงเทพฯ.

#### ศิริลักษณ์ กัญฑศรี

2549 โบราณคดีแนวระนาบ: กระบวนการเรียนรู้ระหว่างนักโบราณคดีกับชุมชนบน พื้นที่สูง. พลวัตทางสังคม วัฒนธรรม และสิ่งแวดล้อมบนพื้นที่สูงในอำเภอ ปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอน: งานวิจัยบูรณาการโบราณคดีเชิงพื้นที่แบบ ครบวงจร. กรุงเทพฯ.

## สถานนี้อนามัยตำบลถ้ำลอด

2549 **สรุปผลการดำเนินงานสาธารณสุข**. เอกสารอัดสำเนา.

# สมศักดิ์ ฐิติชยาภรณ์

2547 เอกสารประกอบการสัมมนาเชิงปฏิบัติการ แนวทางการพัฒนาและ ส่งเสริมการอนุรักษ์สัตว์ ป่าเชิงรุก. สถานีพัฒนาและส่งเสริมการอนุรักษ์สัตว์ ป่าถ้ำน้ำลอด จังหวัดแม่ฮ่องสอน.

### สายันต์ ไพรชาญจิตร์

2546 โบราณคดีชุมชน การจัดการอดีตของชาวบ้านกับการพัฒนาชุมชน. กรุงเทพฯ: โครงการโบราณคดีชุมชน.

### สิทธิพงศ์ ดิลกวนิช และคณะ

2542 รายงานความก้าวหน้าครั้งที่ 2 โครงการสำรวจและจัดทำระบบฐานข้อมูล
เกี่ยวกับถ้ำ จังหวัดแม่ฮ่องสอน. คณะสิ่งแวดล้อมและทรัพยากรศาสตร์
มหาวิทยาลัยมหิดล.

# สุรศักดิ์ สุตะปัญญา

2542 ความเชื่อเรื่องถ้ำของชุมชน. **ทรัพยากรถ้ำ**. โครงการการสำรวจและจัดทำ ฐานข้อมูลเกี่ยวกับถ้ำ จังหวัดแม่ฮ่องสอน และจังหวัดกาญจนบุรี.

## สุรีย์ บุญญานุพงศ์

2539 ผลกระทบจากการส่งเสริมการท่องเที่ยว กรณีศึกษาจังหวัดแม่ฮ่องสอน. สถาบันวิจัยสังคม. มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.

### คดิศักดิ์ โรจน์เกษตรสิน

2549 เสียงสะท้อนจากชุมชน: ความรู้สึกกับโครงการโบราณคดี. พลวัตทางสังคม วัฒนธรรม และสิ่งแวดล้อมบนพื้นที่สูงในอำเภอปางมะผ้า จังหวัด แม่ฮ่องสอน: งานวิจัยบูรณาการโบราณคดีเชิงพื้นที่แบบครบวงจร. กรุงเทพฯ.

### อารยะ ภูสาหัส และคณะ

2546 **รายงานการวิจัยฉบับสมบูรณ์** เรื่อง "ประวัติศาสตร์ท้องถิ่นการจัดการ ทรัพยากรส่วนรวมของชุมชน บริเวณลุ่มน้ำลาง-น้ำของ อำเภอปางมะผ้า จังหวัด แม่ฮ่องสอน".

### อุดมลักษณ์ ฮุ่นตระกูล

- 2546 ความหลากหลายของชาติพันธุ์ของคนบนพื้นที่สูงใน อ. ปางมะผ้า จ.
  แม่ฮ่องสอน. เอกสารประกอบการประชุมวิชาการเรื่อง คน สังคม
  วัฒนธรรมและสภาพแวดล้อมโบราณบนพื้นที่สูงในอำเภอปางมะผ้า
  จังหวัดแม่ฮ่องสอน. มหาวิทยาลัยศิลปากร วังท่าพระ. กรุงเทพฯ.
- 2547 รายงานความก้าวหน้าครั้งที่ 1 โครงการศึกษาชาติพันธุ์วรรณนาทางโบราณคดี ของกลุ่มคนบนพื้นที่สูงในอำเภอปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอน.

#### Gorman, C.F.

Hoabinhian and After: Subsistence Patterns in Southeast Asia during the Late Pleistocene and Early Recent Periods. World Archaeology 2:300-320.

## การสัมภาษณ์ส่วนบุคคล

คำป่าง กาวียุง

8 กุมภาพันธ์ 2550

คำส่วย สินเกิดสุข

## 24 กุมภาพันธ์ 2550

คำอ่อน สมพรไวพจน์ 6 กุมภาพันธ์ 2550

จันทร โรจน์เกษตรสิน 7 กุมภาพันธ์ 2550

เต็ง เมืองเพชร 9 กุมภาพันธ์ 2550

ประธาน กัณฑาคาม
7 กุมภาพันธ์ 2550
ประไพ กาวียุง
5 กุมภาพันธ์ 2550

ป้อม สินเกิดสุข 5 กุมภาพันธ์ 2550

เพ็ญศรี สุริยะ 5 กุมภาพันธ์ 2550

ยุพิน ฐานันดรวิไล 8 กุมภาพันธ์ 2550

รวีวรรณ วิจัยพัฒนา 6 กุมภาพันธ์ 2550

ล่าย เจริญรัฐวีกุล 3 กุมภาพันธ์ 2550 ส่วย ปิยะชาติโชติกุล 6 กุมภาพันธ์ 2550

สุรพัฒน์ วงศเพชร 8 กุมภาพันธ์ 2550

แสงนาง มวลมาลารัตน์ 6 กุมภาพันธ์ 2550

ใส เผ่าภูทอง 5 กุมภาพันธ์ 2550

หลาว ฐานันดรวิไล 8 กุมภาพันธ์ 2550

อ่องคำ อาสาสินพัฒน์ 7 กุมภาพันธ์ 2550

อรุณ เบญจมาศสีเงิน 7 กุมภาพันธ์ 2550

#### บทคัดย่อ

ชื่อบทความ การต่อรองบนเส้นพรมแดน: ปฏิบัติการในชีวิตประจำวันของกลุ่มชาติพันธุ์ใน

ชุมชนชายแดนไทย

ชื่อผู้เขียน อัจฉรา รักยุติธรรม (และคณะ)

### สาระสังเขปของบทความ

บทความฉบับนี้เขียนจากผลการศึกษาวิจัยที่ดำเนินการในระยะเวลาหนึ่งปี ใช้ กระบวนการศึกษาทางประวัติศาสตร์ ร่วมกับการศึกษาทางชาติพันธุ์วรรณนา โดยเน้นการสำรวจ รวบรวมประวัติศาสตร์บอกเล่าของชุมชนท้องถิ่น ในชุมชนชายแดนไทยที่มีกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ อาศัยอยู่ร่วมกันอย่างหลากหลาย เช่น ไต กะเหรี่ยงแดง กะเหรี่ยง จีนฮ่อ คนเมือง คนไทยภาค กลาง ไทลื้อ ว้า ฯลฯ การศึกษามุ่งทำความเข้าใจว่าความสัมพันธ์ทางชาติพันธุ์ภายในในชุมชน แห่งนี้ มีการเคลื่อนไหวเปลี่ยนแปลงไปอย่างไร ด้วยเงื่อนไขปัจจัยอย่างไร โดยเฉพาะอย่างยิ่งใน บริบทที่พื้นที่ศึกษาวิจัยเป็นชุมชนชายแดนที่มีการเคลื่อนย้ายเลื่อนไหล ของสิ่งของ ผู้คน และ วัฒนธรรม ข้ามเส้นพรมแดนอยู่เสมอนับจากอดีตจนถึงปัจจุบัน

นับตั้งแต่การสร้างรัฐชาติสมัยใหม่เป็นต้นมา พรมแดนทางภูมิศาสตร์ถูกกำหนดขึ้นอย่าง ตายตัว พร้อม ๆ กับการสร้างจินตนาการของความเป็นรัฐชาติสมัยใหม่ขึ้นมา ในฐานะที่เป็น หมู่บ้านชายแดน การบังคับอำนาจของรัฐเหนือเส้นพรมแดนนั้นมีอิทธิพลอย่างยิ่งต่อความสัมพันธ์ ทางชาติพันธุ์ของผู้คนในชุมชนแห่งนี้ อย่างไรก็ตาม การศึกษาพบว่า เส้นพรมแดนของรัฐชาตินั้น ถูกต่อรอง ตีความ และสร้างใหม่ในหลายลักษณะโดยประชาชนชายขอบทั้งที่เป็นพลเมืองและ ไม่ใช่พลเมืองของรัฐไทย เช่นเดียวกับการเลื่อนใหลเปลี่ยนแปลงของอัตลักษณ์ที่ไม่ได้มีสารัตถะ หรือความเป็นแก่นแท้ ปรากฏการณ์เช่นนี้เกิดขึ้นมาโดยตลอดนับจากอดีตจนถึงปัจจุบัน เป็นทั้ง การปรับความสัมพันธ์ทางอำนาจระหว่างชนชายขอบกับรัฐ และระหว่างชนชายขอบด้วยกันเอง เพื่อช่วงชิงการเข้าถึงทรัพยากร

### พื้นที่ภาคสนามที่ศึกษา

หมู่บ้านในสอย ตำบลปางหมู อำเภอเมือง จังหวัดแม่ฮ่องสอน เป็นหมู่บ้านชายแดนไทย-พม่า ที่มี กลุ่มชาติพันธุ์อาศัยอยู่ร่วมกันอย่างหลากหลาย นับจากอดีตจนถึงปัจจุบัน

# แนวความคิด กรอบคิด หรือประเด็นทางทฤษฎี หรือข้อค้นพบ ข้อเสนอหรือข้อถกเถียง หลัก

- 1. การศึกษานี้มองพรมแดนรัฐซาติว่าเป็น social constructed metaphor มากกว่าการเป็น given reality หรือ physical boundary ดังนั้น จึงมีพื้นที่ของการตีความและต่อรองใน ความหมายของพรมแดน การศึกษาพบว่าเส้นพรมแดนของรัฐซาติที่ถูกมองว่าทรงอานุภาพใน การควบคุม หรือจำกัดการเคลื่อนย้ายของผู้คน สิ่งของต่าง ๆ นั้น แท้ที่จริงแล้วถูกต่อรองอยู่ ตลอดเวลาโดยประชาชนชายขอบที่ดูราวกับจะด้อยอำนาจ โดยมีทั้งการเดินทางข้าม พรมแดนผ่านความสัมพันธ์ทางเครือญาติ และการค้า ซึ่งนับได้ว่าเป็นการ de-territorialize อาณาเขตรัฐชาติ โดยเครือข่ายความสัมพันธ์ทางสังคมและวัฒนธรรมในลักษณะต่าง ๆ ขณะเดียวกันความเป็นพรมแดนได้ถูกสร้างใหม่ (re-territorialization) โดยผู้คนในพื้นที่ ชายแดนในหลากหลายลักษณะ โดยมิได้สัมพันธ์กับขอบเขตทางภูมิศาสตร์ของรัฐชาติ แต่ก็มี การหยิบยืมเอาจินตนาการของความเป็นชาติที่รัฐสมัยใหม่สร้างขึ้นมาใช้ในการสร้างพรมแดน ดังกล่าวด้วย ทั้งนี้ โดยมีเป้าหมายเพื่อกีดกันหรือจำกัดสิทธิของคนบางกลุ่มที่ถูกทำให้เป็น "คนอื่น" จากการเข้าถึงทรัพยากร กระนั้นก็ตาม ก็พบว่าพรมแดนที่สร้างขึ้นมาใหม่เหล่านี้ก็ถูก ต่อรองจากกลุ่มคนด้อยอำนาจที่ถูกกีดกันเหล่านั้นด้วยเช่นกัน
- 2. ในบริบทของการ re-territorialization ดังกล่าวพบว่าอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ (ไต เมือง ไทย ฉาน กะเรนนี กระเหรี่ยง ว้า ฮ่อ ฯลฯ) ที่ดำรงอยู่ในชุมชนแห่งนี้ก็มิได้มีสารัตถะหรือความเป็น แก่นแท้ แต่ถูกตีความและถูกสร้างขึ้นใหม่อยู่ตลอดเวลาเพื่อการปรับเปลี่ยนความสัมพันธ์ทาง อำนาจระหว่างประชาชนกับรัฐ และระหว่างประชาชนด้วยกันเอง ประเด็นการเลื่อนไหล ของอัตลักษณ์ดังกล่าว สอดคล้องกับงานศึกษาของ Leach ที่มีมาตั้งแต่ปี 1970 จึงไม่ใช่ข้อ ค้นพบใหม่ทางทฤษฎี แต่ความน่าสนใจอยู่ที่การตีความและการสร้างใหม่ของอัตลักษณ์ทาง ชาติพันธุ์ดังกล่าวว่ามันเกิดขึ้นในเงื่อนไขอย่างไร เปลี่ยนแปลงไปอย่างไร และถูกโยงเข้ากับ การ reorganizations of space ของรัฐชาติสมัยใหม่อย่างไร
- 3. เช่นเดียวกับพรมแดน และอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ "ชุมชน" เองก็ยังคงเป็นคำและแนวคิดอยู่ ในการถกเถียง (contested term) และมีแนวโน้มที่จะเป็น constructed metaphor มากกว่า จะมีลักษณะและความหมายที่แน่นอนตายตัว ขณะเดียวกัน คนแต่ละกลุ่มก็มีการนำเสนอ ความเป็นชุมชนที่หลากหลายผ่านการอ้างสิทธิในด้านต่าง ๆ บทความนี้จะสะท้อนให้เห็นภาพ ตัวแทน (representation) ของชุมชนในลักษณะต่าง ๆ ที่นำเสนอทั้งโดยรัฐและกลุ่มคนที่ หลากหลายภายในชุมชนชายแดนแห่งนี้ รวมทั้งการลักลั่นและเหลื่อมซ้อนกันของภาพตัวแทน เหล่านั้น ท่ามกลางการต่อรองทางอำนาจของคนกลุ่มต่าง ๆ ภายในชุมชนชายแดน และการ ต่อรองของต่ออำนาจรัฐที่เกิดขึ้นและเปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลา

# คำหลักในบทความ (Keywords)

ประวัติศาสตร์ท้องถิ่น, ความสัมพันธ์ทางชาติพันธุ์, ชายแดน, พรมแดน, การต่อรอง

Title Negotiating Borderlines: Everyday Practices of Ethnic People in a Thai

**Border Community** 

Author Atchara Rakyutidharm (et al.)

#### Abstract

This article will be written from the research conducted in one year. It utilized the historical and ethnographical approaches, emphasizing on oral history of local people in a frontier village where has had various ethnic people such as Tai, Karenni, Karen, Khon-Muang (northern Thai), Tai-lue, Wa, etc. This research aimed to explore the dynamic relationships of various ethnic people and their conditions, especially in the context of border-crossing.

As the frontier community, this village has been gazed by the state, especially, since the construction of modern nation-state. The state's power imposition to the borderline has been influenced to the relationships among people in the frontier community. However, the power of the state has been negotiated, whereas the border has been reinterpreted and reconstructed by the local people in order to change the power relations and make their dignified living.

### ประวัติผู้เขียน

ชื่อ-สกุล นางสาวอัจฉรา รักยุติธรรม

นักศึกษาปริญญาเอก คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชี่ยงใหม่

ท**ื่อยู่** 16 ถ.เทพสถิตย์ ต.สุเทพ อ.เมือง จ.เชียงใหม่ 50200

โทร.01-5316977

Email atchara r@hotmail.com

uglynong@yahoo.com

#### ประวัติการศึกษา

ปริญญาโทสาขาการจัดการมนุษย์และสิ่งแวดล้อม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ งานวิจัยหรือค้นคว้าที่กำลังทำอยู่ และประเด็นวิชาการที่สนใจ

- O Upland as Contested Space in the Context of Intensive Connectivity of Globalization
- O โครงการรวบรวม และสังเคราะห์ข้อมูลปัญหาและผลกระทบจากโครงการหมู่บ้าน ป่าไม้แผนใหม่ (เสนอคณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ)

#### ผลงานวิชาการในรอบ 3 ปี

- 2548 ประวัติศาสตร์ท้องถิ่นของความสัมพันธ์ทางชาติพันธุ์ในชุมชนชายแดนไทย กรณีศึกษากรณีศึกษาหมู่บ้านในสอย ตำบลปางหมู อำเภอเมือง จังหวัด แม่ฮ่องสอน เสนอสภาวัฒนธรรมแห่งชาติ
- 2547 โครงการศึกษาการจัดการที่ดินระดับท้องถิ่นในพื้นที่ภาคเหนือ เสนอสำนักงาน กองทุนสนับสนุนการวิจัย
- 2547 โครงการศึกษาวิจัยระบบการเกษตรแบบไร่หมุนเวียน โดยคณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ เสนอกระทรวงเกษตรและสหกรณ์

## การต่อรองบนเส้นพรมแดน:

# ปฏิบัติการในชีวิตประจำวันของกลุ่มชาติพันธุ์ในชุมชนชายแดนไทย

อัจฉรา รักยุติธรรม
พุฒิพงศ์ นวกิจบำรุง
เตือนใจ ธิว่อง
หลุยส์
ตาเกชาย
หลุ่

### บทน้ำ

ในฐานะเครื่องมือในการสร้างรัฐชาติสมัยใหม่ (modern statecraft) พรมแดนรัฐชาติทำ หน้าที่ในการควบคุมและจัดระเบียบพลเมืองให้อยู่ในขอบเขตพื้นที่ที่แน่นอน การเคลื่อนย้ายข้าม พรมแดนของผู้คนและสิ่งต่าง ๆ โดยมิได้รับอนุญาตจากรัฐถือเป็นการละเมิดอธิปไตย และเป็นภัย ต่อความมั่นคงของชาติ ขณะเดียวกัน พรมแดนรัฐชาติทำหน้าที่ในการจำแนกแยกแยะผู้คน ออกเป็นสองกลุ่ม ได้แก่ กลุ่มที่เป็นพลเมืองของรัฐ กับกลุ่มที่ไม่ใช่พลเมืองของรัฐ สำหรับกลุ่มแรก รัฐพยายามที่จะผสมกลมกลืน (homogenize) ผู้คนโดยการประดิษฐ์วัฒนธรรมอันเป็น "เอกลักษณ์" ประจำชาติ (national identity) ภายใต้สมมติฐานว่าวัฒนธรรมนั้นมีความแน่นอน ตายตัว ไม่เปลี่ยนแปลง ขณะที่อีกกลุ่มหนึ่ง ไม่ว่าจะอยู่ในฐานะชาวต่างชาติหรือคนต่างด้าวต่างก็ มีนัยยะของการเป็น "พวกอื่น" (the others) ที่ไม่ใช่พลเมืองไทย

อย่างไรก็ตาม การจำแนกแยกแยะดังกล่าว ไม่ได้ขึ้นอยู่กับพรมแดนทางภูมิศาสตร์เพียง อย่างเดียว เพราะปรากฏว่านอกจากคนทั้งสองกลุ่ม ยังมีคนอีกกลุ่มที่เป็น "คนอื่น" อยู่ภายใน พรมแดนรัฐชาติ (the others within) (Thongchai 2002) เพราะถูกมองว่าไม่ใช่ "คนไทย" แม้ว่าจะ ตั้งถิ่นฐานและดำรงชีวิตอยู่ในพรมแดนรัฐชาติไทยมานานหลายชั่วอายุคนก็ตาม ในแง่นี้ พรมแดน รัฐชาติมิได้ถูกสร้างขึ้นเฉพาะบนพื้นที่กายภาพ คือการขีดเส้นลงบนแผนที่และการกำหนดขอบเขต พื้นที่ตามพิกัดทางภูมิศาสตร์เท่านั้น หากการสร้างพรมแดนยังเกิดบนพื้นที่ทางจิตนาการใดยการ สร้างความเป็นชุมชนชาติและการสร้างสำนึกชาตินิยม

แนวคิดเรื่องพรมแดนรัฐชาติและการบังคับใช้อำนาจเหนือพรมแดน ได้ถูกท้าทายด้วย แนวคิดว่าด้วยการข้ามพรมแดน (border crossing) และการลดการบังคับควบคุมอำนาจรัฐเหนือ ดินแดน (de-territorialization) เช่น การพูดถึงกระแสโลกาภิวัตน์ที่มีการหมุนเวียน (flows) ของ ผู้คน สิ่งของ ทุน ข้อมูลข่าวสาร ความคิด ฯลฯ ข้ามพรมแดนรัฐชาติ (transnationalization) อย่าง รวดเร็วและคล่องตัวจนกระทั่งดูราวกับว่ารัฐและพรมแดนรัฐชาตินั้นไร้ความหมายเพราะไม่ สามารถจำกัดการเคลื่อนย้ายข้ามพรมแดนอีกต่อไป แม้ว่าข้อถกเถียงถึงการมีอยู่ของอำนาจและ การไร้อำนาจของพรมแดนรัฐชาติจะมีความน่าสนใจ แต่ข้อถกเถียงดังกล่าวยังจำกัดอยู่ที่การมอง พรมแดนรัฐชาติว่าเป็นสารัตถะ (essentialism) ซึ่งเท่ากับว่าได้ยอมรับการจำแนกแยกแยะผู้คน ออกเป็นสองกลุ่ม โดยมองข้ามความแตกต่างหลากหลายทางอัตลักษณ์ของผู้คนที่มิได้จำกัดอยู่ เพียงสถานภาพตามระบอบของรัฐ และทั้งมิได้มีความเป็นสารัตถะที่แน่นิ่งไม่เปลี่ยนแปลง การ มองพรมแดนเป็นสารัตถะ ยังทำให้มองไม่เห็นการตีความหมายของพรมแดนรัฐชาติอย่างแตกต่าง หลากหลาย รวมทั้งการสร้างใหม่ของพรมแดนในลักษณะอื่น ๆ เหลื่อมซ้อนอยู่บนพรมแดนรัฐชาติ ดังกล่าว

บทความฉบับนี้ มองพรมแดนรัฐชาติเป็น social constructed metaphor ที่มีพื้นที่ของ การตีความและต่อรอง ซึ่งแม้ว่าพรมแดนรัฐชาติจะถูกสร้างขึ้นและมีอยู่จริง แต่การบังคับใช้อำนาจ รัฐเหนือเส้นพรมแดนดังกล่าวก็ถูกต่อรองอยู่ตลอดเวลาโดยปฏิบัติการในชีวิตประจำวันของคน ท้องถิ่น การต่อรองดังกล่าวมิใช่เพียงการปฏิเสธการมีอยู่ของพรมแดน หรือข้ามพรมแดน แต่ยังมี การตีความหมายใหม่ และการหยิบยืมจินตนาการของความเป็นชาติที่รัฐสมัยใหม่สร้างขึ้นมาใช้ สร้างพรมแดนแบบใหม่ ๆ ด้วยปฏิบัติการดังกล่าวมีพรมแดนหลายลักษณะปรากฏขึ้นเหลื่อมซ้อน เหนือพรมแดนรัฐชาติ และในขณะที่พรมแดนแบบใหม่ ๆ ถูกสร้างขึ้น ก็มีปฏิบัติการหลากหลาย รูปแบบเพื่อต่อรองอำนาจของพรมแดนลักษณะใหม่ ๆ เหล่านั้นด้วยเช่นกัน

การศึกษาประวัติศาสตร์ท้องถิ่นของหมู่บ้านน้ำสาย (นามสมมติ) ซึ่งอยู่ในพื้นที่ชายแดน ฝั่งตะวันตกของประเทศไทยมีข้อพบซึ่งจะนำเสนอในบทความฉบับนี้ในสามประเด็นด้วยกัน ได้แก่

ประเด็นแรก พรมแดนและสุญญากาศของอำนาจ ชี้ให้เห็นความล้มเหลวในการบังคับใช้ อำนาจรัฐเหนือพรมแดนด้วยเงื่อนไขทางการเมืองและเศรษฐกิจ

ประเด็นที่สอง พรมแดนรัฐชาติในเรื่องเล่าของคนท้องถิ่น นำเสนอการตีความหมาย พรมแดนรัฐชาติในทัศนะของคนชายขอบในพื้นที่ชายแดน

ประเด็นที่สาม การข้ามพรมแดน เสนอปรากฏการณ์ที่รัฐไทยพยายามบังคับใช้อำนาจ เหนือเส้นพรมแดนอย่างเข้มงวดมากขึ้น และการที่คนท้องถิ่นได้ใช้ความสัมพันธ์ทางสังคมต่อรอง ต่ออำนาจของเส้นพรมแดนดังกล่าว

และประเด็นที่สี่ การสร้างใหม่ของพรมแดน เสนอการปรากฏขึ้นใหม่ของพรมแดนในหลาย ลักษณะและการต่อรองข้ามพรมแดนเหล่านั้นด้วย

## พรมแดนฝั่งตะวันตก และสุญญากาศของอำนาจ

ในพื้นที่ชายแดนหลายแห่งมักมีความคลุมเครือเกี่ยวกับแนวเขตพรมแดนของรัฐ แม้ว่าจะ มีการกำหนดพิกัดทางภูมิศาสตร์ของเส้นแบ่งพรมแดนที่แน่นอนลงบนแผ่นที่ แต่ในทางปฏิบัติก็ พบว่าแนวพรมแดนนั้นถูกเปลี่ยนแปลงอยู่บ่อยครั้ง สำหรับพื้นที่ชายแดนไทยทางฝั่งตะวันตกเฉียง เหนือนั้น ในอดีตเป็นพื้นที่ชายขอบระหว่างอิทธิพลของอาณาจักรล้านนาฉาน และกะเรนนี ซึ่งต่าง มีระบบการปกครองในลักษณะนครรัฐมาอย่างน้อยตั้งแต่คริสตศตวรรษที่ 18 เนื่องจากอยู่ห่างไกล จากศูนย์กลางอำนาจรัฐ พื้นที่แห่งนี้จึงอยู่ท่ามกลางความขัดแย้งระหว่างนครรัฐที่ต่างอ้างอำนาจ ในควบคุมควบคุมไพร่พล และกำหนดเขตแดนที่ชัดเจนมาโดยตลอด

เส้นพรมแดนมิได้มีอำนาจในตัวเอง แต่จะมีความหมายก็ต่อเมื่อมีการใช้อำนาจทหารเข้า ไปกำกับควบคุม เช่น การส่งขุนนางหรือข้าราชการไปตรวจตราดูแล และการรบพุ่งเพื่อตีเมือง แต่ การบังคับอำนาจรัฐเหนือเส้นพรมแดนนั้นเป็นไปอย่างยากลำบาก ทั้งยังพบว่าเส้นพรมแดนอาจถูก ขยับเขยื้อนเคลื่อนย้ายไปตามสถานการณ์ต่าง ๆ อยู่ตลอดเวลา ดังปรากฏว่า ได้มีการทำข้อตกลง กำหนดแนวเขตแดนระหว่างรัฐต่าง ๆ ครั้งแล้วครั้งเล่า ดังเช่น รัฐล้านนากับรัฐกะเรนนี่ได้เกิดความ ขัดแย้งเรื่องเขตแดนจนมีการทำข้อตกลงระหว่างกันอย่างน้อยถึง 5 ครั้ง ในระหว่างปี พ.ศ.2352-2425 (นคร 2540: 42) กระนั้นก็ตาม ก็ยังดูราวกับว่าการควบคุมการเคลื่อนย้ายข้ามพรมแดนนั้น เป็นไปอย่างยากลำบาก ในสมัยพระเจ้ากาวิละปกครองเมืองเชียงใหม่ ถึงกับกำหนดให้ราษฎรทาง หัวเมืองตะวันตกสักหมายรูปช้างเพื่อแสดงสัญลักษณ์ว่าเป็นผู้อยู่ในพระราชอาณาเขตของฝ่าย สยาม (นคร 2540: 67) เพราะผู้คนมักเคลื่อนย้ายข้ามเขตแดนรัฐชาติจนไม่อาจระบุได้ว่าเป็น พลเมืองของฝ่ายใด จนกระทั่งในยุคที่จักรวรรดินิยมอังกฤษแผ่ขยายอำนาจเข้ามายังบริเวณที่เป็น เขตประเทศพม่าในปัจจุบัน ได้มีการทำข้อตกลงเพื่อกำหนดเขตแดนที่ซัดเจนระหว่างรัฐสยามกับ พื้นที่ในเขตการปกครองของอังกฤษอีกครั้งใน พ.ศ.2428-2430

ในยุคสงครามโลกครั้งที่สอง เส้นพรมแดนมีความหมายต่อการวางยุทธศาสตร์การสู้รบ และปกป้องอธิปไตยของรัฐ อย่างไรก็ตาม อำนาจรัฐไทยในแนวพรมแดนทางฝั่งตะวันตกกลับอยู่ ในสภาวะสุญญากาศ เพราะรัฐไม่สามารถเข้าไปควบคุมดูแลพื้นที่ชายแดนได้อย่างเต็มที่ กองทัพ ญี่ปุ่นได้อาศัยแนวชายแดนเป็นเส้นทางข้ามผ่านเข้าสู่ประเทศพม่า หลังจากที่กองทัพญี่ปุ่นยกพล ขึ้นบกที่ประเทศไทยตามการยินยอมของรัฐบาลไทยภายใต้การนำของ จอมพล ป.พิบูลสงคราม ใน วันที่ 8 ธันวาคม พ.ศ. 2584 กองทัพญี่ปุ่นได้สร้างทางสายแม่มาลัย-ปาย เชื่อมระหว่างจังหวัด เชียงใหม่กับแม่ฮ่องสอนเพื่อออกสู่เขตพม่า ผ่านอำเภอเมือง แม่ฮ่องสอน อำเภอขุนยวม จนถึงเขต ติดต่อบ้านห้วยต้นนุ่น 1

<sup>้</sup> ข้อมูลจากพิพิธภัณฑ์สงครามโลกครั้งที่ 2 อ.ขุนยวม จ.แม่ฮ่องสอน

ในยุคปัจจุบัน การบังคับอำนาจรัฐ เหนือพรมแดนยังถูกท้าทายอยู่ตลอดเวลา ปรากฏการณ์และงานศึกษาจำนวนมากพบว่ามีคนหลากหลายสัญชาติเข้าเมืองอย่างผิดกฎหมาย อย่างต่อเนื่อง ขณะที่รัฐชาติไทยยังจำเป็นต้องละเว้นการใช้กฎหมายยอมให้ผู้หลบหนีภัยจากการสู้ รบจากประเทศเพื่อนบ้านและ "แรงงานต่างด้าว" ให้เข้ามาอาศัยและทำงานอยู่ในประเทศไทย ใน กรณีชายแดนฝั่งตะวันตก จำนวนผู้พลัดถิ่นจากประเทศพม่าที่เข้ามายังชายแดนฝั่งตะวันตกที่มาก ขึ้นเรื่อย ๆ จนกระทั่งรวมกันนับแสนคน ทำให้รัฐวางมาตรการในการจัดระเบียบผู้คนเหล่านั้น เพื่อ จำกัดการอพยพเข้ามาเพิ่มและควบคุมมิให้มีการเคลื่อนย้ายอย่างอิสระ โดยเรียกกลุ่มคนเหล่านี้ ว่า "ผู้หลบหนีภัยจากการสู้รบ" จังหวัดแม่ฮ่องสอนนั้น มีคำสั่งแต่งตั้งศูนย์ควบคุมผู้หลบหนีภัยจาก การสู้รบขึ้นอย่างเป็นทางการตั้งแต่ปี พ.ศ.2537 เป็นต้นมา โดยการดูแลของเจ้าหน้าที่รัฐจาก หน่วยงานต่าง ๆ โดยมีการจัดทำรั้วรอบบริเวณที่พักพิงชั่วคราวฯทุกแห่ง และให้มีหัวหน้าผู้หลบหนี ภัยจากการสู้รบจัดเวรยามเฝ้าตรวจตลอด 24 ชั่วโมง (สูภักดิ์ 2539:37)

ส่วนการผ่อนปรนให้กับแรงงานต่างด้าวนั้น รัฐบาลไทยได้ยอมรับการมีอยู่ของ "แรงงาน อพยพผิดกฎหมาย" โดยอาศัยอำนาจตามมาตรา 17 แห่งพระราชบัญญัติคนเข้าเมือง พ.ศ.2522 เปิดนโยบายผ่อนผันให้บุคคลที่มีสถานะเป็นผู้หลบหนีเข้ามาเมืองผิดกฎหมายสามารถทำงานได้ ในลักษณะชั่วคราวตามที่กฎหมายกำหนด ทั้งนี้ใช้วิธีออกเป็นมติคณะรัฐมนตรีประกาศผ่อนผัน และวางแนวทางการอนุญาตจดทะเบียนแรงงานข้ามชาติผิดกฎหมายเป็นรายปีตั้งแต่ปี พ.ศ.2539 เป็นต้นมา อย่างไรก็ตาม เหตุผลหลักของการดำเนินนโยบายดังกล่าว คือการเล็งผลประโยชน์ ทางด้านเศรษฐกิจ ตั้งแต่ยุคเริ่มต้นของเศรษฐกิจฟองสบู่ ที่ทำให้มีความต้องการแรงงานระดับล่าง เป็นจำนวนมาก จนภาคธุรกิจเอกชนทั้งเจรจาและเรียกร้องและกดดันรัฐบาลให้มีการจ้างแรงงาน ต่างชาติได้อย่างถูกต้องตามกฎหมาย (กฤตยา และพันธุ์ทิพย์ 2548) แต่ไม่ว่าจะด้วยเงื่อนไข อย่างไรก็ตาม การผ่อนปรนดังกล่าว ได้สะท้อนว่าเส้นพรมแดนรัฐชาติที่ถูกกำหนดให้ทำหน้าที่ จำกัดการเคลื่อนย้ายของผู้คนนั้นไม่สามารถที่จะทำหน้าที่ได้อย่างสมบูรณ์

# พรมแดนรัฐชาติในเรื่องเล่าของคนท้องถิ่น

"ถ้าเดินไปถึงสันเขาจะมีต้นไม้อยู่สองต้นปลูกคู่กันอยู่ เป็นต้นไม้แย้ ชาวบ้านเรียกว่า "เขต หลักแต่ง" ฝั่งตะวันตกเป็นเมืองกะเหรี่ยง (แดง) ฝั่งตะวันออกเป็นเขตไทย คนรุ่นปู่ย่า สัญญากันไว้ เมื่อก่อนไปมาหาสู่กันสนุกสนาน จนกระทั่งพม่าเข้ามาก็ไปหากันไม่ได้ พี่ น้องก็ไม่รู้จักกันแล้ว" (เจ้าอาวาสวัดบ้านน้ำสาย)

แม้ว่าเส้นพรมแดนรัฐชาติจะถูกกำหนดขึ้นมานานแล้ว แต่ก็มิอาจสกัดกั้นการเคลื่อนย้าย ข้ามพรมแดนของผู้คนในพื้นที่ชายแดน ทั้งโดยการรับรู้และไม่รับรู้ถึงการมีอยู่ของพรมแดนดังกล่าว นับจากอดีตกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ เช่น ชาวไตที่อาศัยอยู่หนาแน่นในเขตรัฐฉาน กลุ่มกะเหรี่ยงแดง ที่มาจากรัฐกะเรนนี และกะเหรี่ยงขาว (ปกากญอ) ที่กระจายตัวอยู่ในฝั่งตะวันตกของแม่น้ำสาละ วินและตามเทือกเขาทางตอนเหนือของประเทศไทย อพยพโยกย้ายถิ่นที่อยู่บ่อยครั้งเนื่องจากภาวะ สงครามและการอพยพแสวงหาพื้นที่ทำกิน ก่อนที่จะมาลงหลักปักฐานในพื้นที่ เป็นชุมชนน้ำสวย และขยายชุมชนเรื่อย ๆ ในเวลาต่อมา

กอตเตอะผู้เฒ่าชาวปกากญอผู้มีอายุมากที่สุดในหมู่บ้านเล่าว่าตัวเขาเกิดที่อำเภอปาย จังหวัดแม่ฮ่องสอน แต่ย้ายมาอยู่หมู่บ้านน้ำสายตั้งแต่อายุได้ 3 ขวบ เพราะพ่อแม่ต้องการแสวงหา พื้นที่ทำกินที่อุดมสมบูรณ์ แต่ปู่ย่าของเขาตั้งรกรากอยู่ในพื้นที่บริเวณนี้มาก่อนแล้ว หมู่บ้านน้ำสาย จึงมีอายุไม่น้อยไปกว่าอายุของกอตเตอะซึ่งปัจจุบันมีอายุประมาณ 80 ปี กอเตอะบอกว่าเมื่อเริ่ม จำความได้ ในหมู่บ้านมีชาวกะเรนนีและชาวไตอาศัยอยู่ประมาณ 20 หลังคาเรือน รอบ ๆ หมู่บ้าน เป็นป่า การเดินทางไปยังเมืองต่าง ๆ เป็นไปอย่างยากลำบาก เพราะหมู่บ้านอยู่ในหุบเขา ชาวบ้าน ต้องใช้ม้าต่างสัมภาระและเดินเท้าข้ามภูเขาสูงชัน

จากความทรงจำของชาวบ้านหลายคนที่แตกต่างกันไป ทำให้ไม่สามารถสรุปได้ว่ากลุ่ม ชาติพันธุ์ใดเข้ามาอยู่ในชุมชนแห่งนี้ก่อน อย่างไรก็ตาม ประวัติศาสตร์บอกเล่าได้สะท้อนภาพการ ปะทะประสานทางวัฒนธรรมระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์อันหลากหลายจากการไปมาหาสู่เพื่อการทำ มาหากิน และการสืบสานเครือข่ายความสัมพันธ์ทางสังคม แม้ว่าในเรื่องเล่าจะมีเรื่องราวเกี่ยวกับ ผู้นำหมู่บ้านที่เกี่ยวข้องกับรัฐหรือผู้ปกครองอยู่บ้างแต่ก็เป็นความทรงจำที่พร่าเลือนเต็มที เช่น การ เล่าว่าชาวบ้านในยุคแรก "ขึ้นอยู่กับเจ้าฟ้าขุนลู่" ซึ่งเชื่อว่าเป็นเจ้าฟ้าจากรัฐฉาน ก่อนที่หมู่บ้านจะ ขยายตัวและมีผู้ใหญ่บ้านคนแรกที่ได้รับการแต่งตั้งเป็นทางการจากรัฐไทยชื่อว่านายหมื่นหมาย (สัมภาษณ์ผู้ใหญ่บ้านคนปัจจุบัน)

"ชาวกะเหรี่ยงแดงที่แต่งงานกับนายหมื่นหมาย (ชาวไต) ชื่อ นาง เป็นแม่หม้ายผัวตาย มี ลูกอยู่แล้วสองคน มี ช้าง วัว ควาย นางมาจากบ้านห้วยอื่น เป็นหมู่บ้านเล็ก ๆ นายหมื่น หมายเห็นว่าอยู่ที่หมู่บ้านนั้นทำไร่ข้าวไม่พอกินจึงชวนมาอยู่ด้วยพร้อมกับญาติพี่น้องของ นางอีกสองสามครอบครัว แบ่งที่ดินให้ทำกินและสอนทำนาด้วยเพราะที่บ้านห้วยอื่นไม่มี นา" (สัมภาษณ์เจ้าอาวาสวัดน้ำสายซึ่งเป็นลูกชายของนายหมื่นหมาย

เรื่องเล่าเกี่ยวกับภูมิประเทศเกี่ยวข้องกับการแสวงหาที่ดินทำไร่ การหาแหล่งน้ำเพื่อทำนา การเดินทางเยี่ยมเยียนญาติพี่น้อง การรับจ้างทำไม้ให้กับบริษัทอังกฤษในลุ่มน้ำสาละวิน ฯลฯ ความเป็นชุมชนในความทรงจำของชาวบ้านนั้นวางอยู่บนพื้นฐานความสัมพันธ์ทางเครือญาติและ การผลิต ไม่ใช่ขอบเขตภูมิศาสตร์ที่ชัดเจนตายตัวตามระบอบการปกครองของรัฐ ทั้งนี้ มิได้ หมายความว่าแนวพรมแดนรัฐชาตินั้นมิได้มีอยู่ หากแต่มันมิได้มีความหมายต่อชีวิตประจำวันของ ชาวบ้านในอดีต ทั้งยังไม่ได้มีความหมายต่อความทรงจำของชาวบ้านในยุคปัจจุบันด้วยเช่นกัน

ในยุคสงครามโลกครั้งที่สอง ซึ่งชาวบ้านเรียกว่า "สงครามญี่ปุ่น" กองทัพญี่ปุ่นอาศัย เส้นทางผ่านหมู่บ้านน้ำสายซึ่งเป็นชายแดนไทยพม่า ในเขตอำเภอเมือง จังหวัดแม่ฮ่องสอน เพื่อ ลำเลียงยุทโธปกรณ์เข้าไปทางรถไฟในประเทศพม่า² ซึ่งในปี พ.ศ.2485 ทหารญี่ปุ่นเข้า ครอบครอง ดินแดนของรัฐกะเรนนีและรวมเอารัฐกะเรนนีเข้าไปในการปกครองของรัฐพม่าในอีก 2 ปีถัดมา (พรพิมล 2542:147) ช่วงนั้นกอตเตอะอายุประมาณ 17 ปี เขาและชาวบ้านอีกหลายคนมักจะไป รับจ้างแบกขนสิ่งของให้แก่เหล่าทหาร ซึ่งมีทั้งเครื่องอุปโภค บริโภค วัสดุอุปกรณ์ทำถนน รวมถึง ปืน และอาวุธต่าง ๆ ผู้ที่มีข้างก็จะนำซ้างไปรับจ้างต่างสิ่งของ ผู้ที่มีผลผลิตการเกษตรก็จะนำไป ขาย ชาวบ้านบางส่วนรับจ้างขุดถนนทำทาง ทำสะพาน ฯลฯ ทหารญี่ปุ่นมาค้างคืนที่หมู่บ้านบ่อย ๆ คราวละ 1-2 คืน โดยพักตามวัด โรงเรียน และบ้านของชาวบ้าน ทำให้ชาวบ้านมีความคุ้นเคยกับ บรรดาทหารญี่ปุ่นเป็นอย่างดี

"สมัยนั้นทหารญี่ปุ่นเข้ามากันเยอะมาก เหมือนฝูงมด สมัยที่ทหารญี่ปุ่นยังไม่เข้ามา แม่ฮ่องสอนยังไม่เจริญ อย่าว่าแต่แม่ฮ่องสอนเลย เชียงใหม่ก็ยังไม่เจริญ ถือได้ว่าญี่ปุ่นนำ ความเจริญเข้ามาในเชียงใหม่และแม่ฮ่องสอน" (สัมภาษณ์คอตเตอะ)

ภาพความทรงจำของชาวบ้านขัดแย้งกับบทบรรยายในประวัติศาสตร์รัฐชาติไทย รวมถึง เรื่องเล่า นวนิยาย และภาพยนตร์จำนวนมาก ซึ่งมีเนื้อหาทำนองว่าประชาชนชาวไทยรู้สึกเจ็บช้ำที่ รัฐไทยสูญเสียอำนาจอธิปไตยจากการยกพลขึ้นบกของกองทัพญี่ปุ่น โดยนัยนี้การพยายามสร้าง ความผสมกลมกลืน (Homogenization) ของประวัติศาสตร์รัฐชาติไทยเพื่อสร้างสำนึกชาตินิยมมิ อาจครอบงำประวัติศาสตร์ท้องถิ่นที่ผลิตซ้ำผ่านความทรงจำของชาวบ้าน อย่างไรก็ตาม การเล่า ถึงความทรงจำดังกล่าวมิได้สะท้อนว่าชาวบ้านได้จงใจที่จะสร้างประวัติศาสตร์ท้องถิ่นเพื่อต่อต้าน อำนาจรัฐ ในลักษณะของการสร้างวาทกรรมคู่ตรงข้ามระหว่างวาทกรรมจากภายนอกและวาท กรรมท้องถิ่น (Leach and Fairhead 2004: 48) เพียงแต่ชาวบ้านได้เลือกจำและเลือกเล่าผ่านการ ตีความจากประสบการณ์การหาเลี้ยงปากท้องในชีวิตประจำวันมากกว่าการให้ความสำคัญต่อ จินตนาการของความเป็นชาติซึ่งไม่ค่อยจะเกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตประจำวันภากว่าการ

การทำมาค้าขายในหมู่บ้านมีการพัฒนาสืบเนื่องมาเรื่อย ๆ เส้นทางส่งเสบียงของกองทัพ ญี่ปุ่นระหว่างเมืองแม่ฮ่องสอนถึงหมู่บ้านน้ำสาย และระหว่างหมู่บ้านถึงชุมชนในฝั่งพม่าได้ถูกใช้ เป็นเส้นทางการค้าขายของบรรดาพ่อค้าแม่ค้าในเวลาต่อมา ชาวบ้านบางส่วนเริ่มนำเอาถั่วที่ปลูก

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> เส้นทางนี้ไม่ใช่เส้นทางหลัก เพราะจะต้องข้ามภูเขาสูงชัน แต่เส้นทางหลักของทหารญี่ปุ่นอยู่ที่ชายแดนบริเวณ อำเภอขุนยวม จังหวัดแม่ฮ่องสอน ซึ่งมีหลักฐานว่าในช่วงที่สถานการณ์การรบเข้มข้น และทหารญี่ปุ่นถูกโจมตี อย่างหนัก บริเวณดังกล่าวมีการจัดตั้งสถานพยาบาลสำหรับทหารญี่ปุ่นที่ได้รับบาดเจ็บ รวมทั้งมีพื้นที่บางส่วน เป็นสุสานที่ฝังร่างทหารญี่ปุ่นผู้เสียชีวิตด้วย ภายหลังจึงมีการตั้งพิพิธภัณฑ์สงครามโลกครั้งที่สองขึ้นในบริเวณ ดังกล่าว

ในหมู่บ้านไปขายที่ตัวเมืองแม่ฮ่องสอน และซื้อของใช้ต่าง ๆ บรรทุกใส่หลังช้างกลับมายังหมู่บ้าน ในช่วงนั้นมีพ่อค้าบรรทุกสินค้า เช่น ปลาทู เกลือ กะปิ น้ำมัน ฯลฯ ต่างบนหลังม้ามาจากเชียงใหม่ เพื่อไปค้าขายที่ชายแดนในรัฐกะเรนนีโดยอาศัยเส้นทางผ่านหมู่บ้านน้ำสาย

"พ่อค้าจากเชียงใหม่จะบรรทุกของต่างม้ามาขายที่แนวชายแดน ผ่านหมู่บ้าน บางครั้งก็ จะเจอและแต่งงานกับผู้หญิงในหมู่บ้าน ก่อนกลับมาพ่อค้าจะได้ปลาแห้งและพริกจาก หมู่บ้านจิเจะ นาอ่อน และรุ้ยยุย ในรัฐกะเรนนีกลับมา" (สัมภาษณ์กอตเตอะ)

ในเวลาต่อมา มีชุมชนการค้าที่สำคัญเกิดขึ้นที่บ้านนาอ่อน และทานาควาย ในเขตรัฐ กะเรนนี ตลาดการค้าชายแดนกลายเป็นแหล่งการค้าที่สำคัญสำหรับชาวบ้านที่ไม่สามารถเดิน ทางเข้าไปยังตัวเมือง พ่อค้าจากฝั่งไทยจะนำเครื่องอุปโภคบริโภคที่ทันสมัยต่าง ๆ ไปขาย เช่น เบียร์กระป๋อง ผงซักฟอก แชมพูสระผม ฯลฯ ขณะพ่อค้ากลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ ในฝั่งพม่าจะนำสินค้า จำพวกของป่าต่าง ๆ พระพุทธรูป อัญมณี ของเก่า และวัวควาย มาขายให้พ่อค้าฝั่งไทย ใน ลักษณะการแลกเปลี่ยนของต่อของ และการซื้อขายด้วยเงินสด

"ค้าทุกอย่าง วัวควาย พริก เกลือ เจ้าพารา (พระพุทธรูป) ถั่ว งา หมู ใก่ ทางฝ่ายไทยเอา วิทยุเนชั่นแนล รองเท้าตราช้าง ผ้าถุงตราเตียงแดง-เตียงเขียว เสื้อผ้า ไปขาย ส่วนทาง พม่าจะเอาเขาเก้ง กวาง หนังเสือ หนังหมี กระดูกหมี เป็นหมื่นเป็นพันกิโลฯมาซื้อขายกัน คนที่มีเงินถ้าได้ข่าวว่าจะมีการประมูลไม้ ก็จะไปซื้อซ้างไว้ลากไม้" (สัมภาษณ์ผู้ใหญ่บ้าน) ความเพื่องฟูของธุรกิจการค้าไม่ได้เกิดขึ้นเพียงเพราะความแตกต่างหลากหลายของสินค้า ที่นำมาแลกเปลี่ยนกันเท่านั้น แต่ยังเป็นเพราะการที่สินค้าต่างๆ ได้ถูกสร้างมูลค่าเพิ่มในฐานะ สินค้าจากประเทศอื่น ซึ่งทำให้สินค้ามีความน่าสนใจมากขึ้น หรือกล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือ พรมแดน รัฐชาติได้ถูกตีความแบบใหม่เพื่อเอื้อประโยชน์ต่อการทำธุรกิจการค้าข้ามพรมแดน ขณะเดียวกัน บรรยากาศการค้าขายดังกล่าวก็ได้ดึงดูดผู้คนทั้งจากฝั่งประเทศพม่า และฝั่งประเทศไทยซึ่งมีทั้ง จากในเมืองแม่ฮ่องสอน และจังหวัดอื่น ๆ ให้เข้าไปใช้พื้นที่ชายแดนอย่างเข้มข้น และข้ามเส้น พรมแดนไปมาอยู่ตลอดเวลา ในแง่นี้ เงื่อนไขทางเศรษฐกิจได้ทำให้การบังคับอำนาจเหนือเส้น

## การข้ามพรมแดนรัฐชาติ

คย่างเข้มงวดคันเนื่องมาจากภาวะสงครามเย็นก็ตาม

ตั้งแต่ทศวรรษ 2490 เป็นต้นมา รัฐบาลไทยได้วางนโยบายใหม่ ๆ เกี่ยวกับการรักษาความ มั่นคงภายใน อันเป็นผลมาจากสภาวะสงครามเย็นและความขัดแย้งในอินโดจีน ด้วยความ หวาดกลัวต่อการขยายอิทธิพลของคอมมิวนิสต์ รัฐไทยได้พยายามควบคุมการเคลื่อนย้าย

พรมแดนในบริเวณดังกล่าวได้รับการผ่อนปรนและถูกเลือกปฏิบัติอย่างแตกต่างไปจากพื้นที่

พรมแดนในบริเวณอื่น ๆ แม้ว่าในช่วงเวลาดังกล่าวรัฐจะพยายามบังคับอำนาจเหนือพื้นที่พรมแดน

ประชากร และขอบเขตดินแดนอย่างเป็นระบบและเข้มงวดมากขึ้น เช่น กรมการปกครอง กระทรวงมหาดไทย มีการสำรวจสำมะในประชากรไทยครั้งแรกในปี พ.ศ.2499 ในส่วนของพื้นที่ ชายแดนมีการขึ้นทะเบียน และทำบัตรประจำตัวพลเมืองหลากหลายประเภท มีการตั้งหน่วยงาน ตำรวจตะเวนชายแดนในปี พ.ศ.2496 ซึ่งบ้านน้ำสายเองก็เป็นพื้นที่เป้าหมายในการทำงานของ ตำรวจตระเวนชายแดนด้วยเช่นกัน นอกเหนือจากนโยบายทางการทหารดังกล่าวแล้ว รัฐยังมี นโยบายเร่งรัดพัฒนาชนบท เช่น การสร้างถนน เพื่อให้การขยายอำนาจรัฐไปสู่ชุมชนชนบทเป็นไป ได้ง่ายขึ้น

ในช่วงนี้เองได้เกิดคำนิยามของ "ผู้อพยพ" และ "คนเข้าเมืองผิดกฎหมาย" โดยกำหนดเอา วันที่ 9 มีนาคม พ.ศ. 2519 เป็นเกณฑ์ในการจำแนกแยกแยะสถานภาพบุคคล³ ซึ่งต่างได้รับบัตร ประจำตัวที่มีสีแตกต่างกันไป สถานภาพบุคคลเหล่านี้ล้วนถูกจำกัดสิทธิการเดินทางเข้าออกพื้นที่ การประกอบอาชีพ และการรับบริการและสวัสดิการจากรัฐ อย่างไรก็ตาม ในเวลาต่อมาปรากฏว่า ระบบการทำบัตร และการรับรองสิทธิพลเมืองในช่วงเวลาดังกล่าวนั้นมีปัญหาอยู่มาก เช่น ประชาชนที่อยู่ในป่าเขาเป็นจำนวนมากตกสำรวจเพราะไม่ทราบข่าวการสำรวจสำมะในประชากร หรือมีการทำบัตรผิดประเภทให้แก่ประชาชน ทำให้ผู้ที่ควรจะได้รับสัญชาติไทยหลายคนเสียสิทธิ การเป็นพลเมืองไทย (จำลอง 2548) กรณีของหมู่บ้านน้ำสายเอง ก็พบว่าการพิสูจน์สถานะความ เป็นพลเมืองนั้นมีความสับสน เพราะชาวบ้านหลายรายมีบัตรประจำตัวหลายชนิดพร้อม ๆ โดยที่ ตนเองนั้นไม่ได้เข้าใจถึงความหมายและสิทธิของตนเองที่จะได้รับจากบัตรแต่ละชนิดที่แตกต่างกัน

ตามกฎหมายสถานภาพความเป็นพลเมือง ส่งผลต่อสิทธิในการเข้าถึงทรัพยากรของแต่ละ บุคคลตามกฎหมาย ทว่าในทางปฏิบัติชาวบ้านในท้องถิ่นให้ความสำคัญต่อสถานภาพบุคคลตาม กฎหมายน้อยกว่าเงื่อนไขความสัมพันธ์ทางสังคม ตัวอย่างเช่น ผู้ที่ไม่มีสัญชาติไทยจำนวนมาก สามารถขออาศัย เช่า หรือ ซื้อที่ดินและที่อยู่อาศัยในหมู่บ้านน้ำสายได้โดยง่ายหากมีเครือญาติ หรือมีเงินมากพอแม้ว่าตามกฎหมายแล้วพวกเขาจะไม่มีสิทธิถือครองที่ดินก็ตาม นอกจากนั้น ยัง พบว่าบุคคลสัญชาติไทยและไม่มีสัญชาติไทยเคลื่อนย้ายข้ามพรมแดนอยู่ตลอดเวลาโดยมิได้ชี้แจง หน่วยงานรัฐ ไม่ว่าจะเป็นอพยพเข้ามาตั้งถิ่นฐาน จากการแต่งงาน การติดตามญาติพี่น้องเข้ามา การหลบหนีภาวะความวุ่นวายทางการเมืองในประเทศอื่น รวมถึงการเดินทางเพื่อทำธุรกิจการค้า เป็นต้น

"สมัยก่อนใครจะเข้ามาอยู่ในหมู่บ้านก็ได้ ไม่มีปัญหา แต่เดี๋ยวนี้ต้องบอกพ่อหลวง (ผู้ใหญ่บ้าน) ถ้าไม่มีบัตรอะไรเลยก็ต้องมีญาติพี่น้องรับรอง คนที่มีบัตรสีฟ้าซื้อที่ดินได้

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> เช่น ผู้พลัดถิ่นสัญชาติพม่าเข้ามาก่อน 9 มีนาคม 2519 ได้รับบัตรประจำตัวสีชมพู ผู้หลบหนีเข้าเมืองจากพม่า เข้ามาหลังวันที่ 9 มีนาคม 2519 และมีถิ่นที่อยู่ถาวรแล้วได้รับบัตรประจำตัวสีส้ม ผู้ใช้แรงงานพม่าเข้ามาหลัง วันที่ 9 มีนาคม 2519 อาศัยอยู่กับนายจ้างได้รับบัตรประจำตัวสีม่วง

โอนก็ได้ แต่ถ้ามีบัตรเขียวขอบแดงก็อาจจะต้องใช้ชื่อเพื่อนหรือญาติซื้อไปก่อน แต่ส่วน ใหญ่ถึงจะไม่มีบัตรก็อนุญาตให้อยู่ถ้าเป็นคนขยันทำมาหากิน ถ้าไม่ขยัน ไม่ทำอะไรก็ ไม่ให้อยู่" (สัมภาษณ์ผู้ใหญ่บ้าน)

ในช่วงปี พ.ศ.2527-2528 กองกำลังชนกลุ่มน้อยในประเทศพม่าถูกกองกำลังของรัฐบาล ทหารพม่าโจมตีรุนแรงทำให้พื้นที่ชายแดนฝั่งพม่าถูกทำลายเสียหายอย่างมาก จนกระทั่งตลาด การค้าชายแดนต้องปิดตัวลง ที่ตั้งบ้านเรือน ตลาด ร้านค้า ฯลฯ กลายเป็นหมู่บ้านร้างและมีสภาพ เป็นป่าในที่สุด ประชาชนสัญชาติไทยจำนวนมากอพยพกลับมาอาศัยในหมู่บ้านฝั่งประเทศไทย เช่น บ้านน้ำสาย ในสอย หมอกจำแป๋ แม่สง่า ตัวอำเภอเมือง และที่ตำบลปางหมูส่วนที่บ้านน้ำ สายรัฐไทยส่งกองกำลังทหารไปประจำการในระยะ 2-3 ปี มีการทำเครื่องหมายแสดงเขตพรมแดน ที่ชัดเจนมากขึ้น โดยการก่อเสาซีเมนต์ไว้บนยอดเขาแต่ละลูก บางแห่งก็จะมีการปักธงชาติไทย เอาไว้ นอกจากนั้นรัฐยังเร่งรัดพัฒนาสาธารณูปโภคเพื่อให้หน่วยงานต่าง ๆ เข้าไปควบคุมพื้นที่ ชายแดนได้อย่างสะดวกมากขึ้น

นอกจากประชาชนสัญชาติไทยแล้ว ผู้พลัดถิ่นจากประเทศพม่าก็อพยพเข้ามาอยู่ใน ประเทศไทยมากขึ้น โดยกระจายกันอยู่ในหมู่บ้านต่าง ๆ ตามแนวชายแดน บางส่วนทำเพิงพักหลบ ซ่อนอยู่ในป่าแล้วแอบเข้าไปทำการเกษตรในฝั่งพม่าเป็นระยะ ๆ ช่วงแรกทางการไทยมิได้เข้มงวด กับผู้พลัดถิ่นเหล่านั้นมากนัก ทั้งยังปล่อยให้องค์กรเอกชนเข้าไปช่วยเหลือแม้ว่าจะยังไม่ได้จัดตั้งที่ พักพิงอย่างเป็นทางการ อย่างไรก็ตาม ผู้ที่สร้างเพิงพักอาศัยอยู่ตามชายป่ามักจะถูกเจ้าหน้าที่ป่า ไม้ไปขับไล่อยู่เป็นประจำ ทำให้พวกเขาต้องหลบซ่อนทั้งจากทหารพม่าและเจ้าหน้าที่รัฐไทย ใน เวลาต่อมา จำนวนผู้พลัดถิ่นที่เพิ่มมากขึ้นเรื่อย ๆ ทำให้รัฐไทยต้องจัดสรรที่ดินเพื่อให้จัดตั้งที่พักพิง ผู้หลบหนีภัยจากการสู้รบอย่างเป็นทางการในเวลาต่อมา

เนื่องจากอาศัยอยู่ในพื้นที่ชายขอบที่อิทธิพลของอำนาจรัฐเบาบางมาก ชาวบ้านในเขต ชายแดนจึงไม่ได้ให้ความสำคัญต่ออำนาจรัฐและสถานภาพความเป็นพลเมืองของตนเท่าใดนัก แต่สถานการณ์การสู้รบในฝั่งพม่าทำให้พรมแดนรัฐชาติและสถานภาพความเป็นพลเมืองมี ความหมายมากขึ้น เพราะกลายเป็นเส้นแบ่งระหว่างเขตแดนที่มีภัยอันตรายกับเขตแดนที่มีความ ปลอดภัย การถูกทหารพม่าคุกคามชีวิตและทรัพย์สินทำให้ผู้พลัดถิ่นรับรู้ว่าตนเองไม่ได้รับการ ยอมรับให้เป็นพลเมืองของรัฐบาลพม่า ขณะที่การถูกขับไล่จากเจ้าหน้าที่รัฐไทยทำให้ผู้พลัดถิ่น ตระหนักว่าตนเองถูกปฏิเสธฐานะการเป็นพลเมืองไทยด้วยเช่นกัน อย่างไรก็ตาม กองกำลังทหาร กะเรนนีได้แสดงตนเป็นผู้ปกป้องดูแลประชาชนไร้รัฐเหล่านี้ ทั้งโดยการเชิญชวนให้เยาวชนไปเป็น ทหาร และการให้ความช่วยเหลือนำทางมายังชายแดนไทย ซึ่งทำให้ผู้พลัดถิ่นตระหนักและยอมรับ ที่จะเป็นประชาชนของรัฐกะเรนนีทั้ง ๆ ที่ก่อนหน้านี้หลายคนไม่ได้ให้ความสำคัญต่อสถานภาพ การเป็นพลเมืองเท่าใดนัก

อย่างไรก็ตาม การเลือกยอมรับความเป็นพลเมืองกะเรนนีไม่ทำให้ผู้พลัดถิ่นมีความรู้สึก มั่นคงปลอดภัยในชีวิตมากพอ เพราะอำนาจของกองกำลังกู้ชาติกะเรนนีไม่สามารถปกป้องการ คุกคามของกองกำลังทหารพม่าได้อย่างแท้จริง ชาวบ้านหลายคนที่อพยพเข้ามาในบ้านน้ำสายจึง ดิ้นรนที่ที่จะทำให้ตนเองมีสิทธิความเป็นพลเมืองไทย โดยการขึ้นทะเบียนทำบัตรประจำตัวตามที่ เจ้าหน้าที่ไทยกำหนด แม้จะตระหนักว่าบัตรเหล่านั้นไม่ใช่บัตรประชาชนไทย แต่ก็หวังว่ามัน อาจจะช่วยเปลี่ยนสถานะให้เป็นพลเมืองไทย "เต็มร้อยเปอร์เซ็นต์" ได้ในอนาคต กระนั้นก็ตาม ผู้ พลัดถิ่นหลายคนยังหวังที่จะกลับไปตามหาญาติพี่น้องที่พลัดพรากจากกัน หรือแม้แต่กลับไปอยู่ อาศัยและทำกินในถิ่นฐานบ้านเกิด

"อยู่บ้านเราดีกว่า มีใร่นาทำ ถางป่าก็ไม่มีใครว่า ไม่มีใครจับ แต่อยู่ที่นี่ลำบาก ถ้าไม่ รับจ้างก็ไม่ได้กิน ค่าแรงถูกก็จำเป็นต้องทำ อยากกลับไปอยู่ที่ใน่นเหมือนกัน ยังมีพี่น้องที่ ไม่ยอมย้ายมาเพราะเขาคิดว่าเอาตัวรอดได้ ย้ายหนีทหารพม่าไป ๆ มา ๆ ถ้าทำไร่ทหารจะ มาดู ถ้าเราเก็บเกี่ยวพวกทหารจะมาขอ ถ้าเราไม่ให้เขาจะเผา ถูกทำร้าย เราทนไม่ได้ ปลูก ตั้งหลายเดือนกว่าจะได้แต่เขามาทำลาย ก็เลยหนีมาที่นี่" (สัมภาษณ์ชาวไตที่อพยพมาใน ปี 2526)

ขณะเดียวกัน ยังมีผู้พลัดถิ่นอีกจำนวนหนึ่งที่ไม่ให้ความสำคัญกับสถานะบุคคลตามกรอบ เกณฑ์ของรัฐชาติ โดยเลือกที่จะไม่ขึ้นทะเบียนทำบัตรประจำตัวด้วยเหตุผลว่า "ไม่อยากทำ" หรือ "ไม่สนใจจะทำ" เช่น กรณีหญิงชาวไตลื้ออายุ 76 ปีที่อพยพจากสิบสองปันนามาอยู่ในหมู่บ้าน ตั้งแต่อายุได้ 24 ปี นางบอกว่าตนเองสามารถเก็บเงินซื้อที่ดินทำกินเป็นของตนเอง ทำมาหากิน และเดินทางไปไหนมาไหนได้โดยไม่จำเป็นต้องมีบัตรประจำตัวใด ๆ และกรณีอดีตทหารของกอง กำลังว้าแดงวัยกลางคนที่มาอยู่ในหมู่บ้านตั้งแต่ปี พ.ศ.2533 ที่ไม่ทำบัตรเพราะคิดว่าจะอยู่ใน เมืองไทยเพียงชั่วคราวเท่านั้น แต่ในที่สุดก็อยู่มาเรื่อย ๆ จนถึงปัจจุบัน โดยนัยนี้ ระบอบการ ควบคุมของรัฐชาติไม่อาจะผูกขาดจินตนาการและอัตลักษณ์ของประชาชนในพื้นที่ชายแดนได้ อย่างเบ็ดเสร็จ ประชาชนในพื้นที่ชายแดนโดยเฉพาะผู้พลัดถิ่นจำนวนมากยังคงกำหนดนิยาม ตนเองอย่างคลุมเครือ โดยผูกพันตัวเองเข้ากับสถานะความเป็นพลเมืองของหลายรัฐใน ขณะเดียวกัน หลายคนยังคงเคลื่อนย้ายไปมาข้ามพรมแดนรัฐชาติเพื่อให้ชีวิตมีความปลอดภัยใน ดินแดนฝั่งหนึ่ง และเพื่อหาเลี้ยงปากท้องในดินแดนอีกฝั่งหนึ่ง หลายคนแม้ว่าจะใช้ชีวิตอยู่ใน ดินแดนรัฐไทยแต่กลับมีจินตนาการที่กำหนดตัวเองว่าเป็นสมาชิกของชุมชนรัฐอื่น ความคลุมครือ เหล่านี้ มิได้เกิดจากการที่พวกเขาจงใจที่จะท้าทายอำนาจรัฐ แต่เป็นเพราะความจำกัดของอำนาจ และระบอบการปกครองของรัฐเองที่ไม่สอดคล้องและไม่สามารถตอบสนองต่อความซับซ้อนของ เงื่อนไขความเป็นจริงในชีวิตประจำวันของประชาชนในพื้นที่ชายแดน

### การสร้างใหม่ของพรมแดน

พรมแดนแบบใหม่ ๆ ปรากฏขึ้นอย่างชัดเจน เมื่อมีการจัดตั้งที่พักพิงผู้หลบหนีภัยจากการ สู้รบในบริเวณใกล้เคียงกับหมู่บ้านน้ำสาย ซึ่งชาวบ้านน้ำสายเรียกกันว่า "ศูนย์อพยพ" และผู้พลัด ถิ่นในศูนย์อพยพถูกเรียกว่า "คนในศูนย์" ซึ่งแม้ว่าศูนย์ฯจะอยู่ในพรมแดนรัฐชาติเดียวกันกับ หมู่บ้านน้ำสาย แต่ปรากฏว่าความเป็นหมู่บ้านและความเป็นศูนย์ฯนั้นถูกขีดเส้นแบ่งอย่างชัดเจน ทั้งในทางกายภาพ และในทางความรู้สึกนึกคิดของผู้คน โดยศูนย์ฯได้กลายเป็นพื้นที่ในการ ควบคุม "คนอื่น" ขณะที่หมู่บ้านคือพื้นที่ของ "คนไทย" รัฐไทยได้ตั้งด่านควบคุมมิให้คนภายนอก เข้าไปในศูนย์ และห้ามคนในศูนย์ออกมาข้างนอก

การเป็นคนในศูนย์ในสายตาของชาวบ้านน้ำสายเป็นการนิยามสถานะบุคคลแบบใหม่ต่าง จากในอดีตที่ชาวบ้านมักจะเรียกกันตามลักษณะที่มองเห็นภายนอกว่าเป็น "ยาง" "ยางแดง" หรือ "ไต" หรือการเรียกโดยอ้างอิงจากถิ่นฐานที่มา เช่น คนบ้านรุยยุย คนบ้านจิเจะ ฯลฯ คำเรียกเหล่านี้ แม้ว่าจะเกี่ยวโยงกับอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์และอ้างอิงพื้นที่แต่ก็มิได้มีนัยยะว่าเป็นพลเมืองของรัฐ ชาติใด หรือมาจากประเทศใด แต่การนิยามแบบใหม่ว่าเป็น "คนในศูนย์" นั้นมีนัยยะของการเป็น คนที่ ไม่ใช่พวกเรา ไม่ใช่คนไทย เป็นพวก ไม่มีบัตรประชาชน หรือ เป็นคน พม่า

จินตนาการชาติและวาทกรรมการพัฒนาถูกนำมาใช้สนับสนุนการแยกคู่ตรงข้ามระหว่าง "คนไทย" ที่พัฒนาแล้ว กับ "คนในศูนย์" ที่เป็นพวกล้าหลัง ด้อยพัฒนา ชาวบ้านในหมู่บ้านบางคน บอกว่า พวกในศูนย์เป็น "คนป่า ไม่รู้กฎหมายอะไรเลย" หรือ "พวกที่ไม่พัฒนานั้นไม่ได้นับถือ ศาสนา แต่ยึดถือไสยศาสตร์อาจจะใช้คุณไสยทำร้ายเราได้" โดยนัยนี้หมายถึงการเป็นพวกไร้ ระเบียบและเป็นอันตรายเพราะควบคุมไม่ได้ ไม่ว่าจะโดยการใช้กฎหมาย หรือใช้หลักศีลธรรม อาจจะสร้างปัญหาไม่ว่าจะเป็นปัญหาส่วนตัวหรือปัญหาส่วนรวม เช่น การเหยียบย่ำพืชผล การเกษตร การลักขโมยสิ่งของ "การเป็นภาระและปัญหาของคนไทยและแผ่นดินไทย" (สัมภาษณ์ ผู้ใหญ่บ้าน) ความหวาดระแวงทำชาวบ้านน้ำสายบางส่วนเรียกร้องให้ทางการย้ายศูนย์อพยพให้ ใกลออกไป โดยไปติดแนวชายแดนมากขึ้นโดยอ้างว่าเพื่อสวัสดิภาพและความปลอดภัยของ "คน ไทย"

"สาเหตุที่มีการย้ายศูนย์เนื่องจากของหาย เริ่มจากของเล็ก ๆ น้อย ๆ ผักไม้ที่ปลูกไว้ ที่ หนักที่สุดคือรถจักรยานหาย จอดไว้แป๊บเดียวก็หาย เลยมีการเสนอให้ย้ายศูนย์ เหมือนกับความอดทนมันถึงที่สุดแล้ว" (สัมภาษณ์อดีตสมาชิก อบต. บ้านน้ำสาย)

ปัญหาน้อยใหญ่ซึ่งเกิดขึ้นที่บ้านน้ำสายมักมีคำอธิบายว่าเป็นเพราะคนในศูนย์ แม้ว่าจะ ไม่มีหลักฐานใด ๆ มาพิสูจน์ ขณะที่ปัญหาต่าง ๆ ที่เกิดกับคนในศูนย์ซึ่งเดินทางออกมาบริเวณ หมู่บ้านน้ำสาย เช่น การถูกลอบสังหาร ผู้หญิงถูกข่มขืน ลูกจ้างถูกกดขี่ค่าแรง ฯลฯ ทั้ง ๆ ที่คนใน ศูนย์จะเชื่อว่าคนผิดนั้นอยู่ในหมู่บ้านน้ำสาย แต่ก็ไม่มีการพยายามไต่สวนหาคนผิดมาลงโทษ พรมแดนระหว่างคนบ้านน้ำสายกับ "คนในศูนย์" ถูกทำให้ชัดเจนมากขึ้น ทั้งโดยการย้าย ศูนย์ให้ไกลออกไปจากหมู่บ้าน มีการตั้งด่านและมีทหารไทยควบคุมการเข้าออกศูนย์ ตลอดจน การสร้างจินตนาการที่แบ่งแยกระหว่างความเป็นคนไทยและไม่ใช่คนไทย แต่โดยแท้จริงแล้วก็ยังมี ความคลุมเครือว่าอะไรคือเกณฑ์ที่ชัดเจนในการแบ่งแยกพรมแดนดังกล่าว เพราะหากพิจารณาถึง ถิ่นฐานบ้านเกิด ลักษณะทางชาติพันธุ์ หรือสถานภาพบุคคลตามกฎหมายก็จะพบว่าคนใน หมู่บ้านน้ำสายเองก็มีลักษณะหลายอย่างที่ไม่แตกต่างไปจากคนในศูนย์ กล่าวคือ ชาวบ้านใน หมู่บ้านน้ำสายจำนวนไม่น้อยเคยอยู่ในศูนย์มาก่อน เป็นกลุ่มชาติพันธุ์กะเรนนีหรือไตและไม่มี สัญชาติไทยเช่นเดียวกันกับคนในศูนย์

ท่ามกลางความคลุมเครือของพรมแดนดังกล่าว ยังพบว่ามีการข้ามพรมแดนอยู่ ตลอดเวลา ด้วยเงื่อนไขทางเศรษฐกิจได้ทำให้ชาวบ้านสามารถต่อรองให้รัฐผ่อนปรนข้อห้ามการ ผ่านเข้าออกศูนย์ฯได้ คนในศูนย์จึงเดินผ่านเข้าออกด่านตรวจเพื่อออกมารับจ้าง ทำนา ปลูก กระเทียม เกี่ยวข้าว ถอนกระเทียม ฯลฯ ในหมู่บ้านน้ำสายเป็นประจำ เนื่องจากหมู่บ้านน้ำสาย ขาดแคลนแรงงานภาคการเกษตร เพราะคนหนุ่มสาวบ้านน้ำสายต่างออกไปเรียนหนังสือในเมือง หรือออกไปรับจ้างต่างถิ่น ในบางช่วงรัฐบาลมีนโยบายควบคุมเข้มงวด นายจ้างและแรงงานจะต้อง แจ้งข้อมูลในลักษณะคล้ายกับการขึ้นทะเบียนกับเจ้าหน้าที่ที่ด่านตรวจอย่างเป็นกิจจะลักษณะ และแรงงานจะต้องรายงานตัวเมื่อผ่านเข้า-ออกศูนย์ทุกครั้ง แต่บางช่วงเจ้าหน้าที่ที่ด่านตรวจก็ ผ่อนผันให้ไม่ต้องมีการรายงานตัวใด ๆ

ค่าจ้างแรงงานสำหรับคนในศูนย์เป็นอัตราที่ต่ำกว่าเกณฑ์ตามกฎหมาย คือวันละ 60 บาท สำหรับแรงงานชาย และวันละ 50 บาท สำหรับแรงงานหญิง แม้จะรู้สึกว่าเป็นอัตราค่าจ้างที่ต่ำ มากแต่ก็ไม่มีใครคิดจะต่อรอง เพราะแรงงานจากในศูนย์มีจำนวนไม่จำกัด การมีโอกาสทำงานและ มีรายได้บ้างจึงย่อมดีกว่าการไม่มีงานทำเสียเลย แต่เงื่อนไขการจ้างแรงงานแบบนี้ก็ทำให้ชาวบ้าน น้ำสายที่ไม่มีที่ดินทำกินและต้องการจะรับจ้างทำการเกษตรอยู่ในหมู่บ้านรู้สึกไม่พอใจที่ถูกคนใน ศูนย์แย่งโอกาสในการทำงาน และทำให้อัตราค่าจ้างแรงงานต่ำกว่าที่ตนต้องการ

เมื่อมีรายได้จากการรับจ้าง คนในศูนย์จะนำมาใช้จับจ่ายใช้สอยที่จากร้านค้าของชำใน หมู่บ้านน้ำสายหรือซื้อจากร้านค้าในศูนย์ซึ่งก็เป็นสินค้าที่รับไปขายจากร้านค้าในหมู่บ้านน้ำสาย นั่นเอง นอกจากรายได้จากการรับจ้างแล้วคนในศูนย์อีกหลายคนพยายามหารายได้ด้วยการเก็บ หาไม้เกี๊ยะในป่าใกล้ ๆ ศูนย์ฯ หรือนำสิ่งของต่าง ๆ เช่น เครื่องประดับ เหรียญเก่าที่เก็บสะสมไว้ ฯลฯ มาเร่ขายให้แก่ชาวบ้านน้ำสายอีกด้วย ซึ่งหมายความว่าพรมแดนระหว่างคนบ้านน้ำสายกับ คนในศูนย์นั้นไม่ได้ตัดขาดการมีปฏิสัมพันธ์ระหว่างคนในสองพื้นที่ดังกล่าว

การแบ่งแยกความเป็น "คนไทย" และ "ไม่ใช่คนไทย" ไม่ได้เกิดขึ้นเฉพาะระหว่างคนบ้าน น้ำสาย กับ คนในศูนย์เท่านั้น แต่ภายในหมู่บ้านน้ำสายเองก็มีพรมแดนที่ปรากฏขึ้นจากการหยิบ ยืมจินตนาการชาติดังกล่าวมาใช้ชื่ดเส้นแบ่งพวกเขา-พวกเราในลักษณะนั้นด้วยเช่นกัน ถึงแม้ว่า จะเป็นหมู่บ้านในเขตการปกครองของรัฐไทย แต่ในหมู่บ้านน้ำสายก็มีชาวบ้านจำนวนมากที่ไม่มี สัญชาติไทย และกลายเป็นภาวะอิหลักอิเหลื่อ เมื่อชาวบ้านหลายคนมีสถานภาพอันคลุมเครือบน พื้นที่ทางกายภาพและจินตนาการที่ทับซ้อนกันในหลายมิติ

ดังเช่น กรณีโบแหมะหญิงชาวกะยาห์วัย 60 ปีที่อยู่ในหมู่บ้านน้ำสายมานานกว่ายี่สิบปี โดยที่ไม่มีสัญชาติไทย โบแหมะไม่สามารถเข้าถึงทรัพยากรในการดำรงชีพมากไปกว่าที่ดินผืนเล็ก ที่อาศัยปลูกกระท่อมและเลี้ยงไก่ เมื่อก่อนนางหาเลี้ยงชีวิตด้วยการรับจ้างรายวันในไร่นา เมื่อแก่ ตัวลงทำงานไม่ไหวต้องรอรับเงินจากลูกสาวและลูกเขยที่ออกไปรับจ้างในเมือง แต่ก็ไม่พอกับ ค่าใช้จ่ายสำหรับการเลี้ยงดูหลานหลายคน นางอยากจะเข้าไปอยู่กับญาติพี่น้องในศูนย์ฯ แต่ลูก สาวซึ่งมีสามีเป็นชาวไตต้องการให้เด็ก ๆ เติบโตในหมู่บ้านมากกว่า เมื่อ 3-4 ปีก่อนเจ้าหน้าที่ องค์กรพัฒนาเอกชนมาทำทะเบียนผู้พลัดถิ่นในศูนย์ฯ โบแหมะได้ไปขึ้นทะเบียนด้วยเพราะหวังว่า จะได้รับบริจาคอาหารและเครื่องใช้เหมือนคนในศูนย์คนอื่น ๆ แต่คณะกรรมการศูนย์ฯไม่จัดสรร ของบริจาคให้เพราะเห็นว่านางไม่ได้อาศัยอยู่ในศูนย์ แม้นางจะอธิบายว่า "ฉันก็เป็นคนพลัดถิ่น มี ชีวิตยากลำบากไม่ต่างจากคนในศูนย์" ก็ตาม และตั้งแต่นั้นมานางก็ไม่ไปขึ้นทะเบียนอีกเพราะไม่ เห็นว่าจะได้ประโยชน์อะไร

ในภาวะที่หมู่บ้านน้ำสายมีประชากรมากขึ้นเรื่อย ๆ และทำให้การแย่งชิงทรัพยากรรุนแรง เพิ่มขึ้นด้วย ความเป็น "คนไทย" และ "มิใช่คนไทย" ได้ถูกนำมาใช้สร้างเงื่อนไขเพื่อกีดกันคนบาง กลุ่มจากการเข้าถึงทรัพยากร ชาวไตคนหนึ่งพยายามขับไล่ครอบครัวของโบแหมะออกไปจากที่ดิน ที่นางอาศัยอยู่ โดยอ้างว่าเขาเป็นเจ้าของที่ดินผืนนั้น แต่โบแหมะยืนยันว่าแต่เดิมที่ดินผืนนั้นเป็น ปาซึ่งตนเองเป็นผู้บุกเบิกมากับมือและปลูกกระท่อมอาศัยอยู่มานานกว่า 20 ปีแล้ว โบแหมะคิดว่า คนไตคนนั้นอาจจะมีสิทธิมากกว่านางเพราะเขาเป็น "คนไทย" แต่นางก็ไม่ยอมย้ายออกไปเพราะ ไม่รู้ว่าจะไปอยู่ที่ไหนและต้องการรักษาที่ดินไว้ให้ลูกหลาน ในทางกฎหมายที่ดินผืนดังกล่าวเป็น เขตปาสงวนแห่งชาติซึ่งยังไม่มีการออกเอกสารสิทธิให้แก่ผู้ใด

อย่างไรก็ตาม มิใช่ว่าคนที่ไม่มีสัญชาติไทยทุกคนในหมู่บ้านน้ำสายจะถูกเอาเปรียบหรือ กีดกันในลักษณะดังกล่าว ดังเช่น ครอบครัวของอดีตพ่อค้าไม้ชาวกะเรนนีที่ได้รับการยอมรับนับถือ จากคนในหมู่บ้าน แม้ว่าจะอพยพมาในเวลาไล่เลี่ยกับครอบครัวของโบแหมะ และไม่มีสัญชาติไทย เช่นเดียวกัน เงื่อนไขที่ทำให้อดีตพ่อค้าผู้นี้มีตำแหน่งแห่งที่ทางสังคมคือการมีฐานะทางเศรษฐกิจ มั่นคงและมีเครือข่ายความสัมพันธ์กับ "พ่อเลี้ยง" คนไทย และผู้นำทางทหารของกองกำลังกู้ชาติ กะเรนนีซึ่งเคยทำธุรกิจค้าไม้ด้วยกัน ขณะเดียวกัน เขายังพยายามทำตัวให้กลมกลืนกับชาวไต อย่างมาก เช่น การให้ลูกชายบวชเรียนในวัดไต ทั้ง ๆ ที่แต่เดิมเขานับถือศาสนาคริสต์เช่นเดียวกับ ชาวกะเรนนีโดยส่วนใหญ่ ชาวบ้านในหมู่บ้านจึงไม่ได้มองว่าครอบครัวนี้เป็น "คนอื่น" ในทาง

ตรงกันข้าม เขาได้รับเชิญให้เข้าร่วมปรึกษาหารือในกิจการต่าง ๆ ของหมู่บ้านทุกครั้งในฐานะผู้ อาวุโสคนหนึ่งของชุมชน โดยนัยนี้ จะเห็นได้ว่าพรมแดนต่าง ๆ ไม่ว่าจะในแง่ความเป็นพลเมือง หรือพรมแดนทางชาติพันธุ์นั้นมิได้มีความหมายอย่างตายตัว แต่ถูกเลือกปฏิบัติ เลือกตีความตาม เงื่อนไขที่หลากหลายกันไป

ท่ามกลางความหลากหลายทางชาติพันธุ์ภายในหมู่บ้านน้ำสาย ความเป็นไตได้รับการ สถาปนาให้อัตลักษณ์และวัฒนธรรมหลักของชุมชนแห่งนี้ โดยผูกโยงเข้ากับสิทธิเหนือพื้นที่และ ทรัพยากร จากการสัมภาษณ์พบว่าชาวไตหลายช่วงอายุในหมู่บ้านซึ่งแม้ว่าจะมีบรรพบุรุษเป็นคน กลุ่มชาติพันธุ์อื่นอธิบายทำนองเดียวกันว่าคนไตนั้นมีความเป็น "คนท้องถิ่นดั้งเดิม" ทั้งในบริบท ของหมู่บ้านน้ำสาย และในบริบทของเมืองแม่ฮ่องสอน ทั้งยังมีความเป็นคนท้องถิ่นมากกว่าคน เมืองและคนไทยภาคกลางอีกด้วย ในแง่นี้ได้มีการอ้างอิงถึงประวัติศาสตร์เมืองแม่ฮ่องสอนและ ประวัติศาสตร์บอกเล่าของชุมชนน้ำสายเองที่ต่างมีผู้นำชาวไตมาโดยตลอด

ในบริบทรัฐชาติสมัยใหม่ที่มีการสถาปนาเอกลักษณ์ความเป็นไทย คนไตในหมู่บ้านน้ำ สายอธิบายว่าความเป็นไตมิได้แปลกแยกไปจากความเป็นไทย ในแง่ที่ต่างนับถือศาสนาพุทธ มี สำเนียงภาษาพูดที่ใกล้เคียงกัน และมีประวัติศาสตร์ที่เกี่ยวโยงกันในอดีต ในปัจจุบัน "คนไตก็คือ เป็นคนไทยที่ มีสิทธิพลเมืองเต็มร้อยเปอร์เซ็นต์ และ มีบัตรประชาชนอย่างถูกต้องตามกฎหมาย" (สัมภาษณ์เยาวชนอายุ 21 ปี) ขณะที่กลุ่มชาติพันธุ์อื่น ๆ ในหมู่บ้าน เช่น กะเรนนี ว้า ปะกู หรือจีน ฮ่อ ฯลฯ มักถูกเหมารวมว่าเป็นกลุ่มที่อพยพมาใหม่จากประเทศพม่า แม้ว่าประวัติศาสตร์ของเมือง แม่ฮ่องสอน และประวัติศาสตร์บอกเล่าของหมู่บ้านน้ำสายเองจะกล่าวถึงชาวกะเรนนีว่าได้อาศัย อยู่ในพื้นที่แถบนี้มานานนับร้อยปีแล้วก็ตาม

อย่างไรก็ตาม การเป็นคนไตก็มิได้หมายความถึงการเป็น "คนไทย" และ "คนท้องถิ่น" เสมอไป เพราะคนไตที่อยู่ในศูนย์จำนวนมาก และคนไตจำนวนหนึ่งในหมู่บ้านที่เพิ่งอพยพมาไม่ถึง 20 ปี (อพยพมาภายหลังชาวกะเรนนี) ก็ไม่ได้รับการยอมรับจากคนไตดั้งเดิมในหมู่บ้านน้ำสายว่า เป็นคนท้องถิ่น และลักษณะทางวัฒนธรรมที่มีร่วมกันก็มิได้เป็นเงื่อนไขที่ทำให้คนไตท้องถิ่นกับคน ไตที่อพยพมาใหม่มีความรู้สึกใกล้ชิดผูกพันกัน ดังปรากฏว่าคนไตที่อพยพมาใหม่หลายคนมี ความรู้สึกคุ้นเคยกับชาวกะเรนนีที่อพยพมาในช่วงเวลาเดียวกันมากกว่าคนไตดั้งเดิม หรือกรณีที่ คนไตดั้งเดิมรู้สึกใกล้ชิดกับชาวกะเรนนีที่อยู่มาเดิมมากกว่าคนไตที่อพยพมาใหม่ ทั้งนี้ เงื่อนไขของ การเลือกยอมรับหรือไม่ยอมรับกันและกันขึ้นอยู่กับความสัมพันธ์ในชีวิตประจำวันระหว่างกลุ่มคน ต่าง ๆ มากกว่าอัตลักษณ์ทางชาติพันธ์และลักษณะทางวัฒนธรรม

ด้วยเงื่อนไขที่วัฒนธรรมไตเป็นวัฒนธรรมหลักของหมู่บ้านน้ำสายและของเมือง แม่ฮ่องสอน กลุ่มชาติพันธุ์อื่น ๆ ตระหนักว่าการแสดงอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ของตนเองอย่าง เด่นชัดเกินไปอาจทำให้ตนไม่ได้รับการยอมรับทั้งจากรัฐไทยและจากคนส่วนใหญ่ในชุมชน ซึ่งจะ ส่งผลให้ถูกกีดกันโอกาสและสิทธิต่าง ๆ พวกเขาจึงเลือกแสดงตนให้ผสมกลมกลืนกับชาวไต มากกว่าการทำให้เกิดความรู้สึกแปลกแยก เช่น เข้าร่วมกิจกรรมทางศาสนาพุทธ ที่เป็น "งานของ หมู่บ้าน" ใช้ภาษาไตเป็นภาษากลาง หรือการงดเว้นไม่ปฏิบัติตามวัฒนธรรมทางศาสนาและ ประเพณีของตนเอง รวมไปถึงในการกำหนดนิยามตนเองในระดับความคิดความเชื่อ เช่น กรณีที่ หญิงสาวคนหนึ่งมองว่าตนเองเป็นคนไตแม้ว่าจะมีพ่อเป็นชาวจีนฮ่อ และมีแม่เป็นชาวไต หรือการ ที่เยาวชนกะเรนนีซึ่งมีพ่อแม่เป็นชาวกะเรนนีแต่กลับใช้ภาษาไตในการพูดคุยกับพี่น้องในครอบครัว และเพื่อนชาวกะเรนนีด้วยกัน

การเลือกแสดงอัตลักษณ์ชาวไตในลักษณะนี้ ในด้านหนึ่งคือปฏิบัติการข้ามพรมแดนทาง ชาติพันธุ์ หรือการทำให้พรมแดนทางชาติพันธุ์ และพรมแดนระหว่างคนไทยกับไม่ใช่คนไทยนั้นมี ความพร่ามัวลง แต่ในอีกด้านหนึ่ง ชาวบ้านบางส่วนจำใจต้องแสดงอัตลักษณ์ชาวไตเพราะถูกเก็บ กดปิดกั้นอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ของตนเอง ตัวอย่างเช่น กรณีโบแหมะที่ พยายามปฏิบัติตาม จารีตประเพณีดั้งเดิมของตนเองเหมือนที่อยู่ในหมู่บ้าน จิเจะ ในรัฐกะเรนนี ซึ่งมีพิธีกรรมเกี่ยวกับ การนับถือผีและสิ่งศักดิ์สิทธิต่าง ๆ สวมชุดแต่งกายตามแบบชาวกะยาห์ ซึ่งมี "กะเบือะ" หรือ ปลอกขาทำจากเชือกเส้นเล็ก ๆ ใส่ต่างหูใหญ่ และสูบไปป์ แต่นางมักจะถูกเพื่อนบ้านชาวไตตำหนิ ว่าทำสิ่งที่ไม่เหมาะสมทำให้นางต้องปรับเปลี่ยนตัวเองทั้ง ๆ ที่ไม่ค่อยจะเต็มใจ โดยการเข้าวัดเพื่อ ร่วมพิธีทางพุทธศาสนา ปรับเปลี่ยนเครื่องแต่งกาย และงดเว้นการทำพิธีกรรมแบบเดิม

"ตอนที่มาอยู่ที่นี่มีบ้านหลังเล็ก ๆ มีป่ารอบ ๆ บ้าน ในอดีตตั้งเงียบและสงบ มีชาวกะยาห์ มากกว่าชาวไต แต่ตอนนี้การพัฒนาเปลี่ยนไปจากเดิมมาก คนไตมีมาก คนไตดูถูกกะ ยาห์ พวกเรามีไม่มาก ไม่เหมือนกับในศูนย์ ที่นั่นฉันรู้สึกอบอุ่นและเป็นพวกเดียวกัน มากกว่า"

ในเงื่อนไขที่หมู่บ้านน้ำสายไม่มีพื้นที่หรือมีพื้นที่อันจำกัดสำหรับการแสดงอัตลักษณ์ของ กลุ่มชาติพันธุ์อื่น ๆ ปรากฏว่าศูนย์อพยพฯได้กลายเป็นพื้นที่ในการแสดงออกทางอัตลักษณ์และ วัฒนธรรมโดยเฉพาะวัฒนธรรมกะเรนนี ซึ่งโบแหมะและชาวกะเรนนีอื่น ๆ ในหมู่บ้านน้ำสายทั้ง คนสูงวัยและเยาวชนได้เข้าร่วมกิจกรรมทางวัฒนธรรมประเพณีในศูนย์อพยพอย่างน้อยปีละหนึ่ง ครั้ง ซึ่งทำให้พวกเขามีความรู้สึกมั่นคงทางจิตใจ เพราะรู้สึกว่ามีญาติพี่น้องหรือพวกพ้อง มี ตำแหน่งแห่งที่ในสังคม และมีศักดิ์ศรี ศูนย์อพยพจึงเป็นเสมือนพื้นที่ที่ยึดโยง ตอกย้ำ หรือ เพิ่มพูนอัตลักษณ์ความเป็นกะเรนนีให้แก่ผู้ที่ออกมาอยู่ในพื้นที่อื่น ๆ ขณะที่ชาวกะเรนนีในบ้านน้ำ สายเองได้จัดวางตนเองเป็นส่วนหนึ่งของหลายชุมชนพร้อม ๆ กัน ทั้ง ชุมชนรัฐชาติไทย ชุมชนไต บ้านน้ำสาย และชุมชนกะเรนนีในศูนย์อพยพ เป็นต้น ในแง่นี้พรมแดนหลายลักษณะที่เกิดขึ้นและ เหลื่อมซ้อนอยู่เหนือพรมแดนรัฐชาตินั้นได้ถูกข้ามหรือถูกต่อรองโดยเงื่อนไขของความลัมพันธ์ทาง สังคมและปฏิบัติการในชีวิตประจำวันของชาวบ้าน

นอกจากพรมแดนในหมู่บ้านน้ำสายแล้ว ในบรรดาคนพลัดถิ่นซึ่งไม่มีสัญชาติไทย หลากหลายชาติพันธุ์ เช่น กะยัน กะยาห์ กะยอ ฯลฯ ก็เกิดพรมแดนระหว่างกันขึ้นด้วย ด้วยความ ที่ผู้หญิงกลุ่มชาติพันธุ์กะยันมีประเพณีให้ผู้หญิงสวมห่วงทองเหลืองที่คอ ซึ่งถูกมองเป็นความ แปลกจนทำให้คนไทยใช้เป็นจุดขายให้แก่นักท่องเที่ยว โดยมีการจัดตั้งชุมชนชั่วคราวของชาวกะ ยันขึ้นในพื้นที่หลายแห่งตามแนวชายแดนจังหวัดแม่ฮ่องสอนในฐานะแหล่งท่องเที่ยว โดยเรียกว่า "หมู่บ้านกะเหรี่ยงคอยาว" สำหรับหมู่บ้านกะเหรี่ยงคอยยาวซึ่งอยู่ติดกับหมู่บ้านน้ำสายนั้น จัดตั้ง ขึ้นในปี พ.ศ.2530 โดยอยู่ห่างจากหมู่บ้านไปเพียงหนึ่งกิโลเมตร ทั้งนี้มีชาวกะยันอพยพเข้ามาอยู่ บริเวณชายแดนไทยตั้งแต่ปี พ.ศ.2526 โดยมาช่วงแรกประมาณ 3-4 คน แต่เมื่อมีการจัดตั้งเป็น หมู่บ้านท่องเที่ยวได้ชักชวนกันมาอยู่เพิ่มขึ้น ภายหลังมีการนำชาวกะยอมารวมอยู่ด้วยเนื่องจาก หญิงชาวกะยอใส่ต่างหูอันใหญ่จนทำให้หูยาน ชาวกะยอจึงถูกเรียกว่า "กะเหรี่ยงหูยาน"

ผู้ใหญ่บ้านน้ำสายเป็นผู้ดูแลจัดการรายได้และค่าใช้จ่ายของหมู่บ้านกะเหรี่ยงคอยาว ร่วมกับผู้นำของหมู่บ้านกะเหรี่ยงคอยยาวเอง โดยเก็บค่าเข้าชมจากนักท่องเที่ยว และมีการแบ่ง รายได้ส่วนหนึ่งจ่ายเป็นเงินเดือนให้หญิงชาวกะยันที่สวมห่วงคอคนละ 1,500 บาทต่อเดือน แต่ถ้า เป็นเด็กจะได้เงินเดือน 1,000 บาท ส่วนชาวกะยอได้รับคนละ 1,000 บาทต่อเดือน ถึงแม้ว่าชาวกะ ยันและชาวกะยอเหล่านี้จะเป็นผู้หลบหนีภัยสงครามเช่นเดียวกับประชาชนในศูนย์ แต่พวกเขาก็ไม่ มีสิทธิได้รับสิ่งของบริจาคจากองค์กรที่ให้ความช่วยเหลือผู้ลี้ภัยเนื่องจากไม่ได้อยู่ในศูนย์อพยพ จึง ต้องอาศัยเงินเดือนในการยังชีพเท่านั้น บางครั้งก็ไม่เพียงพอ เพราะต้องเลี้ยงคนทั้งครอบครัวซึ่ง รวมไปถึงสามีและลูกที่อาจไม่ได้ทำงานและไม่ได้รับสิ่งของบริจาคด้วยเช่นกัน

เมื่อมีการย้ายศูนย์อพยพไปรวมกับศูนย์อีกแห่งหนึ่งที่อยู่ลึกเข้าไปในปาและติดชายแดน มากขึ้นในปี พ.ศ.2544 หมู่บ้านกะเหรี่ยงคอยาวได้รับการยกเว้นให้ไม่ต้องอพยพไปด้วย คนในศูนย์ และชาวบ้านน้ำสายหลายคนมองว่าชาวกะยันมีฐานะความเป็นอยู่ดีกว่าผู้พลัดถิ่นคนอื่น ๆ เพราะ ได้รับการจัดสรรพื้นที่ให้อยู่เป็นหลักแหล่ง และมีรายได้โดยที่ไม่ต้องทำงานอะไร อย่างไรก็ตาม สถานะทางกฎหมายของพวกเขาไม่แตกต่างจากผู้พลัดถิ่นในศูนย์ซึ่งถูกจำกัดสิทธิ และไม่สามารถ เดินทางออกนอกพื้นที่ได้ ยิ่งไปกว่านั้นการใส่ห่วงทองเหลืองที่คอยังทำให้ความแตกต่างทางชาติ พันธุ์ระหว่างชาวกะยันกับผู้ลี้ภัยคนอื่น ๆ มีความชัดเจน และกลายเป็นเส้นพรมแดนที่ทำให้ "กะเหรี่ยงคอยาว" ไม่ใช่ทั้งคนในหมู่บ้านน้ำสาย และ "คนในศูนย์" การใส่ห่วงทองเหลืองทำให้ หญิงชาวกะยันไม่สามารถออกไปไปรับจ้างทำการเกษตร ทำงานรับจ้างอื่น ๆ หรือแม้แต่แอบ ออกไปนอกพื้นที่เหมือนผู้พลัดถิ่นคนอื่น ๆ ซึ่งจะเห็นได้ว่าในบรรดาผู้พลัดถิ่นด้วยกันเอง ก็ได้เกิด เส้นแบ่งซึ่งดูเหมือนกับจะเป็นเพราะเงื่อนไขทางวัฒนธรรม แต่แท้ที่จริงเป็นการแบ่งแยกที่เกิดจาก การที่ผู้คนให้ความหมายต่ออัตลักษณ์และวัฒนธรรมที่แตกต่างกัน อันนำไปสู่การจำแนกแยกแยะ กีดกัน หรือจำกัดควบคุมสิทธิของผู้อื่น

อย่างไรก็ตาม พรมแดนดังกล่าวได้ถูกต่อรองอีกเช่นกัน เพราะพบว่าหญิงชาวกะยันหลาย คนเลือกที่จะไม่ใส่ห่วงคอ แล้วเข้าไปอาศัยอยู่ในศูนย์ฯ และใช้ชีวิตเช่นเดียวกันกับผู้พลัดถิ่นคนอื่น ๆ ขณะที่เยาวชนหญิงชาวกะยัน แม้ว่าจะสวมห่วงทองเหลืองแต่ก็ไปเรียนหนังสือร่วมกับเยาวชน คนอื่น ๆ ในโรงเรียนในศูนย์ฯ รวมถึงเข้าร่วมกิจกรรมต่าง ๆ กับผู้พลัดถิ่นในศูนย์อยู่เสมอ เช่น การ ร่วมแสดงบนเวทีในงานต้อนรับกลุ่มนักพัฒนาเอกชนที่เข้ามาเยี่ยมศูนย์ การร่วมพิธีกรรมตาม ประเพณีต่าง ๆ ถึงแม้ว่าเยาวชนกะยันจะไม่ได้อาศัยอยู่ในศูนย์ และต้องเดินเท้าเข้าไปในศูนย์ใน ระยะทางที่ค่อนข้างไกลก็ตาม

## สรุป

การสร้างพรมแดนรัฐชาติเกิดขึ้นบนพื้นที่ทางกายภาพโดยการการขีดเขตแดนทาง
ภูมิศาสตร์ และโดยการสร้างจินตนาการของความเป็น "ชาติ" ผ่านกระบวนการจำแนกแยกแยะ
สถานะความเป็นพลเมืองของผู้คนและการบังคับใช้อำนาจรัฐเหนือเส้นพรมแดน อย่างไรก็ตาม
ปฏิบัติการในชีวิตประจำวันของผู้คนตามแนวชายแดนก็ปรากฏว่าได้มีข้ามพรมแดน และการ
ตีความใหม่ของพรมแดนอยู่ตลอดมาซึ่งสะท้อนให้เห็นว่าอำนาจรัฐเหนือพรมแดนนั้นถูกต่อรองจน
ทำให้พรมแดนไม่สามารถทำหน้าที่ได้อย่างสมบูรณ์ กระนั้นก็ตาม การบังคับอำนาจรัฐเหนือเส้น
พรมแดนมีอิทธิพลต่อความสัมพันธ์ระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ ในพื้นที่ชายแดนโดยเฉพาะอย่าง
ยิ่งในเงื่อนไขทีมีการแย่งชิงทรัพยากรอย่างเข้มข้น

พรมแดนทั้งในเชิงพื้นที่ภูมิศาสตร์ และในพื้นที่ทางจินตนาการได้ถูกชาวบ้านในท้องถิ่น ตีความ ผลิตซ้ำ และสร้างใหม่อยู่ตลอดเวลา เพื่อการแสดงอัตลักษณ์ของตนเอง หรือจำกัดอัตลักษณ์ของผู้อื่น อันนำไปสู่การแบ่งแยกพวกเขา พวกเรา และเอื้อต่อปฏิบัติการกีดกันและแย่งชิงสิทธิต่าง ๆ ซึ่งการเป็น "ใคร" หรืออยู่ในฝั่งใดของพรมแดนล้วนมีความหมายต่อการเข้าถึงสิทธิและโอกาสเหล่านี้ แม้ว่ากลุ่มคนที่ด้อยอำนาจมักถูกกลุ่มที่มีอำนาจเหนือกว่าแบ่งแยกและกีดกันในฐานะที่เป็น "คนอื่น" ทว่าคนกลุ่มนี้ก็มีปฏิบัติการในชีวิตประจำวันเพื่อต่อรองการแบ่งแยกกีดกันดังกล่าว ซึ่งสะท้อนถึงพลังในการต่อรองทางอำนาจเพื่อข้ามเส้นแบ่งพรมแดนเหล่านั้น และปรับเปลี่ยนความสัมพันธ์ทางอำนาจโดยไม่ทำให้ตนเองต้องกลายเป็นผู้ถูกกระทำฝ่ายเดียวตลอดไป และเพื่อให้ตนเองสามารถมีตำแหน่งแห่งที่และดำรงอยู่ได้อย่างมีศักดิ์ศรีในสังคม

### เอกสารอ้างอิง

กฤตยา อาชวนิจกุล และพันธุ์ทิพย์ กาญจนะจิตรา สายสุนทร

2548. คำถามและข้อท้าทายต่อนโยบายรัฐไทยในการจัดการปัญหามิติสุขภาวะ
 และสิทธิของแรงงานข้ามชาติ.กรุงเพทฯ: สถาบันประชากรและสังคม
 มหาวิทยาลัยมหิดล.

คณะกรรมการจัดการสืบสานวัฒนธรรมพื้นบ้านจังหวัดแม่ฮ่องสอน.

2540. **รายงานรณรงค์สืบสานวัฒนธรรมพื้นบ้านจังหวัดแม่ฮ่องสอน**.เชียงใหม่: สำนักงานศึกษาธิการจังหวัดแม่ฮ่องสอน.

คณะกรรมการฝ่ายประมวลเอกสารและจดหมายเหตุ.

2542. วัฒนธรรม พัฒนาการทางประวัติศาสตร์ เอกลักษณ์และภูมิปัญญา จังหวัดแม่ฮ่องสอน.จัดพิมพ์เนื่องในโอกาสพระราชพิธีมหามงคลเฉลิมพระ ชนมพรรษาครบ 6 รอบ.กรุงเทพฯ:คณะกรรมการอำนวยการจัดงานเฉลิมพระ เกียรติพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว.

### จำลอง อินทะวงษ์

2548 **สถานการณ์การละเมิดสิทธิมนุษยชนของชนเผ่าและชาติพันธุ์บนพื้นที่สูง ในประเทศไทย**. เชียงใหม่: สมาคมศูนย์รวมการศึกษาและวฒนธรรมของ ชายไทยภูเขาในประเทศไทย (ศ.ว.ท.)

นคร พันธุ์ณรงค์

2540 **ปัญหาชายแดนไทย-พม่า**.กรุงเทพฯ: สำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย. พรพิมล ตรีโชติ

2542 **ชนกลุ่มน้อยกับรัฐบาลพม่า**.กรุงเทพฯ: สำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย, มูลนิธิโครงการตำราสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์

# พันธุ์ทิพย์ สายสุนทร

- 2541 **สถานภาพของชนกลุ่มน้อยในประเทศไทย**. รายงานวิจัยชุดโครงการวิจัย ประเมินสถานภาพองค์ความรู้เรื่องสถานภาพและการดำรงชีวิตของชาวเขาและ ชนกลุ่มน้อยในประเทศไทย.กรุงเพทฯ.สำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย
- สุภักดิ์ เศวตวิษุวัต
  - 2539 มูลเหตุจูงใจในการหลบหนีเข้าเมืองของคนสัญชาติพม่าด้านอำเภอเมือง จังหวัดแม่ฮ่องสอน.วิทยานิพนธ์รัฐศาสตร์มหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยเชียงใหม่

Leach, Melissa, and James Fairhead

2000 "Fashioned Forest Pasts, Occulted Histories? International Environmental Analysis in West African Locales" **Development and Change**, 31: 35-59.

### Thongchai Winichakul

"The Other Within: Travel and Ethno-Spatial Differentiation of Siamese Subjects 1885-1910". In Andrew Turton (editor). Civility and Savagery:Social Identity in Tai States. Great Britain: Curzon. (pp. 38-62).

### บทคัดย่อ

ชื่อบทความ เฝ้าระวังรัฐด้วยความอึดอัดใจ :

ทัศนคติและความรู้สึกมุสลิมในสามจังหวัดชายแดนภาคใต้ต่อนโยบายของรัฐ

ชื่อผู้เขียน อับดุลรอยะ ปาแนมาแล

### สาระสังเขาไของบทความ

ชาวไทยมุสลิมเชื้อสายมลายูที่อาศัยอยู่ในบริเวณพื้นที่ในสามจังหวัดชายแดนภาคใต้เป็น ประชากรกลุ่มใหญ่ที่มีความแตกต่างทางด้านศาสนาและวัฒนธรรมอย่างสิ้นเชิงกับวัฒนธรรม กระแสหลักของชาติไทยที่มีพุทธศาสนาเป็นพื้นฐาน ประชากรในบริเวณนี้นับถือศาสนาอิสลาม และมีวัฒนธรรมมลายูอิสลามเป็นแนวทางการดำเนินชีวิตอย่างเคร่งครัด แต่ฟันธงได้เลยว่าความ ต่างในเรื่องวัฒนธรรมและศาสนาไม่ใช่ปัจจัยหลักที่นำไปสู่ความขัดแย้ง

แต่ด้วยเพราะไม่เคยคำนึงถึง "ความเป็นอื่น"ที่มีอยู่ในบริเวณพื้นที่ดังกล่าว และด้วยความ ทะเยอทะยานอันแรงกล้าของรัฐในการสร้างชาติจนลืมความเป็นอื่นของกลุ่มชาติพันธุ์ต่างๆ ที่มีใน แผ่นดิน จึงทำให้บ่อยครั้งมากที่อุดมการณ์ในการสร้างความชอบธรรมโดยรัฐไปล่วงละเมิดสิทธิ เสรีภาพและความพึงพอใจของพวกเขาในการนับถือศาสนาและปฏิบัติตามขนบธรรมเนียน ประเพณีที่ได้รับการสืบทอดกันมาจากบรรพบุรุษ

และมีอยู่บ่อยครั้งเหมือนกันที่กลุ่มประชากรเหล่านี้แสดงปฏิกิริยาตอบโต้ในลักษณะเชิง ปกป้องสิทธิอันชอบธรรมที่บุคคลพึ่งได้รับตามที่ได้ระบุไว้ในรัฐธรรมนูญ ปฏิกิริยาตอบโต้เหล่านี้ เป็นปฏิกิริยาบริสุทธิ์ของคนกลุ่มเล็กๆ ที่โต้ตอบการกระทำอันเกิดจากฝีมือของรัฐหรือเจ้าหน้าที่ ของรัฐ นอกจากนั้นแล้ว ยังมีบางพวกบางกลุ่มเลือกที่จะนิ่งเงียบ ทั้งนี้เป็นเพราะว่า พวกเขาจำนง ต่อสถานะของตัวเองในฐานะชนกลุ่มน้อยที่มีอำนาจต่อรองน้อยกว่า และอยู่ในสถานภาพที่ไม่ได้ แตกต่างกับกลุ่มคนที่เสียเปรียบ

โดยทั่วไปแล้ว พวกเขาต้องจำนนต่อสภาพความป็นจริงที่เกิดขึ้นกับตัวเองถึงแม้ว่าสิ่ง เหล่านั้นได้ทำลายศักดิ์ศรีในฐานะพลเมืองคนหนึ่งที่นับถือศาสนาอิสลามและมีวัฒนธรรมของ ตนเอง

สภาพการณ์เช่นที่กล่าวมาจะส่งผลก่อให้เกิดภาวะที่เรียกว่า "ความอึดอัดใจ" หรือ "ลำบากใจ"ในการดำเนินชีวิตอันเนื่องมาจากนโยบายเชิงอุดมการณ์ของรัฐต่างกับสิ่งที่ตนปฏิบัติ สืบทอดกันมา เพราะว่าประเด็นทางศาสนาเป็นเรื่องที่ละเอียดอ่อน เป็นเรื่องที่คนมุสลิมด้วยกัน เท่านั้นที่ล่วงรู้ และแน่นอนคนที่ไม่ใช่มุสลิมย่อมจะไม่เข้าใจได้ดีเท่ากับคนมุสลิม

ดังนั้น กลุ่มชนชาวมุสลิมจะมีความรู้สึกอึดอัดใจและลำบากใจมากหากมีนโยบาย สาธารณะที่อาจจะขัดแย้งกับหลักปฏิบัติทางศาสนาอิสลาม เหตุที่เป็นเช่นนั้น ก็เพราะว่านโยบาย เกือบทุกนโยบายถูกกำหนดโดยกลุ่มบุคคลที่รู้เกี่ยวกับอิสลามแบบผิวเผิน หรืออาจจะไม่รู้เลยก็ว่า ได้

# พื้นที่ภาคสนาม/แหล่งข้อมูลหลักในการศึกษา

ประเด็นหลักการทำวิจัยจะเน้นในเรื่องของความรู้สึกเบื้องลึกในจิตใจชนชาวมุสลิมใน บริเวณพื้นที่สามจังหวัดชายแดนภาคใต้อันเป็นผลกระทบที่ได้รับจากการกระทำของรัฐที่ได้ล่วง ละเมิดสิทธิอันชอบธรรมในการนับถือศาสนาทั้งทางอ้อมและตรงของพวกเขา

เพื่อให้สอดคล้องกับหัวข้อดังกล่าว ผู้วิจัยจึงวางแผนและกำหนดที่จะพิเคราะห์ถึง สถานการณ์ความขัดแย้งที่เกิดขึ้นในเชิงต่อต้านนโยบายของรัฐโดยเฉพาะนโยบายหรืออุดมการณ์ ต่างๆ ที่มักจะสร้างความอึดอัดใจและลำบากใจในการวางตังวางตนสืบเนื่องมาจากความไม่เข้าใจ ของรัฐต่อวิถีวัฒนธรรมของตนที่ปฏิบัติสืบทอดกันมาเป็นระยะเวลาอันยาวนาน

การทำวิจัยนี้จะเลือกสำรวจและศึกษาสภาพการณ์ชาวไทยมุสลิมในบริเวณพื้นที่สาม จังหวัดชายแดนภาคใต้ซึ่งจะรวมถึงกิจการทุกอย่างโดยเฉพาะกิจการทางศาสนาที่ได้รับผลกระทบ อันเนื่องมาจากการที่มีนโยบายของรัฐที่ขัดแย้งกับปรัชญาการใช้ชีวิตของชนชาวมุสลิมที่นั้น ตลอดจนจะสัมภาษณ์ผู้ที่เกี่ยวข้องและมีสถานภาพทางสังคมที่เป็นที่ยอมรับกันในสังคมมุสลิม ชายแดนใต้ โดยเฉพาะในประเด็นความรู้สึกและท่าที่ต่อนโยบายหรืออุดมการณ์ต่างๆ ที่รัฐกำหนด ขึ้นตลอดจนปฏิบัติการของรัฐที่ส่งผลกระทบต่อกิจการทางศาสนา

# แนวคิด กรอบคิด หรือประเด็นทางทฤษฏีหรือข้อค้นพบ ข้อเสนอหรือข้อถกเถียงหลัก

ด้วยเพราะชาวไทยมุสลิมในสามจังหวัดชายแดนภาคใต้ยึดหลักปฏิบัติของศาสนาอิสลาม อย่างเคร่งครัดและมีแนวปฏิบัติที่ชัดเจนที่ต้องดูแลมิให้ไขว้เขวจากหลักการเดิมที่ได้บัญญัติไว้ หาก สิ่งที่กระทำลงไปขัดกับหลักศรัทธาแล้วจะสร้างความไม่สบายใจอย่างมมาก ในการนี้ บ่อยครั้งมาก ที่รัฐกระทำลงไปโดยพลการปราศจากการคำนึงถึงความต่างที่มีอยู่ในสังคม ซึ่งก็ได้สร้างความ ลำบากใจแก่ชนมุสลิมในสามจังหวัดชายแดนใต้ที่มีวัฒนธรรมแตกต่างกับวัฒนธรรมแห่งชาติ สุดท้ายจะนำไปสู่ความขัดแย้งที่ไม่มีวันสิ้นสุดดังที่เกิดขึ้นในยุคปัจจุบัน

### คำหลักในบทความ

381

ชาวไทยมุสลิมเชื้อสายมลายู สามจังหวัดชายแดนภาคใต้ วัฒนธรรมมลายูอิสลาม ศาสนาอิสลาม นโยบายของรัฐ ความขัดแย้ง ความอึดอัดใจ

Title Monitoring The Government's Policies with Concern: Opinions of Muslim

in the Southern Border Provinces about Public Policies

Author Abdulroya Panaemalae

#### Abstract

Based on my experience as a Muslim in southern Thailand I have observed that government programs that have been implemented in the area have often produced negative effects on the lives of Muslim people. At the same time, these programs have in some cases led to conflicts and violence between the Muslim community and the central government.

Consequently, the monitoring and evaluation of government activities, particularly government public policy, is necessary and important. Very few people are aware of the negative effects of public policy formulated in a top-down manner on the lives of the common people. It is crucial for the general public to take an active role even before public policy is formulated. It is most desirable to have true public participation in the process of public policy formulation as well as the evaluation and monitoring of public policy.

Based on my current research it is very clear that almost all government public policy is of a top-down nature. There is no public policy process, be it in participation on socio-economic, socio-culture public policy. It is, therefore, little wonder that the conflict and violence have intensified.

Despite numerous attempts to tackle the problem it should be realized that monitoring government public policy is important in strengthening the people's organization. This is also important because without strong people's organization at the local level, the monitoring and evaluation process would not be effective in practice.

I propose, therefore, that a program be set up to help promote the concept of people's participation in the public policy formulation process. In this way the people will

382

be able to understand and appreciate that the term "public" really means the people, and not the government.

#### Concept

Because the Thai Muslim peoples in the Muslim majority provinces of Narathiwat, Pattani and Yala hold to their religion strictly, it is difficult for them to accept anything that does not conform to their beliefs. As a corollary, conflicts may occur if government policies do not match with the religion they hold. As a result, they will be reluctant to whole-heartedly cooperate with the government policies.

### Keywords

Thai Malay-Muslim people Three Southern Border Provinces

Malay-Islam culture Islam Religion

Public policy conflict concern

# ประวัติผู้เขียน

ชื่อ-สกุล นายอับดุลรอยะ ปาแนมาแล

หน่วยงาน สำนักวิชาศิลปศาตร์ มหาวิทยาลัยวลัยลักษณ์

ที่อยู่ สำนักวิชาศิลปศาตร์ มหาวิทยาลัยวลัยลักษณ์

222 ต.ไทยบุรี อ.ท่าศาลา จ.นครศรีธรรมราช 80160

**โทรศัพท์** 075-672065 **มือถือ** 081-3880640

 โทรศัพท์
 075-672001

 อีเมล์
 pabdulro@wu.ac.th

## ประวัติการศึกษา

สำเร็จการศึกษาระดับป.ตรี (อิลามศึกษา) จากมหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ สำเร็จการศึกษาระดับป.โท (มลายูศึกษา) จากมหาวิทยาลัยมาลายา

#### ประเทศมาเลเซีย

## งานวิจัยที่กำลังทำอยู่

นโยบายของรัฐและการนำนโยบายของรัฐสู่การปฏิบัติกับการแก้ปัญหาความ ขัดแย้งในจังหวัดชายแดนภาคใต้อย่างยั่งยืน ได้รับทุนสนับสนุนจากสภาวิจัยแห่งชาติ

### ประเด็นวิชาการที่สนใจ

วรรณกรรมมลายู(ร่วมสมัยและคลาสสิค) การศึกษา ศาสนา ญาณวิทยา ประวัตศาสตร์และอารยธรรมอิสลาม

### ผลงานวิชาการในรอบ 3 ปี

1.นโยบายสาธารณะของรัฐกับปัญหาความขัดแย้งในพื้นที่จังหวัดชายแดน ภาคใต้: ศึกษาเฉพาะนโยบายทางด้านศาสนาและวัฒนธรรม นำเสนอใน งานทักษิณวิชาการ '49 เรื่อง "ทักษิณศึกษา: กรณีสามจังหวัดชายแดนใต้" ระหว่างวันที่ 17-19 สิงหาคม 2549 ณ ห้องประชุมบ้านซูซูกิ อาคารพาไลพัฒนา สถาบันทักษิณคดีศึกษา จังหวัดสงขลา

- 2. "Memahami Pendidikan Pondok di Selatan Thailand : Beberapa Catatan Tentang Falsafah Pendidikan Islam" (Understanding Pondok in Southern Thailand : Some Notes on Islamic Philosophy of Education)

  A working paper presented on International Workshop "Voices of Islam in Europe and Southeast Asia" on 20-22 January 2006 at Nakhonsithammarat Thailand oraganized by Walailak University and Copenhagen University
- 3. "Sumbangan Penulis Muda Terhadap Persuratan Melayu" (The contribution of Young Writers to The Malay Writing)

A working paper will be present on 3<sup>rd</sup> Colloqium of Malay Civilization will be held on 23-24 August 2005 in Kota Bharu, Kelantan, Malaysia organized by Dewab Bahasa dan Pustaka Wilayah Timur.

4. "Penulis Muda: Niat, Iltizam dan Intelektualisme" (Young Writers: Intention, Commitment and Intelectualism)

Proceeding National Young Writers Assembly on 3-6 June 2005 at Pontian, Johore Baharu, Malaysia organized by PENA (National Writer Association) and Dewan Bahasa dan Pustaka

5. "Meniliti Kemungkinan-kemungkinan Penerapan Teori Takmilah dalam Sajak-sajak Melayu Patani"

A working paper presented in 2<sup>nd</sup> Regional Seminar on Theory and Criticism of Malay Literary held on 22-24 March 2005 at Dewan Bahasa dan Pustaka, Kuala Lumpur, Malaysia

6. "Sastera Sebagai Wacana Nasionalisme : Satu Perbincangan Tentang sajak-sajak Melayu Patani" (Literary as Nationalism Discourse : An Analysis on Malay Poems of Patani)

Proceeding 8<sup>th</sup> International Seminar on Malay Literature held on 6-8 July 2004 and organized by National University of Malaysia.

7. "Emosi Budayawan Melayu" (The Emotion of Malay Cultural Activists)
An essay published in *Jendela Timur*, 2004

This journal is published by Dewan Bahasa dan Pustaka Wilayah Timur, Kota Bharu, Kelantan, Malaysia.

8. "Citra Kepimpinan Melayu dalam Cerpen Terpilih Malaysia dan Thailand (1970-1985) : Satu Analisis Perbandingan"

(Image of Malay Leadership in Malaysia and Thai Short-stories Selected : A Comparative Analysis"

Proceeding Second International Conference on Malay Civilisation that held on 26-28 February 2004, organized by Universiti Pendidikan Sultan Idris and International Institute For Asian Studies (IIAS), The Netherlands.

เฝ้าระวังรัฐด้วยความอึดอัดใจ : ทัศนคติและความรู้สึกมุสลิมในสามจังหวัดชายแดนภาคใต้ต่อนโยบายของรัฐ

อับดุลรอยะ ปาแนมาแล

## 1. บทน้ำ

เมื่อเห็นโปสเตอร์ของศูนย์มานุษยสิรินธรจะจัดประชุมสัมมนาวิชาการเรื่อง "เฝ้าระวังรัฐ จากมุมมองของชีวิตประจำวัน" ก็เลยคิดอยากนำเสนอประเด็นของประชาชนชาวมุสลิมในสาม จังหวัดชายแดนใต้ด้วย ประจวบเหมาะกับการที่ผู้เขียนได้ลงสัมผัสกับชาวบ้านในพื้นที่มาก่อนแล้ว ทั้งก่อนเกิดเหตุการณ์ไม่สงบและในช่วงที่เหตุการณ์กำลังร้อนแรงปะทุเป็นไฟ

แรกๆ ผู้เขียนคิดหัวข้อเรื่องที่จะนำเสนอไม่ออกเหมือนกันว่า น่าจะตั้งหัวข้ออะไรดีให้ สอดคล้องกับประเด็นสัมมนาเรื่อง "เฝ้าระวังรัฐ" หลังคิดหาหัวข้ออยู่นานพอสมควร พลันผู้เขียน นึกถึงคำว่า "อึดอัด" ที่ผู้เขียนได้บันทึกไว้ในสมุดที่ผู้เขียนใช้บันทึกสิ่งที่ได้สัมผัส ได้เห็นและได้ยิน ในช่วงที่ลงพื้นที่เพื่อเก็บข้อมูลวิจัยเมื่อกลางปีที่ผ่านมา

คำคำนี้ผู้เขียนบันทึกไว้เพื่อเป็นการประมวลภาพความรู้สึกของชาวมุสลิมในสามจังหวัด ชายแดนใต้จาการที่ได้เห็นและได้ยิน พวกเขาต่างอึดอัดใจกับนโยบายรัฐที่ค่อนข้างจะไม่สอดรับ และขัดแย้งกับวิถีวัฒนธรรมของพวกเขา เสียงอึดอัดเหล่านี้ไม่เคยเปิดเผยและไม่สามารถแสดง ออกมาให้เห็น เพราะเป็นความรูสึกภายใน ดูผิวเผินแล้วย่อมจะไม่เห็น ยิ่งคนที่ไม่ได้อยู่ในพื้นที่แล้ว ยิ่งจะมองไม่เห็นเป็นอันขาด อาจจะคิดว่าเป็นเรื่องธรรมดาสามัญ แต่ที่จริงแล้วเป็นเรื่องใหญ่ สำหรับคนในพื้นที่เพราะเป็นเรื่องที่เกี่ยวกับศาสนาและวัฒนธรรม

ผู้เขียนจึงผูกคำนี้กับวลี "เฝ้าระวังรัฐ" จนกลายเป็น "เฝ้าระวังรัฐด้วยความอึดอัดใจ" โดยที่ ผู้เขียนตั้งใจจะสะท้อนให้เห็นถึงความรู้สึกของชนกลุ่มน้อยที่อยู่ภายใต้อำนาจรัฐที่มักจะกำหนด นโยบายที่สวนทางกับวิถีวัฒนธรรมของพวกเขาเสมอ อีกทั้งตั้งใจจะสะท้อนให้เห็นถึงผลกระทบ ของนโยบายต่อชีวิตพวกเขา

คำว่า "อึดอัด"นี้กินใจผู้เขียนเหลือเกิน จนได้จุดประกายให้ผู้เขียนได้เขียนเรื่องสั้นเรื่องหนึ่ง ที่มีชื่อว่า "อึดอัดใจ" โดยที่ผู้เขียนได้เนรมิตตัวละครเอก คือ อีหม่ามยูซุฟ เป็นตัวแทนของชาว มุสลิมสามจังหวัดชายแดนใต้ผู้ซึ่งได้รับผลกระทบโดยตรงจากการนำนโยบายสู่การปฏิบัติในพื้นที่ สามจังหวัดชายแดนภาคใต้ (กรุณาดูเรื่องประกอบที่ได้แนบไว้ท้ายเล่ม)

เรื่องสั้นดังกล่าวเป็นภาพสะท้อนที่ชี้ให้เห็นถึงความขัดแย้งระหว่างตัวตนของความเป็น มุสลิมกับอำนาจรัฐ เป็นภาพเหตุการณ์ที่พยายามชี้ให้เห็นถึงความต่างระหว่างสองวัฒนธรรม วัฒนธรรมหนึ่งเป็นวัฒนธรรมกระแสหลัก ในขณะที่อีกวัฒนธรรมหนึ่งเป็นวัฒนธรรมของคนกลุ่ม ชนเล็กๆ ที่มีอำนาจในการต่อรองค่อนข้างต่ำ หรืออาจจะกล่าวได้ว่า ไม่คอยได้รับการดูแลเอาใจใส่ เท่าที่ควร กลายเป็นวัฒนธรรมชายขอบไป

ในเมื่อเป็นเช่นนี้ จึงเกิดปัญหาความไม่ยอมรับในบางนโยบายที่ออกโดยรัฐ ทั้งนี้เป็น เพราะว่า นโยบายของรัฐไปขัดแย้งกับความเป็นตัวตนของชาวมุสลิม สำหรับเรื่องนี้รัฐเองก็ถือว่า ผิดเหมือนกัน เพราะไม่ได้ศึกษาและเรียนรู้วัฒนธรรมของชนกลุ่มน้อยให้เข้าใจเสียก่อน ก่อนที่จะ กำหนดนโยบายแต่ละนโยบายเพื่อนำไปปฏิบัติในแต่ละพื้นที่ ซึ่งโดยพื้นฐานแล้วมีความแตกต่าง ทางด้านภูมิศาสตร์ ประวัติศาสตร์ สังคม ศาสนาและวัฒนธรรมอยู่แล้ว

บทความชิ้นนี้เป็นบทความที่ผู้เขียนได้เขียนโดยอิงอาศัยข้อมูลจากประสบการณ์ชีวิตใน ฐานะที่ผู้เขียนเคยคลุกคลีกับสังคมที่นั้นมายาวนาน และจากการได้สัมผัสลงพื้นที่ในฐานะนักวิจัย ในช่วงที่เหตุการณ์ไม่สงบในบริเวณพื้นที่ดังกล่าวกำลังดำเนินการอยู่ อนึ่ง ด้วยพื้นที่ที่ค่อนข้างจำกัดผู้เขียนมิอาจที่จะกล่าวถึงครอบคลุมทุกนโยบาย ไม่ว่าจะ เป็นนโยบายทางด้านเศรษฐกิจ สังคม การเมือง เป็นต้น แต่ในโอกาสนี้ผู้เขียนใคร่ที่จะกล่าวถึงการ กำหนดนโยบายทางด้านศาสนาและวัฒนธรรมเป็นหลัก แต่ถึงกระนั้น นโยบายเหล่านี้ก็ไม่ได้ เจาะลึกถึงรายละเอียดทั้งหมด ผู้เขียนเพียงกล่าวถึงบางเสี้ยวของภาพเท่านั้น

อีกทั้ง ผู้เขียนยอมรับว่าสิ่งที่ผู้เขียนนำเสนอในบทความชิ้นนี้ไม่ครอบคลุมเนื้อหาและ เหตุการณ์จริงทั้งหมด สิ่งที่ปรากฏในที่นี้เป็นเพียงมุมมองหนึ่งจากหลายๆ มุมมอง ซึ่งย่อมต่างใน ส่วนรายละเอียดปลีกย่อยกับคนอื่นอย่างแน่นอน หากเปรียบเทียบปัญหาความไม่สงบในสาม จังหวัดชายแดนใต้เป็นภาพจิ๊กซอ ก็จงถือว่าบทความชิ้นนี้เป็นอีกหนึ่งภาพที่จะต่อเติมให้ท่านได้ เห็นภาพที่ซัดขึ้น

# 2. ภูมิหลังสังคมและต้นตอปัญหาความขัดแย้ง

ก่อนที่จะเข้าสู่ประเด็นหัวข้อที่จะกล่าวถึงนั้น ผู้เขียนใคร่ที่จะพูดถึงภูมิหลังสังคมและต้น ตอสาเหตุของความขัดแย้งเพื่อให้ผู้อ่านได้เห็นภาพทั้งหมดพร้อมๆกับที่มาที่ไปของปัญหา

จังหวัดชายแดนภาคใต้ ซึ่งได้แก่จังหวัดปัตตานี ยะลา นราธิวาส สตูล และสงขลา กอปร ด้วยกลุ่มชนที่นับถือศาสนาอิสลาม ประมาณร้อยละ ๘๐ จึงทำให้ลักษณะสังคมและวัฒนธรรม ของกลุ่มชนดังกล่าวแตกต่างไปจากชาวไทยโดยทั่วไป ดังนั้นจังหวัดชายแดนภาคใต้จึงเป็นภูมิภาค หนึ่งที่รัฐมุ่งจะบูรณาการโดยมีเป้าหมายเพื่อให้เกิดความมั่นคงแห่งชาติอันนำไปสู่การพัฒนา ประเทศโดยส่วนรวม ด้วยเหตุนี้การกำหนดนโยบายแห่งรัฐเกี่ยวกับจังหวัดชายแดนภาคใต้ในแต่ ละยุคละสมัยจึงพิจารณาโดยหวังให้เกิดผลข้างต้นเป็นประการสำคัญ

อย่างไรก็ตาม การกำหนดนโยบายเพื่อหวังผลแต่เพียงด้านดังกล่าว โดยมองข้าม องค์ประกอบหรือปัจจัยแวดล้อมต่าง ๆ ทางสังคมและวัฒนธรรมได้ก่อให้เกิดภาพลบมากยิ่งขึ้น ดัง จะเห็นได้จากผลกระทบที่เกิดขึ้นทั้งในแง่การบริหารงานของรัฐ และความสงบสุขของประชาชน ทั้งนี้เนื่องมาจากความไม่สอดคล้องระหว่างการกำหนดนโยบาย และการดำเนินนโยบายกับสภาพ สังคมและวัฒนธรรมโดยรวมของจังหวัดชายแดนภาคใต้ ฉะนั้นเมื่อกล่าวถึงสภาพปัญหาทั้งที่เป็น ปัญหาพื้นฐาน และปัญหาในระดับนโยบาย ซึ่งประมวลผลการศึกษาทั้งจากหนังสือ เอกสารรายงานการสัมมนาตลอดจนงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ล้วนปรากฏผลสรุปที่สอดคล้องตรงกับ คำตอบข้างต้นกล่าวคือ มีสาเหตุมาจากบริบททางวัฒนธรรมเป็นสำคัญ

ปัญหาอันเนื่องมาจากบริบททางวัฒนธรรมที่มองเห็นได้อย่างชัดเจนเป็นรูปธรรม ได้แก่
ความแตกต่างทางวัฒนธรรมระหว่างวัฒนธรรมของชาวไทยที่นับถือศาสนาอิสลามกับวัฒนธรรม
ของชาวไทยที่นับถือศาสนาพุทธ ซึ่งความแตกต่างทางวัฒนธรรมดังกล่าว ได้ก่อให้เกิดปัญหา

สืบเนื่องหลายประการ เช่นปัญหาด้านการศึกษา ปัญหาด้านศาสนาปัญหาขบวนการโจรก่อการ ร้าย เป็นต้น

อนึ่ง ปัญหาที่เกิดขึ้นได้ส่งผลต่อการพัฒนาจังหวัดชายแดนภาคใต้เป็นอย่างมาก ไม่ว่าจะ เป็นการพัฒนาค้านทรัพยากรมนุษย์ การพัฒนาด้านสิ่งแวดล้อมการพัฒนาเศรษฐกิจตลอดจนการ อนุรักษ์และฟื้นฟูศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่น ดังนั้นแนวทางการแก้ปัญหาในจังหวัดชายแดนภาคใต้จึง ควรพิเคราะห์ และวินิจฉัยด้วยความรอบคอบ โดนเฉพาะเรื่องที่รัฐควรตระหนักเป็นอย่างยิ่งก็คือ ทำอย่างไรจึงจะให้คนไทยทุกกลุ่มวัฒนธรรมมีความสมานฉันท์และอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข

เมื่อวิเคราะห์ทางเลือกในการแก้ปัญหาจังหวัดชายแดนภาคใต้ กล่าวได้ว่านโยบายซึ่ง กำหนดโดยรัฐ หรือหน่วยงานของรัฐ ไม่ว่าจะเป็นพระราชกฤษฎีกา มติคณะรัฐมนตรี คำสั่งสำนัก นายกรัฐมนตรี ตลอดจนแผนงานโครงการที่สนองนโยบายดังกล่าว เป็นทางเลือกที่มีบทบาท สำคัญที่จะช่วยขจัดปัญหาความขัดแย้ง และช่วยสรรค์สร้างความสงบสุขให้เกิดขึ้นในจังหวัด ชายแดนภาคใต้อย่างแท้จริง ดังนั้นการทบทวนนโยบาย มาตรการและแนวทางในการปฏิบัติ นโยบาย เพื่อให้เกิดประโยชน์สูงสุดต่อการพัฒนาจังหวัดชายแดนภาคใต้จึงเป็นหน้าที่โดยตรงของ รัฐที่จะต้องดำเนินการอย่างเร่งด่วน เพราะมิฉะนั้นแล้วจังหวัดชายแดนภาคใต้อาจตกอยู่ในสภาพ ที่เรียกว่า "วิกฤตทางวัฒนธรรม"

อย่างไรก็ตามปัญหาความไม่สงบ ความไม่เข้าใจ และความหวาดระแวงระหว่างชาวไทยที่ นับถือศาสนาอิสลามในจังหวัดชายแดนภาคใต้กับรัฐบาล เป็นปัญหาที่ละเอียดอ่อน และเกิด ขึ้นมานานนับทศวรรษ ดังนั้นบทบาทในการทบทวนนโยบายข้างต้น จึงไม่ควรจำกัดเฉพาะรัฐ เท่านั้นแต่ควรเปิดกว้างให้ประชาชนในท้องถิ่นซึ่งเป็นเจ้าของวัฒนธรรมโดยตรงได้วิเคราะห์ และ วิพากษ์ตลอดจนมีส่วนร่วมในการปรับปรุงแก้ไข ทั้งในแง่เนื้อหาสาระและวิธีการ/ขั้นตอนในการ ปฏิบัตินโยบาย ทั้งนี้เพราะความรู้สึก และความคิดเห็นของประชาชนเป็นภาพสะท้อน ซึ่งจะช่วย ให้รัฐสามารถกำหนดนโยบายด้านวัฒนธรรมให้เป็นไปในทิศทางที่สอดคล้องและเหมาะสมกับ สภาพสังคมวัฒนธรรม ตลอดจนความต้องการของชาวไทยที่นับถือศาสนาอิสลามในสามจังหวัด ชายแดนภาคใต้ ขณะเดียวกันก็จะช่วยขจัดปัญหาความขัดแย้งอันเนื่องมาจากความแตกต่าง ทาง วัฒนธรรมให้หมดสิ้นไป ตลอดจนส่งผลต่อการพัฒนาภาคใต้ และประเทศไทยโดยส่วนรวม

หากวิเคราะห์นโยบายของรัฐที่กำหนดขึ้นเฉพาะชายแดนภาคใต้ สามารถสรุปลักษณะ ของนโยบาย ได้ 3 ประการ คือ

- ๑. บางนโยบายมุ่งผสมกลมกลืนหรือมุ่งเปลี่ยนแปลงวัฒนธรรมอิสลาม
- ๒. บางนโยบายมีลักษณะผ่อนปรน หรือให้เสรีภาพในการดำเนินชีวิตตางวิถีทางของ วัฒนธรรมอิสลาม
- ๓. บางนโยบายมุ่งส่งเสริม และสนับสนุนวัฒนธรรมอิสลาม

ดังนั้นการศึกษาทรรศนะหรือความคิดเห็นของชาวไทยที่นับถือศาสนาอิสลามในจังหวัดชายแดน ภาคใต้ที่มีต่อนโยบายผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรมของรัฐ จึงเป็นการปรับกลยุทธ์เพื่อศึกษา แนวทางการแก้ปัญหา ที่รัฐควรจะถือเป็นยุทธศาสตร์เบื้องต้นในการพัฒนาจังหวัดชายแดนภาคใต้ ต่อไป

อย่างไรก็ตามบุคคลที่บทบาทสำคัญในสื่อหรือชี้นำความคิดให้กับชุมชน โดยเฉพาะการ ดำเนินวิถีชีวิตตามแนวทางของวัฒนธรรมอิสลาม ได้แก้ ผู้นำในศาสนาท้องถิ่น ด้วยเหตุนี้ การศึกษาทรรศนะข้างต้นจากผู้นำศาสนาดังกล่าว จะทำให้ทราบทันทีความรู้สึก ความต้องการ และได้คำตอบที่ตรงเป้าหมาย

ปัญหาความขัดแย้งในสามจังหวัดชายแดนภาคใต้เป็นปัญหาเชิงอัตลักษณ์ที่สลับซับซ้อน อันเนื่องมาจากลักษณะสำคัญของภูมิภาคนี้ก็คือ มีความแตกต่างเรื่องเชื้อชาติ ภาษา ศาสนา ขนบธรรมเนียม ประเพณี และวัฒนธรรม เป็นปัญหาเรื้อรังมานมนานที่เป็นที่ยอมรับของรัฐบาลทุก ยุคทุกสมัยว่ามีความสำคัญต่อความมั่นคงของประเทศชาติจึงต้องให้ความสำคัญและสนใจเป็น พิเศษ

อารงค์ สุทธาศาสน์ (อ้างในจรัญ มะลูลีม และคณะ, 2542: 52-53) เขียนถึงสาเหตุของ ปัญหาในสี่จังหวัดชายแดนภาคใต้ไว้ในหนังสือของเขาอย่างน่าสนใจซึ่งอาจสรุปได้ดังนี้

ปัญหาสี่จังหวัดชายแดนภาคใต้ นั้นที่แท้จริงก็คือ ปัญหาความขัดแย้งระหว่างกัน ฝ่ายหนึ่ง คือ ประชาชนไทยมุสลิมที่อยู่ในสี่จังหวัดภาคใต้ อีกฝ่ายหนึ่งคือรัฐบาลและประชาชนชาวไทยพุทธ โดยเฉพาะผู้ที่อาศัยอยู่ในสี่จังหวัดนั้น สาเหตุแห่งความขัดแย้งระหว่างกลุ่มเป็นเรื่องราวที่มีความ สลับซับซ้อนพอสมควร สาเหตุใหญ่บางประการ คือ

1) เอกลักษณ์ของสี่จังหวัดชายแดนภาคใต้ ประชาชนชาวไทยมุสลิมกับชาวไทยพุทธมี เอกลักษณ์ที่แตกต่างกัน โดยเฉพาะในด้านวัฒนธรรม ประเพณี ศาสนา และความเชื่อ ภาษา แม้กระทั่งความสำนึกในทางประวัติศาสตร์ เมื่อคนสองกลุ่มที่มีเอกลักษณ์แตกต่างกันมาอยู่ ด้วยกันก็มักจะเกิดความขัดแย้งกันเสมอ ยิ่งในสมัยปัจจุบันนี้ความขัดแย้งนี้จะยิ่งทวีความรุนแรง ขึ้นแทนที่จะเบาบางลง

ในเรื่องนี้ สุรินทร์ พิศสุวรรณได้กล่าวไว้ว่า "โดยทั่วไปมักจะมองกันว่าประชาชนใน คาบสมุทรทางใต้ของประเทศไทยประกอบด้วยคนสองกลุ่มคือ ไทยพุทธ และ ไทยมุสลิม ความจริง ที่ว่าชาวมุสลิมส่วนใหญ่มีเชื้อสายมาเลย์มักจะถูกละเลยไปเสียโดยหวังจะให้ประเทศรวมกันได้ แน่นแฟ้นยิ่งขึ้น" (อ้างในจรัญ มะลูลีม และคณะ, 2542: 52)

2) สภาวะทางจิตวิทยา ของคนสองกลุ่มนี้คือ แม้จะแตกต่างกันในชาติพันธุ์ก็ไม่ จำเป็นต้องแตกต่างกันในสัญชาติ เพราะสัญชาติคือคุณสมบัติซึ่งผูกพันกันโดยสิทธิและหน้าที่ตาม กฎหมาย สิ่งที่ทำให้กลุ่มชนที่มีเอกลักษณ์แตกต่างกันกลายเป็นเรื่องที่ใหญ่ก็คือ ภาวะทาง จิตวิทยาของกลุ่ม ภาวะทางจิตวิทยานี้คือ "ความสำนึกในความแตกต่าง" ความรู้สึกในความ แตกต่างเช่นนี้มีทั้งในหมู่ชาวไทยมุสลิม ชาวไทยพุทธ และเจ้าหน้าที่ของรัฐบาล (ไทยพุทธ) เป็น ความรู้สึกที่ฝังแน่นอยู่ภายในและแสดงออกมาทางพฤติกรรม สำหรับรัฐบาลนั้นได้แสดงออกมา อย่างแจ้งชัดตั้งแต่อดีตว่า "แขก" "แขกมลายู" "แขกภาคใต้" ฯลฯ ในประวัติศาสตร์รัฐบาลไม่เคย ใช้คำว่า "คนไทย" กับประชาชนในสี่จังหวัดภาคใต้เลยนอกจากคนที่นับถือพุทธศาสนาเท่านั้น รัฐบาลเพิ่งเริ่มใช้คำว่า "คนไทย" กับคนเหล่านี้อย่างจริงจังเมื่อสมัย จอมพล ป.พิบูลสงคราม เป็น หัวหน้ารัฐบาลเท่านั้น ถึงแม้รัฐบาลได้เริ่มนโยบาย "กลมกลืนทางวัฒนธรรม" และอื่นๆ อีกมากเพื่อ ขจัดเอกลักษณ์ของชาวมุสลิมในสี่จังหวัดนั้น แต่ก็ไม่สำเร็จได้ง่ายๆ ชาวไทยมุสลิมยังคงรักษา เอกลักษณ์ของตนอยู่จึงเป็นเหตุให้เจ้าหน้าที่รัฐบาลยิ่งรู้สึกว่าชนกลุ่มนี้เป็นคนละพวก รู้สึกว่าตน กำลังปกครองคนอื่นซึ่งไม่ใช่ชาวไทยด้วยกัน

ปัญหาความขัดแย้งที่เกิดขึ้นในภาคใต้ โดยมีสาเหตุหลัก ๆ มาจากความแตกต่างทาง วัฒนธรรม ประกอบกับการดำเนินนโยบายที่ขัดแย้งต่อหลักการของศาสนาอิสลาม ความเชื่อ และ ความรู้สึกของประชาชนมุสลิมในภาคใต้ โดยมีกลไกของรัฐหรือข้าราชการเป็นปัจจัยสนับสนุนให้ ปัญหาต่างๆ รุนแรงยืดเยื้อมาจนถึงปัจจุบัน

เฉลิมเกียรติ ขุนทองเพชร กับการศึกษา "การต่อต้านนโยบายรัฐบาลใน 4 จชต. ของ ประเทศไทยโดยการนำของหะยี่สุหลง อับดุลกาเดร์ พ.ศ. 2482-2497" พบว่าความแตกต่าง ทางด้านเชื้อชาติ ศาสนา ประเพณี และวัฒนธรรมระหว่างชาวมลายูมุสลิมกับชาวไทยไม่ได้เป็น ต้นเหตุที่แท้จริงของการที่ชาวมลายูต่อต้านนโยบายของรัฐบาลในครั้งนี้ สาเหตุสำคัญมาจากการที่ รัฐบาลมีนโยบายบีบบังคับทางวัฒนธรรมต่อชาวมลายู รัฐบาลซึ่งผลัดเปลี่ยนกันขึ้นมาบริหาร ประเทศไม่มีนโยบายที่แน่นอนในการแก้ไขปัญหาความเดือดร้อนที่เกิดขึ้น ส่วนใหญ่ไม่ให้ ความสำคัญต่อปัญหา 4 จชต. ทำให้เกิดการต่อต้านรัฐบาลโดยการนำของหะยีสุหลงขึ้น หาก รัฐบาลมีนโยบายที่แน่นอนเพื่อแก้ไขปัญหาโดยไม่ละเมิดบทบัญญัติแห่งศาสนาอิสลาม ประเพณี วัฒนธรรม ของชาวมลายูมุสลิมและส่งเสริมการพัฒนาเศรษฐกิจให้ความเป็นอยู่ดีขึ้นย่อมแก้ไข ปัณหาได้ไม่ยาก

ลิขิต ธีรเวคิน (อ้างในหนึ่งกมล พิพิธพันธ์, 2548) ได้กล่าวไว้ในหนังสือชนกลุ่มน้อยใน ประเทศไทย เกี่ยวกับสภาพทั่วไปของชุมชนมุสลิมในภาคใต้และได้สรุปปัญหาชนกลุ่มน้อยในส่วน นี้ว่ามีรากฐานมาจากความไม่เท่าเทียมกัน อันเนื่องมาจากความเดียดฉันท์ในเชื้อชาติ ภาษาและ วัฒนธรรม ก่อให้เกิดปัญหาทางด้านความรู้สึกเกี่ยวกับเชื้อชาติที่ไม่ยอมรับว่าตนเป็นคนไทย เช่นเดียวกับงานของ

การศึกษาปัญหาภาคใต้ที่ให้เห็นความสำคัญในประเด็นด้านความมั่นคงทำให้ผู้เขียนได้ ทราบผลกระทบของปัญหา พัฒนาการและความรุนแรงที่ปรากฏมาเป็นลำดับตั้งแต่อดีตจนถึง ปัจจุบัน ข้อสรุปสำคัญก็คือ ปัญหาที่เกิดขึ้นมีลักษณะที่ซับซ้อนและมีตัวแปรหรือปัจจัยเข้ามา เกี่ยวข้องมากขึ้นไม่ว่าจะเป็นความขัดแย้งทางการเมืองท้องถิ่น เครือข่ายกลุ่มธุรกิจผิดกฎหมาย และข้าราชการที่ใช้อำนาจแสวงหาผลประโยชน์โดยมิชอบ ปัญหาเศรษฐกิจอันเกิดจากการเติบโต ของชุมชน รวมไปถึงสถานการณ์การเมืองระหว่างประเทศและความเปลี่ยนแปลงของโลกมุสลิม

อย่างไรก็ตาม อีกด้านหนึ่งความรู้สึกของประชาชนมุสลิมส่วนใหญ่ในสี่จังหวัดชายแดน ภาคใต้ที่ต้องการแบ่งแยกการปกครองก็มีแนวโน้มที่จะลดลงเรื่อยๆ ทั้งจากเหตุผลด้าน ปรากฏการณ์ทั่วไปทางวัฒนธรรมในระดับรากหญ้าที่เป็นตัวเชื่อมความสัมพันธ์ระหว่างชาวมุสลิม กับสังคมไทย การพัฒนาโครงสร้างพื้นฐานที่แม้จะยังเป็นปัญหาแต่ก็มีแนวโน้มที่ดีขึ้นเป็นลำดับ ตลอดจนการยกเลิกนโยบายผสมกลมกลืนจากอดีตเป็นต้นมา

ความสำนึกของไทยมุสลิมในจังหวัดชายแดนภาคใต้นั้น มีผลอย่างไรต่อการเมืองการ ปกครองของพวกเขา การที่จะเข้าใจเรื่องนี้ได้นั้นก็ต้องย้อนไปดูประวัติศาสตร์ของพวกเขาตั้งแต่ อดีต สมัยอาณาจักรปัตตานีเคยรุ่งเรืองและยิ่งใหญ่ แต่ต่อมาถูกผนวกเข้ากับดินแดนไทยโดย เด็ดขาดในสมัยราชการที่หนึ่งแห่งราชวงศ์จักรี คือ เมื่อปีพ.ศ. 2328 เป็นต้นมา และในปีพ.ศ. 2332-2351 ปัตตานีถูกแบ่งออกเป็น 7 หัวเมืองเล็กๆ ก่อนจะมาเป็นสามจังหวัดเหมือนในปัจจุบัน

อารง สุธาศาสน์ (อ้างในจรัญ มะลูลีม และคณะ,2542: 44-45) ได้วิเคราะห์การปกครอง ของไทยในสมัยนั้นไว้ว่า ถ้าย้อนหลังเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นตั้งแต่ชายแดนภาคใต้ถูกแบ่งออกเป็น 7 หัวเมือง มาจนถึงปัจจุบันนี้ จะเห็นปัญหาหลายอย่างตกอยู่ในวงจรแห่งความเลวร้าย ถึงแม้ สภาพการณ์บางอย่างจะมีแนวโน้มไปในทางที่ดีขึ้น แต่ก็เป็นเพียงบางครั้งบางคราวเท่านั้น แนวโน้มในระยะยาวนั้นเป็นแนวโน้มในทางลบเสียเป็นส่วนมาก ในสมัยนั้นชาวไทยมุสลิมในสี่ จังหวัดภาคใต้ยังมีความรู้สึกชาตินิยมสูง ถือว่าตนเองมีเชื้อชาติมลายู พูดภาษามลายูนับถือ ศาสนาอิสลามและมีแนวการปกครองของตนเอง เมื่อเป็นเช่นนี้ก็คงต้องรู้สึกต่อไปว่า ชายแดนสี่ จังหวัดภาคใต้แต่เดิมนั้นเป็นประเทศอิสระประเทศหนึ่ง ซึ่งมีฐานะเท่าเทียมกับประเทศไทย เหมือนกัน การที่อาณาจักรปัตตานีแต่เดิมต้องส่งดอกไม้เงินดอกไม้ทองนั้นก็เฉพาะในยุคที่ปัตตานี มีความอ่อนแอเท่านั้น เพราะฉะนั้นการที่ไทยเข้ามาจัดระเบียบการปกครองโดยสิ้นเชิงในสมัย รัชกาลที่ 1 จึงเกิดความรู้สึกเสมือนว่าพวกเขา "กำลังมาครอบงำ" ในลักษณะจักรวรรดินิยม ใน ระยะเดียวกันนี้เป็นระยะที่มีความตึงเครียดทางการเมืองในสี่จังหวัดภาคใต้พอสมควร เจ้าเมือง หลายคนแสดงความกระด้างกระเดื่องไม่ใคร่ยอมรับอำนาจของไทย โดยเฉพาะในเมืองปัตตานี ซึ่ง มีเจ้าเมืองนับถือศาสนาพุทธปกครอง และได้นำชาวไทยพุทธจากเมืองพัทลุงมาตั้งหลักแหล่งใน เมืองปัตตานีเพื่อถ่วงอำนาจของเชื้อชาติ ชาวท้องถิ่นมีความไม่พอใจ จึงมีการรังควานเจ้าเมืองและ ข้าราชการชั้นผู้ใหญ่หลายคนอยู่เป็นประจำ

นอกจากนี้ต่อกรณีนายหัจญี่สุหลง อับดุลกาเดร์ ถูกฆาตรกรรมซึ่งกลายเป็นบาดแผลทาง ประวัติศาสตร์ที่มิอาจจะลืมเลือนกันง่ายๆ กลายเป็นความทรงจำที่เจ็บปวดที่สุดว่ากันว่า เหตุการณ์ในครั้งนั้นเป็นจุดชนวนให้เกิดกลุ่มต่างๆในภายหลัง ซึ่งทางรัฐมักจะเรียกกลุ่มเหล่านี้ว่า กลุ่มใจรแบ่งแยกดินแดนบ้าง กลุ่มใจรก่อการร้ายบ้าง เป็นต้น แต่หากเรามองอย่างมีเหตุผล การ ก่อกำเนิดของกลุ่มเหล่านี้ที่แท้ก็คือ เป็นการเคลื่อนไหวของกลุ่มชนมุสลิมที่ไม่พอใจต่อนโยบายของ รัฐที่ไม่อาจให้ความเป็นธรรมและความมั่นคงต่อชีวิต ทรัพย์สิน และเป็นการเคลื่อนไหวเพื่อปกป้อง ศาสนาและวัฒนธรรมของตนที่ถูกคุกคามโดยอำนาจรัฐมากกว่าการเคลื่อนไหวเพื่อแบ่งแยก ดินแดน

ศรีศักร วัลลิโภดม (อ้างในหนึ่งกมล พิพิธพันธ์, 2548) อดีตอาจารย์ประจำคณะโบราณคดี
มหาวิทยาลัยศิลปกรได้กล่าวถึงเหตุความรุนแรงในภาคใต้ในการสัมมนา "ความร่วมมือเพื่อแก้ไข
ปัญหาภาคใต้อย่างเป็นธรรมและยั่งยืน" ณ สำนักงานคณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ เมื่อ
13 พฤษภาคม 2547 ว่า "...ความรุนแรงที่เกิดขึ้นในพื้นที่ภาคใต้เป็นปรากฏการณ์ทางสังคม
สังคมไทยไม่ทำความเข้าใจและเรียนรู้ในปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้น ทางออกและการแก้ไขปัญหา
ฝ่ายรัฐบาลและสังคมไทยต้องเรียนรู้วัฒนธรรมของมุสลิมให้มากขึ้น ...การเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้น
ในสังคมมีทั้งล้ำหน้าและล้าหลัง ในปัจจุบันวัตถุนิยมมีความล้ำหน้ามากและมีอิทธิพลต่อ
สังคมไทยสูง แต่ก็มีส่วนหนึ่งของสังคมไทยที่เบื่อการล้ำหน้าทางวัตถุนิยม ต้องการทำให้เกิดการ
เปลี่ยนแปลงในสังคมจึงเกิดความเคลื่อนไหวใหม่ ความเชื่อใหม่ ซึ่งในปัจจุบันเกิดความขัดแย้ง
และต่อสู้กันระหว่างวัตถุนิยมกับศาสนา"

# 3. นโยบายทางด้านวัฒนธรรม (ภาษามลายู)

นโยบายการสร้างชาติและการพัฒนาของรัฐอยู่บนพื้นฐาน "นิเวศชาตินิยม" คือให้ ความสำคัญกับผลประโยชน์ของรัฐชาติโดยไม่คำนึงถึงผลประโยชน์ของท้องถิ่น จัดการระบบ นิเวศโดยไม่คำนึงถึงความรู้ท้องถิ่น ประวัติศาสตร์ท้องถิ่น และวัฒนธรรมท้องถิ่น และเน้นไปที่ การจัดการแบบรวมศูนย์อำนาจการตัดสินใจจากส่วนกลาง ให้ความสำคัญกับประวัติศาสตร์ของ ชาติและวัฒนธรรมของชาติมากกว่าประวัติศาสตร์ท้องถิ่น วัฒนธรรมท้องถิ่นและความรู้ท้องถิ่น (ชยันต์ วรรธนะภูติในความรู้และความไม่รู้ 3 จังหวัดชายแดนใต้ หน้า 55) หรือเหมือนที่นาย แพทย์ประเวศ วะสีกล่าวไว้ "...วิธีเรียนประวัติศาสตร์ของไทยก่อให้เกิดความเกลียดซังคนเชื้อชาติ อื่น เรามักนึกว่าคนเชื้อชาติไทยเท่านั้นเป็นคนไทย แต่คนเชื้อชาติอื่นเป็นเจ๊ก เป็นลาว เป็นญวน เป็นแขก... (มดิชน 21เม.ย 2548)

สถานการณ์ข้างต้นก่อให้เกิดสภาวการณ์ที่เรียกว่า ปฏิเสธความเป็นอื่น (otherness) ไป หมด เสมือนว่าวัฒนธรรมใดที่ไม่ตรงกับวัฒนธรรมกระแสหลักมีความสำคัญน้อยกว่าหรือแทบจะ เรียกได้ว่า ไม่มีความสำคัญก็ว่าได้ สภาพเช่นนี้ ยิ่งทำให้ชาวมลายูมุสลิมมีความรู้สึกเป็นกลุ่มชาย ขอบ แปลกแยกจากกระแสหลักของสังคมไทย และเป็นการตอกย้ำซ้ำเติมถึงความเป็นอื่นให้กับ พวกเขาด้วย

เรียกได้ว่า รัฐไทยครอบงำยังไม่พอ แต่ยังตัดโอกาสอีกด้วย เช่น ไม่เปิดโอกาสให้ชาวมลายู ได้แสดงตัวตนตามชาติกำเนิดที่แท้จริง เปิดโอกาสให้พวกเขาได้ใช้ชีวิตตามวิถีวัฒนธรรมเดิมใน ภาวะที่ค่อนข้างจำกัด

ในกรณีภาษามลายูซึ่งเป็นภาษาที่ประชาชนในท้องที่ใช้กันอย่างกว้างขวาง แต่เนื่องจาก รัฐมีนโยบายขยายภาษาไทยอันมีจุดประสงค์เพื่อที่จะสร้าง "ความเหมือนกัน" (Uniformity) มากกว่าจะสร้าง "ความสามัคคี" (Unity)ในชาติ (นิธิ เอียวศรีวงศ์ นสพ.**มติชน** 29 ส.ค.2548) จึง จำเป็นต้องขจัดวัฒนธรรมอื่นๆ ที่ไม่ใช่วัฒนธรรมแห่งชาติไปโดยปริยาย การปฏิบัติเยี่ยงนี้แทนที่จะ เป็นการสร้างความสามัคคีให้เกิดขึ้นในหมู่ประชาน แต่กลับยุยงให้เกิดความแตกแยกเพิ่มขึ้น เพราะถือเป็นการปฏิบัติแบบสองมาตรฐาน ส่งเสริมหนึ่งวัฒนธรรมแต่กลับไม่เหลียวแลอีกหนึ่ง วัฒนธรรม ซึ่งเสมือนเป็นการสร้างความเจ็บปวดให้กับพวกเขาด้วย

สถานการณ์ยิ่งเลวร้ายลงไปอีก เมื่อพบว่ารัฐไม่มีนโยบายที่ชัดเจนในเรื่องการรื้อฟื้นภาษา มลายูให้เป็นภาษาที่มีบทบาทและศักดิ์ศรีเหมือนภาษาไทย

นโยบายทางภาษามลายูเป็นสิ่งที่สามารถบ่งชี้ให้เห็นว่ารัฐมีความจริงจังและจริงใจในการ แก้ปัญหาความหลากหลายทางวัฒนธรรมแห่งชาติเพียงใด เป็นเรื่องที่ท้าทายอำนาจรัฐมากที่สุด เพราะวัฒนธรรมมลายู ในที่นี้หมายถึงภาษามลายูด้วยเป็นเรื่องที่เกี่ยวข้องโดยตรงกับวิถี ชีวิตประจำวันของพวกเขา เป็นภาษาที่สื่อกันทุกวัน และยังสามารถเรียกได้ว่าหน้าตาและตัวตนที่ แท้จริงสำหรับชาวมลายูมุสลิม ดังนั้น หากรัฐพยายามจะไปรื้อถอนวัฒนธรรมอันนี้ลงไปและใน ขณะเดียวกันพยายามยัดเหยียดภาษาอื่นไปแทนที่ ถือว่าเป็นการปฏิบัติที่ไม่มีความยุติธรรม และ จะเกิดผลที่ไม่ดีต่อภาพรวมของรัฐบาลอีกด้วย

เรื่องของภาษามลายูมีการพูดถึงมานาน นโยบายทางด้านภาษามลายูของรัฐไม่ชัดเจน การฟื้นฟูภาษามลายูยังคงล้มลุกคลุกคลาน ไม่คงเส้นคงวา ทั้งๆ ที่รู้กันทั่วไปว่า ภาษามลายูเป็น ภาษาที่พวกเขาใช้สื่อสารในชีวิตประจำวัน กล่าวอีกว่า เป็นภาษาสื่อสาร (linqua franca)ของ ประชาชนที่นั้น

หากทุกครั้งมีกระแสจะมีการฟื้นฟูภาษามลายูแบบเอาจริงเอาจังหรือแบบให้เห็นเป็น รูปธรรมก็มักจะมีปัญหาจากรัฐและคนไทยเองที่มิอาจจะรับได้หากภาษามลายูกลับมามีอิทธิพล และบทบาทเหนือภาษาไทย โดยต่างมองและมีเหตุผลในลักษณะเดียวกัน คือ ในเมื่อภาษาไทย เป็นภาษาประจำชาติอยู่แล้ว เหตุใดต้องมีภาษาอื่นในประเทศไทยอีกด้วยเล่า

จึงไม่แปลกเลยเมื่อมีนายทหารนายหนึ่งที่กำลังปฏิบัติหน้าที่ในเขตอำเภอสุโหงปาดี จังหวัดนราธิวาส เมื่อไปเจอสตรีมุสลิมที่สื่อสารด้วยภาษาไทยไม่รู้เรื่อง นายทหารจึงหันมาถาม ผู้เขียนว่า "ทำไมนางพูดภาษาไทยไม่ได้" หรือทำนองเดียวกันกรณีของนายกรัฐมนตรีเคยกระเช้า โต๊ะครูท่านหนึ่งในที่ประชุม เมื่อโต๊ะครูท่านนั้นขอพูดในภาษามลายู ท่านนายกกระเช้าว่า "ไหนว่า เป็นคนไทย ทำไมพูดไทยไม่ได้หรือ" (ความรู้และความไม่รู้สามจังหวัดชายแดนใต้ หน้า 82)

ตัวอย่างเหล่านี้ สะท้อนให้เห็นว่า แม้ระดับนายกรัฐมนตรีเองยังไม่เข้าใจและไม่เข้าถึงใน วัฒนธรรมท้องถิ่น แล้วถ้าอย่างนี้ จะไปพัฒนาอย่างไร กรณีเช่นนี้เปรียบเสมือน คุณหมอกับคนไข้ หากคุณหมอไม่รู้ว่าคนไข้เป็นโรคอะไร แล้วคุณหมอจะรักษาคนไข้ได้อย่างไร ตราบใดที่คุณหมอไม่รู้ว่าคนไข้เป็นโรคอะไร ไม่มีทางที่คุณหมอจะรักษาและเยียวยาได้ เช่นเดียวกันกับกรณีปัญหาใน จังหวัดชายแดนภาคใต้ที่มีความสลับซับซ้อนในเชิงประวัติศาสตร์และวัฒนธรรม ที่รัฐควรเอาใจใส่ เป็นพิเศษโดยเฉพาะในเรื่องของวัฒนธรรมความเป็นอยู่ของเขา

พฤติกรรมที่ท่านนายกแสดงออกมา ถึงแม้จะเป็นเพียงการกระเช้าเย้าแหย่ก็จริง แต่มันก็มี นัยยะของมันเองที่ดูเผินๆ แล้วไม่น่าจะมีอะไรกัน แต่หารู้ไม่ว่า โดยทางอ้อมแล้วมันอาจจะทิ่มแทง ความรู้สึกของคนในท้องถิ่นก็ได้

ความรู้สึกเป็นเรื่องสำคัญที่ต้องเอาใจใส่ อย่าให้ฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งรู้สึกว่าตัวเองเป็นคนต่ำ ต้อย ไม่มีเกียรติในสังคม ถูกดูหมิ่นดูแคลนและเหยียดหยามในศักดิ์ศรี พฤติกรรมเยี่ยงนี้อาจจะ นำไปสู่ความเกลียดชังต่อรัฐก็ได้ เพราะถือว่าเป็นการไม่เคารพในวัฒนธรรมของคนในท้องถิ่น

ทางที่ดีที่สุด นายกรัฐมนตรีควรให้โต๊ะครูท่านนั้น พูดในภาษาที่เขาสะดวกที่สุด แล้วจัดหา ล่ามมาถ่ายทอดอีกทีหนึ่ง ซึ่งมันไม่ใช่เรื่องยากและเกินวิสัยที่รัฐจะทำได้

ภาษาสื่อสารที่ต่างกันไม่ใช่อุปสรรคในการสร้างความปรองดองและสมานฉันท์ในชาติ หากเรามีความจริงใจเสียอย่าง ชาวมลายูในมาเลเซียก็ไม่ได้รังเกียจที่จะเรียนภาษาต่างประเทศ (อังกฤษ) คนชวาก็ไม่ได้รังเกียจที่จะเรียนและยอมรับภาษาอินโดนีเซีย ตัวอย่างเหล่านี้ชี้ให้เห็นว่า ภาษาไม่ใช้อุปสรรคในการที่จะสร้างความสมานสามัคคีในชาติ แต่ถ้าหากนำประเด็นความ แตกต่างทางด้านภาษามาเป็นสิ่งขีดขวางแล้ว ไม่ยอมรับในภาษาที่มิใช่ภาษาแห่งชาติแล้ว ย่อมให้ เกิดผลเสียมากกว่าผลดี

ด้วยเหตุนี้กระมังที่นโยบายต่างๆ ของรัฐที่ลงไปในจังหวัดชายแดนภาคใต้ไม่เคยประสบ ผลสำเร็จเท่าที่ควร รัฐอาจจะให้ความสำคัญในเรื่องความต่างของภาษาที่ใช้ในจังหวัดชายแดน ภาคใต้ค่อนข้างน้อย หรือให้ความสำคัญน้อยไป เหตุใดรัฐไม่ใส่ใจในเรื่องนี้เท่าที่ควร ทั้งๆ ที่รู้ว่า คนในพื้นที่ดังกล่าวใช้ภาษามลายูเป็น ภาษาสื่อสาร หากรัฐใช้ภาษาที่เข้าใจง่าย นั่นก็คือภาษามลายู ไม่เพียงเป็นการให้เกียรติแก่พวก เขาเท่านั้น แต่คิดว่าปัญหาความขัดแย้งน่าจะบรรเทาเบาบางลงไปบ้างและไม่บานปลายถึงขนาด ปะทุความรุนแรงขึ้นมา

การบังคับในสิ่งที่คนอื่นเขาไม่คุ้นเคย หรือบังคับเขาให้เป็นเหมือนเราถือเป็นการสร้าง ความอึดอัดใจไม่น้อย และความอึดอัดใจนั้นหากมันได้สั่งสมกดเก็บมานานสักวันมันจะปะทุขึ้นมา ในเชิงลบ

ความไม่รู้ในวัฒนธรรมท้องถิ่นของคนไทยจากส่วนอื่นของประเทศไทย อาจะเป็นเพราะว่า รัฐไม่เคยเปิดเผยประวัติศาสตร์ท้องถิ่นให้กับประชาชนชาวไทยมาก่อนว่ายังมีวัฒนธรรมแยกย่อย อื่นๆ อีกมากที่อยู่บนแผ่นดินไทย

การก่อร่างสร้างตัวของชาติไทยอยู่บนพื้นฐานวัฒนธรรมเดียวมาตลอด นั่นคือ วัฒนธรรม แห่งชาติไทยที่มีศาสนาพุทธเป็นโครงสร้างหลัก ในอดีตที่ผ่านมารัฐไม่เพียงแต่ปฏิเสธความเป็นอื่น เท่านั้น แต่รัฐพยายามที่จะผสมผสานกลมกลืนทางวัฒนธรรมให้เป็นหนึ่งเดียว ดังที่รัฐเคยมี นโยบายผสมผสานวัฒนธรรมมาแล้วในสมัยจอมพล ป. พิบูลสงคราม นโยบายนี้ไม่เพียงแต่ไม่ ประสบผลสำเร็จ แต่กลับเป็นจุดชนวนที่ทำให้เกิดความขัดแย้งในเวลาต่อมา

รัฐเริ่มมีนโยบายยอมรับความหลากหลายทางวัฒนธรรมก็เมื่ออุตสาหกรรมการท่องเที่ยว เริ่มมามีบทบาทในเชิงเศรษฐกิจเมื่อสิบปีให้หลังมานี่เอง ตั้งแต่นั้นมา รัฐเริ่มเห็นคุณค่าทาง วัฒนธรรมอันหลากหลายว่ามันมีประโยชน์ในตัวของมันเอง ไม่เพียงแต่เป็นหน้าตาให้กับ ประเทศชาติ แต่ยังสามารถเป็นปัจจัยที่จะสร้างรายได้ให้แก่ประเทศชาติด้วย

ทางที่ดีรัฐควรอบรมบรรดาเจ้าหน้าที่ข้าราชการที่จะลงปฏิบัติหน้าที่ในพื้นที่จังหวัด ชายแดนภาคใต้ให้เข้าใจอย่างลึกซึ้งถึงวัฒนธรรมในแต่ละท้องถิ่นเสียก่อน

# 3.1 ความสำคัญของภาษามลายูในบริทบสังคมมลายูมุสลิม

ภาษาเป็นมรดกทางวัฒนธรรมที่มีค่ามากที่สุด ทุกชนชาติทุกเผ่าพันธุ์ย่อมจะภูมิใจใน ภาษาของตน การดำรงของภาษา หมายถึงการดำรงแห่งอัตลักษณ์และตัวตนที่แท้จริง การสลาย หายไปของแต่ละภาษานั่น คือการสูญหายไปของตัวตนและอัตลักษณ์ไปด้วย

ดังนั้น นอกเหนือจากชาวมุสลิมเชื้อสายมลายูในจังหวัดชายแดนภาคใต้เป็นห่วงใยในเรื่อง ของศาสนาแล้วพวกเขาก็ยังห่วงใยถึงอนาคตของภาษามลายูอีกด้วยเช่นกัน ยิ่งหากมองในแง่ ความสัมพันธ์ระหว่างภาษามลายูกับศาสนาอิสลามด้วยแล้ว ยิ่งเราจะเห็นถึงความสำคัญของ ภาษามลายูในบริบทวิถีชีวิตของพวกเขาว่ามีความสำคัญเพียงใด

ปัจจุบันต้องยอมรับกันว่า ภาษามลายูกำลังอยู่ในอาการร่อแร่จนถึงขั้นเกิดภาวะที่เรียก วิกฤตทางภาษา

ปัจจัยที่ทำให้เกิดสภาพดังกล่าวมีหลายปัจจัยด้วยกัน ทั้งปัจจัยภายนอกและปัจจัยภายใน ปัจจัยภายนอก ก็คือ ก็เพราะนโยบายชาตินิยมที่ให้ความสำคัญกับภาษาประจำชาติมาก เป็นพิเศษ โดยไม่ให้ความสำคัญหรือให้ความสำคัญค่อนข้างน้อยกับภาษาของแต่ละท้องถิ่น ใน กรณีจังหวัดชายแดนภาคใต้ ก็คือ ภาษามลายูนั่นเอง

เพื่อนมลายูมุสลิมคนหนึ่งชาวจังหวัดปัตตานีกระวนกระวายใจมากเพราะลูกของตนทั้ง สองคนที่กำลังอยู่ในวัยเรียนที่พูดและสื่อสารภาษามลายูไม่ได้ พูดแต่ภาษาไทยอย่างเดียว เวลา สื่อสารสองพ่อลูก พ่อใช้ภาษามลายู ขณะที่ลูกมักใช้ภาษาไทย เขากล่าวว่า "ผมไม่ได้เป็นห่วงเลย ว่าเขาจะไม่เก่งภาษาไทย เพราะยังไงเขาต้องพูดได้อยู่แล้ว แต่ที่น่าเป็นห่วงมากที่สุด คือ พวกเขา ไม่สามารถพูดภาษามลายูได้"

จากคำกล่าวนี้ สะท้อนให้เห็นว่า ชาวมลายูมุสลิมไม่ได้รังเกียจที่จะให้ลูกๆ ของตนเรียน ภาษาไทย หน้าซ้ำพวกเขากลับจริงจังให้ลูกได้ดิบได้ดีมีอนาคตที่ดีกับการศึกษาที่ภาครัฐจัดเตรียม ให้ แต่ในขณะเดียวกันจะเห็นได้ว่า ผู้พ่อไม่สบายใจมากที่ลูกของตนไม่สามารถเข้าใจภาษามลายู อันเป็นภาษาแม่ (Mother Tongue) ของพวกเขา

ความไม่สบายใจของพ่อที่มีต่อลูกในเรื่องสืบทอดวัฒนธรรมบรรพบุรุษดั้งเดิมเป็นสิ่ง สะท้อนให้เห็นถึงความล้มเหลวในนโยบายทางการศึกษาและวัฒนธรรมของรัฐในการทำนุบำรุง วัฒนธรรมท้องถิ่น

เหตุใดหลักสูตรการศึกษาที่ปฏิบัติใช้อยู่ไม่ได้เป็นการอนุรักษ์และเสริมสร้างวัฒนธรรม ท้องถิ่นให้เข้มแข็งและพร้อมที่จะอำนวยประโยชน์ให้กับประชาชนในพื้นที่ ให้พวกเขากลับมี ความรู้สึกภาคภูมิใจในความเป็นตัวตนและรู้สึกมีค่าในฐานะประชาชนคนไทยหนึ่ง และอย่างน้อย มีความรู้สึกสบายใจกับหลักประกันทางวัฒนธรรมที่รัฐจัดหาให้

สิ่งที่เห็นเด่นชัดมากที่สุดคือ หลักสูตรการศึกษาไม่ได้สนับสนุนให้พวกเขากลับใช้ชีวิต เหมือนที่เขาเป็น แต่กลับไปทำลายวัฒนธรรมของเขาจนทำให้เกิดความไม่มั่นใจ อึดอัดใจและ สับสนในตัวเขาเอง

ตามที่ได้สำรวจความคิดเห็นคนในพื้นที่ ต่างเห็นพ้องกันว่า อยากให้มีการฟื้นฟูภาษา มลายูเสียใหม่ อยากให้ลูกหลานของตนพูดภาษามลายูได้คล่องแคล่วและถูกต้อง และอยากให้ บรรยากาศการใช้ภาษามลายูแพร่กระจายอย่างกว้างขวางในเขตพื้นที่สามจังหวัดชายแดนภาคใต้ อีกด้วย

การนำไปใช้อย่างกว้างขวางในที่นี้ ไม่ได้หมายถึงกว้างขวางเฉพาะในสังคมมุสลิมเท่านั้น หากแต่จะรวมถึงในระดับหน่วยงานของรัฐด้วย โดยเฉพาะในบรรดาข้าราชการที่ปฏิบัติหน้าที่ อย่างน้อยให้เป็นที่ยอมรับของแวดวงราชการว่าภาษามลายูเป็นส่วนหนึ่งวัฒนธรรมแห่งชาติ เหมือนที่พวกเขายอมรับในภาษาไทยปราศจากอคติใดๆ ซึ่งก็มีพยานหลักฐานมายืนยันด้วยการ ส่งลูกหลานเข้าเรียนหนังสือในโรงเรียนของรัฐ

ผู้เขียนเห็นว่า หากพวกเขามีทางเลือกอื่นที่ดีกว่าในบริบทการศึกษา พวกเขาก็จะเลือก สถาบันการศึกษาที่เปิดสอนหลักสูตรที่เกี่ยวกับศาสนาและวัฒนธรรมอย่างแน่นอน จึงไม่ใช่เรื่อง แปลกเลยที่โรงเรียนเอกชนสอนศาสนาอิสลามจะมีจำนวนนักศึกษามากกว่าเป็นหลายสิบเท่าถ้า เทียบกับสัดส่วนจำนวนนักเรียนที่เรียนหนังสือในโรงเรียนที่อยู่ภายใต้กำกับของรัฐ ยกตัวอย่าง ร.ร. อัตตัรกียะห์ อิสลามียะห์ ในจังหวัดนราธิวาสได้รับความนิยมจากประชาชนในพื้นที่สูงมาก ถ้า เทียบกับโรงเรียนสามัญศึกษาประจำจังหวัดที่ใหญ่ ได้แก่ ร.ร. จังหวัดนราธิวาส และ ร.ร. นรา สิกขาลัย

เหตุผลที่ผู้ปกครองนิยมส่งลูกหลานของตนเข้าเรียนหนังสือในโรงเรียนเอกชนสอนศาสนา อิสลามก็เพราะว่าพวกเขามั่นใจในเรื่องหลักสูตรที่นอกเหนือจากได้เรียนรู้ทางโลกแล้ว ยังสามารถ เรียนทางธรรมควบคู่ไปด้วย และที่สำคัญมากกว่านั้นพวกเขารู้สึกมีความสบายใจหากลูกๆ ได้ เรียนหนังสือท่ามกลางบรรยากาศและสิ่งแวดล้อมที่เป็นแบบวัฒนธรรมมลายูและอิสลาม

# 3.2 โครงการเสริมสร้างภาษามลายู

อันที่จริงแล้ว ใช่ว่ารัฐไม่มีนโยบายในเรื่องการเสริมสร้างภาษามลายูให้มามีบทบาทใน สังคมจังหวัดชายแดนภาคใต้เอาเสียเลย แต่นโยบายดังกล่าว ไม่คงเส้นคงวา ล้มลุกคลุกคลานมา ตลอด เช่น โครงการเรียนรู้ภาษามลายูแก่บรรดาข้าราชการที่ปฏิบัติหน้าที่ในสามจังหวัดชายแดน ภาคใต้ ซึ่งเป็นโครงการที่จัดโดย ศอ.บต.สำหรับบรรดาข้าราชการทุกสังกัดที่ได้รับการบรรจุให้ ปฏิบัติหน้าที่ในเขตพื้นที่ดังกล่าว

โครงการนี้นับได้ว่าประสบผลสำเร็จได้ในระดับหนึ่งในเชิงการเรียนรู้วัฒนธรรมและภาษา ท้องถิ่น ข้าราชการที่มาจากส่วนอื่นได้มีโอกาสสัมผัสและเรียนรู้วัฒนธรรมผ่านกิจกรรมทางภาษา แต่ถึงอย่างไร การอบรมระยะสั้นนี้ไม่ได้ครอบคลุมเนื้อหาทั้งหมดโดยเฉพาะในเรื่องที่เกี่ยวกับวีถี ชีวิตชาวมลายูมุสลิมที่บรรดาข้าราชการผู้ที่ปฏิบัติหน้าที่ในพื้นที่ควรรับรู้และเข้าใจ

ขณะเดียวกัน ในทางปฏิบัตินั้น บรรดาข้าราชการที่เข้าอบรมและผ่านหลักสูตรการอบรม กลับมีโอกาสนำไปปฏิบัติใช้จริงๆเพียงน้อยมาก หรือ แทบจะเรียกได้ว่าไม่มีโอกาสได้ใช้เลยก็ว่าได้ ทั้งนี้เป็นเพราะว่า เมื่อกลับไปสู่หน่วยงานต้นสังกัดเดิมแล้ว ซึ่งแทบจะเรียกกล่าวได้ว่าหน่วยงาน เกือบทุกหน่วยงานซึ่งตั้งอยู่ท่ามกลางชุมชนที่เป็นชาวมลายูมุสลิมโดยส่วนใหญ่ เฉพาะอย่างยิ่ง หน่วยงานในเขตนอกเมือง บรรดาเจ้าหน้าที่ของรัฐเหล่านี้ก็ยังสื่อสารกับชาวบ้านด้วยภาษาไทย เสียส่วนใหญ่ หรือไม่ก็ใช้บริการล่ามประจำสำนักงานแทน บรรดาข้าราชการเหล่านี้อาจจะคิดว่า ไม่เห็นความจำเป็นที่ต้องใช้ภาษามลายูในการสื่อสารเลย ยิ่งภาษาไทยเป็นภาษาทางราชการอยู่ แล้ว เอกสารหนังสือทุกชนิดก็ใช้ภาษาไทยเป็นภาษาสื่อสารติดต่อระหว่างกัน มีเอกสารและ หนังสือน้อยชิ้นมากที่ใช้ภาษามลายูเป็นสื่อในการติดต่อกับชาวบ้านในพื้นที่

แสดงให้เห็นว่า นโยบายระหว่างส่วนกลางกับนโยบายในระดับผู้ปฏิบัติ (ศอ.บต.) ไม่ สอดคล้องกัน หากส่วนกลางมีความจริงใจที่แก้ปัญหาความเหลื่อมล้ำทางสังคมในสามจังหวัด ชายแดนภาคใต้ เหตุใดเล่าจึงต้องแสดงภาวะดังกล่าวมา

หลังจากที่ ศอ.บต. ถูกยุบไป โครงการนี้ก็ถูกโอนให้กับหน่วยงานที่เกี่ยวข้องรับผิดชอบเอง เช่น ในกรณีของข้าราชการตำรวจก็มอบให้โรงเรียนตำรวจภูธร 9 จังหวัดยะลารับผิดชอบในการจัดการและดูแล กรณีของข้าราชการทหารก็มอบให้ กอ.สสส.จชต.เป็นผู้รับผิดชอบในการจัดการ เรียนการสอน เป็นต้น

เมื่อไปสอบถามอาจารย์ผู้สอนในหลักสูตรนี้ คือ นายสาเหาะ มูเล็ง เขาก็ตอบว่า ได้รับการ ตอบรับจากผู้เรียนดีมาก ต่างให้ความสนใจ และทะเยอทะยานอยากเรียนรู้เกี่ยวกับวิถีวัฒนธรรม มลายูมุสลิมมาก เพราะต่างคิดว่าจำเป็นที่ต้องใช้เพื่อสื่อสารกับชาวบ้าน นายสาเหาะยังกล่าวอีก ว่า แต่เป็นที่น่าเสียดายที่หลักสูตรค่อนข้างสั้น คือ เพียงหกเดือน ซึ่งอาจทำให้ผู้เรียนไม่ทันที่จะ เรียนรู้ได้หมดและครอบคลุมเนื้อหาหลักๆ ที่จำเป็น อีกทั้ง เวลาเรียนก็ค่อนข้างไม่เหมาะสมและบีบ รัดเกินไป คือเริ่มตั้งแต่ 18.00-21.00 น. ซึ่งเป็นช่วงเวลาเรียนหลังผู้เรียนเลิกกิจกรรมการเรียนหรือ อบรมหลักสูตรของตนเองไปแล้ว บางคนอยู่ในภาวะที่เหนื่อยเพลียอ่อนล้า ขาดสมาธิที่ดี ปัจจัย เหล่านี้อาจจะเป็นอุปสรรคที่ทำให้โครงการดีๆ ไม่ประสบผลสำเร็จ

อีกโครงการหนึ่งที่ควรกล่าวถึงไว้ ณ ตรงนี้ คือ โครงการหลักสูตรสอนภาษามลายูใน วิทยาลัยชุมชนทั้งสามจังหวัด ได้แก่ ปัตตานี ยะลาและนราธิวาส ก็ประเมินแล้วประสบปัญหา กรณีเดียวกันกับโครงสอนภาษามลายูให้แก่เจ้าหน้าที่รัฐ คือ ไม่ประสบผลสำเร็จในแง่การปฏิบัติ และผลิตผล

เป็นที่น่าเสียดายยิ่งที่โครงการนี้ไม่ประสบผลสำเร็จ เพราะถือว่าเป็นอีกสถาบันหนึ่งที่ น่าจะมีบทบาทในเรื่องการแพร่กระจายการเรียนรู้ภาษามลายูให้แก่ประชาชนผู้ที่สนใจให้ดีขึ้น แต่ กลับกลายล้มเหลวกลางคัน

นายรอกิ แตแซอาจารย์ลูกจ้างสอนภาษามลายูประจำวิทยาลัยชุมชนจังหวัดนราธิวาสเผย ว่า "เดือนแรกมีนักศึกษาที่ลงทะเบียนเรียนมาเรียนเต็มห้องเรียน คือ ยี่สิบห้าคน แต่ระยะหลังๆ หายไปที่ละคนสองคน สุดท้ายเหลือแค่สามคน และมีแนวโน้มว่าต้องปิด"

จากภาพที่ยกมาพอที่จะวิเคราะห์ได้ว่า เหตุที่นักศึกษาไม่มาเรียนตามที่ควรเป็น หนึ่งก็ เพราะหลักสูตรไม่ดี ไม่สามารถสนองความต้องการกลุ่มผู้เรียน ฝ่ายวิทยาลัยชุมชนควรศึกษา หลักสูตรการสอนภาษามลายูจากสถาบันอุดมศึกษาในท้องทีที่เปิดหลักสูตรสอนภาษามลายูอยู่ แล้ว เช่น มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตปัตตานี มหาวิทยาลัยทักษิณ เป็นต้น แล้งนำมา จัดหลักสูตรเสียใหม่

สอง อาจจะเป็นเพราะผู้สอนยังไม่มีประสบการณ์ในการสอน จึงอาจทำให้การนำเสนอไม่ น่าสนใจ และขณะเดียวกันทำให้ผู้สอนไม่มีแรงจูงใจ ทางที่ดีทางวิทยาลัยชุมชนควรหาอาจารย์ที่มี คุณสมบัติที่เหมาะสมแล้วบรรจุให้เป็นข้าราชการประจำ เพื่อให้เขาได้มีเวลาที่จะทุ่มเทในการสอน

สาม ควรปรับเวลาเรียนใหม่ ตามที่นายรอกิ แตแซเล่ามา เวลาเรียนเป็นช่วงเวลาเย็น ด้วย หวังว่าผู้ที่เรียนจะได้มาเรียนหลังเลิกงาน แต่การณ์กลับกัน หลังเลิกเรียนผู้ที่ทำงานย่อมอ่อนล้าอยู่ ในสภาพที่ไม่พร้อมจะรับข้อมูลข่าวสารใดๆ

สรุปได้ว่า หลักสูตรการสอนภาษามลายูในวิทยาลัยชุมชนล้มเหลวเหมือนกับที่หน่วยงาน อื่นๆ ประสบมาแล้ว ความล้มเหลวอันนี้สะท้อนให้เห็นถึงความล้มเหลวในด้านการจัดการของ วิทยาลัยชุมชนเอง และความล้มเหลวของวิทยาลัยชุมชนก็คือความล้มเหลวของรัฐนั่นเอง

# 3.3 ภาษามลายูและความมั่นคงของชาติ

ทันทีที่คณะกรรมการอิสระเพื่อความสมานฉันท์ได้ยื่นข้อเสนอให้รัฐประกาศภาษามลายู เป็นภาษาทำงาน (Working Language) ก็เกิดกระแสต่อต้านจากคนไทยทั่วไปขึ้นมาทันที วัฒนธรรมท้องถิ่นรวมทั้งภาษาด้วยถูกมองว่าเป็นภัยคุกคามต่อความมั่นคงของชาติ

การมองเห็นผลประโยชน์ของชาติโดยไม่คำนึงถึงความเป็นอื่น และให้ความสำคัญ ค่อนข้างน้อยกับวัฒนธรรมอื่น ๆ ที่มีอยู่ถือเป็นดาบสองคมที่อาจจะสนองผลประโยชน์ให้กับบาง กลุ่มแต่ในขณะเดียวกัน อีกกลุ่มหนึ่งกลับต้องสูญเสียสิ่งที่ตนเองรักและห่วงแหนไป

กรณีเดียวกับภาษามลายูที่เป็นประเด็นทางการเมืองมาตั้งแต่อดีตตราบถึงปัจจุบัน ใน อดีต นายหะยีสุหลง โต๊ะมีนา ผู้นำมุสลิมชาวจังหวัดปัตตานีเคยเสนอให้รัฐบาลใช้ภาษามลายู เป็นอีกหนึ่งภาษาราชการ ท่านมีเจตนาที่ดีต่อระบอบการปกครองแบบประชาธิปไตยในพื้นที่ จังหวัดชายแดนภาคใต้ ทั้งนี้และทั้งนั้น เพื่อให้การปกครองเป็นไปโดยราบรื่นไม่ติดขัดใด ๆ โดยเฉพาะในเรื่องวัฒนธรรมและภาษามลายูซึ่งเป็นภาษาที่ชาวมลายูมุสลิมใช้ในชีวิตประจำวันอยู่ แล้ว และการเรียกร้องของท่านหะยีสุหลงก็ไม่ได้ขัดกับรัฐธรรมนูญแต่ประการใด แต่แล้วสุดท้าย พฤติกรรมของท่านถือว่าเป็นภัยต่อความมั่นคงของชาติซึ่งต่อมามีการจับกุมในข้อหากบฏแผ่นดิน ผู้มีเจตนาต้องการแบ่งแยกดินแดน

นี้เป็นตัวอย่างที่เห็นชัดมากที่สุดในเรื่องการปฏิเสธวัฒนธรรมมลายูที่ทางการมองว่าเป็น วัฒนธรรมชายขอบไม่ได้อยู่ในกระแส สำหรับเรื่องนี้ นายวินัย สะมะอูน เคยแสดงความคิดเห็นว่า "...เรื่องของภาษานั้นเป็น วัฒนธรรมล้วน ๆ ไม่ใช่เรื่องของความมั่นคง และวัฒนธรรมก็เป็นส่วนหนึ่งของชาติ หากว่าเรามี ภาษาหลาย ๆ ภาษาอยู่ในประเทศ นั่นก็แสดงถึงความร่ำรวยทางวัฒนธรรม ซึ่งน่าจะเป็นความ ภาคภูมิใจของประเทศ ดีกว่ามีภาษาพูดเพียงภาษาเดียว" และท่านย้ำว่า "เราไม่ควรมองเรื่อง ของภาษาไปเกี่ยวข้องกับเรื่องความมั่นคง ผมคิดว่าทางรัฐควรต้องกำหนดนโยบายทางการศึกษา เพื่อรักษาภาษามลายูไว้ เพราะทุกวันนี้เหลือน้อยมาก หากถูกกลืนไปจริง ๆ ถือว่าเป็นความ สูญเสียของชาติด้วย (ความรู้และความไม่รู้สามจังหวัดชายแดนใต้ หน้า 80)

นโยบายในเรื่องการใช้ภาษามลายูเป็นภาษาทำงานนับได้ว่าเป็นนโยบายที่ดีและตรงตาม สภาพความเป็นจริงที่เป็นอยู่ในสังคมมลายูมุสลิม เนื่องจากเป็นที่รับรู้โดยทั่วกันว่าประชาชนใน พื้นที่สามจังหวัดชายแดนภาคใต้ใช้ภาษามลายู(ท้องถิ่น)เป็นภาษาสื่อสารในชีวิตประจำวันอยู่แล้ว ในขณะที่ภาษาไทยเป็นภาษาที่สองสำหรับพวกเขา นโยบายนี้ได้กำหนดขึ้นมาด้วยวัตถุประสงค์ เพื่อให้การติดต่อสื่อสารระหว่างผู้ปกครองกับชาวบ้านสะดวกและง่ายขึ้น การที่จะเข้าใจและเข้าถึง พวกเขาได้นั้นจำเป็นที่ต้องรู้วัฒนธรรมของพวกเขาไปด้วย หนึ่งในวัฒนธรรมพื้นฐานที่จำเป็นต้องรู้ ก็คือการเข้าใจภาษาสื่อสาร นั่นก็คือภาษามลายู แต่แล้วนโยบายที่ดีๆ อย่างนี้กลับได้รับความ สนใจจากเจ้าหน้าที่ของรัฐน้อยมาก และแทบจะกล่าวได้ว่าล้มเหลว

# 3.4 ภาษามลายูกับศาสนาอิสลาม

ในบริบทของสังคมไทยมุสลิมเชื้อสายมลายูในสามจังหวัดชายแดนภาคใต้ภาษามลายูมี ความสำคัญมาก ภาษามลายูได้ฝังรากลึกอยู่ในโครงสร้างสังคมและจิตใจของผู้คนในพื้นที่สาม จังหวัดชายแดนภาคใต้จนยากที่จะลืมหรือเหวี่ยงมันทิ้งไป (ดร.อิมรอน มะลูลีม, 2538 หน้า 87) ยิ่งหากนำมาเทียบในเชิงความสัมพันธ์กับศาสนาอิสลามด้วยแล้ว ยิ่งปฏิเสธไม่ได้ว่าภาษามลายูมี ความสำคัญมากเพียงใด เหมือนดังที่อาจารย์นิธิ เอียวศรีวงค์ได้อุปมาอุปไมยไว้ว่า "ภาษาไทยให้ กำไรแก่ชีวิตของเขาน้อย ในขณะที่ภาษามลายูปัตตานีให้กำไรได้มากกว่ากันอย่างเทียบไม่ได้" (นสพ.มติชน 29 ส.ค.2548)

ภาษามลายูที่แท้ก็คือเป็นส่วนหนึ่งของวัฒนธรรมอิสลามนั่นเอง ดังที่ดร.อิมรอน มะลูลีม ได้เขียนว่า "สำหรับมุสลิมนั้นวัฒนธรรมแยกจากศาสนาไม่ได้ อิสลามคือวิถีคือแบบแผนของชีวิต ไม่ใช่เป็นแต่เพียงศาสนาอย่างที่ชาวพุทธเข้าใจ เพราะฉะนั้นการเปลี่ยนวัฒนธรรมของอิสลามไป จึงหมายถึงการเปลี่ยนแก่นแท้ของอิสลามด้วย"(ดร.อิมรอน มะลูลีม, อ้างแล้ว, หน้า 86)

ด้วยตระหนักในเรื่องดังกล่าว จึงมีการเรียกร้องจากประชาชนในพื้นที่ให้รัฐเปิดโอกาสการ ใช้ภาษามลายูอย่างกว้างขวางเหมือนภาษาไทย เช่น มีการเรียกร้องให้ใช้ภาษามลายูควบคู่กับ ภาษาไทยเป็นภาษาราชการเหมือนที่ปรากฏในเงื่อนไขเจ็ดข้อที่นายหัจญี่สุหลง อับดุลกาเดร์เคย เสนอต่อรัฐบาลสมัยนายควง อภัยวงศ์เป็นนายกรัฐมนตรี แต่ข้อเรียกร้องนี้กลายเป็นประเด็น การเมืองที่ฝ่ายรัฐมาอ้างว่านายหัจญี่สุหลง อับดุลกาเดร์มีความพยายามที่จะก่อกบฏแบ่งแยก ดินแดน ถือว่าเป็นการเรียกร้องที่เป็นภัยคุกคามต่อความมั่นคงประเทศชาติ สุดท้ายได้นำมาซึ่งการ จับกุมนายหัจญี่สุหลง อับดุลกาเดร์

ข้อเรียกร้องข้อนี้เป็นการเรียกร้องที่มีความชอบธรรมตามรัฐธรรมนูญในระบอบ ประชาธิปไตยที่ประชาชนทุกคนควรได้รับ แต่เสียงบริสุทธิ์อันนี้กลับไม่ได้รับการตอบรับจากรัฐบาล แต่ประการใด ทั้งๆ ที่เป็นความต้องการของคนในพื้นที่ที่แท้จริง แต่ในทางกลับกันรัฐกลับให้ ความสำคัญกับสิ่งอื่นที่ประชาชนในสามจังหวัดชายแดนภาคใต้ไม่มีส่วนเกี่ยวข้องและไม่ได้ เรียกร้องแม้แต่น้อย เช่น รัฐบาลเคยอนุมัติงบประมาณจำนวนหนึ่งเพื่อสร้างมัสยิดกลางประจำ จังหวัดทุกจังหวัดในจังหวัดชายแดนภาคใต้ ทั้งๆ ที่มัสยิดเดิมมีอยู่แล้ว การสร้างมัสยิดแห่งใหม่ แทนที่จะเป็นคุณูปการให้แก่ชนชาวมุสลิมกลับเป็นตัวปัญหาและก่อความแตกแยกในสังคมมุสลิม อีกต่างหาก

ตรงนี้เป็นข้อผิดพลาดอันใหญ่หลวงของรัฐที่ปฏิเสธความต้องการของประชาชนในพื้นที่แต่ กลับให้ในสิ่งที่พวกเขาไม่ได้ต้องการ ซึ่งต่อมาได้กลายเป็นความไม่พึงพอใจต่อรัฐและรู้สึกอคติต่อ นโยบายของรัฐไปด้วย

กรณีเดียวกันกับข้อเสนอของกอส.ที่ต้องการให้ภาษามลายูเป็น "ภาษาทำงาน" สำหรับ พื้นที่สามจังหวัดชายแดนภาคใต้ แต่แล้วรัฐบาลกลับไม่เห็นด้วย โดยให้เหตุผลว่า บนพื้นแผ่นดิน ไทยต้องใช้ภาษาไทยเป็น "ภาษาราชการ" ดังที่ท่านอดีตนายกรัฐมนตรีพ.ต.ท.ทักษิณ ชินวัตร ยืนยันว่า "Thailand's official language must be Thai only, although the use of other languages would be promoted". (Bangkok Post, 27 June 2006)

ในเวลาไล่เลี่ยกันก็มีเสียงทักทั่วงจากหลายๆฝ่ายที่รับไม่ได้กับข้อเสนอให้ใช้ภาษามลายู เป็นภาษาราชการ ต่างพูดในเสียงเดียวกันว่า "เราเป็นคนไทย ชาติบ้านเมือง คือชาติไทย ภาษาก็ เป็นภาษาไทย ฉะนั้น เราก็เรียนรู้ภาษาไทยให้ชัดเจนและเท่าเทียมกัน พวกเราจะต้องภูมิใจใน ความเป็นคนไทยมีภาษาไทยเป็นภาษาประจำชาติ" (นสพ.**มติชน** 27 มิ.ย.2549)

หากรายงานข่าวข้างต้นเป็นจริงดังที่ได้ระบุไว้ ก็แสดงว่าสังคมไทยยังไม่รู้จักวัฒนธรรม มลายูดีพอ และถือว่าเป็นการปฏิเสธวัฒนธรรมท้องถิ่นอย่างชัดเจน ทั้งๆ ที่สภาพการณ์ดังกล่าวไม่ น่าจะเกิดขึ้นกับประเทศที่ใช้ระบบการปกครองแบบเสรีประชาธิปไตยอย่างประเทศไทย

ผู้เขียนเห็นว่า คำว่า " วัฒนธรรมไทย " ไม่ควรจำกัดแต่วัฒนธรรมที่รู้สึกและใช้กันเฉพาะ ในสังคมที่นับถือศาสนาพุทธเท่านั้น หากจะต้องหมายความรวมไปถึงวัฒนธรรมที่รู้จักและใช้ใน สังคมมุสลิมด้วย ทั้งนี้เพราะมุสลิมได้รวมเป็นส่วนหนึ่งของสังคมไทยมาตั้งแต่สมัยกรุงสุโขทัย เรื่อยมาจนถึงปัจจุบัน และคำว่า "คนไทย" ตามความหมายของรัฐธรรมนูญก็ไม่ถูกกำหนดขึ้น ด้วยเงื่อนไขทางศาสนา ทางภาษา หรือวัฒนธรรมอื่นๆ ตลอดจนเงื่อนไขที่แตกต่างกันทางสังคม การที่มุสลิมปฏิบัติ วัฒนธรรมอิสลามจึงไม่ถือเป็นการทำลายวัฒนธรรมไทยแต่กลับเป็นการ ส่งเสริมวัฒนธรรมไทยให้มีลักษณะเด่นที่คนต่างชาติได้ไว้วางใจยิ่งขึ้นด้วยซ้ำว่า วัฒนธรรมส่วน หนึ่งของไทยก็คือรับวัฒนธรรมทางศาสนาทุกศาสนากับที่มีบทบัญญัติรัฐธรรมนูญให้สิทธิ เสรีภาพนการนับถือและปฏิบัติศาสนา

ในเรื่องของความหมายของวัฒนธรรมแห่งชาตินั้น นักวิชาการสายมานุษยวิทยามี ความเห็นไปในทางเดียวกันว่าที่ผ่านมาวัฒนธรรมของชาติมักจะถูกมองในลักษณะที่คับแคบและ จำกัดเกินไป และไม่เพียงพอที่จะสนองตอบความเป็นไปของสังคมไทยในปัจจุบัน กล่าวคือ (จดหมายข่าวศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร ปีที่ 6 ฉบับที่ 38 มิ.ย.-ก.ค. 2548, หน้าที่ 2)

- การเน้นเฉพาะเนื้อหาบางด้าน เช่น หยิบยกเฉพาะเรื่องที่เกี่ยวกับชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์ หรือเน้นเฉพาะเนื้อหาวัฒนธรรมที่มีแหล่งกำเนิดมาจากราชการ ราชสำนักหรือ พุทธศาสนา ทำให้หลายส่วนถูกมองข้ามละเลยหรือกลายเป็นสิ่งแปลกปลอม หรือแปลกแยกจาก วัฒนธรรมของชาติ สิ่งที่ถูกมองข้ามมาเป็นเวลานานมักได้แก่วัฒนธรรมของกลุ่มในท้องถิ่นต่างๆ กลุ่มชาติพันธ์ต่างๆ เป็นต้น
- วัฒนธรรมของชาติ มักจะเข้าใจกันว่าเป็นสิ่งเดียวกันกับ "เอกลักษณ์" ซึ่งหมายถึง ลักษณะเด่นที่ทุกกลุ่มทุกส่วนมีร่วมกัน เป็นการเน้นที่ความเหมือน ความกลมกลืนและมองข้าม "พหุลักษณ์" หรือความต่าง หลากหลาย

การมองข้ามวัฒนธรรมในลักษณะนี้ นำไปสู่ข้อจำกัดหลายอย่าง เช่น ไม่สามารถมอง เห็นคุณค่าและความสำคัญวัฒนธรรมของคนอื่น ไม่เคารพในวิถีชีวิตของคนกลุ่มอื่น เป็นต้น ซึ่งส ถาวการณ์นี้จะตามด้วยปัญหามากมาย เช่น ความรุนแรงเนื่องจากไม่พอใจที่วัฒนธรรมของตนถูก ดูหมิ่นดูแคลนและไม่ได้การยอมรับของผู้มีอำนาจให้เท่าเทียมกันกับวัฒนธรรมอื่น ๆ

ดังนั้น ในสังคมมุสลิม รัฐจึงต้องส่งเสริมให้ใช้วัฒนธรรมอิสลามอย่างเต็มที่เพื่อปฏิบัติตาม บทบัญญัติของรัฐธรรมนูญดังกล่าวไว้แล้วในบทนำ หากรัฐหรือคนของรัฐพยายามตัดหรือลดหรือ กีดกันหรือลิดรอนมิให้คนนับถือศาสนาอิสลามปฏิบัติวัฒนธรรมอิสลาม แน่นอนรัฐและคนของรัฐ นั่นแหละกระทำผิดต่อบทบัญญัติรัฐธรรมนูญ มิใช่มุสลิมหรอกที่กระทำผิดรัฐธรรมนูญ

ประเทศสหรัฐอเมริกาเป็นประเทศที่มีคนหลายเชื้อชาติอาศัยอยู่ เมื่อมีหลากหลายเชื้อชาติ ก็ย่อมมีความหลากหลายทางวัฒนธรรม สหรัฐอเมริกาจึงไม่กล้าที่จะประกาศว่า ภาษาอังกฤษเป็น ภาษาประจำชาติ จนถึงทุกวันนี้ สหรัฐอเมริกายังไม่เคยมีภาษาทางราชการ (Official Language) เลย เพราะในทางปฏิบัติแล้ว การใช้ภาษานั้นขึ้นอยู่กับบริบทของกลุ่มทางสังคมและวัฒนธรรมเสีย มากกว่า ยกตัวอย่าง หากคุณหมอที่ปฏิบัติหน้าที่ในย่านเขตชุมชนพวกฮิสแปนิคที่ใช้ภาษาสเปน เป็นภาษาสื่อสาร คุณหมอก็จำเป็นต้องใช้ภาษาสเปน กรณีเดียวกันกับประเทศแคนาดาที่จนถึง ปัจจุบันนี้ยังไม่มีภาษาทางการ เพราะประชากรที่อาศัยอยู่ในแคนาดามีกลุ่มหลายเชื้อชาติ ผสมผสานปะปนกันอยู ทั้งอังกฤษ ฝรั่งเศส รัสเซีย และชาวเอเชียอื่นๆ อีกมาก(โปรดดูในพวงทอง ภวัครพันธ์, **มติชน** 5 ก.ค. 2549)

สำหรับประเทศเพื่อนบ้านอย่างมาเลเซียที่มีวัฒนธรรมหลากหลายทั้งมลายู จีน อินเดีย เป็นต้น ถึงแม้รัฐบาลประกาศให้ภาษามลายูเป็นภาษาประจำชาติ แต่รัฐบาลก็ยังสนับสนุนส่งเสริม ให้ภาษาจีนและภาษาฮินดีเติบโตตามแก่อัตภาพ รัฐอนุญาตให้แต่ละกลุ่มเชื้อชาติมีโรงเรียนที่เปิด สอนภาษาของตนเองพร้อมๆ กับสอนภาษามลายูในฐานะภาษาประจำชาติ นอกจากนั้นรัฐบาลยัง อนุมัติให้แต่ละกลุ่มเชื้อชาติมีหนังสือพิมพ์ที่เป็นของตนเองอีกด้วย ภาษาของแต่ละกลุ่มจึงเติบโต และเป็นที่พอใจของแต่ละเชื้อชาติ ไม่มีความรู้สึกน้อยเนื้อต่ำใจในเรื่องของภาษาและวัฒนธรรม เพราะรัฐบาลแบ่งเขตอย่างเท่าเทียมกัน

กล่าวสั้นๆว่า รัฐไทยมองเรื่องภาษามลายูด้วยมิติทางการเมืองแบบชาตินิยมเกินไป (พวง ทอง ภวัครพันธ์, **มติชน** 5 ก.ค. 2549) ผู้เขียนเห็นด้วยกับข้อเขียนของอาจารย์นิธิที่ว่า การที่ชาว มลายูมุสลิมในจังหวัดชายแดนภาคใต้พยายามอยากรักษาความเป็นมลายู ไม่ได้หมายความว่า เขาปฏิเสธความเป็นพลเมืองของประเทศไทย (นสพ.**มติชน**, อ้างแล้ว)

อันที่จริงข้อเสนอของคณะกรรมการอิสระเพื่อความสมานฉันท์(กอส.)นี้ถือได้ว่า เป็น นโยบายในลักษณะจาก Bottom up policy ที่แท้จริง เพราะทางกอส.ได้ลงศึกษาในพื้นที่เองก่อนที่ จะนำเสนอต่อรัฐบาลให้พิจารณา แต่นโยบายดีๆ อย่างนี้กลับไม่ได้รับความสนใจจากรัฐ ในทาง กลับกันรัฐมักจะให้ความสำคัญกับนโยบายที่ออกมาในลักษณะ Top Down Policy เสียมากกว่า ซึ่งแน่นอนอยู่แล้วไม่ค่อยตรงตามความต้องการของประชาชนในพื้นที่เท่าใดนัก สุดท้ายก็นำไปสู่ ความขัดแย้งและยังส่งผลกระทบต่อความมั่นคงของประเทศชาติอีกด้วย

แต่ถึงอย่างไรก็ตาม การใช้ภาษามลายูในพื้นที่พอเป็นเครื่องประดับอยู่บ้างเมื่อทางการได้
อนุญาตให้สื่อมวลชน อาทิ วิทยุและโทรทัศน์ มีรายการภาษามลายูออกอากาศไปสู่ประชาชนใน
พื้นที่ เช่น รายการข่าวภาคภาษาท้องถิ่น รายการบันเทิงและรายการอื่นๆ ที่เกี่ยวข้องกับวิถี
วัฒนกรรมในท้องถิ่น

สำหรับรายการภาคภาษามลายูในสื่อวิทยุได้มีมานานแล้ว โดยส่วนใหญ่เป็นสถานีวิทยุ ของกองทัพทหารที่มีวัตถุประสงค์เพื่อให้คนในพื้นที่รับรู้ข่าวสารบ้านเมือง แต่สำหรับสื่อโทรทัศน์ เช่น สถานีวิทยุโทรทัศน์แห่งประเทศไทย จังหวัดยะลาเพิ่งมีรายการข่าวภาษามลายูเมื่อปี พ.ศ. 2541 มานี่เอง แต่ก็ออกอากาศวันละเพียง 15 นาที คือ ช่วงเวลา 17.30-17.45 น.

จากการวิจัยศึกษาความพึงพอใจของประชาชนต่อการชมรายการข่าวภาคภาษามลายู ทางสถานีวิทยุโทรทัศน์แห่งประเทศไทย จังหวัดยะลาของ นิชาวดี ตานีเห็ง (2549) พบว่า ประชาชนในพื้นที่มีความพึงพอใจอยู่ในระดับปานกลางทั้งด้านรูปแบบรายการ ด้านเนื้อหาและ คุณค่าข่าว ด้านเทคนิคการนำเสนอ ด้านผู้ประกาศข่าวและด้านการมีส่วนร่วมในรายการ เป็นต้น จึงได้มีการเสนอแนะให้ปรับปรุงและพัฒนารายการให้ดีขึ้นทัดเทียมกับรายการโทรทัศน์ช่องอื่นๆ เช่น ช่อง 3 ช่อง 5 ช่อง 7 ช่อง 9 และ ช่อง ITV ร่วมทั้ง รายการโทรทัศน์ช่องมาเลเซียอีกด้วย

มีรายการวิทยุภาคภาษามลายูดี ๆ หลายรายการที่ได้รับการยอมรับจากประชาชนในพื้นที่ ทั้งนี้อาจจะเป็นเพราะว่าเป็นรายการที่ให้สาระและแง่คิดที่ดี อีกทั้งยังก่อให้เกิดประโยชน์ในแง่ สร้างจิตสำนึกในเรื่องประวัติศาตร์ท้องถิ่นและวัฒนธรรมของตนเองด้วย อาทิ รายการ "Jendela Masyarakat" (หน้าต่างสังคม) ที่เคยได้รับความนิยมจากทั่วประชาชนในท้องที่ แต่น่าเสียดายที่ ต้องปิดตัวลง โดยผู้จัดรายการ นายซูฮัยมีย์ อาแวบอกว่า รู้สึกหวาดระแวงและไม่ปลอดภัยในชีวิต ผู้วิจัยเห็นว่าเหตุที่เป็นเช่นนี้อาจเนื่องเพราะทางผู้จัดได้รับคำเตือนจาก "เบื้องบน" โดยเฉพาะอย่าง ยิ่งในสถานการณ์ล่อแหลมอย่างในปัจจุบัน

### 4. นโยบายทางด้านศาสนาและการศึกษา

ดังที่ทุกคนทราบกันโดยทั่วไปว่า สามจังหวัดชายแดนภาคใต้ ซึ่งได้แก่จังหวัดปัตตานี ยะลา และนราธิวาส กอปรด้วยกลุ่มชนที่นับถือศาสนาอิสลาม ประมาณร้อยละ ๘๐ พวกเขาจึงมี วัฒนธรรมประเพณีที่เป็นแบบฉบับของตนเอง ก็คือตามแบบฉบับศาสนาอิสลามนั่นเอง เพราะ ศาสนาอิสลามเป็นตัวกำหนดกรอบการดำเนินชีวิตของชนชาวมุสลิมเกือบทั้งหมด เพราะศาสนา อิสลามไม่เพียงเป็นศาสนาเพียงอย่างเดียว หากแต่เป็นวิถีการดำรงชีวิตอีกด้วย

ชีวิตของพวกเขาจึงผูกพันกับศาสนาอิสลามทุกกระเบียดนิ้ว ในเมื่อรัฐและนโยบายของรัฐ ไม่ได้เอื้อต่อชีวิตความเป็นมุสลิมของเขาเท่าที่ควร พวกเขาก็พยายามทุกวิธีทางเพื่อรักษาและพยุง ความเป็นมุสลิมให้ยั่งยืนและมั่นคงตลอดไป

หนึ่งในความพยายามที่สะท้อนถึงตัวตนและตัวแทนความเป็นมุสลิมได้ดีคือ การมีอยู่ของ สำนักคณะกรรมการอิสลามประจำจังหวัดที่เป็นองค์กรหลักในการดูแลกิจการของชาวไทยมุสลิม ทุกอย่างที่มีความเกี่ยวข้องกับศาสนาอิสลาม เช่น การสมรส การจ่ายซะกาต เรื่องทรัพย์สินและ มรดก เป็นต้น

ว่ากันว่า ชีวิตของชาวไทยมุสลิมในสามจังหวัดชายแดนภาคใต้มีความสัมพันธ์แนบแน้ม กับสำนักคณะกรรมการอิสลามประจำจังหวัดไม่ได้ด้อยไปกว่าที่ว่าการอำเภอ หน้าซ้ำ ผู้เขียนเห็น ว่า สำนักคณะกรรมการอิสลามประจำจังหวัดจะกลายเป็นสถานทีที่คนในพื้นที่ไปใช้บริการ มากกว่า ที่ว่าการอำเภอด้วยซ้ำไป ถ้าที่ว่าการอำเภอคนในพื้นที่ไปใช้บริการในเรื่องของการขอมี บัตรประจำตัวประชาชน การขอเปลี่ยนชื่อและที่อยู่ การไปรับหมายทหาร ไปดูข่าวประกาศต่างๆ เป็นต้น แต่สำนักคณะกรรมการอิสลามประจำจังหวัดมันมีมากกว่านั้นเป็นสองเท่า อาทิ ในเรื่อง ของการสมรสที่มุสลิมทุกคนต้องไปจดทะเบียน ในขณะที่มีมุสลิมที่ไปจดทะเบียนสมรสที่ที่ว่าการ อำเภอเพียงหนึ่งในสี่เท่านั้น โดยเฉพาะกลุ่มที่มีการศึกษาและประกอบอาชีพรับราชการบางส่วน เท่านั้น

เจ้าหน้าที่ประจำสำนักคณะกรรมการอิสลามประจำจังหวัดปัตตานีท่านหนึ่งบอกกับ ผู้เขียนว่า จำนวนบุคลากรที่มีอยู่ไม่เพียงพอที่จะรองรับปริมาณงานที่มีมากกว่าเป็นหลายเท่า ทาง สำนักคณะกรรมการอิสลามประจำจังหวัดไม่มีความสามารถพอที่จะจ้างพนักงานเพิ่มเพื่อรองรับ งานที่เพิ่มทวีคูณเรื่อย ๆ ทางออกก็คือ ต้องผลัดแบ่งกันมาทำงาน เพื่อเป็นทางแก้ในการประหยัด การใช้จ่ายงบประมาณด้วย และถึงแม้นว่าปริมาณงานจะเพิ่มขึ้นก็ใช่ว่าเงินเดือนของพนักงานจะ เพิ่มขึ้นตามไปด้วย ด้วยเหตุนี้ พนักงานบางคนจำเป็นต้องหารายได้เสริม หรือประกอบอาชีพอื่น ตามไปด้วย เช่น บางคนนั้นนอกเหนือจากเป็นบุคลากรของสำนักคณะกรรมการอิสลามประจำ จังหวัดแล้ว อีกสถานะหนึ่งก็เป็นชาวสวนยาง ทุกเช้าต้องไปกรีดยางก่อน ก่อนที่จะมาทำงาน ประจำที่โต๊ะทำงาน เรียกได้ว่า ทำงานด้วยความสมัครใจในฐานะที่เป็นมุสลิมซึ่งมีหน้าที่ต้องดูแล ทุกข์สุขของเพื่อนมุสลิมด้วยกัน และถือว่าบาปอย่างมหันต์หากไม่ได้ทำหรือไม่ได้สอนในสิ่งที่ ตนเองรู้แก่สังคมมุสลิม

ก่อนหน้านี้ การบริหารและการจัดการคล่องตัวกว่า เพราะมีเงินสนับสนุนจากต่างประเทศ โดยเฉพาะกลุ่มประเทศมุสลิมแถบโลกอาหรับมาบริจาคเงินกองทุนซะกาต

เป้าหมายหลักกองทุนซะกาตก็ชัดอยู่แล้ว คือ เพื่อที่จะช่วยเหลือพี่น้องมุสลิมทั่วโลก เป็น การช่วยเหลือต่อกัน ซึ่งเป็นภาระหน้าที่ที่ทุกคนต้องทำ เงินซะกาตจึงเรี่ยไรมาถึงมือมุสลิมใน จังหวัดชายแดนภาคใต้ในที่สุด เป็นปรากฏการณ์ปกติในสังคมมุสลิมทั่วโลก และปรากฏการณ์ เช่นนี้ก็ดำเนินมานับร้อยปี เป็นที่รู้กัน แต่เมื่อรัฐบาลมีขั้นตอนการตรวจสอบแหล่งเงินตลอดจนการ นำเงินไปใช้อย่างเข้มงวด เพราะเกรงว่าจะนำเงินไปใช้ในหนทางที่ไม่ดี เช่น เพื่อสนับสนุนก่อการ ร้าย อันเนื่องมาจากสภาพการณ์ปัจจุบันที่ทุกฝ่ายมักจะมองเห็นว่า อิสลามเป็นฝ่ายคุกคามที่น่า กลัว ยิ่งทำให้มุสลิมทุกคนตกในที่นั่งลำบาก การกระทำทุกอย่างถูกเพ่งเล็งอย่างใกล้ชิด

นโยบายอย่างนี้ไม่ได้ส่งผลกระทบต่อกิจกรรมทางด้านศาสนาเพียงอย่างเดียวหากแต่จะ เหมารวมไปถึงกิจกรรมทางด้านการศึกษาไปด้วย ตัวอย่างเช่น กรณีมหาวิทยาลัยอิสลามยะลาที่ ได้รับเงินสนับสนุนทางต่างประเทศในการจัดการและบริหารก็ผล็อยได้รับอานิสงส์ไปดว้ย

ผู้เขียนทราบจากเพื่อนอาจารย์ในสถาบันแห่งนั้นว่า บางช่วงขาดงบประมาณจนไม่ สามารถจ่ายเงินเดือนแก่พนักงานเจ้าหน้าที่ ต้องตกเบิกเป็นเดือนๆไป ซึ่งผิดกับเมื่อก่อนหน้านี้ที่มี งบประมาณเพียงพอในการบริหาร เงินไม่เคยขาดมือ แต่ปัจจุบันสถานการณ์กลับเลวร้ายลง สภาพการณ์เช่นนี้ก็ส่งผลกระทบต่อสถาบันโรงเรียนปอเนาะเช่นกันที่เคยได้รับเงินอุดหนุน บางส่วนจากต่างประเทศ (กลุ่มประเทศมุสลิม) ไม่ว่าจะเป็นในรูปของทุนการศึกษา งบประมาณ สำหรับสร้างอาคารเรียนก็ตกในสภาพที่ไม่ได้แตกต่างกัน

# 5. นานาทัศนะของนักวิชาการต่อประเด็นการกำหนดนโยบายที่ผิดพลาดและนำมาซึ่ง ปัญหาความขัดแย้ง

นายแพทย์ประเวศ วะสีเคยเขียนบทความชิ้นหนึ่งกล่าวถึงสาเหตุหลักที่ทำให้เกิดความ ปัญหาขัดแย้งในสามจังหวัดชายแดนภาคใต้ มีสองสาเหตุหลักด้วยกัน กล่าวคือ หนึ่ง ความขัดแย้ง ระหว่างระบบราชการรวมศูนย์กับวัฒนธรรมท้องถิ่น (วัฒนธรรมอิสลาม) และสาเหตุที่สอง เพราะ ขาดความเป็นเอกภาพของหน่วยราชการ (นสพ.มติชน 2 ม.ค.2547) จากข้อเขียนชิ้นนี้แสดงให้ เห็นว่า ปัจจัยทางด้านวัฒนธรรมมีส่วนเกี่ยวข้องมากกับสถานการณ์ความไม่สงบในจังหวัด ชายแดนภาคใต้ ความเหลื่อมล้ำทางด้านวัฒนธรรมเป็นสาเหตุที่ทำให้เกิดความขัดแย้ง โดยเฉพาะ เมื่อฝ่ายประชาชนในท้องที่รู้สึกรัฐไม่ให้ความเป็นธรรมแก่พวกเขา หรือพวกเขากลับมีความรู้สึกว่า วัฒนธรรมของตนเองกำลังถูกรัฐคุกคามอยู่ จึงเกิดการใต้ตอบในเชิงลบออกมา ซึ่งเป็นสัจจะธรรม ดังที่วลีกล่าวว่า "For every action, there is an equal and opposite reaction" (Newton's Law of Motion) ที่นี้เราลองมาฟังทรรศนะจากนักวิชาการเกี่ยวกับประเด็นนี้ว่า พวกเขาเหล่านี้มี มมมองเช่นใด

รศ.ดร.ศรีศักร วัลลิโภคมเคยกล่าวไว้ตอนที่ท่านบรรยายพิเศษในเรื่อง "วิกฤตทาง วัฒนธรรมของปัตตานี" ที่คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยา เขตปัตตานี เมื่อวันที่ 15 ก.พ. 2548 ว่า "วิกฤตที่เกิดขึ้นทุกวันนี้ ผมไม่ได้โทษพรรคไทยรักไทยใน ฐานะพรรครัฐบาล หากแต่ผมมองว่าเป็นการเดินทางที่ผิดพลาดตั้งแต่แรกในการดำเนินนโยบาย ต่อประชาชนชาวมลายูมุสลิมในสามจังหวัดชายแดนภาคใต้ ถ้าย้อนดูประวัติศาสตร์ ที่เห็นกันชัดๆ ก็คือสมัยจอมพล ป. จอมพลสฤษฏิ์" อาจารย์ยังได้กล่าวอีกว่า " ตลอดระยะเวลาที่ผมคลุกคลีกับ ชาวบ้านมลายูมุสลิมในฐานะนักวิจัย ผมพบว่า ไม่เห็นวี่แววของกลุ่มคนที่จะแบ่งแยกดินแดน แต่ พวกเขาภูมิใจและมองว่าปัตตานีเป็นมาตุภูมิ" และท่านยังได้กล่าวอีกว่า "คนมุสลิมส่วนใหญ่หาได้ มีความคิดที่จะแบ่งแยกดินแดนไม่ หากมีความรู้สึกว่าทางรัฐและสังคมมหาชนต่างหากที่ไม่เคยให้ ความสนใจในการให้ความเป็นธรรมและความเสมอภาคแก่เขา" (มติชน 28 ส.ค. 2549)

ดร.เสรี พงศ์พิศ ได้ให้สัมภาษณ์ในนิตยสาร GM ฉบับเดือน สิงหาคม 2549 ถึงกรณี ความไม่สงบในสามชายแดนภาคใต้ไว้ว่า "ที่จริงแล้วรัฐไม่ได้เข้าใจคำว่า ทุนทางสังคมสักเท่าไหร่ ความสำคัญของรัฐก็คือความ มั่นคง แต่ความเป็นอิสระของชาวบ้าน ความภาคภูมิใจในชีวิต ปรัชญาทั้งหมดที่เราพูดกันมา ถามว่ารัฐเข้าใจประเด็นนี้ไหม ผมว่าไม่เข้าใจ ถ้าเข้าใจก็ต้องให้เขาเป็นตัวของเขาเองให้เขามี วัฒนธรรมของเขา มีภาษาของเขาเอง ทำไมคุณไม่ให้เกียรติเขา กลัวเขาจะเป็นกบฏหรือ คุณคิด ว่า ถ้าเขาใช้ภาษาของเขาแล้ว เขาจะไม่เป็นคนไทยหรือ (น.132)

ผศ.ดร. วรวิทย์ บารู ผู้อำนวยการโครงการจัดตั้งสมุทรรัฐ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตปัตตานีเผยว่าภาครัฐยังไม่เข้าใจในระบบและวิถีชีวิติของชุมชนที่อยู่บนพื้นฐาน วัฒนธรรมมลายูและศาสนาอิสลาม อีกทั้งมีประวัติศาสตร์ที่ยาวนาน มีรากเหง้าที่เห็นชัด แทนที่ รัฐจะเรียนรู้และเข้าใจวัฒนธรรมท้องถิ่น รัฐกลับพยายามเปลี่ยนวิถีชีวิติของประชาชนมุสลิมให้ ตามกระแสหลักอีกต่างหาก ทั้ง ๆ ที่เขาเหล่านั้น อยากดำรงชีวิตตามวิถีของเขาเอง

ผศ. ดร.วรวิทย์ ทิ้งท้ายว่า จริง ๆ แล้ว รัฐต้องคำนึงถึงความหลากหลายทางวัฒนธรรม เป็นพิเศษ ท่านเสริมว่า ความหลากหลายทางวัฒนธรรมเป็นยาขนานเอกในการแก้ปัญหาความ ขัดแย้งด้วยซ้ำไป

อาจารย์วศิน สาเมาะ ข้าราชการครูชาวจังหวัดปัตตานีเคยแสดงทัศนะความคิดเห็นใน โครงการสัมมนาทางวิชาการ เรื่อง "มลายูศึกษาเพื่อความสมานฉันท์" จัดโดยมหาวิทยาลัยเที่ยง คืน ร่วมกับ วิทยาลัยอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์วิทยาเขตปัตตานี ณ หอประชุม วิทยาลัยอิสลามศึกษา เมื่อวันที่ 11-12 พ.ค. 2549 ว่า "ที่ทุกนโยบายรัฐบาลไม่ประสบผลสำเร็จ เนื่องจากความไม่เข้าใจในวัฒนธรรมของสังคมในประเทศอันหลากหลาย"

ท่านยังเสริมอีกว่า บางนโยบายมีเจตนาดีต่อสังคมมุสลิมชายแดนภาคใต้ แต่เนื่องจาก ขาดองค์ความรู้ในเรื่องศาสนาอิสลาม และไม่เข้าใจวัฒนธรรมท้องถิ่น จึงทำให้ไม่ประสบผลสำเร็จ หน้าซ้ำกลับบานปลายเข้าไปอีก ยกตัวอย่างเช่น โครงการนำกลุ่มเด็กเยาวชนมุสลิมภาคใต้ไปเข้า ค่ายอบรมเพื่อความสมานฉันท์ โดยในกิจกรรมนั้น กำหนดให้เด็กผู้หญิงถอดผ้าคลุมและมีการจับ ไม้จับมือระหว่างชายหญิง ซึ่งพฤติกรรมเยี่ยงนี้ถือว่า ผิดหลักการทางศาสนาอิสลามอย่างมาก และได้สร้างความไม่พอใจแก่ผู้ปกครองอีกด้วย

นี้เป็นตัวอย่างที่ชี้ให้เห็นถึงความล้มเหลวในการดำเนินการนโยบายของรัฐฐานเพราะขาด ความรู้และไม่เข้าในวิถีชีวิตของชาวมลายูมุสลิม

นายแวยูโซ๊ะ สามะอาลีข้าราชการบำนาญยังได้เล่าอีกว่า อันที่จริงเรื่องศาสนาเป็นเรื่อง ใหญ่สำหรับชาวมลายูมุสลิม เพราะฉะนั้น ทุกครั้งที่ทางศอ.บต.จัดโครงการอบรมสัมมนาและทัศน ศึกษาก็มักจะมีคำถามจากบรรดาผู้นำศาสนาและท้องถิ่นว่า มีที่ละหมาดไหม มีอาหารมุสลิมหรือ เปล่า เป็นต้น หากฝ่ายรัฐจัดโดยไม่คำนึงถึงสิ่งเหล่านี้ จะก่อให้เกิดความเดือดร้อนและอึดอัดใจแก่ ชาวมลายูมุสลิมอย่างมาก

ดูเหมือนเป็นเรื่องเล็กสำหรับรัฐ แต่สำหรับมลายูมุสลิมแล้วเรื่องเหล่านี้ถือเป็นเรื่องใหญ่ เพราะอย่างที่เรียนให้ทราบแล้วว่า เรื่องศาสนาเป็นเรื่องใหญ่สำหรับมุสลิม ชีวิตของพวกเขาจะ ผูกพันกับหลักการศาสนาตลอดเวลา ดังนั้น หากรัฐไม่ได้ใส่ใจในเรื่องเหล่านี้ มันจะนำไปสู่ความมี อคติและสร้างความรู้สึกที่ไม่ดีต่อรัฐในระยะเวลาข้างหน้า

# 6. สรุป

ผู้เขียนมีความเชื่อมั่นว่านโยบายแต่ละนโยบายที่กำหนดออกมาไม่มีนโยบายใดที่มุ่งร้าย แก่ประชาชน เชื่อเหลือเกินว่านโยบายทั้งหมดที่ออกโดยรัฐล้วนแล้วแต่มุ่งไปสู่เป้าหมายอันเดียวกัน หมด นั่นคือ เพื่อความอยู่เย็นเป็นสุขของประชาชนทุกหมู่เหล่า เพราะโดยหน้าที่แล้วรัฐจะต้องดูแล และปกป้องประชาชนของตนเองทุกคน รัฐต้องเป็นฝ่ายที่ต้องพิทักษ์สันติราษฎร์ ต้องให้ประชาชน ของตนเองรู้สึกปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สิน มีความมั่นคงและมั่นใจในอาชีพการงาน ทั้งใน ปัจจุบันและในภายภาคหน้า

นั่นคือในทางแนวคิดและทฤษฎี แต่ในทางปฏิบัติแล้ว หาได้เป็นเช่นนั้นไม่

ถึงแม้นโยบายแต่ละนโยบายที่กำหนดออกมาล้วนแต่สวยงามเพริศพริ้ง ดูผิวเผินแล้วไม่ น่าจะเกิดปัญหาขึ้นมาได้ ความไม่สงบในสามจังหวัดชายแดนภาคใต้น่าจะคลี่คลายลงไปได้ แต่ แล้วปัญหายังปะทุขึ้นมาจนได้ และไม่มีที่ท่าว่าจะจบลงกันได้ง่ายๆ หนำซ้ำอาจจะยืดเยื้ออีกนาน

ผู้เขียนมีความคิดเห็นว่า เหตุที่เป็นเช่นนี้ก็เพราะว่า (หนึ่ง) การกำหนดนโยบายแต่ละ นโยบายเป็นการกำหนดจากเบื้องบนลงสู่ล่าง หมายความว่า นโยบายแต่ละนโยบายรัฐเป็นผู้ กำหนดเพียงฝ่ายเดียวโดยที่ประชาชนในพื้นที่ไม่มีส่วนรับรู้ใดๆ ดังนั้น เมื่อมีการนำไปปฏิบัติแล้ว ปรากฏว่าเกิดปัญหาตามมามากมาย เช่น ไม่เป็นที่ยอมรับของคนในพื้นที่ เพราะนโยบายเหล่านั้น ไม่สอดคล้องกับวิถีชีวิตของพวกเขา

(สอง) อีกเหตุผลหนึ่งที่มีอิทธิพลสูงมากและถือว่าเป็นปัจจัยสำคัญที่สุดที่จะซี้ว่า นโยบาย แต่ละนโยบายจะประสบผลสำเร็จหรือล้มเหลว นั่นคือ ตัวผู้ที่นำนโยบายไปปฏิบัติในพื้นที่ อันได้แก่ ข้าราชการ เจ้าหน้าที่ ผู้ปกครองและผู้บริหารในทุกระดับที่ไม่เข้าใจและไม่ยอมเข้าใจวัฒนธรรมใน พื้นที่ที่ตัวเองกำลังปฏิบัติหน้าที่อยู่ กลุ่มเหล่านี้ไม่ยอมเรียนรู้จากชาวบ้าน มีแต่อยากให้ชาวบ้าน เรียนรู้จากกลุ่มของตน

ปรากฏการณ์เช่นนี้นำไปสู่การปะทะระหว่างสองวัฒนธรรม ฝ่ายหนึ่งเป็นวัฒนธรรม กระแสหลักแห่งชาติ อีกฝ่ายหนึ่งเป็นกระแสท้องทีที่ปักหลักและมีอารยธรรมที่เป็นของตนเอง มี ประวัติศาสตร์ที่ยาวนาน ด้วยสภาวะที่ดำรงอยู่ทำให้ฝ่ายหลังไม่พยายามแสดงท่าที่ขัดขืนใดๆในทางกลับกัน พยายามวางตัวเฉยเมย ทั้งๆ ที่ความเป็นจริงนั้น พวกเขารู้สึกอึดอัดคับข้องใจกับการที่ไม่สามารถ แสดงตัวตนที่แท้จริงของตัวเองให้ประจักษ์ขึ้นมาได้ ไม่มีสิ่งใดอีกเล่าที่จะมีความสุขเท่ากับได้แป็น ตัวของตัวเอง ไม่เพียงเท่านั้น พวกเขายังจะต้องมาระแหวงในเรื่องของวัฒนธรรมของตนเองอีก ด้วยที่ยังไม่ชัดเจนในเรื่องของอนาคตว่าจะอยู่ยงคงกระพันหรือจะมลายหายไปในที่สุด เมื่อมาคิดอย่างนี้ยิ่งทำให้เกิดความรู้สึกอัดอั้นตันใจไปด้วย

บรรณานุกรม

### 1. หนังสือ

- จรัญ มะลูลีม และคณะ, **ไทยกับโลกมุสลิม ศึกษาเฉพาะกรณีไทยมุสลิม**. กรุงเทพฯ สถาบันเอ เชียศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2542
- ความรู้และความไม่รู้ 3 จังหวัดชายแดนใต้, สรุปเนื้อหาจากงานเสวนาทางวิชาการ ในโครง การตลาดวิชามหาวิทยาลัยชาวบ้านชุด จังหวัดภาคใต้ จำนวน 5 ครั้ง
- เฉลิมเกียรติ ขุนทองเพชร. หะ**ยีสุหลง อับดุลกาเดร์ กบฏ...หรือวีรบุรุษแห่งสี่จังหวัดภาคใต้** พิมพ์ครั้งแรก กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์มติชน, 2547
- ดร.อิมรอน มะลูลีม, วิเคราะห์ความขัดแย้งระหว่างรัฐบาลไทยกับมุสลิมในประเทศ : กรณี

ศึกษากลุ่มมุสลิมในเขตจังหวัดชายแดนภาคใต้ กรุงเทพฯ: อิสลามิคอะเคเดมี, 2538 หนึ่งกมล พิพิธพันธ์, "ความเข้าใจในวัฒนธรรมมุสลิมภาคใต้ของข้าราชการในจังหวัด ปัตตานี" วิทยานิพนธ์รัฐศาสตร์มหาบัณฑิต สาขาวิชาการเมืองและการปกครอง มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, 2548

# 2. จุลสาร นิตยสารและหนังสือพิมพ์

จดหมายข่าวศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร ปีที่ 6 ฉบับที่ 38 มิ.ย.-ก.ค. 2548, หน้าที่ 2

**มติชน** 2 ม.ค.2547

**มติชน** 21เม.ย 2548

มติชน 29 ส.ค.2548

**มติชน** 27 มิ.ย.2549

**มติชน** 5 ก.ค. 2549

มติชน 28 ส.ค. 2549

Bangkok Post, 27 June 2006

**นิตยสาร GM** ฉบับเดือน สิงหาคม 2549

### เอกสารแนบท้ายเล่ม

# เรื่องสั้น "อึดอัดใจ"

โดย อับดุล ราซัค

โต๊ะอิหม่ามยูซุฟวางจดหมายจากอำเภอลงอย่างเชื่องช้า ดูสีหน้าแล้วไม่ค่อยสู้ดีนัก เขาเริ่มรู้สึกไม่สบายใจตั้งแต่วินาทีแรกที่ได้รับหนังสือเชิญจากทางการให้เข้าร่วมทัศนาจร เพื่อความสมานฉันท์ภาคใต้ หาใช่เป็นเพราะเขาเกลียดการเดินทางไม่ แต่มีคำถามและข้อข้องใจ สองข้อที่มากวนใจอยู่ตลอดเวลา ข้อแรก เขามักจะตั้งข้อสงสัยเสมอว่า มีอาหารฮาลาลใหม ทางผู้จัดได้เตรียมอาหารที่ ถูกต้องตามหลักอิสลามหรือไม่

และข้อที่สอง การไปทัศนาจรครั้งนี้ เอื้อต่อการทำละหมาดไหม มีสถานที่ให้ละหมาดไหม เป็นข้อคำถามที่โต๊ะอิหม่ามยูซุฟมักจะถามอยู่ในใจเสมอ คำถามเหล่านี้ไม่ได้เป็นคำถาม ที่มากวนประสาท เวียนศีรษะโต๊ะอิหม่ามยูซุฟเพียงผู้เดียว หากแต่รวมถึงคนอื่นๆ ด้วย ไม่ว่าโต๊ะคอ เต็บ บิหลั่น ตลอดจนคณะกรรมการมัสยิดคนอื่นๆทั้งหมด

ข้อข้องใจเหล่านี้ ไม่ได้ผุดขึ้นมาลอยๆ แต่อาศัยประสบการณ์ที่ผ่านมา ซึ่งนับครั้งไม่ถ้วนที่ ทางการเชิญเข้าร่วมสัมมนา ประชุมเชิงปฏิบัติการ และอบรมต่างๆ ที่นอกเหนือจากสร้างความ ผิดหวังแล้ว ยังก่อความอึดอัดใจอีกด้วย

อึดอัดใจในเรื่องที่คนต่างศาสนิกมองเห็นแล้วเป็นเรื่องที่ไม่เป็นเรื่อง เรื่องเล็กๆ ปลีกย่อย จิปาถะที่ไม่ควรนำมาคิดกวนประสาท เมื่อเจอกับสถานการณ์เช่นนี้ อีหม่ามยูซุฟมักจะพูดในใจว่า "เรื่องเล็กสำหรับคุณคือเรื่องใหญ่สำหรับผม"

ภาพเหตุการณ์ที่ยังจำฝังใจมาถึงทุกวันนี้ มีอยู่ครั้งหนึ่งตอนที่เขาเพิ่งจะได้รับการแต่งตั้ง เป็นโต๊ะอีหม่ามใหม่ๆ ทางการเชิญคณะกรรมการประจำมัสยิดทุกคนทุกตำบลไปอบรมเชิญ ปฏิบัติการในเดือนรอมฏอนซึ่งเป็นเดือนถือศีลอดของชาวมุสลิม ทางการไม่รู้ว่าช่วงเดือนรอมฏอน มุสลิมต้องทำอะไรบ้าง ต้องวางตัวเช่นใด อันที่จริงเขาไม่อยากเข้าร่วมอบรมแล้ว แต่เกรงว่า จะถูก มองว่าไม่ให้ความร่วมมือกับรัฐ เขาจึงจำยอมไปในที่สุด ช่วงนั้นเขารู้สึกลำบากมาก วางตัวไม่ค่อย ถูก ไหนจะต้องระมัดระวังในเรื่องของหลักการการถือศีลอด และไหนจะต้องเตรียมตัวเพื่อละศีล อดและสารพัดอย่าง อีกทั้งเรี่ยวแรงก็ไม่ค่อยมีเพราะต้องอดอาหารทั้งวัน เรียกได้ว่า อบรมคราวนั้น จึดคัดใจมาก

ตลอดระยะเวลาที่เข้าพักที่โรงแรม ถึงแม้ทางการจะรับผิดชอบค่าใช้จ่ายทั้งหมด แถม ยังให้เบี้ยเลี้ยงวันละ 300 บาทอีกต่างหาก แต่ในทัศนะของโต๊ะอิหม่ามยูซุฟแล้วไม่คุ้มกันเลยกับ การที่ต้องสูญเสียความเป็นตัวของตัวเองในวิถีชีวิตแบบชาวบ้านใน*กัมปงบารู*กับการที่ต้องมานั่ง ทนอึดอัดใจในห้องประชุม

โต๊ะอิหม่ามยูซุฟยังจำอีกภาพเหตุการณ์หนึ่งที่เขาและคณะกรรมการมัสยิด*กัมปงบารู*ไป ร่วมประชุมสัมมนาสองวันที่หาดใหญ่ครั้งล่าสุดได้ดี เขาและพรรคพวกได้เข้าไปพักที่โรงแรมแห่ง หนึ่งตามที่ผู้จัดเตรียมให้ วันแรกที่เข้าไปพัก หลังจากที่ check-in เรียบร้อยแล้ว เขาจัดการทำ ละหมาดให้เสร็จสรรพเสียก่อน หากไม่ได้ละหมาดแล้วเขาจะรู้สึกอึดอัดและกระวนกระวายใจเป็น อย่างมาก ขาดละหมาดเมื่อใดจะรู้สึกผิดบาปมาทันที

ความรู้สึกเช่นนี้เกิดขึ้นตั้งแต่เขานั่งรถทัวร์จากบ้านมาถึงในตัวเมืองหาดใหญ่ โดยที่ไม่ได้ พักระหว่างทาง จึงทำให้เขาพลาดเวลาละหมาดซูฮูร์ไป แต่ก็ยังดีที่เขาตั้งใจไว้แล้วว่า เขาจะ ละหมาดควบกันเลยระหว่างเวลาซูฮูร์กับอัศรฺ ฉะนั้น ทันทีที่เขาเข้าห้องพักในโรงแรมแล้ว เขาจึงรีบ จัดแจงละหมาดอย่างเร่งด่วน เพราะเกรงว่าเวลาละหมาดจะล่วงเลยไป

แต่กว่าจะละหมาดได้ก็ป่วนพอสมควร เพราะเขาต้องเที่ยวหาทิศทางที่มุ่งหน้าสู้กิบลัต (เมืองเมกกะประเทศซาอุดิอาระเบีย)อยู่นาน ในห้องพักโรงแรมไม่มีสัญลักษณ์ที่บอกชี้ทางของ กิบลัต ซึ่งไม่เหมือนกับโรงแรมในกลุ่มประเทศมุสลิมที่เขาเคยไปสัมผัสที่มักจะมีสัญลักษณ์ชี้ไป ทิศทางกิบลัตเกือบทุกแห่ง

อีกประการหนึ่งที่เขารู้สึกไม่สบายใจ ก็คือเมื่อเปิดตู้เย็นแล้วปรากฏว่ามีขวดเหล้าเบียร์สาม ขวดวางเรียงในตู้เย็นยิ่งทำให้เขาอึดอัดใจอยู่ไม่น้อย

โปรแกรมโทรทัศน์ก็ไม่มีโปรแกรมเกี่ยวกับบรรยายธรรมหรือศาสนาเอาเสียเลย ยิ่งทำให้ เกิดอาการหงุดหงิด กดปุ่มที่ไรก็มีแต่หนัง เพลง ละคร ฯลฯ ชนิดที่เรียกว่า เพื่อความบันเทิงล้วนๆ เป็นการสนองตอบรสนิยมของหนุ่มสาวเสียมากกว่า เขายิ่งทรมานใจมากขึ้นเมื่อมาเห็นพิธีกร รายการเกมโชว์หนึ่งแต่งตัวค่อนข้างออกจะโป๊ เสื้อสายเดี่ยวและกางเกงที่ฟิตเปรี๊ยะ จนเห็นส่วน เว้าส่วนโค้งหมด เขาจึงรีบกดรีโมทปิดทันที

ความบันเทิงสำหรับเขาแล้วคือ การได้ฟังหรือชมสิ่งที่สามารถทำให้เขาสบายใจหรือรู้สึก นิ่งสงบ นึกถึงพระเจ้าอยู่ตลอดเวลา ชีวิตเขาเป็นเช่นนี้ตลอด อยู่ในกรอบตามที่ศาสนาอิสลาม กำหนดทุกอย่าง กล่าวในอีกความหมายหนึ่ง ก็คือ หากได้อยู่ตามแบบแผนที่ศาสนาอิสลามได้วาง เอาไว้แล้ว เขาจะมีความรู้สึกปลอดภัยและสบายใจจนสุดที่จะบรรยายได้

หลังจากตื่นนอนและทำการละหมาดซุบุห์เรียบร้อยแล้ว เขาจึงหยิบคูปองอาหารที่วางอยู่ บนโต๊ะและก้าวเดินออกลงไปยังชั้นล่างเพื่อไปยังห้องอาหาร

เขาเริ่มรู้สึกไม่สบายใจขึ้นมาอีกครั้งหนึ่ง หลังจากที่ตระเวนดูรายการอาหารแล้ว ปรากฏว่า เป็นอาหารที่ถึงแม้ไม่มีเนื้อหมูผสมอยู่ก็จริง แต่ก็ไม่มีอาหารที่กำกับว่าเป็น "อาหารมุสลิม" แต่ทาง ผู้จัดดูแลในเรื่องอาหารปริปากพูดว่า "ฮาลาลครับ ไม่มีเนื้อหมู รับรองทานได้"

โต๊ะอิหม่ามหันไปชำเลืองมองกุ๊กในห้องครัว ปรากฏว่าไม่มีกุ๊กมุสลิมสักคนเดียว ความอึด อัดใจเริ่มมีอีกครั้งหนึ่ง เขาจึงตัดสินใจเลือกกินขนมปังสองชิ้นกับชาร้อนหนึ่งถ้วย ทั้งๆ ที่ใจอยาก ทานอาหารหนักๆ เช่น ข้าวผัด ก๋วยเตี๋ยว ฯลฯ แต่เพื่อความสบายใจเขาจึงเลือกรับประทานในสิ่งที่ ตนคิดว่า ไม่มีสิ่งที่*หะรอม*ใดๆมาเจือปนในอาหารกันก่อน

นึกถึงเรื่องอาหารที่ไร โต๊ะอิหม่ามยูซุฟจำฝังใจกับเหตุการณ์ที่เขาและคณะกรรมการมัสยิด ไปทัศนศึกษาทางภาคอีสานที่จัดโดย ศอ.บต. เมื่อเกือบสิบห้าปีที่แล้ว เหตุที่เขาต้องจำขึ้นสมอง จนถึงทุกวันนี้ ก็เพราะว่า เขาจำเป็นต้องถือศีลอด(อดอาหาร) ตลอด 5 วันที่อยู่ในภาคอีสาน เพราะ ไม่มีอาหารฮาลาลให้เลือกกิน เขาไม่กล้ากินอาหารที่ปรุงอย่างไม่ถูกต้องตามขั้นตอนของศาสนา อิสลาม เพราะเรื่องอาหารการกินเป็นเรื่องที่มีความเกี่ยวโยงกับจิตใจและความศรัทธาโดยตรง อาหารมีส่วนในการสร้างอัตลักษณ์แต่ละคน "You are what you eat"

ดังนั้น เพื่อรักษาอุดมการณ์และจุดยืนของตนเอง จึงเลือกแก้ปัญหาด้วยการถือศีลอด เขายังจำภาพเหตุการณ์ในวันนั้นได้ดี วันที่ไปถึงในตำบลแห่งหนึ่ง ทางกำนันสุทธิเดช ซึ่ง เป็นพุทธ เลี้ยงอาหารต้อนรับในฐานะเจ้าภาพ เมื่อมีสมาชิกท่านหนึ่งถามท่านกำนันว่า

"ท่านครับ อาหารเหล่านี้ฮาลาลไหมครับ"

"รับรองกินได้ ไม่มีหมู มันเป็นแกงวัว <u>ผมเชือดเอง</u>" ท่านกำนันตอบกลับด้วยรอยยิ้มที่ชื่น มื่นและน้ำเสียงที่ช่างเป็นมิตรไมตรีเสียยิ่งนัก

คณะโต๊ะอิหม่ามรวม 40 ชีวิต นั่งอึ้งอยู่พักหนึ่ง ไม่ทันที่คณะโต๊ะอิหม่ามจะชี้แจง ท่าน กำนันรีบพูดว่า

"ไม่ต้องห่วง ผมเคยรับราชการที่ภาคใต้ (จังหวัดยะลา)มาก่อน ผมรู้จักชาวมุสลิมดี มี เพื่อนเป็นมุสลิมเยอะแยะ ผมรู้ว่าคนมุสลิมไม่กินหมู ผมจึงเชือดวัวไงครับ"

ปรากฏว่าวันนั้น เราทุกคนไม่ทานอะไรเลย แกงวัวไม่ได้แตะแม้แต่นิด หลังจากที่ได้ชี้แจง ให้กำนันรู้และเข้าใจถึงกระบวนการทำอาหารในอิสลามว่า

"ฮาลาลในที่นี้ ไม่ได้หมายถึงปราศจากเนื้อหมูเพียงอย่างเดียว หากแต่กระบวนการ ทำอาหารทุกอย่างต้องถูกต้องทำขั้นตอนที่ศาสนาสอนไว้ เริ่มตั้งแต่คนเชือด ก็ต้องเป็นมุสลิม เพราะตอนที่เขาจะเชือดวัวหรือสัตว์อื่นๆ ที่ศาสนาอิสลามอนุญาต เขาจำเป็นต้องกล่าวด้วยพระ นามของอัลลอฮฺ นี้ยังไม่ได้รวมถึงขั้นตอนการชำแหละ ล้าง และปรุง มันเป็นเรื่องที่ละเอียดอ่อน มากครับพ่อกำนัน มันไม่ใช่แค่ที่ใครๆ ก็เชือดได้"

"เราเสียใจด้วยครับท่านกำนัน แกงวัวของพ่อกำนัน เรากินไม่ได้จริงๆ"

เราต่างเอ็นดูกำนันสุทธิเดชมากที่อุตสาห์หวังดีกับพวกเราทุกคน แต่ด้วยเพราะไม่รู้จริงใน เรื่องหลักการอิสลาม จึงทำให้เราไม่สามารถหยิบยื่นความสัมพันธ์ไมตรีที่พ่อกำนันมอบให้ได้ อิสลามไม่ได้รังเกียจคนต่างศาสนา มิหนำซ้ำกำชับว่าต้องให้เกียรติต่อกัน เราเป็นเพื่อนมนุษย์ผู้ ร่วมโลกได้ แต่ในเรื่องของศาสนาแล้ว พระเจ้าทรงตรัสไว้ในคัมภีร์อัลกุรอานว่า "ศาสนาของเขาคือ ศาสนาของเขา สำหรับเราคือ ศาสนาของเรา"

อาจจะดูเป็นเรื่องเล็กๆ สำหรับคนต่างศาสนิก แต่กลายเป็นเรื่องใหญ่สำหรับคนมุสลิม เพราะเรื่องศาสนาเป็นเรื่องใหญ่ มิอาจที่จะประนีประนอมปรองดองกันได้ หากไขว้เขว่เมื่อไหร่ นั่น หมายถึงผิดจากหลักการของศาสนาทันที จึงไม่แปลกเลยที่อีหม่ามยูซุฟยอมอดยากปากแห้งดีกว่า ไปรับประทานในสิ่งที่ตัวเองไม่คุ้นเคย

อีหม่ามยูซุฟไม่ได้รังเกียจเดียดฉันท์คนต่างศาสนิกหรอก เพียงแต่ว่าบางสิ่งบางอย่างเรา มารวมกันได้ แต่บางสิ่งบางอย่างเราจะมาคละกันไม่ได้เป็นอันขาด "เรามารวมกันที่จุดเหมือน และแยกกันที่จุดต่าง เห็นจะดีกว่า" อีหม่ามยูซุฟกล่าวในใจ ยอมรับว่า เจตนาของกำนันสุทธิเดชดีมาก แต่กระบวนการและขั้นตอนของพ่อกำนันสิไม่ ถูกต้องตามหลักการศาสนาอิสลาม เราจึงรับไม่ได้

ศาสนาอิสลามสอนว่าหากเจตนาดีแล้ว กระบวนการต้องดีและถูกต้องด้วย ก็ประมาณว่า หลักการเดียวกับหลักการของโรบินฮู้ดที่มีเจตนาต่อคนยากคนจนดีมาก แต่เนื่องจากกระบวนการ ของโรบินฮู้ดที่ไปขโมยทรัพย์สินของคนรวยเพื่อมาแจกจ่ายแก่คนจนนะสิที่ผิด หรือต่อกรณีการ ฉ้อโกงและซื้อเสียงในการเลือกตั้งในระบอบประชาธิปไตย เพื่อหาได้มาซึ่งชัยชนะเหนือคู่แข่ง และ ตัวเองจะได้ตบเท้าเข้าไปนั่งในสภาในฐานะสมาชิกสภาผู้แทนราษฎร อย่างนี้ก็ถือไม่ได้แล้ว เป็นที่ ต้องห้าม

เป้าหมายดี กระบวนการและขั้นตอนต้องดีด้วย หลักการแบบ The ends justify the means ใช้ไม่ได้เลย หรือถ้าหากกระบวนการดี แต่เป้าหมายไม่ดีก็ใช้ไม่ได้เช่นกัน ต้องดีทั้ง เป้าหมายและกระบวนการควบคู่กันไป

สำหรับอิสลามต่อกรณีเหตุการณ์ที่ก่อให้เกิดความอึดอัดใจแก่โต๊ะอิหม่ามตลอดระยะเวลา สองวันที่เข้าร่วมประชุมสัมมนาในครั้งนั้น ไม่ได้จบเพียงแค่เรื่องอาหารฮาลาลหรือไม่ฮาลาลเท่านั้น แต่ยังมีเรื่องที่ต้องทำให้โต๊ะอิหม่ามต้องปวดเศียรเวียนเกล้าอยู่ตลอด เรื่องที่เป็นหัวใจของงานคือ การบรรยายโดยวิทยากรผู้ทรงคุณวุฒิจากส่วนกลางที่นำเสนอด้วยการใช้ภาษาไทยทั้งหมด โต๊ะอิหม่ามที่มีความรู้แค่ป.3 และตลอดทั้งชีวิตใช้ภาษามลายูท้องถิ่นในการสื่อสารกับครอบครัว และสังคมในกัมปง จึงจับไม่ได้ความ ฟังไม่ได้ศัพท์เกือบทั้งหมดในสิ่งที่วิทยากรนำเสนอ ช่วงระยะ สองวันที่ต้องมานั่งทนฟังการบรรยายโดยที่ตัวเขาเข้าใจเพียงน้อยนิดถือเป็นการทรมานในอีก รูปแบบหนึ่งสำหรับเขา อึดอัดใจมาก หากบ้านอยู่ใกล้ๆ เขาคงหนีกลับบ้านตั้งแต่วันที่มาถึงที่ โรงแรมเสียแล้ว

เขาก็เอะใจอยู่เหมือนกันว่า ทำไมทางผู้จัดไม่จัดเตรียมล่ามช่วยกล่าวสรุป ไม่เห็นจะ เสียหายเลย หรือไม่ก็อาจจะเตรียมเอกสารที่เขาสามารถอ่านแล้วเข้าใจได้

โต๊ะอิหม่ามยูซุฟเชื่อว่าไม่ได้เพียงเขาคนเดียวหรอกที่ไม่เข้าใจ เขามั่นใจว่ามีสมาชิกเพียง หยิบมือเท่านั้นที่อาจจะฟังรู้เรื่องและเข้าใจ โดยเฉพาะคนหนุ่มๆ แต่หากเป็นรุ่นอาวุโสแล้ว หรือรุ่น ราวคราวเดียวกันกับเขา ฟันธงได้เลยว่าไม่รู้เรื่อง ไม่ต่างไปกับ "หนูเห็นเหล็ก"

สองวันในโรงแรม แทนที่จะเป็นการพักผ่อนกลับนำมาซึ่งความไม่สบายใจ และอึดอัดใจ แก่เขามาก แต่ก็ต้องทน ไม่อยากขัดขืนอำนาจของรัฐ โต๊ะอิหม่ามยูซุฟจำบทหนึ่งในคัมภีร์อัล-กุ รอานให้ชนมุสลิมทุกคนต้องเชื่อฟังและเคารพผู้นำในรัฐที่ตนอิงอาศัยอยู่

แต่ถือว่าเป็นการทรมานมากกับการที่ต้องมาเฝ้าระวังในสิ่งที่ขัดแย้งกับตนเอง อย่างไรก็ ต้องเฝ้าระวังและดูแลเพราะว่าเป็นนโยบายที่ประชาชนต้องมาปฏิบัติตามและเคารพ ไม่อย่างนั้น จะกลายเป็นขบถ หรือคนที่ทรยศต่อแผ่นดินบ้านเกิด ด้วยเหตุนี้ จึงจำเป็นต้องปฏิบัติตามเพียง สถานเดียว

โต๊ะอิหม่ามยูซุฟหยิบจดหมายฉบับดังกล่าวขึ้นมาดูอีกครั้งก่อนจะปล่อยให้หล่นจากมือ อย่างคนไม่มีเรี่ยวแรง

### บทคัดย่อ

ชื่อบทความ แหล่งโบราณคดี อัตลักษณ์ชาติ และการช่วงชิงพื้นที่ของกลุ่มชาติพันธุ์

ชื่อผู้เขียน อุดมลักษณ์ ฮุ่นตระกูล

### สาระสังเขปของบทความ

บทความนี้ผู้เขียนมีความสนใจแรกเริ่มอันเนื่องมาจากการที่ได้มีโอกาสได้เข้าพื้นที่เพื่อเก็บ ข้อมูลงานวิจัยในโครงการศึกษาชาติพันธุ์วรรณนาทางโบราณคดีของกลุ่มคนบนพื้นที่สูงในอำเภอ ปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอนมาตั้งแต่ต้นปีพ.ศ.2546 และพบว่าการก่อตัวของรัฐชาติไทยได้ กลายเป็นปัจจัยที่ก่อให้เกิดการปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ต่างๆ ในหลายมิติ ปรากฏการณ์เช่นนี้อาจเกิดพบอยู่ทั่วโลกในช่วงเวลาแห่งความเป็นรัฐสมัยใหม่ที่มีความพยายาม สถาปนาอำนาจของรัฐต่อดินแดนและผู้คน ผ่านการสร้างอัตลักษณ์ความเป็นชาติและก่อให้เกิด จิตสำนึกร่วมของคนในชาติ นอกจากงานเขียนประวัติศาสตร์แล้วเครื่องมือหนึ่งที่รัฐไทยใช้สร้าง ความรู้สึกของความเป็นคนไทย ยังได้มีการเชิดชูแหล่งโบราณคดีให้เป็นแหล่งท่องเที่ยวเพื่อการ เรียนรู้และความภาคภูมิใจในชาติอีกอย่างหนึ่งด้วย

แต่จากการลงภาคสนามของผู้เขียนกลับพบว่าในอีกด้านหนึ่งแหล่งโบราณคดีไม่ได้เป็น เพียงพื้นที่ของการขยายอำนาจรัฐ แต่ได้กลายเป็นพื้นที่ของชาวบ้านในการแสดงตัวตนในสังคม ดังนั้น จุดประสงค์ของบทความนี้จึงเป็นการเสนอภาพของแหล่งโบราณคดีในมิติของการช่วงชิง พื้นที่ของอำนาจ ที่กลุ่มชาติพันธุ์บนพื้นที่สูงได้พยายามสร้างการเชื่อมโยงกลุ่มหรือชุมชนเข้ากับ แหล่งโบราณคดี และทำให้พื้นที่ดังกล่าวเป็นพื้นที่ของปฏิบัติการต่อรองของชาวบ้านให้ได้มาซึ่ง สิทธิในการใช้ ถือครอง และการจัดการทรัพยากรในท้องถิ่น

คำสำคัญ ชาติพันธุ์ อัตลักษณ์ชาติพันธุ์ ความเป็นชาติ การช่วงชิงพื้นที่ แหล่งโบราณคดี อำเภอปางมะผ้า

พื้นที่ศึกษา อำเภอปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอน

417

Title Archaeological Site, National Identity And

Competition over Space among Ethnic Groups

Author Udomluck Hoontrakul

Abstract

I had the inspiration to write this article when I had an opportunity to do the Ethnoarchaeological Study of Highland Tribes Project in Pang Mapha District, Mae Hong

Son province beginning in 2003. I discovered that the formation of Thai nationality has

had the influence on the redefinition of ethnic identity. It seemed as though in the

contemporary world, modern states have increasingly attempted to build power over

territories and population through the development of national identity. History is one tool

which the Thai state has used for 'Thaiification'. In addition to using historiography, the

Thai state has worded to represent archaeological sites as national symbols for

domestic and international tourism.

However, from my fieldwork I found that archaeological sites represent not only

the territorialization of the state power, but also the expression of ethnicity over social

space. Thus, this article has the aim to present archaeological sites in light of

competition over the land use and ownership of resources.

Keywords ethnic group, ethnic identity, nationality, competition over space,

archaeological site, Pang Mapha district

Area study

Pang Mapha district, Mae Hong Son Province

# ประวัติผู้เขียน

ชื่อสกุล อุดมลักษณ์ ฮุ่นตระกูล

**หน่วยงาน** นักวิจัยโครงการศึกษาชาติพันธุ์วรรณนาทางโบราณคดีของกลุ่มคนบนพื้นที่สูงใน

อำเภอปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอน

สถานศึกษา นักศึกษาปริญญาโท ภาควิชาพัฒนาสังคม

คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่

# แหล่งโบราณคดี อัตลักษณ์ชาติ และการช่วงชิงพื้นที่ของกลุ่มชาติพันธุ์ อุดมลักษณ์ ฮุ่นตระกูล

### 1.บทน้ำ

จุดเริ่มต้นของบทความนี้มีที่มาจากประสบการณ์ภาคสนามในฐานะของนักโบราณคดีของ โครงการโบราณคดีบนพื้นที่สูงในอำเภอปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอน เมื่อต้นปี พ.ศ.2547 ระหว่างการทำงานโบราณคดีบนพื้นที่สูงครั้งนั้นโครงการถูกกล่าวหาว่าบุกรุกและทำลายพื้นที่ ศักดิ์สิทธิ์ตามความเชื่อของชาวบ้านจ่าโบชึ่งเป็นกลุ่มชาติพันธุ์มูเซอดำอีกทั้งพื้นที่ดังกล่าวกำลังถูก ปรับให้เป็นสถานที่ท่องเที่ยวประจำหมู่บ้าน จากข้อกล่าวหาดังกล่าวได้ก้าวไปสู่การเรียกร้อง ค่าชดเชย (เลี้ยงฝี) โดยผู้เข้าร่วมพิธีกรรมดังกล่าวมีทั้งนักวิชาการในแวดวงโบราณคดี ชาวบ้าน ตัวแทนจากสำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.) และสื่อมวลชนหลายแขนง ในช่วงขณะ นั้นเองที่ผู้เขียนเองได้เกิดคำถามกับคำว่า "สิทธิ" ในความขัดแย้งระหว่างรัฐกับชุมชน สถานการณ์ ที่เกิดขึ้นคือโครงการโบราณคดีบนพื้นที่สูงได้ทำการศึกษาแหล่งโบราณคดีในวัฒนธรรมโลงไม้โดย วิธีการศึกษาวงปีไม้ที่ต้องเจาะเอาเนื้อไม้ของโลงไม้ในแหล่งโบราณคดีไปศึกษาอายุและ สภาพแวดล้อมในอดีต ซึ่งในกระบวนการทำงานก่อนหน้านั้นได้มีการจัดส่งเอกสารแนะนำ โครงการเพื่อแจ้งต่อหน่วยงานราชการและหน่วยงานปกครองส่วนต่างๆ ถึงการเข้าพื้นที่เพื่อ ดำเนินงาน แต่เมื่อปฏิบัติงานจริงกลับถูกระงับโดยชาวบ้านในขณะที่หน่วยงานรัฐกลับไม่สามารถ เข้าไปไกล่เกลี่ยปัญหาได้มากนัก

หากพิจารณาจากบริบทของพื้นที่แล้วจะเห็นว่าแหล่งโบราณคดีแห่งนั้นอยู่ภายใต้อำนาจที่ ทับซ้อนกันอยู่ของหน่วยงานรัฐทั้ง กรมป่าไม้ กรมการปกครอง (ที่แยกย่อยไปอีกหลายระดับ เช่น จังหวัด อำเภอ และองค์การบริหารส่วนตำบล เป็นต้น) กรมศิลปากร และซุมชน/ชาวบ้าน ในฐานะ เจ้าของพื้นที่ แต่ชุมชนนี้เป็นชุมชนใหม่ที่มิได้มีประวัติความเกี่ยวเนื่องกับชุมชนเจ้าของแหล่ง โบราณคดีในคดีต

คำถามหลักที่เกิดขึ้นในช่วงดังกล่าวคือ 1) ขอบเขตและความหมายของคำว่า "สิทธิ" ระหว่างสิทธิของรัฐและสิทธิชุมชน ว่ามีการขีดแบ่งกั้นด้วยอะไรเพราะถ้าหากดูจากสถานการณ์ แล้วการดำเนินงานของโครงการวิจัยเป็นไปตามระเบียบและขั้นตอนภายใต้อำนาจของรัฐ แต่ในอีก ด้านกลับไปขัดกับคำว่าสิทธิของชุมชน ดังนั้น หมายความว่าความหมายในเรื่องของสิทธินั้นจึงมิได้ เป็นเพียงเรื่องในทางกฎหมายที่สามารถตัดสินชี้ขาดได้ในทางใดทางหนึ่งแต่ได้แสดงออกถึงความ ทับซ้อนกันระหว่างสิทธิทั้ง 2 ประเภท แล้วเราจะสามารถเข้าใจถึงการทับซ้อนนั้นได้อย่างไร 2) ปรากฏการณ์ที่ชาวบ้านออกมาเรียกร้องในเรื่องของการละเมิดพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ซึ่งในอดีตนั้นไม่เคย ปรากฏมาก่อนว่าเคยมีการให้ความสำคัญกับ "ผีแมน" ซึ่งเป็นความเชื่อทั่วไปว่าเป็นเจ้าของแหล่ง

โบราณคดีโลงไม้ นั้นแสดงออกถึงนัยในความขัดแย้งระหว่างการช่วงชิงการเข้าถึงการจัดการ ทรัพยากรของรัฐและชุมชนอย่างไร

จุดประสงค์ของบทความนี้จึงเป็นความพยายามตอบคำถามดังกล่าวข้างต้นด้วยการ ทบทวนและประมวลงานเขียนหลายๆ ชิ้นที่จะช่วยให้เข้าใจกับสถานการณ์ที่เกิดได้ชัดเจนขึ้นโดยที่ ผู้เขียนได้วางเค้าโครงของเรื่องไว้ 3 ส่วนด้วยกัน คือ ส่วนแรก ความขัดแย้งในความหมายของ สิทธิ เนื้อหาในส่วนนี้ได้ทบทวนความหมายของสิทธิอย่างกว้าง ๆ ซึ่งจะทำให้เห็นถึงความเกี่ยวพัน กับความคิดเรื่องสิทธิของหน่วยงานรัฐและชาวบ้าน จนกระทั่งกลายเป็นทิศทางของนโยบายการ พัฒนาในภาครัฐของไทยที่มีต่อชุมชนบนพื้นที่สูง ส่วนที่สอง การนิยามความหมายทางวัฒนธรรม ลงไปบนพื้นที่ทางธรรมชาติซึ่งเป็นวิธีการที่ชาวบ้านใช้ในการช่วงชิงสิทธิต่อทรัพยากรดังกล่าว ทำให้เห็นถึงทับซ้อนของสิทธิที่มีรูปแบบและมิติที่แตกต่างกัน โดยเฉพาะมิติเชิงซ้อนระหว่าง วัฒนธรรมและกฎหมายที่ในบางครั้งก็สามารถทับซ้อนกันได้อย่างสนิทแต่ในบางครั้งก็ได้ทำให้เกิด ความลักลั่นอันเป็นที่มาของความขัดแย้งหรืออีกด้านหนึ่งก็คือได้เปิดพื้นที่ให้เป็นเวทีในการช่วงชิง การเข้าถึงทรัพยากรระหว่างกฎหมายและชุมชน ส่วนสุดท้าย ทบทวนงานที่แสดงให้เห็นถึงการ เปิดพื้นที่ทางวัฒนธรรมเพื่อการช่วงชิงทรัพยากร ซึ่งเป็นเวทีการต่อสู้ที่สำคัญในสังคมยุคปัจจุบัน

### 2.การช่วงชิงความหมายในการอ้างสิทธิเหนือทรัพยากร

เมื่อผู้เขียนหวนกลับไปพิจารณาถึงคำถามแรกที่ว่าขอบเขตระหว่างสิทธิชุมชนกับสิทธิของ อำนาจรัฐ ผู้เขียนก็ตระหนักขึ้นมาทันทีว่าแม้กระทั่งการตั้งคำถามของตัวผู้เขียนในขณะนั้นเองยัง ตกอยู่ภายใต้คู่ตรงกันข้ามที่ว่าด้วยสิทธิในลักษณะของสิทธิเชิงกีดกัน กล่าวคือ หากพิจารณาข้อ ขัดแย้งที่เกิดระหว่างโครงการวิจัยที่กล่าวอ้างสิทธิ/อำนาจในการเข้าไปศึกษาแหล่งโบราณคดีตาม ความชอบธรรมที่ได้รับมาจากรัฐ และการกล่าวอ้างสิทธิของชาวบ้านที่ว่าเป็นสิทธิชุมชนผู้เป็น เจ้าของพื้นที่ ก็จะเห็นว่าแต่ละฝ่ายล้วนแล้วแต่เห็นสิทธิที่เป็นความหมายเชิงเดี่ยวเป็นสิทธิที่ หมายถึงความเป็นเจ้าของ (ownership) การกล่าวอ้างของชาวบ้านเองต่อคำว่า 'สิทธิชุมชน' นั้นมี ลักษณะเช่นเดียวกับการมองเห็นสิทธิของปัจเจกหากแต่ว่าหน่วยของคำว่าชุมชนนั้นมีหน่วยของ บัจเจกจำนวนมากมาประกอบกัน ผู้เขียนเห็นว่าถ้าหากเรายังตกอยู่ในคู่ตรงข้ามของคำว่าสิทธิของ รัฐและสิทธิชุมชนในลักษณะเช่นนี้ต่อไปก็ยังคงไม่สามารถหาจุดสิ้นสุดของความขัดแย้งนี้ได้ วิธีแก้ไขปัญหาที่ดีที่สุดคือการสลายคู่ตรงข้ามด้วยวิธีการที่มองสิทธิในเชิงซ้อน และก่อนที่เราจะไป ไกลจนถึงจุดนั้นก็จำเป็นที่ต้องเข้าใจความคิดในเรื่องสิทธิว่ามีแนวคิดพื้นฐานใดที่มีผลต่อการก่อ รูปของสิทธิในความหมายที่คนในสังคมเข้าใจกันอยู่แล้วเราจะมีวิธีหลุดพ้นจากมันไปได้อย่างไร

หากกล่าวถึงสิทธิ (Right) แล้วสิ่งที่หลีกเลี่ยงไม่ได้คือการเกี่ยวพันกับทรัพยากรหรือ ทรัพย์สิน (Property) ในที่นี้ผู้เขียนเห็นว่าแหล่งโบราณคดีถ้ำผีแมนดังกล่าวนี้ได้ครอบคลุม ความหมายในเชิงทรัพยากรที่เป็นทั้งธรรมชาติและวัฒนธรรม ในปัจจุบันจะเห็นว่าทรัพย์สินได้ถูก นิยามกันอย่างแพร่หลายท่ามกลางกระแสของทุนนิยมว่าเป็นวัตถุ/สิ่งของ (object) และเป็นสิทธิ ในการกีดกันของปัจเจกบุคคล แต่เราก็ยังพบข้อคัดค้านที่ใต้แย้งความคิดดังกล่าวจากงานเขียน ของ Macpherson (1978) เขาได้ศึกษาความคิดว่าด้วยเรื่องของทรัพย์สินผ่านประวัติศาสตร์และ พบว่าความคิดดังกล่าวไม่เคยหยุดนิ่งแต่มีความเคลื่อนใหว/มีพลวัตไปตามความสัมพันธ์ของ บุคคล/สังคมซึ่งก็คือเป็นไปตามเงื่อนใชในเชิงบริบทของช่วงเวลา (contextualization) ข้อค้นพบ หนึ่งของเขาคือในช่วงก่อนศตวรรษที่ 17 สังคมมองทรัพย์สินคือการมีสิทธิที่เป็นความสามารถใน การบังคับให้เป็นไปตามการกล่าวอ้างในการมีส่วนร่วมในผลประโยชน์บางอย่างอันครอบคลุมทั้ง ในทรัพยากรส่วนรวมหรือสิทธิของปัจเจกในสิ่งของบางอย่าง งานศึกษาทางด้านมานุษยวิทยาที่ ยืนยันความคิดนี้มีตัวอย่างหลายขึ้นเช่น งานของ Malinowski (1926) Crime and Custom in Savage Society และ งานของ Lowie (1920) Primitive Society ซึ่งได้กล่าวถึงระบบทรัพย์สินใน สังคมบุพกาลจากการศึกษากลุ่มคนในสังคมล่าสัตว์หลายแห่งในโลกที่พอจะสรุปได้ว่า ระบบ ทรัพย์สินดั้งเดิมนั้นไม่ได้ให้สิทธิกับคนเด็ดขาดเหนือทรัพย์สิน/วัตถุ แต่เป็นสิทธิที่ตั้งอยู่บนชุดของ ความสัมพันธ์ระหว่างผู้คนซึ่งอาจมีลักษณะที่ทับซ้อนและเชื่อมโยงกันมากกว่าเป็นเรื่องของ แบ่งแยก/กิดกัน (exclusion) (Hann 1998; Hallowell 2003)

ปัจจัยสำคัญที่ทำให้สิทธิเปลี่ยนแปลงไปคือหลักปรัชญาที่สำคัญของ John Locke ซึ่งได้ กล่าวว่าสิทธิของปัจเจกคือสิทธิตามธรรมชาติ Locke ชี้ให้เห็นว่าความเป็นปัจเจกคือธรรมชาติของ มนุษย์และมนุษย์นั้นเกิดมาพร้อมกับแรงงานเท่านั้นซึ่งมนุษย์จะมีชีวิตอยู่ได้ก็ด้วยที่ดินอันเป็นสิทธิ ขั้นพื้นฐานของความเป็นปัจเจก ด้วยความคิดนี้เองที่ได้เอื้อต่อหลักการของทุนนิยมในการสร้าง สิทธิที่หมายถึงการกิดกันผู้อื่นต่อการเข้าถึงทรัพยากร ในจุดนี้เองที่ Macpherson ได้เห็นแย้ง ปัจเจกที่ Locke ได้กล่าวถึงว่าคือสิ่งสร้าง และความเป็นส่วนรวมต่างหากที่เป็นธรรมชาติ ดังนั้น เขาจึงเห็นว่าทรัพย์สินจึงเป็นความสัมพันธ์เชิงอำนาจในกลุ่มคน/สังคมและแสดงออกมาในรูปแบบ ของ "สิทธิ" อย่างไรก็ตามไม่ได้หมายความว่าผู้ที่นิยามสิทธินั้นคือผู้ที่กุมอำนาจเหนือมวลชนหรือ อยู่ในมือของรัฐเพียงฝ่ายเดียว แต่สิทธิควรต้องอยู่ในอำนาจของปวงชนในการนิยามด้วย

ข้อเขียนสำคัญที่ยิ่งเป็นการตอกย้ำและเสริมสิทธิในความหมายของการกีดกันมากยิ่งขึ้น คืองานของ Hardin (1968) Tragedy of the Commons ซึ่งได้กล่าวถึงทรัพยากรที่มีการใช้ร่วมกัน (common property) ว่าได้ถูกใช้อย่างไร้การจัดการและทำให้เกิดการทำลายและเสื่อมโทรมอย่าง รวดเร็ว เขาจึงเสนอให้ยกทรัพยากรนั้นเป็นของปัจเจกบุคคลเพื่อให้มีการใช้อย่างระมัดระวังมีการ ดูแลรักษาที่ดีกว่าและให้ทรัพยากรนั้นเป็นของรัฐเพื่อที่ว่ารัฐจะได้สามารถจัดการให้มีคนดูแลได้ งานชิ้นนี้ของเขาส่งผลโดยตรงต่อนโยบายของ World Bank และรัฐบาลของประเทศต่างๆ ในการจัดการทรัพยากรของประเทศโดยเฉพาะการแปลงหรือปฏิรูปทรัพยากรหลายๆ ชนิดให้กลายมา

เป็นสิทธิส่วนบุคคล (ของปัจเจกซึ่งก็คือสิทธิที่กีดกัน) ปัญหาที่ตามมาและเป็นข้อถกเถียงจาก บทความหลายชิ้นต่อแนวคิดเรื่อง ทรัพยากร/ทรัพย์สินส่วนรวม (Common property) ของ Hardin คือ ความหมายของคำว่า "Common" ที่ Hardin ให้ไว้นั้นแตกต่างไปจาก "Common property" ในระบอบทรัพย์สิน (Property regime) ที่มีอยู่แล้ว กล่าวคือ ในระบอบทรัพย์สินนั้นได้แบ่งประเภท ของทรัพย์สินต่างๆ ไว้เป็น 4 ประเภท คือ 1) Private property (ทรัพย์สินส่วนบุคคล) 2) State property (ทรัพย์สินของรัฐ) 3) Common property (ทรัพยากรส่วนรวมในท้องถิ่นที่มีการจัดการ อยู่แล้วโดยชุมชนผู้ใช้ทรัพยากรนั้น) 4) Open Access (ทรัพยากรส่วนรวมที่ไร้การจัดการเช่น น้ำ ป่า และทะเล เป็นต้น)

ประเด็นสำคัญคือ Common ของ Hardin นั้นควรจะหมายถึงทรัพยากรที่อยู่ในประเภทที่ 4 ซึ่งไร้การจัดการโดยคนกลุ่มใดกลุ่มหนึ่ง เป็นทรัพยากรที่ทุกคนสามารถเข้าถึงได้โดยเสรี แต่ใน ความเข้าใจของ World Bank หรือ รัฐบาลทั่วไปนั้นได้ครอบคลุมในทรัพยากรทั้งประเภทที่ 3 และ 4 ทำให้ผลของการปฏิบัติจริงคือการเข้าไปควบคุมจัดการโดยรัฐนั้นเกิดปัญหาและข้อขัดแย้งกับ ชุมชนดั้งเดิมหรือท้องถิ่นที่ใช้ประโยชน์ทรัพยากรอยู่มาตลอดไม่ว่าจะเป็นปัญหาการละเมิดฝ่าฝืน กฎที่รัฐใช้ควบคุมหรือทรัพยากรก็ยังคงถูกทำลายอยู่อย่างต่อเนื่อง ทั้งนี้ก็จะเห็นว่าในการจัดการ ของรัฐเองก็ได้เอื้อประโยชน์ให้กับคนบางกลุ่มเท่านั้น ดังจะเห็นได้จากงานของ Ostrom Schlager (1996) ที่ได้ให้ความเห็นว่าแม้ว่าระบอบทรัพย์สินใน 3 ประเภทแรกที่ได้กล่าวมาข้างต้น นั้นจะให้สิทธิในการครอบครองในลักษณะของความเป็นเจ้าของ (Ownership) แต่ในความเป็น จริงแล้วความหมายของสิทธิในทรัพย์สิน (property right) นั้นอยู่ภายในขอบเขตของการจัดการที่ ประกอบด้วย การเข้าถึง (Access) และ การรับผลประโยชน์ (Withdrawal) ความสำคัญกับทั้ง 2 เรื่องนี้อย่างมากโดยชี้ว่า การเข้าถึงนั้นสามารถแบ่งออกไปได้หลายระดับ เช่น เข้าถึงด้วยการชม เข้าถึงด้วยการสามารถเก็บเกี่ยวผลประโยชน์ได้ เข้าถึงด้วยการจัดการ และ เข้าถึงด้วยการเป็นเจ้าของที่สามารถถ่าย/โอน หรือขายได้ ซึ่งก็หมายถึงสิทธิในทรัพย์สินที่แตกต่าง กันไปหลายระดับ กล่าวคือ แม้ว่าปัจเจกจะมีสิทธิในการเข้าถึง (Access) แต่ก็ยังมีเงื่อนไขอีก หลายประการในการใช้หรือได้รับผลประโยชน์ ทำให้เกิดสิทธิต่างๆ เช่น สิทธิในการใช้ประโยชน์แต่ ไม่สามารถซื้อ-ขายได้ หรือมีสิทธิในการเข้าชมเพื่อความบันเทิงแต่ไม่สามารถนำทรัพยากรไปขาย ได้ โดยนัยนี้ก็คือปัจเจกที่เข้าถึงสิทธิหรือถือสิทธิได้นั้นมีอยู่หลากหลายและก็เป็นไปได้เช่นกันว่าแม้ จะสามารถเข้าถึงได้ (Access) แต่ก็อาจจะปราศจากซึ่งสิทธิในการได้รับประโยชน์ในทรัพยากร (Withdrawal)

สุดท้ายแล้วความหมายของสิทธิจึงไม่สามารถมองในลักษณะที่เป็นเชิงเดี่ยว (Linear Concept of Rights) หรือการมองว่าสิทธิในทรัพย์สิน/ทรัพยากรว่าขึ้นอยู่กับใครคนใดคนหนึ่ง แต่ ต้องเห็นว่าการใช้ประโยชน์ในทรัพยากรร่วมกันหรือทรัพย์สินบางอย่างนั้นมักจะพันอยู่กับ

ความสัมพันธ์ของกลุ่มคนที่ร่วมใช้ในทรัพยากรนั้นหรือแม้ว่าในหน่วยพื้นที่เดียวกันซึ่งประกอบด้วย ทรัพยากรที่หลากหลายก็ประกอบด้วยผู้ใช้ที่แตกต่างกลุ่ม หรือวิธีการใช้ทรัพยากรแต่ละประเภทก็ แตกต่างกัน ดังนั้น ความหมายของสิทธินี้จึงครอบคลุมความหมายในเชิงซ้อน หรืออาจจะเรียกว่า เป็นสิทธิเชิงซ้อน (Complexity of Rights) ที่ประกอบด้วยมิติอันหลากหลายในปฏิบัติการจริง เช่น มิติทางวัฒนธรรม มิติของความสัมพันธ์เชิงอำนาจ เพศภาวะ ซาติพันธุ์ และชุมชน เป็นต้น

ในกรณีของประเทศไทยเมื่อพิจารณาผ่านบริบททางประวัติศาสตร์จะเห็นความแตกต่าง ของการนิยามความหมายทรัพยากรที่สำคัญของประเทศโดยเฉพาะพื้นที่ป่า ที่ดิน ที่แตกต่างกัน ระหว่างช่วงสมัยของรัฐโบราณซึ่งมีรูปแบบเป็นรัฐบรรณาการ (Tributary State) กับรัฐชาติ สมัยใหม่ ซึ่งก็ได้ส่งผลต่อความหมายในเรื่องของสิทธิที่แปรเปลี่ยนไปตามเงื่อนไขดังกล่าวด้วย เช่นกัน Vandergeest และ Peluso (1995) ได้วิเคราะห์รูปแบบของการนิยามดินแดนของรัฐ โบราณในเขตเอเชียตะวันออกเฉียงใต้โดยเฉพาะรัฐสยามว่าการอ้างสิทธิเหนือดินแดนนั้นไม่ได้อยู่ ที่การครอบครองพื้นที่หรือเขตแดนในทางภูมิศาสตร์ทางด้านกายภาพดังเช่นในปัจจุบัน แต่อยู่ที่ การควบคุมกำลังคน (Labor control) ซึ่งสิ่งที่ตามมาย่อมหมายถึงผลผลิตจากแรงงานคนใน รูปแบบของส่วยหรือบรรณาการที่ต้องจัดส่งไปให้กับรัฐศูนย์กลาง ดังนั้นขอบเขตของรัฐโบราณจึงมี ลักษณะที่สิ่นไหลไม่ตายตัว ขอบเขตของดินแดนอยู่ที่การแผ่ขยายของผู้คนไปสู่พื้นที่ใหม่ และการ อ้างสิทธิแบบดั้งเดิมที่สำคัญจึงเป็นรูปแบบที่ปัจเจกหรือผู้คนเชื่อมโยงกันในลักษณะของระบบ เครือญาติซึ่งก็คือสิทธิในการใช้ที่ดินและทรัพยากรอื่นที่เกี่ยวข้องกันเป็นสิทธิที่คนในสุมชนมี ร่วมกัน (Moral right)

การกำเนิดขึ้นของรัฐซาติสมัยใหม่มาพร้อมกับการนิยามความหมายต่างๆลงไปบนพื้นที่ ด้วยรูปแบบที่หลากหลายเพื่อให้สามารถตรวจสอบได้ว่ารัฐมีอำนาจอย่างไรในพื้นที่เหล่านั้น (Territorialization) เทคโนโลยีที่แนบมาด้วยกันกับความคิดนี้คือการทำแผนที่ซึ่งไม่ได้มีหน้าที่เพียง ประกาศขอบเขตและบทบาทตามกฎหมายของรัฐเท่านั้นแต่ยังได้ประกาศถึงพื้นที่ทางนามธรรม อันมีมิติอยู่ที่เส้นเขตแดนที่ขีดขึ้น และพื้นที่แต่ละส่วนของรัฐซาติก็ไม่ได้เป็นเพียงกล่องที่ว่างเปล่า หากยังได้บรรจุสัญลักษณ์ของทรัพยากรต่างๆ ไว้ด้วยไม่ว่าจะเป็นประชากร ทรัพยากรธรรมชาติ เช่น ป่าไม้ เหมืองแร่ ดิน และแหล่งน้ำ เป็นต้น ด้วยเหตุนี้แผนที่จึงเป็นมากกว่าภาพแทนความจริง อันเป็นรูปร่าง/ขอบเขตของรัฐแต่เป็นเครื่องมือที่ตัวแทนรัฐได้สร้างเพื่ออ้างสิทธิในการบังคับใช้ตาม กฎหมายที่รัฐบัญญัติขึ้น (Kemp J. 1981; Vandergeest and Peluso 1995)

ผลที่ตามมาคือความพยายามของรัฐในการครอบครองสิทธิการจัดการที่ดิน/ทรัพยากร โดยเฉพาะป่าไม้ของประเทศในรูปแบบที่คล้ายคลึงกับไทยคือตัวอย่างกรณีศึกษาในชวาของ Peluso (1992) คือการสร้างวาทกรรมของรัฐในเรื่องของการจัดการป่าไม้ซึ่งถือได้ว่าเป็นมรดกชิ้น เอกที่ได้รับมาจากความเป็นอาณานิคม วาทกรรมชุดดังกล่าวเป็นการจัดการป่าไม้แบบ วิทยาศาสตร์ในขั้นแรกเป็นการสร้างนิยามของปาว่าเป็นพื้นที่ไร้การถือครองดังนั้นรัฐจึงมีอำนาจ เบ็ดเสร็จในการถือครอง ขั้นต่อมาคือการอ้างความรู้ในเรื่องของการจัดการปาแบบวิทยาศาสตร์ซึ่ง มีการศึกษาและสอนกันในประเทศตะวันตก ทำให้เห็นว่าการจัดการแบบชาวบ้านท้องถิ่นทั่วไปนั้น จะทำให้ป่าเสื่อมโทรมและหมดสิ้นลง และขั้นสุดท้ายคือการหาวิธีการจัดการกับปาโดยการจัด จำแนกชนิด/ประเภทของทรัพยากร (Scientific forest) โดยเฉพาะชนิดของไม้ที่มีค่าทางเศรษฐกิจ พร้อมกับกับการออกกฎคุ้มครองในลักษณะของการหวงห้ามและกิดกันสิทธิการจัดการที่ นอกเหนือไปจากการจัดการของรัฐออกไป ในท้ายที่สุดแล้วชาวบ้านจึงถูกกิดกันออกจากปา พร้อมๆ กับทรัพยากรชนิดอื่นที่มีอยู่ในป่าด้วยทั้งที่ในบางครั้งชาวบ้านได้ใช้ทรัพยากรชนิดอื่นในป่า มากกว่าการตัดไม้ซึ่งเป็นทรัพยากรหลักที่รัฐกิดกันซึ่งก็ทำให้เกิดความขัดแย้งที่ ข้าข้อนมากยิ่งขึ้นคือการลดทอนพื้นที่ (Deterritorialization) ในโลกยุคโลกาภิวัตน์ ส่งผลต่อการ นิยามพื้นที่แบบดั้งเดิมสามารถข้ามผ่านและเข้าถึงได้อย่างง่ายดาย ในนโยบายของไทยไม่ว่าจะ เป็นการค้าเสรี (Free trade) การท่องเที่ยว ตลอดไปถึงการข้ามพรมแดนในแบบใหม่ทำให้เกิด คำถามกับสิ่งที่รัฐเคยนิยามไว้กลายเป็นความขัดแย้งในเชิงนโยบายที่ทำให้เกิดช่องทางของความ ลักลั่นไม่เท่าเทียมกันของสิทธิในการเข้าถึงทรัพยากรระหว่างรัฐ เอกชน และซาวบ้าน

มาถึง ณ จุดนี้ ผู้เขียนเห็นว่าคำถามแรกของบทความในเรื่องขอบเขตของสิทธิระหว่างรัฐ และชาวบ้านในกรณีความขัดแย้งระหว่างโครงการวิจัย (ที่แม้จะไม่ได้เกี่ยวข้องกับความขัดแย้งใน การจัดการทรัพยากรธรรมชาติโดยตรง แต่ก็มีความหมายที่โคบเคาทรัพยากรธรรมชาติโดยรคบเข้า ไว้ด้วย) และชาวบ้านซึ่งถือในสิทธิของชุมชนในการจัดการทรัพยากรนั้น คือความลักลั่นในเชิง นโยบายมาตั้งแต่ต้น ในที่นี้ขอบเขตของสิทธิทั้งรัฐและชุมชนไม่สามารถที่จะกำหนดตายตัวหรือ เปรียบเสมือนสิทธิเชิงเดี่ยวได้อีกต่อไป แหล่งโบราณคดีในวัฒนธรรมโลงไม้ที่ในอดีตเป็นเพียงเศษ ซากของอดีตหรือเป็นเรื่องเล่าในเรื่องของผีแมนในหมู่บ้านชาวได้กลับมามีความสำคัญเมื่อรัฐบาล หันมาส่งเสริมนโยบายการท่องเที่ยว หน่วยงานปกครองของอำเภอปางมะผ้าเองก็หันมาชูประเด็น ของแหล่งถ้ำในวัฒนธรรมโลงไม้หรือถ้ำผีแมนที่พบกระจายอยู่เป็นจำนวนมากในพื้นที่ให้กลายเป็น จุดขายสำคัญในการท่องเที่ยว เราจึงเห็นมิติของการนิยามความหมายแหล่งโบราณคดีที่ หลากหลายมากยิ่งขึ้นคือ ถ้ำในความหมายของทรัพย์สินส่วนรวม (หรือความหมายโดยนัยคือ ทรัพย์สินของรัฐ) ในความดูแลของกรมป่าไม้ แหล่งโบราณคดีเป็นมรดกชาติที่สมควรได้รับการ ดูแลรักษาและมีประโยชน์เพื่อการศึกษาในความดูแลของกรมศิลปากร (ในความหมายของ ทรัพย์สินส่วนรวมที่เป็นของรัฐอีกเช่นกัน) พื้นที่ศักดิ์สิทธิ์อันเป็นที่อยู่ของผีแมนตามความหมาย ของชาวบ้านในอดีต และสุดท้ายคือแหล่งโบราณคดีของหมู่บ้านซึ่งจะสามารถพัฒนาต่อไปให้ กลายเป็นจุดขายที่สำคัญของหมู่บ้านได้

ดังนั้น ประเด็นขอบเขตของสิทธินั้นอาจจะไม่ได้อยู่ที่ว่าใครจะเป็นผู้มีอำนาจถือครองสิทธิ อย่างเบ็ดเสร็จ แต่ควรจะอยู่ที่ว่าสิทธิในการเข้าถึงของผู้ใช้แต่ละกลุ่มนั้นควรอยู่ภายใต้เงื่อนไขหรือ ระดับในการเข้าถึงแบบใดมากกว่า ซึ่งก็จะทำให้ต้องทบทวนกันต่อไปถึงประเด็นการจัดการ ทรัพยากรที่ควรจะถูกพิจารณาในลักษณะของสิทธิเชิงซ้อนของผู้ใช้แต่ละกลุ่ม เพราะถ้าหากมีการ ใช้ทรัพยากรจากกลุ่มคนที่หลากหลายก็ย่อมมีปัญหา หากว่ายังคงมองสิทธิว่าเป็นสิทธิเชิงเดี่ยวที่มีลักษณะเป็นสิทธิแบบกีดกัน และการจัดการโดยใครคนใดคนหนึ่งก็ย่อมเกิดปัญหาความไม่เท่า เทียมในการให้สิทธิผู้ใช้ตามมาในแบบเดิมๆ อีก อย่างไรก็ตามเนื่องจากจุดประสงค์ที่แท้จริงของ บทความนี้อยู่ที่การทำความเข้าใจต่อปรากฏการณ์ที่ชาวบ้านนำเรื่องของวัฒนธรรมมาต่อรองกับ อำนาจของรัฐ การทบทวนงานในหัวข้อต่อไปจึงเป็นเรื่องของความพยายามในการใช้ประเด็น ทางด้านวัฒนธรรมเพื่อนิยามความหมายซ้อนลงไปในทรัพยากรธรรมชาติซึ่งก่อให้เกิดความชอบ ธรรมต่อการสิทธิเหนือพื้นที่ของชุมชนท้องถิ่น

# 3. ความหมายที่ทับซ้อนบนพื้นที่ในการอ้างสิทธิเพื่อเข้าถึงทรัพยากร

ในหัวข้อนี้ผู้เขียนให้ความสนใจต่อกระบวนการที่ชุมชนสร้างการนิยามทางวัฒนธรรมซ้อน ลงไปบนพื้นที่ทางกายภาพหรือแหล่งทรัพยากรเพื่อสร้างความชอบธรรมของชุมชน กรณีโดยทั่วไป แล้วมักจะพบว่าชุมชนท้องถิ่นได้พยายามใช้จารีตหรือวัฒนธรรมในการนิยามความหมายซ้อนลง ไปบนทรัพยากรธรรมชาติโดยตรงตัวอย่างในกรณีงานของ Hayami (1998) ที่ศึกษาการต่อสู้ช่วง ชิงพื้นที่ปาสนในบริเวณบ้านวัดจันทร์ จังหวัดเชียงใหม่ อันเป็นการต่อสู้ระหว่างชาวบ้านซึ่งเป็นชาว กะเหรี่ยงกับเจ้าหน้าที่ของรัฐที่ต้องการตัดไม้สนเพื่อเหตุผลทางเศรษฐกิจ ชาวบ้านได้สร้างวาท กรรมในรูปแบบของปฏิบัติการ (Discursive Practice) เพื่อนิยามความหมายใหม่ให้กับปาผ่านพิธี กรรมการบวชป่า ตามความเห็นของผู้เขียนประเด็นที่น่าสนใจของงานชิ้นนี้อยู่ที่ว่าได้แสดงถึง ภาพเคลื่อนไหวของชาวบ้านที่คนทั่วไปมักจะมองว่าเป็นภาพอุดมคติหรือภาพตัวแทนที่ถูกสร้างขึ้น เพียงทางเดียวจากภายนอก (เป็นภาพตัวแทนนี้ได้ถูกสร้างขึ้นและผลิตซ้ำอีกหลายครั้งโดย ขบวนการสิ่งแวดล้อมและนักวิชาการที่ทำให้เห็นว่าชาวกะเหรี่ยงมีภูมิปัญญาในการจัดการปาด้วย แนวคิดสิทธิชุมชน ทว่า ในความเป็นจริงชาวกะเหรี่ยงเองก็มิได้มีความเป็นอันหนึ่งอันเดียวตาม ภาพที่ถูกเสนอนั้น) แต่จากกรณีที่เกิดขึ้นกลับพลิกมุมมองว่าชาวบ้านได้นำเอาภาพตัวแทนที่ถูก สร้างนั้นกลับมาสร้างเป็นวาทกรรมในการเคลื่อนไหวให้กับชาวบ้าน

งานของ Hayami เป็นเพียงการยกตัวอย่างการซ้อนทับของความหมายทางวัฒนธรรมที่ ถูกสร้างลงบนพื้นที่ทางธรรมชาติซึ่งก็เป็นเพียงหนึ่งมิติรูปแบบหนึ่งเท่านั้น แต่ยังมีมิติในรูปแบบอื่น อีกคือในงาน Kuper (1972) ที่ตั้งคำถามต่อนัยในการเรียกหรือตีความตำแหน่งแห่งที่ของพื้นที่ (interpretation of sites) ของชาว Swaziland ในทวีปแอฟริกา เขาพบว่าชาวบ้านมีการเรียกชื่อ ศูนย์กลางในการพบปะสลับกันไปมาระหว่างชื่อในภาษาอังกฤษคือ 'Office' กับชื่อในภาษา พื้นเมืองว่า 'Sibaya' ผลการศึกษาพบว่ามันเกิดจากการช่วงชิงการให้ความหมายของพื้นที่ระหว่าง ชาวพื้นเมืองกับชาวอังกฤษผู้เป็นเจ้าของอาณานิคม พื้นที่ศูนย์กลางดังกล่าวเคยเป็นพื้นที่สำคัญที่ ชาว Swazi ใช้ในการประชุมถกเถียงแลกเปลี่ยนความคิดเห็นกันภายในชุมชน แต่เมื่ออังกฤษเข้า มาก็เข้าไปใช้พื้นที่ดังกล่าวได้นิยามความหมายใหม่ให้มีลักษณะเป็นศูนย์ราชการ หรือเป็นการ แสดงนัยถึงการสถาปนาอำนาจ/รวมศูนย์อำนาจของเจ้าอาณานิคม Kuper ได้วิเคราะห์ว่าพื้นที่ Sibaya ของชาวบ้านได้กลายมาเป็นพื้นที่ของความหมาย (space) และการช่วงชิงอำนาจในมิติ ทางการเมือง (political space) ระหว่างเจ้าอาณานิคมและชนพื้นเมือง

ในลักษณะที่คล้ายกับกรณีที่ Swaziland เกิดที่ประเทศรัสเซีย (Abramson 2000) งานได้ กล่าวถึงการซ้อนทับกันระหว่างพื้นที่ในจินตนาการ (Mythical Land) กับพื้นที่ทางกฎหมาย (Jural Land/ Legal Boundary) ข้อถกเถียงและข้อเสนอสำคัญของบทความนี้อยู่ที่การนำเสนอแนวคิด เชิงซ้อนระหว่างวัฒนธรรมและกฎหมายต่อสิทธิเหนือทรัพยากร พื้นที่ทางจินตนาการของชาวบ้าน ในรัสเซียนั้นคือพื้นที่ของความหมายเช่นเดียวกับชาว Swazi กล่าวคือ เป็นเรื่องของการนิยาม ความหมายของชุมชนต่อพื้นที่ จุดเด่นของงานชิ้นนี้อยู่ที่งานได้ขยายพื้นที่ออกไปไกลกว่าพื้นที่ที่ถูก สร้างโดยชาวบ้าน (กรณีของชาว Swazi เป็นการช่วงชิงพื้นที่ศูนย์กลางภายในหมู่บ้านที่เป็น สิ่งก่อสร้างของชุมชนเอง) แต่สำหรับงานชิ้นนี้ได้วิเคราะห์พื้นที่กายภาพโดยทั่วไปไปสู่แนวคิดของ 'ภูมิทัศน์' (Landscape) ที่ความหมายได้อ้างไปสู่มิติของ ประวัติศาสตร์ จิตวิญญาณ ความหมาย ในเชิงสุนทรียศาสตร์ ความสัมพันธ์ทางสังคม สัญลักษณ์ ความทรงจำ และความศักดิ์สิทธิ์ เป็นต้น แต่เมื่อเข้าสู่ช่วงเวลาหนึ่งเมื่อรัฐได้สถาปนาอำนาจเพื่อเข้าไปจัดการทรัพยากรโดยเฉพาะพื้นที่ ต่างๆ ภายในประเทศด้วยการบังคับสิทธิครอบครองตามกฎหมายได้ส่งผลกระทบต่อผู้คนที่ต้อง สูญเสียพื้นที่หรือทรัพยากรไป ทำให้ชุมชนท้องถิ่นหลายๆ แห่งพยายามกล่าวอ้างความชอบธรรม ของตนใหม่อีกครั้งด้วยเครื่องมือที่เรียกว่า 'พื้นที่ในจินตนาการ' ซึ่งก็คือการหวนกลับไปสู่ ความหมายดั้งเดิมที่เคยให้ต่อภูมิทัศน์หรือพื้นที่โดยรอบชุมชน ฉะนั้น จึงพบว่าในบางครั้งพื้นที่ทาง จินตนาการและพื้นที่ทางกฎหมายจึงไม่สามารถแยกกันได้อย่างเด็ดขาด แม้บางครั้งมันจะไม่ สามารถทับกันอย่างสนิท เราจะเห็นตัวอย่างจากหลายกรณีข้างต้นว่านำไปสู่ความพยายามช่วงชิง สิทธิระหว่างชุมชนกับรัฐ แต่เมื่อใดก็ตามที่พื้นที่ทั้ง 2 มีความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันก็จะมีผลให้ การบังคับทางกฎหมายได้รับความชอบธรรมอย่างสูงสุด เราอาจจะเห็นจากตัวอย่างในประเทศ ไทยในหลายๆ กรณีคือการประกาศเขตอุทยานประวัติศาสตร์ที่อ้างความชอบธรรม โดยชูประเด็น สมบัติของชาติภายใต้ความเป็นชาตินิยม เอื้อให้รัฐสามารถเข้าไปอ้างสิทธิต่อพื้นที่ได้อย่างหนัก แน่นมากกว่าชุมชนโดยรอบที่ต้องยอมรับต่อความเป็นชาติมากกว่าความเป็นชุมชน

กรณีที่ยกมาข้างต้นเราจะเห็นหน่วยของพื้นที่ในการนิยามมีลักษณะของพื้นที่ทาง กายภาพหรือเป็นสิ่งก่อสร้างที่อย่การช่วงชิงความหมายของการจัดการความสัมพันธ์เชิงอำนาจที่ ไม่เท่าเที่ยมระหว่างหน่วยของชุมชน/ชนพื้นเมือง (Micro) และรัฐ/เจ้าอาณานิคม (Macro) ซึ่งเป็นคู่ ตรงข้ามที่ชัดเจนและมักปรากฏให้เห็นอยู่เสมอ บทความต่อไปที่นำมายกจึงเป็นตัวอย่างการ จัดการความสัมพันธ์ระดับชมชนภายในมิติของเพศสภาพ (Gender) งานชิ้นนี้ศึกษาเรื่องของสิทธิ ในการใช้ต้นไม้ และพื้นที่ป่าของชาวบ้านในประเทศ Kenya (Rocheleau and Edmunds 1997) ข้อถกเถียงของบทความอยู่ในประเด็นของพื้นที่เชิงซ้อน ที่ก้าวพ้นไปกว่าการมองพื้นที่ใน 2 มิติ (two-dimensional) คือพื้นที่/ทรัพยากร กับการเป็นเจ้าของ (right of ownership) Roucheleau ได้ชี้ถึงมิติเชิงซ้อน (multi-dimensional) ที่อยู่บนพื้นที่ของความสัมพันธ์ระหว่าง หญิง-ชาย (Gendered Space) เขากล่าวว่าการมองพื้นที่เพียง 2 มิติ จะทำให้เห็นเพียงผู้ชายใน ฐานะของเจ้าของพื้นที่หรือต้นไม้คือสิทธิความเป็นเจ้าของเท่านั้น แต่ถ้าหากมองในสิทธิการใช้ (usufruct right) จะเห็นปฏิบัติการของการต่อรองและเงื่อนไขในความสัมพันธ์ระหว่างหญิง-ชาย และปรากฎภาพของผู้หญิงในการอ้างสิทธิการใช้และจัดการบนทรัพยากรที่ถูกอ้างสิทธิความเป็น เจ้าของของผู้ชาย รูปแบบในลักษณะนี้ คือความสัมพันธ์ของการถือครองที่ซ้อนกันอยู่ (Nested tenure) โดยสรุปจากบทความที่พบคือมิติของความสัมพันธ์ระหว่างหญิง-ชาย ได้เปิดพื้นที่ให้กับ การต่อรองและการใช้ทรัพยากรที่ทำให้การจัดการทรัพยากรมิได้ตกเป็นของใครคนใดคนหนึ่งเพียง ฝ่ายเดียว (หญิง/ชาย) แต่มันยังได้ชี้ให้เห็นถึงการสลายคู่ตรงข้ามของการจัดการทรัพยากรที่เคย ประสบปัญหามาโดยตลอดได้อีกทางหนึ่งด้วย

ประเด็นที่พบร่วมกันของตัวอย่างงานทั้ง 3 ชิ้นแรกที่ยกมาข้างต้นนั้นเป็นเรื่องของการให้ ความหมายต่อพื้นที่โดยชุมชนเพื่อการอ้างสิทธิในทรัพยากรธรรมชาติ ในบางกรณีอาจจะกล่าวได้ ว่าพื้นที่ที่ปรากฏนั้นเป็นการผลิตช้ำหรือตอกย้ำเพื่ออ้างไปสู่ต้นแบบอันบริสุทธิ์/ดั้งเดิม และทำให้ มันกลายเป็นสัญลักษณ์ (symbol) ร่วมของคนในสังคม อย่างไรก็ตามแม้บทความจะเปิดให้เห็นถึง กระบวนการที่ชุมชนท้องถิ่นใช้ในการช่วงชิงสิทธิ์ด้วยการนิยามความหมายให้กับพื้นที่ แต่สิทธิ์ดังกล่าวก็ยังคงเป็นสิทธิ์ในเชิงปัจเจกอยู่เช่นเดิม ดังนั้น ในบทความชิ้นที่ 4 นี้เองที่ได้เริ่มลบสิทธิ์ ของปัจเจกนั้นไปสู่สิทธิ์ที่ซ้อนทับบนทรัพยากรซึ่งเป็นการเปิดพื้นที่ในการต่อรองให้กับกลุ่มคนใน สังคมได้มีการเจรจาตกลงกันมากขึ้น

โดยสรุปแล้วเราจะเห็นความหมายภายใน 'พื้นที่ทางกายภาพ' (Place) ที่ถูกซ้อน 'พื้นที่ ทางนามธรรม/พื้นที่ของความหมาย' (Space) ลงไปอีกหลายชั้น กล่าวคือพื้นที่ทางกายภาพนั้น อาจถูกนิยามความหมายจากมิติที่แตกต่างและหลากหลาย เช่น มิติทางชาติพันธุ์ มิติของเพศ ภาวะ มิติทางวัฒนธรรม และมิติทางการเมือง ความเข้าใจที่มีต่อมิติเหล่านี้จะช่วยให้เข้าใจ เกี่ยวกับการซ้อนทับของสิทธิและเปิดพื้นที่ให้สามารถเกิดการต่อรองได้ ในประเด็นนี้เองที่มีส่วน

สำคัญต่อแนวทางของความเป็นประชาธิปไตย ดังนั้น เนื้อหาในส่วนต่อไปจึงจะเป็นการทบทวนถึง การเปิดพื้นที่ในมิติทางวัฒนธรรมซึ่งเราจะพบปฏิบัติการดังกล่าวอยู่ทั่วไปในสังคมปัจจุบัน

### 4. การเปิดพื้นที่ทางวัฒนธรรมในสนามของการช่วงชิงทรัพยากร

พื้นที่ทางวัฒนธรรมเป็นแนวคิดที่สมาทานให้กับแนวทางของ Antonio Gramsci นักคิด ชาวอิตาเลียน คนสำคัญในสาย Marxism ที่ได้หันมาให้ความสนใจต่อความรู้สึกนึกคิดของคนและ มีบทบาทต่อสังคมในฐานะของผู้ที่มีปฏิบัติการ (Agency) เราจะพบว่าผลจากการขยายตัวอย่างไร้ พรมแดนของโลกยุคใหม่ (ทุนนิยมตอนปลาย) ก่อเกิดกลุ่มคนรูปแบบใหม่ๆ เพิ่มมากขึ้นและ ความหมายหรือการนิยามสิ่งต่างๆ ภายในสังคม จึงเริ่มถูกปฏิเสธจากมุมมองของกลุ่มคนที่เริ่ม เปลี่ยนแปลงไป (ซึ่งในที่นี้อาจจะยกตัวอย่างของการนิยามสิทธิได้) ดังนั้น Gramsci จึงเริ่มหันไป นำแนวความคิดเกี่ยวกับประชานิยมหรือ civil society ซึ่งปรากฏมาแล้วตั้งแต่สมัยยุคกรีก-โรมัน แต่เขาได้ให้ความหมายของ civil society ในลักษณะของกลุ่มคนที่ถูกเบียดขับหรือกลุ่มที่ตกเป็น เบี้ยล่างทางสังคม (Subaltern) และเป็นกลุ่มของคนที่มีปฏิบัติการในสังคมที่ต้องการต่อรองกับ อำนาจที่กดทับพวกเขาอยู่

ประเด็นสำคัญอีกประการหนึ่งของ Gramsci คือเขาเห็นว่าการต่อสู้/ต่อรองกับอำนาจใน โลกยุคปัจจุบันนั้นไม่ได้อยู่ภายใต้กรอบแบบ Marxism หรือกรอบทางด้างเศรษฐกิจและการเมือง อีกต่อไป แต่อยู่ที่ 'วัฒนธรรม' เหตุนี้เองทำให้ Gramsci มองว่าวัฒนธรรมไม่ได้มีอยู่แล้ว (Given) หรือเป็นเรื่องของสิ่งดีงามที่คนในสังคมประพฤติปฏิบัติสืบต่อกันมา แต่เป็นเรื่องของความสัมพันธ์ เชิงอำนาจ วัฒนธรรมถูกสร้างผ่านประเด็นการถกเถียงเพื่อช่วงชิงความหมายกันในสังคมมาโดย ตลอด ในความหมายนี้ได้สอดคล้องกับงานของ Gupta และ Ferguson (1999) ที่ศึกษาวัฒนธรรม ในความหมายใหม่จากเดิมที่เห็นว่าวัฒนธรรมถูกมองว่าจำกัดอยู่ในพื้นที่ทางกายภาพมีพรมแดนที่ แน่นอน แต่เมื่อโลกก้าวเข้าสู่ความไร้พรมแดน (Globalization) โลกทั้งโลกเชื่อมโยงถึงกันอย่างไร้ การจำกัดของเวลาและสถานที่ มันทำให้เกิดการผสมผสานของวัฒนธรรมต่างๆ ทั่วโลกหรือ ลักษณะที่เรียกว่าเป็นวัฒนธรรมลูกผสม (Hybrid culture) ในที่สุดแล้ววัฒนธรรมจึงไม่ได้ถูกยึด โยงอยู่ในพื้นที่ทางกายภาพ (Place) อีกต่อไป แต่ก้าวไปสู่พื้นที่ทางนามธรรม (Space) ที่เป็นเรื่อง ของการนิยามความหมาย (identity) ของกลุ่มคนหรืออาจจะกล่าวได้ว่าวัฒนธรรมคือพื้นที่ของอัต ลักษณ์

ในความหมายของพื้นที่ทางวัฒนธรรม (Cultural space) ของ Gupta และ Ferguson เป็นความสัมพันธ์ที่ไร้พรมแดน และมีการซ้อนอยู่ในหลายระดับคือ

1) ความหมายของพื้นที่ของการแสดงออกถึงอัตลักษณ์ที่ผ่านการจัดความสัมพันธ์เชิง อำนาจ กล่าวคือ การนิยามอัตลักษณ์ไม่สามารถเป็นการนิยามจากใครคนใดคนหนึ่ง

- ได้อย่างลอยๆ แต่มันได้แสดงนัยของการจัดความสัมพันธ์ที่ไม่เท่าเทียมกันภายใน กลุ่ม
- 2) เป็นการเปิดพื้นที่ของการสื่อสาร เช่น Hyper space ที่เปิดโอกาสให้กับความแตกต่าง ทางชาติพันธุ์ ความเป็นเพศ เป็นพื้นที่ของการสร้างสรรค์ของคนหลายกลุ่ม กรณีที่พบ ได้ชัดเจนในงานศึกษามานุษยวิทยาในปัจจุบันคือการศึกษากลุ่มชาติพันธุ์มังที่ ติดต่อกันผ่านสื่ออินเตอร์เน็ต ได้เชื่อมต่อชาวมังในเอเชียและในอเมริกาให้สามารถ สื่อสาร/สร้างความหมายร่วมกันได้เป็นชุมชนเสมือนจริงในโลกอินเตอร์เน็ต
- 3) เป็นพื้นที่สำหรับเปิดประเด็นข้อถกเถียง เปิดโอกาสให้มีการปรับความสัมพันธ์ของคน ในสังคมใหม่ไม่ให้เกิดการครอบงำ และที่สำคัญคือทำให้เกิดการช่วงชิงความหมาย ของคนกลุ่มต่างๆ ได้ ซึ่งผลจากการช่วงชิงนี้ก็จะนำไปสู่การนิยามอัตลักษณ์ของสังคม ใหม่คีกครั้ง

ดังนั้น จะเห็นได้ว่าระดับของพื้นที่ทางวัฒนธรรมก็ยังสามารถปรับเปลี่ยนกันไปมาได้ทำให้ ตัวมันเองมิได้เป็นหน่วยปิดแต่เป็นพื้นที่ของความสัมพันธ์ที่ไร้พรมแดน ในความเห็น Gramsci พื้นที่ทางวัฒนธรรมได้เปิดให้คนในสังคมได้มีการโต้เถียงต่อรองกันได้ แต่เมื่อวัฒนธรรมได้รับการ นิยามแล้วก็จะถูกผลิตซ้ำเพื่อสร้างความชอบธรรมในการครอบงำเหนือสังคม (หรือ Hegemonyใน ความหมายของ Gramsci) อย่างไรก็ตามเมื่อไปถึง ณ จุดที่การครอบงำไม่สามารถยึดครองพื้นที่ ได้อย่างเบ็ดเสร็จอีกต่อไปกระบวนการเปิดพื้นที่ทางวัฒนธรรมเพื่อปรับเปลี่ยนความหมายก็จะถูก คนในสังคมนำกลับมาใช้อีกครั้ง

ตัวอย่างที่เห็นเป็นรูปธรรมในสถานการณ์ยุคปัจจุบันในงานของอานันท์ (1998) ที่เสนอว่า การช่วงชิงความหมายในการเข้าถึงทรัพยากรระหว่างกลุ่มคนคือ รัฐ ชาวบ้าน และ NGOs บน พื้นที่ทางวัฒนธรรม (cultural space) นั้นมีปัญหาเรื่องสิ่งแวดล้อม และสิทธิในการจัดการ สิ่งแวดล้อมเป็นประเด็นสำคัญอยู่ เหตุนี้เองทำให้พื้นที่ทางวัฒนธรรมเป็นพื้นที่ของการสร้างสรรค์ ความคิดเพื่อหารูปแบบใหม่ในทิศทางการจัดการ โดยจะเห็นการสร้างวาทกรรมขึ้นมาหลายชุด จากทั้งฝ่ายของรัฐ เป็นวาทกรรมการจัดการที่อิงแนวคิดด้านวิทยาศาสตร์ ส่วนในภาคของชุมชน หรือ NGOs คือ ดึงเอาจารีตความดีงามที่เคยมีอยู่มาเป็นเครื่องมือ หรือการสร้างชุดความรู้ในเรื่อง ภูมิปัญญาท้องถิ่น แต่ประเด็นดังกล่าวก็ยังคงเป็นข้อถกเถียงและยังไม่มีใครที่ยึดกุมพื้นที่ได้อย่าง เบ็ดเสร็จ

ส่วนในงานของ Hayami ที่เคยยกไปแล้วในช่วงต้นคือการใช้พิธีกรรมบวชป่าของชาว กะเหรี่ยงที่บ้านวัดจันทร์ พิธีกรรมของชาวบ้านที่จัดขึ้นเป็นรูปแบบหนึ่งของปฏิบัติการ (discursive practice) ของการต่อต้านอำนาจวาทกรรมที่สร้างโดยรัฐ เราจะเห็นระดับของการใช้พื้นที่ทาง วัฒนธรรมที่ซ้อนกันอยู่ในลักษณะที่คล้ายคลึงกับข้อเสนอของ Gupta และ Ferguson กล่าวคือ 1) ในระดับแรกชาวบ้านมีปฏิบัติการของการช่วงชิงการนิยามความหมายให้กับป่า โดยนำเอาพิธี กรรมการบวชป่ามาใช้เพื่ออ้างความชอบธรรมของการจัดการทรัพยากรปาไม้โดยชุมชน ประเด็นนี้ เป็นการช่วงชิงการนิยามสิทธิในการจัดการทรัพยากรระหว่างรัฐและชุมชน ซึ่งก็เป็นการเปิดพื้นที่ ให้กับการต่อสู้/ต่อรอง ระหว่างกลุ่มคนในสังคมนั่นเอง 2) ระดับของการเปิดพื้นที่เพื่อการสื่อสาร ชาวบ้านใช้พิธีกรรมการบวชปาเพื่อสื่อสารให้กับกลุ่มคนหลายกลุ่ม กลุ่มแรกคือสื่อออกไปสู่ ภายนอก (external) เพื่อบอกว่าชาวบ้านกำลังถูกอำนาจจากรัฐกดดันหรือบีบบังคับ แต่ชาวบ้าน ยังมีจารีตที่ดีงามในการจัดการดูแลรักษาทรัพยากรซึ่งดีกว่าการจัดการโดยรัฐ และในอีกทางเป็น การสื่อสารให้กับคนภายในชุมชน (internal) ที่ไม่ได้มีความเป็นอันหนึ่งอันเดี๋ยวตามที่คนทั่วไปคิด ได้หันมาให้ความสนใจและยอมรับการนิยามความหมายใหม่ที่สร้างขึ้นเพื่อต่อรองกับอำนาจรัฐไป พร้อมๆ กัน และสุดท้ายการต่อสู้นั้นได้ดำเนินไปถึงจุดที่รัฐยอมรับการนิยามความหมายของ ชาวบ้านบางส่วนโดยการยกเลิกการสร้างโรงเลื่อยในหมู่บ้าน แต่รัฐก็ยังไม่ได้ปล่อยให้ชาวบ้านเป็น ผู้ดูแลจัดการปาสนนั้นเพียงฝ่ายเดียว

ย้อนกลับมาในกรณีของปางมะผ้าการช่วงชิงการนิยามความหมายของพื้นที่แหล่ง โบราณคดีถ้ำผีแมนมีความซับซ้อนอยู่ที่แต่เดิมแหล่งโบราณคดีมีสภาพเป็นถ้ำตามธรรมชาติทั่วไป ต่อมาเมื่อกลุ่มคนได้เข้ามาใช้พื้นที่เพื่อประกอบพิธีกรรมและพื้นที่ถูกทิ้งร้างไปเป็นระยะเวลานาน กระทั่งในยุคปัจจุบันเมื่อกลุ่มชาติพันธุ์มูเซอดำได้เคลื่อนย้ายเข้ามาจับจองพื้นที่ใกล้กับแหล่ง โบราณคดีในยุคแรกความหมายของแหล่งโบราณคดีอาจเป็นเพียงเรื่องเล่าที่สืบต่อมาจากกลุ่ม ชาวไทยใหญ่ถึง 'ผีแมน' ที่ชาวบ้านเชื่อว่าเป็นเจ้าของโลงไม้ในแหล่งโบราณคดี และชาวมูเซอดำ เองก็ไม่ได้มีร่องรอยของความเกี่ยวข้องกับเจ้าของแหล่งโบราณคดีดังกล่าว ความหมายของแหล่ง โบราณคดีต่อชาวมูเซอดำในยุคแรกๆ จึงเป็นเพียงพื้นที่ตามธรรมชาติโดยทั่วไป ที่ได้แทรกเอาเรื่อง ของผีแมนหรือความน่าหวาดกลัวของผีอยู่ด้วยเช่นเดียวกับผีที่มีอยู่ตามภูเขาหรือลำธารโดยรอบ หมู่บ้าน เราจะเห็นความหมายของแหล่งโบราณคดีที่ถูกผลิตซ้ำเพื่อตอกย้ำในเรื่องของความ คักดิ์สิทธิ์อีกครั้งเมื่ออำนาจของรัฐได้แผ่ขยายเข้าไปนิยามพื้นที่ทรัพยากรของหมู่บ้าน โดยเฉพาะ เมื่อโครงการวิจัยซึ่งชาวบ้านมองว่าเป็นตัวแทนของอำนาจรัฐเข้าไปบุกรุกพื้นที่ถ้ำ แนวคิดของพื้นที่ ในจินตนาการ (Mythical land) จึงอาจจะสอดคล้องกับปรากฏการณ์นี้ที่ชาวบ้านนำเรื่องเล่าใน อดีตกลับมานิยามพื้นที่ถ้ำ เพื่อสร้างความชอบธรรมในการจัดการดูแลโดยชุมชน

ในที่นี้พิธีกรรมขอขมาที่ชาวบ้านเรียกร้องให้โครงการวิจัยรับผิดชอบในค่าใช้จ่ายนั้นจึง ไม่ได้อยู่ในประเด็นที่ว่าเป็นการทำวัฒนธรรมให้เป็นสินค้า คือเรียกร้องให้โครงการจ่ายเงินเพื่อจัด พิธีกรรมเลี้ยงผีให้ชมและนำสินค้ามาวางขายตามภาพที่ปรากฏเท่านั้น แต่มันเป็นคือปฏิบัติการ ของของการเปิดพื้นที่ทางวัฒนธรรมเพื่อช่วงชิงการนิยามสิทธิของชุมชนเหนือทรัพยากรซึ่งในที่นี้ อาจไม่ได้หมายถึงเพียงถ้ำและแหล่งโบราณคดี แต่ยังได้โอบเอาแหล่งทรัพยากรที่อยู่โดยรอบถ้ำ และชุมชนไว้ในความหมายเดียวกันด้วย ถ้าจะเปรียบเทียบตามแนวความคิดของ Gupta และ Ferguson พื้นที่ทางวัฒนธรรมที่เกิดขึ้นนี้เป็นเช่นเดียวกับกรณีชาวกะเหรี่ยงที่บ้านวัดจันทร์ คือเป็น ทั้งการเปิดพื้นที่ให้มีการต่อรองระหว่างรัฐและชุมชน และเป็นพื้นที่ของการสื่อสารทั้งสื่อสารให้คน ภายนอกรับรู้และคนภายในชุมชนเองได้ตอกย้ำ/ผลิตซ้ำความหมายที่ถูกสร้างขึ้น ซึ่งเราจะเห็นได้ ชัดจากการที่ชาวบ้านทุกครัวเรือนมาร่วมประกอบพิธีกรรมขอขมา

ในท้ายที่สุดผู้เขียนอยากจะทิ้งท้ายไว้เป็นคำถามปลายเปิดต่อนโยบายการจัดการ ทรัพยากรของภาพรัฐคือ การอ้างสิทธิในการดูแลมรดกวัฒนธรรมที่ผ่านมาถูกอ้างและใช้อำนาจ อย่างเบ็ดเสร็จโดยรัฐ ความชอบธรรมที่มักจะพบอยู่เสมอคือเป็นมรดกและวัฒนธรรมของชาติ ซึ่ง เป็นนัยของ 'วัฒนธรรมไทย' แต่ในกรณีของแหล่งโบราณคดีโลงผีแมนนี้ได้แสดงออกถึงรูปแบบทาง วัฒนธรรมที่แตกต่างไปจากการนิยามความหมายของรัฐ ถึงแม้ในกรณีที่เกิดนี้กลุ่มชาติพันธุ์มูเซอ ดำจะไม่ได้มีหลักฐานว่าเป็นลูกหลานของบรรพบุรุษเจ้าของโลงไม้เหล่านั้น แต่ถ้าหากในอนาคต เกิดกรณีที่ลูกหลานสามารถอ้างถึงความสัมพันธ์กับแหล่งโบราณคดีนั้นได้ แล้วการจัดการนั้นจะ ยังคงเป็นของรัฐอยู่เช่นนั้นหรือ ? ในประเด็นนี้สิ่งที่ผู้เขียนต้องการตั้งคำถามคือในกรณีที่ทรัพยากร ทางวัฒนธรรมนั้นแตกต่างไปจากรูปแบบเดิมๆ นั้น รัฐคงจะไม่สามารถกล่าวอ้างความชอบธรรม ได้อย่างเต็มปากเต็มคำ ยิ่งถ้าหากเจ้าของวัฒนธรรมยังคงมีการสืบทอดดูแลอยู่ รัฐก็จำเป็นต้องหัน กลับมาพิจารณา/ทบทวนต่อนโยบายที่เป็นมรดกของการสร้างชาตินิยมในประวัติศาสตร์ยุคสมัย หนึ่ง และหาทางปรับนโยบายในการอนุญาต/ยินยอม ให้มีการจัดการทรัพยากรโดยกลุ่มคนอื่นที่ จะสามารถทำให้มีผลในทางปฏิบัติจริงมิใช่ยังคงเกิดปัญหาการบุกรุกและทำลายดังเช่นที่เป็นอยู่ ในปัจจุบัน

### กิตติกรรมประกาศ

ขอขอบคุณคณาจารย์ในภาควิชาการพัฒนาสังคม คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ โดยเฉพาะ ศ.ดร.อานันท์ กาญจนพันธุ์ ที่ช่วยชี้แนะแนวทางรวมทั้ง บทความต่างๆ ที่จำเป็นต้องใช้ในการเขียนบทความชิ้นนี้ ขอบคุณ ผศ.ดร.รัศมี ชูทรงเดช ที่แนะนำ โอกาสในการเข้าร่วมประชุมครั้งนี้ เช่นเดียวกับศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร และสุดท้ายนี้ขอบคุณ ครอบครัวที่สนับสนุนกำลังใจและกำลังทรัพย์มาโดยตลอด

### บรรณนานุกรม

### ภาษาไทย

อานันท์ กาญจนพันธุ์

- 2544ก วิธีคิดเชิงซ้อนในการวิจัยชุมชน: พลวัตและศักยภาพของชุมชนในการ พัฒนา. (พิมพ์ครั้งแรก) กรุงเทพฯ: สำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย.
- 2544ข มิติชุมชน: วิธีคิดท้องถิ่นว่าด้วยสิทธิ อำนาจ และการจัดการ ทรัพยากร. (พิมพ์ครั้งแรก) กรุงเทพฯ: สำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย.

### ภาษาอังกฤษ

Abramson, A.

2000 Mythical land, legal boundaries: wondering about landscape and other tracts, in Abramson, Allen and Dimitrios Theodossopoulos (eds.) Land, Law and Environment: Mythical Land, Legal Boundaries. London: Pluto Press.

### Anan Ganjanapan

- 1994 The northern Thai land tenure system: local customs versus national laws, Law and Society Review. 28 (3): 609-622.
- 1998 The politics of conservation and complexity of local control of forests in the northern Thai highlands, Mountain Research and Development. 18 (1): 71-82.
- 2003 Complexity of rights and legal pluralism in participatory watershed development in Thailand, in Xu Jianchu and Stephan Mikesell (eds.) Landscapes of Diversity. Kunming: Yunnan Science and technology Press, pp.207-212.

### Gupta, A. and James Ferguson

1999 Beyond culture: space, identity and the politics of difference, in Akhil Gupta and James Ferguson (eds.) Culture, Power, Place: Explorations in Critical Anthropology. Durham: Duke University Press.

Hann, C.M.

1998 Introduction: the embeddedness of property, in Property Relations:

Renewing the Anthropological Tradition. Cambridge: Cambridge

University Press.

Hayami, Y.

1998 Internal and external discourse of communality, tradition and environment: minority claims on forest in the northern hills of Thailand,

Southeast Asian Studies. Kyoto, 35 (3): 558-579.

Hollowell, A.I.

The nature and function of property as a social institution, in Larson,

Bruce A. (ed.) Property Rights and Environmental Problems Vol.1.

Hants, Uk: Ashgate.

Kemp, J.H.

1981 Legal and informal tenures in Thailand, Modern Asian Studies. 15 (1): 1-23.

Kuper, H.

1972 The language of sites in the politics of space, American Anthropologist. 74 (3): 411-425.

Macpherson, C.B.

1978 *The meaning of property*, in **Property**: **Mainstream and Critical Position**.

Toronto: University of Toronto Press.

Martin, J.

2002 Antonio Gramsci: Critical Assessments of Leading Political Philosophers. (Vol.2) London & New York: Routledge.

Ostrom, E. and Edella Schlager

The formation of property rights, in Susan Hanna, Carl Folke and Karl-Goran Maler (eds.) Rights to Nature: Ecological, Economic, Cultural and Political Principles of Institutions for the Environment. Washington D.C.: Island Press.

Peluso, N.L.

The Emergence of scientific forests in colonial Java, in Rich Forest,

Poor People: Resource Control and Resistance in Java. (Chapter 3)

Berkeley: University of California Press.

Peluso, N.L. and Emily Harwell

2001 Territory, Custom and the Cultural Politics of Ethnic War in west Kalimantan, Indonesia, in Nancy Lee Peluso and Michael Watts (eds.)

Violent Environments. Ithaca: Cornell University Press, pp.83-116.

Rocheleau, D. and David Edmunds

1997 Women, men and trees: gender, power and property in forest and agrarian landscapes, World Development. 25 (8): 1351-1371.

Vandergeest, P. and Nancy Lee Peluso

1995 Territorialization and state power in Thailand, in Theory and Society. 24: 385-426.

Vandergeest, P.

2006 CBNRM communities in action, in Stephen Tyler (ed.) Communities,
Livelihood and Natural Resources: Action Research and Policy Change
in Asia. Ottawa: ITDG Publishing (IDRC).