
ตนฉบับสมบูรณ

โครงการจักรวาลคติ

โดย   นางสาวกรกนก     รัตนวราภรณ

เมษายน  2545



สัญญาเลขที่ 5ASP/TRF/011/2544

ตนฉบับสมบูรณ

โครงการจักรวาลคติ

โดย   นางสาวกรกนก     รัตนวราภรณ

ไดรับทุนอุดหนุนจากสํานักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย
ชุดโครงการอาณาบริเวณศึกษา 5 ภูมิภาค



คํานํา

วิทยานิพนธนี้ เกิดจากการที่ไดมีโอกาสสัมผัสความงดงามของผังวัดพระธาตุลําปางหลวง  
จังหวัดลําปาง จึงเปนแรงบันดาลใจในการศึกษาถึงที่มาและความสําคัญในการวางผังวัดหลวง   
ในชวงเวลาที่เรียกวายุคทองของอาณาจักรลานนา

ผูเขียนใครขอกราบขอบพระคุณทานอาจารยวิถี พานิชพันธ ผูใหความรูและชี้นํา ใหมี
โอกาสไดรู  ไดเห็น  และไดสัมผัสบรรยากาศของศิลปวัฒนธรรมลานนาในการเดินทางหลายครั้ง

วิทยานิพนธฉบับนี้คงจะเปนรูปเลมสมบูรณไมไดหากขาดคณะกรรมการที่ปรึกษา     
วิทยานิพนธทั้งสามทาน ที่ไดใหคําปรึกษาและคอยชี้นําแกไขใหสําเร็จลุลวง

วิทยานิพนธนี้ไดรับทุนอุดหนุนจากสํานักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัยผานโครงการ
อาณาบริเวณศึกษา 5 ภูมิภาค  ผูเขียนขอขอบคุณที่ใหทุนสนับสนุนการเขียนวิทยานิพนธในครั้งนี้  
ทําใหไดขอมูลวัดหลวงเมืองเชียงตุงในการศึกษาเปรียบเทียบกับวัดหลวงลานนา  ซึ่งเปนประโยชน
และครอบคลุมเนื้อหาในการศึกษาวิจัยอยางดียิ่ง

ขอขอบคุณครอบครัว ผูอยูเบื้องหลังความสําเร็จ
ขอบคุณเพื่อน ๆ รวมรุน 1 สาขาภูมิภาคศึกษาทุกคน รวมทั้งเพื่อน ๆ ทุกทานที่สนับสนุน

ดานกําลังใจและที่ใหขอมูลตลอดการทํางานเสมอมา

กรกนก   รัตนวราภรณ



ชื่อเรื่องวิทยานิพนธ จักรวาลคติในการวางผังวัดหลวงลานนา : สัญลักษณสะทอน
อํานาจรัฐในอนุภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต
ชวงพุทธศตวรรษที่ 21

ชื่อผูเขียน นางสาวกรกนก   รัตนวราภรณ

ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาภูมิภาคศึกษา

คณะกรรมการสอบวิทยานิพนธ
อาจารยวิถี    พานิชพันธ ประธานกรรมการ
อาจารย ดร. วิโรจน   อินทนนท กรรมการ
รองศาสตราจารยสมเกียรติ  ต้ังนโม กรรมการ

บทคัดยอ

จากการศึกษาวิจัยครั้งนี้พบวา ผังพุทธาวาสของวัดหลวงในอนุภูมิภาคเอเชียตะวันออก
เฉียงใตในดินแดนที่เรียกวา”ลานนา”ชวงพุทธศตวรรษที่ 21 เปนผังจักรวาลคติ มีการวางตําแหนง
สถาปตยกรรมสอดคลองกับเร่ืองทิศ โดยองคเจดียเปนศูนยกลาง มีวิหารตามทิศสําคัญ ผังรูปแบบ
นี้พบในเขตเขมขนทางวัฒนธรรมคือที่เมืองศูนยกลาง และขยายตัวเขาครอบคลุมเมืองสําคัญใกล
เคียงเพื่อสรางความเปนหนึ่งเดียวกันใหเกิดขึ้น  การวางผังพุทธาวาสแบบจักรวาลคติเปนรูปแบบ
ที่จะพบในการวางผังของวัดหลวง เปนการสรางศูนยกลางใหเกิดขึ้น สอดคลองกับการปกครองที่มี
กษัตริยเปนศูนยกลางอํานาจ เพราะตําแหนงองคเจดียเปนสัญลักษณของเขาพระสุเมรุซึ่งตั้งอยู
ศูนยกลางจักรวาล   การกระทําพิธีกรรมทางศาสนาใด ๆ โดยกษัตริยที่วัดหลวงจึงเปรียบเสมือน
พิธีกรรมอันศักดิ์สิทธิ์ ณ ศูนยกลางจักรวาล เปนการตอกย้ําถึงพระราชอํานาจ

นอกจากที่เมืองศูนยกลางคือ เมืองเชียงใหม ที่พบการวางผังพุทธาวาสของวัดหลวง   
แบบจักรวาลคติแลว  เมืองสําคัญคือ เมืองหริภุญชัยซึ่งมีวัดพระธาตุหริภุญชัย และเมืองลําปางซึ่ง
มีวัดพระธาตุลําปางหลวง พบการวางผังพุทธาวาสแสดงจักรวาลคติอยางชัดเจน มีการสรางวิหาร
ตามทิศสําคัญครบสี่ทิศ  และพบความคลายคลึงกันขององคประกอบในการวางผังสถาปตยกรรม
คือในผังวัดพระธาตุหริภุญชัยมีวิหารพระพุทธเปนวิหารทิศใต เชนเดียวกับวิหารพระพุทธดานทิศ
ใตของวัดพระธาตุลําปางหลวง แสดงการใหความสําคัญกับทิศใตเชนเดียวกับวิหารลายคําดาน



ทิศใตของวัดพระสิงหเมืองเชียงใหมซึ่งประดิษฐานพระพุทธสิหิงค พระพุทธรูปสําคัญ  จักรวาลคติ
ทางพุทธศาสนาเชื่อวาทิศใตเปนที่ต้ังของชมพูทวีป ซึ่งเปนดินแดนของผูที่จะเปนพระพุทธเจามา
ประสูติ ตรัสรูและประกาศศาสนา

พุทธศตวรรษที่ 21 กษัตริยเมืองเชียงใหมไดใชบทบาททํานุบํารุงศาสนาในเมืองสําคัญ
เสริมพระราชอํานาจ โดยเสด็จไปบําเพ็ญกุศลที่วัดหลวงของเมือง ดังนั้นการประกอบพิธีกรรม ณ
วัดหลวงซึ่งวางผังแบบจักรวาลคติจึงเปนการแสดงถึงสถานภาพและพระราชอํานาจ การวางผัง
แบบนี้เปนแนวคิดที่กษัตริยเลือกใชใหเปนกุศโลบายเสริมการปกครอง ตอกย้ําศูนยอํานาจ และ
พลังศรัทธาของชุมชน  เราจึงพบผังพุทธาวาสแบบจักรวาลคติในวัดพระธาตุหริภุญชัยและวัดพระ
ธาตุลําปางหลวง เพราะ2 เมืองนี้เปนเขตการปกครองโดยตรงของเมืองเชียงใหม

การศึกษาผังพุทธาวาสของวัดหลวงเมืองเชียงตุง พบวามีการวางเจดียและวิหารหลวง
ตามแนวแกนตะวันออก เปนคติการหันหนาวิหารหลวงทางทิศตะวันออกตามพระพุทธเจาในชวง
เวลาที่พระองคตรัสรู  และองคเจดียไมไดเปนศูนยกลางของผังพุทธาวาสเหมือนลานนา แตใช
วิหารหลวงที่มีพระพุทธรูปประธานเปนศูนยกลางของผัง  การวางผังไมมีการใชคติที่เรียกวา
จักรวาลปรากฏชัดเจน เมื่อเปรียบเทียบกับผังวัดหลวงของเมืองหริภุญชัยและเมืองลําปาง

การที่ไมพบการวางผังแบบจักรวาลคติในวัดหลวงเมืองเชียงตุง  เพราะเมืองเชียงตุงใน
พุทธศตวรรษที่ 21 เปนเมืองที่มีผูนําปกครองของตนเอง แมเมืองเชียงตุงจะมีความสัมพันธใกลชิด
กับลานนา แตไมไดข้ึนอยูกับอํานาจโดยตรงของเชียงใหม  ประกอบกับเมืองเชียงตุงมีสภาพการ
ปกครองเปนชุมชนขนาดเล็กที่ไมไดเปนอาณาจักร ผูนําจึงไดเลือกใชแบบแผนการวางผังวัดที่
เหมาะสมกับชุมชนของตนและเหมาะกับสภาพพื้นที่ของเมือง  ดังนั้นคติการวางผังแบบจักรวาล
คติจึงไมไดรับการตอกย้ําหรือนํามาใชจากชนชั้นปกครอง แมคตินี้จะมาพรอมกับพุทธศาสนาและ
พิธีกรรมที่รับผานเชียงใหมก็ตาม  การจัดผังวัดหลวงของเมืองเชียงตุงจึงแสดงใหเห็นถึงสถานภาพ
การเปนเมืองชายขอบวัฒนธรรมของลานนา



Thesis Title Cosmology in the Planning of Lanna Royal Monasteries :
Symbolic Expression of Theocracy in a Southeast Asian
Subregion During 21st Century B.E.

Author  Miss Kornkanok  Ratanawaraporn

M.A.             Regional Studies

Examining Committee
Lect. Vithi   Phanichphant Chairman
Lect. Dr. Viroj Inthanon Member
Assoc. Somkiat  Tangnamo Member

ABSTRACT

The result of the investigation revealed that royal monastery planning in a 
Southeast Asian subregion know as “Lanna” during 21st century B.E. was cosmology-
oriented. The architectural positions were in accordance with the auspicious directions 
with the stupa as the center and audience halls in the four significant directions. This 
pattern of temple cloister plan was typical in the cultural intensive zone of Lanna, that is 
at the principal city and expanded to neighboring important towns to create harmony 
and uniformity. The planning was found to be that of royal monasteries, creating a 
symbolic center of power which was in line with the administrative pattern whereby the 
king was the center of power. The stupa represents Mt. Meru, the center of the universe, 
therefore any religious ceremony in the royal monastery was regarded as sacred, 
performed at the cosmic center and in turn emphasizing the royal authority.

Beyond the kingdom administrative center at Chiang mai, the cosmological 
planning was also found at Wat Phrathat Haripunjaya of Lamphun and Wat Phrathat 
Lampang Luang of Lampang. The plan had cosmological layout with the main halls in 
the four directions. Similar architectural component was also found common in these 



places, that is, the hall housing the principal Buddha image was located in the southerly 
direction like Lai Kham Hall of Wat Phra Singha in Chiang Mai. A  stress significance of
the southern direction, the direction believed to be Chompu Dhweeb or India, the 
birthplace of the Lord Buddha and Buddhism.

During the 21st century B.E., Chiang Mai sovereigns employed the role of 
religious faiths and support in major vassal towns to fortify their power by making merits 
at their respective royal monasteries. As a consequence, holding religions rites in the 
cosmological planned grounds emphasized the royal status and power. Such a 
planning was a state policy to reinforce their government authority and public 
enthusiasm. The strict planning in Wat Phrathat Haripunjaya and Lampang Luang was 
implemented since the towns were under direct administration of Chiang Mai.

With respect to the planning of royal monasteries in Keng Tung, it was revealed 
that the stupa and the principal hall were located along the east-west axis, the belief 
based on the legend saying that when the Lord Buddha attained enlightenment he was 
facing eastward. Unlike Lanna, the altar in the principal hall was given the position as 
the center of the plan instead of the stupa, and the cosmology was not explicitly stated 
as that found in Wat Phrathat Haripunjaya and Lampang Luang.  The weak composition 
of the cosmological planning in Keng Tung indicates the distance from center of power. 
Despite close cultural relationship with Lanna, it was not under the direct authority of 
Chiang Mai. Furthermore, Keng Tung was a smaller settlement; its leaders thus utilized 
a monastery plan deemed appropriate to local geographical and political contexts. The 
planning was not an expression of imperial control, as in Lanna; despite the influence of 
Buddhism and cultural practice derived from Chiang Mai. The cloister plan of Keng 
Tung monasteries thus indicated its status as a cultural periphery of Lanna.



 1

จักรวาลคติในการวางผังวัดหลวงลานนา : สัญลักษณสะทอนอํานาจรฐั 
ในอนุภูมิภาคเอเชียตะวนัออกเฉียงใตชวงพุทธศตวรรษที ่21 

 
การวางผังแบบจักรวาลคติ คือ รูปแบบการวางอาคารศาสนสถานที่มีการจัดวางเรื่องทิศ

และตําแหนงสอดคลองกับความเชื่อเร่ืองจักรวาลของแตละกลุมชุมชน  แมแตกลุมชุมชนที่นับถือผี
บรรพบุรุษและสิ่งศักดิ์สิทธิ์ในธรรมชาติก็มีระบบจักรวาลในแบบของตนเอง การจําลองจักรวาลให
เกิดขึ้นในชุมชนคือการสรางศูนยกลางของชุมชนใหเกิดขึ้นอยางเปนรูปธรรม พื้นที่ที่ถูกกําหนดให
เปนศูนยกลางจักรวาลจะเปนสถานที่ศักดิ์สิทธิ์สําหรับใชในการประกอบพิธีกรรมและเปนศูนยรวม
ความเชื่อมั่นของคนในชุมชน การใชจักรวาลคติในการวางผังจึงเปนรูปแบบของการนําความเชื่อ
มาใชรวมกับการปกครองชุมชน 

ในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต ศูนยกลางวัฒนธรรมที่เผยแพรแนวคิดเรื่องจักรวาล
ในชวงพุทธศตวรรษที่ 14-18 คือ อาณาจักรของชาวขอม เรียกชื่อวาอาณาจักรกัมพูชา มี
ศูนยกลางที่เมืองพระนคร ซึ่งประกอบดวยบานเมืองรอบทะเลสาปใหญในประเทศกัมพูชาปจจุบัน 
ความสําคัญของพื้นที่นี้ในฐานะเปนศูนยกลางของอํานาจเริ่มชัดเจนในพุทธศตวรรษที่ 14 ในสมัย
พระเจาชัยวรมันที่ 2 ที่เปนการเริ่มตนขอมสมัยพระนคร ทรงรวบรวมเผาและผูคนและทําพิธี
ราชาภิเษกใน พ.ศ. 1345 ณ ยอดเขาพนมกุเลน ประกาศลัทธิเทวะ-ราชา หรือ เทพเจา-กษัตริย 
(God-King) ซึ่งพัฒนาจากการเนนนับถือพระศิวะเปนลัทธิการเคารพบูชากษัตริย (ยอรช เซเดส, 
2535 : 102-103) สรางพระราชอํานาจกษัตริยใหเปนเทพกษัตริยเหนือคนตางเผาตางความเชื่อ 
ลัทธิเทวราชาผสมผสานกับการนับถือพระศิวะในศาสนาฮินดู ตลอดจนการนับถือบรรพบุรุษและ
ลัทธิภูเขา     ไดกลายเปนลัทธิของบรรดากษัตริยขอมสืบตอมา  ลัทธิของเทวราชามุงสรางกษัตริย
ใหเปนเทวะ   ผูยิ่งใหญที่สุดบนพื้นโลก พราหมณประกอบพิธีความเปนเทพเจากษัตริยและถือเปน
ธรรมเนียมวาตองสถาปนาศิวลึงคอันศักดิ์สิทธิ์ที่สถิตสาระแหงความเปนกษัตริยไวบนที่สูงเชน 
ศูนยกลางเมือง ศูนยกลางแผนดิน หรือบนภูเขาอันศักดิ์สิทธิ์แหงจักรวาล  นับแตนั้นมากษัตริย
ขอมหลายพระองคก็เสริมสรางสถานภาพของเทพกษัตริยตามลัทธิของเทวราชา ดวยการประกอบ
พิธีบนเขาและสถาปนาศิวลึงคสัญลักษณแหงพระราชอํานาจ ตลอดจนการสรางปราสาทรูปปรา
มิดเปรียบประดุจเขาพระสุเมรุอันเปนแกนกลางแหงจักรวาล  (ธิดา สาระยา, 2539ก : 267-268)   
และอาณาจักรกัมพูชาในชวงพุทธศตวรรษที่ 18 สมัยพระเจาชัยวรมันที่ 7 พุทธศาสนาลัทธิ
วัชรยาน ไดมีอิทธิพลตอวัฒนธรรมขอมแทนที่ฮินดู ทําใหคติการสรางศิวลึงคถูกเปลี่ยนเปน
พระพุทธรูป  แตยังคงคติการสรางปราสาทไวกลางเมืองเปนศูนยกลางจักรวาลเชนเดิม 



 2

ขอมมีรูปแบบการปกครองที่ใชระบบจักรวาลเปนหลักทั้งทางนามธรรมและรูปธรรม ทาง
นามธรรมนั้นเรียกวา“คติเทวราชา”เปนคติที่ชี้ใหเห็นวากษัตริยขอมใชความเชื่อทางศาสนา
สนับสนุนการสรางบารมีและสรางความชอบธรรมในการดํารงตําแหนงผูปกครองสูงสุด สวนทาง
รูปธรรมเปนการแสดงออกโดยจัดวางโครงสรางผังเมือง  แสดงการรวมศูนยอํานาจที่มีลักษณะ
เลียนแบบระบบจักรวาล ดังจะเห็นไดจากผังของเมืองพระนครและนครธมซึ่งสะทอนปรัชญาความ
เชื่อทางศาสนาที่อธิบายเกี่ยวกับโลกทั้งหมด มีปราสาทพระนครเปนเครื่องหมายแทนเขาพระสุเมรุ  
ผังเมืองเปนรูปส่ีเหลี่ยมอยูในลักษณะสมดุลโดยใชทิศ 4 ทิศเปนแกน กําแพงเมืองและคูเมืองเปน
สัญลักษณแทนทวีปและมหาสมุทรที่ลอมรอบโลก  คติเทวราชาและระบบผังเมืองเชนนี้   แสดง
ความหมายใหราชธานีเปนมากกวาศูนยกลางทางการเมืองเพราะไดแสดงใหเห็นถึงความเปน
ศูนยกลางอันศักดิ์สิทธิ์ของจักรวรรดิอีกดวย 

ขอมสรางคติจักรวาลใหเปนรูปธรรมในการวางผังเมืองและผังศาสนสถานที่มีการยึดหลัก
อยางเครงครัด  แตเมื่อคตินี้แพรเขามาในดินแดนประเทศไทยซึ่งมีพุทธศาสนาเถรวาทเปนความ
เชื่อหลัก ความเขมขนของการวางผังแบบจักรวาลคติคลายตัวลง  และเมื่อแพรความคิดเขาสู
อาณาจักรลานนาในลุมดินแดนแมน้ําปงที่มีความเชื่อเดิมที่สืบเนื่องมาแตอดีต จึงเกิดการ
ผสมผสานความเชื่อที่เขามาใหมกับความเชื่อเดิมกลายเปนรูปแบบเฉพาะของตนเองในลานนา 

อาณาจักรที่เรียกวา “ลานนา” เปนดินแดนที่ต้ังอยูในอนุภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต 
ในดินแดนนี้ชวงกอนพุทธศตวรรษที่ 21 จากหลักฐานตํานานหลายตํานานที่กลาวอางถึงพื้นที่นี้
พบวา มีชุมชนหลายชุมชนตั้งบานเรือนในบริเวณนี้แลวอยางมั่นคง หลายชุมชนมีพัฒนาการใน
การแบงหนาที่ทางสังคม มีกลุมผูปกครองและผูถูกปกครอง  หากชุมชนใดมีผูปกครองที่เขมแข็งก็
จะขยายอาณาเขตของชุมชนนั้นใหใหญข้ึนได  โดยการขยายอํานาจนั้น อาจเปนไดทั้งการใช
ความสัมพันธฉันทเครือญาติเชนการแตงงาน และโดยการรุกรานเขาครอบครองพื้นที่ที่มีชุมชนเดิม
อาศัยอยูกอน หรือโดยการสรางหรือสถาปนาเมืองใหมใหเปนศูนยกลางอํานาจแหงใหม 

อาณาจักรลานนา แรกสรางเมืองในชวงพุทธศตวรรษที่ 19 โดยพญามังรายไดรวบรวม
บานเมืองและมาสรางเมืองเชียงใหมใหเปนศูนยกลางของอาณาจกัรของพระองคในป พ.ศ. 1839 
พญามงัรายวางผงักําแพงเมืองเชียงใหมเปนรูปส่ีเหลีย่มเกือบจัตุรัสขนาดใหญ ซึ่งมีลักษณะ
คลายกนักับผังเมืองสโุขทัย แสดงถึงอทิธิพลจากสโุขทัยซึง่สืบมาจากวฒันธรรมขอมอีกทอดหนึ่ง
ในการสรางเมอืงในคติจักรวาลที่มีผังรูปส่ีเหลี่ยมจัตุรัสดังเชนที่เมืองพระนคร นครวดั นครธม  และ
ผังเมืองรูปส่ีเหลี่ยมจัตุรัสขนาดใหญเชนนี้ไมเคยมีมากอนในวฒันธรรมไทยยวนของพญามังราย  



 3

หลังจากสรางเมืองเชยีงใหมแลวก็ไมพบการวางผังเมืองขนาดใหญเชนนี้อีกในเขตวฒันธรรม   
ลานนา  ผังเมอืงเชียงใหมจงึเปนรูปแบบพิเศษตางกับเมืองอื่น ๆ 

โดยผังเมืองเชียงใหมมีลักษณะพิเศษ ที่การแสดงการบูรณาการทางวัฒนธรรมระหวาง
ความเชื่อจากภายนอกผสานกับความเชื่อในทองถิ่นเดิม ประตูเมืองของเมืองเชียงใหมไมได
ตรงกันตามแบบอันเครงครัดของขอม แตมีการเยื้องไมใหประตูเมืองตรงกันซึ่งเปนไปตามแบบคติ
พื้นเมือง  แสดงการเลือกรับและการปรับใชใหเขากับวัฒนธรรมเดิมของตนเอง อันเปนเอกลักษณ
ของดินแดนนี้โดยตําแหนงประตูเมืองเชียงใหม  โดยเฉพาะในประตูดานทิศเหนือซึ่งเปนประตูหลัก
ของเมืองจะไมตรงกับประตูดานทิศใต เหมือนคติการสรางบานของชาวลานนาที่จะวางตําแหนง
ประตูจากรั้วบานไมใหตรงกับประตูของเรือน และพบวาคลายคติของจีนที่จะไมวางตําแหนงประตู
ใหตรงกัน ซึ่งรูปแบบนี้อาจจะเปนอิทธิพลจากจีนก็เปนได  และในตัวเมืองเชียงใหม ตําแหนงเกือบ
กึ่งกลางผังเมืองที่พบมีวัดสะดือเมืองเปนศูนยกลางของเมืองเชียงใหม ก็พบวาไมไดเปนตําแหนง
ศูนยกลางตามแบบคติของขอมที่กษัตริยประทับ ณ ปราสาทศูนยกลางเมือง แตมีวัดสะดือเมืองที่
มีประวัติวาเปนที่ต้ังของเสาอินทขิลต้ังอยูนั้น แสดงลักษณะของศูนยกลางตามแบบพื้นเมืองที่
แสดงการรวมศรัทธาชุมชนมากกวารวมศูนยอํานาจตามแบบขอม 

ในสมัยพญามังรายปกครองชุมชนลุมแมน้ําปง ที่มีเมืองเชียงใหมเปนเมืองศูนยกลางนั้น    
พญามังรายไมไดใชความเชื่อในพุทธศาสนาสรางเอกภาพในการปกครองเมืองตาง ๆ ทั้งนี้เพราะ
พุทธศาสนาในระยะนี้ไมโดดเดน มีความสําคัญเทียบเทากับความเชื่ออ่ืน ทําใหไมไดรับการหยิบ
ยกขึ้นมาใชเปนพิเศษ  ดังนั้นในการรวบรวมชุมชนของพญามังรายจึงเปนความสามารถดาน
การทหารและการปกครอง โดยที่พระองคไมไดเขาไปสรางหรือกําหนดใหชุมชนตาง ๆ เหลานั้นมี
โครงสรางทางความเชื่อแหลงเดียวกัน  ชุมชนในสมัยพญามังรายจึงมีการนับถือผีบรรพบุรุษผูเปน
ผีเสื้อบานผีเสื้อเมืองที่หลากหลายตางระดับ  เปนอิสระในความเชื่อตอกัน ไมไดข้ึนกับเมือง
ศูนยกลาง       รูปแบบการปกครองแบบรวมศูนยของพญามังรายจึงเปนพระราชอํานาจสวน
พระองคที่ประกอบกับการอางอํานาจเหนือธรรมชาติ และอางความผูกพันธทางเครือญาติโดยตรง
กับแหลงอํานาจ   สูงสุดที่ผูคนในทองถิ่นเคารพนับถือรวมกัน  

ในสมัยพญามังรายนั้นมีเมืองเชียงใหมเปนศูนยกลางการปกครองและมีเมืองหริภุญชัย
เปนศูนยกลางทางศาสนา ตอมาในสมัยพญาผายู เมืองเชียงใหมกลายเปนเมืองศูนยกลางของ
อาณาจักรอยางแทจริง จากการที่พญาผายูสรางวัดลีเชียงพระ และโปรดใหอาราธนามหาอภัยจุฬ
เถรจากเมืองหริภุญชัยมาเปนสังฆราชาที่วัดลีเชียงพระนี้  ทําใหวัดลีเชียงพระหรือวัดพระสิงห เปน
ศูนยกลางของพุทธศาสนาที่สืบมาจากพุทธศาสนาจากเมืองหริภุญชัย เรียกกันวา นิกายพื้นเมือง 



 4

เมื่อพุทธศาสนาเถรวาทลังกาวงศ เขามามีบทบาทในเมืองเชียงใหมสมัยพญากือนา โดย
ผานทางเมืองสุโขทัย เมื่อพญากือนาโปรดใหเชิญพระสุมนเถระจากสุโขทัยมาจําพรรษาที่
เชียงใหม  และทรงสรางวัดบุปผาราม(วัดสวนดอกไม) ถวายแดพระสุมนเถระ  คร้ังนั้นพญากือนา
และชาวลานนามีความเลื่อมใสในพระสุมนเถระมีกุลบุตรเขาบวชในพระศาสนาดวยเปนจํานวน
มาก (ชินกาลมาลีปกรณ, 2510 : 109-118)  ทําใหพระพุทธศาสนาที่เรียกวา นิกายสวนดอก เปน
ที่แพรหลายทั้งในเมืองเชียงใหมและเมืองใกลเคียงในชวงเวลานั้น เมืองเชียงใหมจึงกลายเปน
ศูนยกลางการเผยแพรพุทธศาสนาลังกาวงศ พุทธศาสนาในระยะนี้จึงเปนรากฐานสําคัญทาง
สังคม เปนกลไกในการจัดระเบียบทางสังคมในสมัยตอมา   

พญากือนายังโปรดใหสรางเจดียเพื่อประดิษฐานพระบรมสารีริกธาตุที่พระสุมนเถระ
นํามาจากสุโขทัยที่เจดีย ณ วัดสวนดอก และพระบรมสารีริกธาตุอีกสวน พญากือนาโปรดให
ประดิษฐาน ณ เจดียสรางใหมบนดอยสุเทพ  โดยคติการสรางพระเจดียเพื่อบรรจุพระบรมธาตหุรือ
พระธาตุเจดียประดิษฐานบนยอดดอยนั้น คงไมใชแนวคิดจากอิทธิพลพุทธศาสนาลังกาวงศเกือบ
ทั้งหมด เพราะคติการสรางพระธาตุเจดียในลังกาเองก็มิไดเนนความสําคัญของการประดิษฐาน
บนยอดเขาเสมอไป แตในลานนาแลวคติการสรางพระธาตุเจดียบนยอดดอยดูจะไดรับความนิยม
อยางมาก ซึ่งนาจะเปนผลที่เกิดจากการผสมผสานของอิทธิพลที่มาจากภายนอกเขากับคติความ
เชื่อด้ังเดิมที่มีในพื้นถิ่น ชาวลานนานั้นนําพุทธศาสนามาประสานกับการนับถือผีซึ่งเปนความเชื่อ
ด้ังเดิมอยูกอนความนิยมในการสรางพระธาตุนั้น พิเคราะหไดวาชาวลานนาตองการเชื่อมโยง
ดินแดนอันเปนเมืองหลวงของพุทธศาสนาคือชมพูทวีปเขากับชุมชนของตนเอง ซึ่งมีผลใหศาสนา
ใหมมีความหมายตอชีวิตของชาวบานอยางเปนจริงยิ่งขึ้น เมื่อสัญลักษณของพุทธศาสนาและ
พุทธเจาไดถูกปกหลักลงอยางเปนรูปธรรมใจกลางชุมชนเชนนี้แลว พุทธศาสนาก็จะกลายเปนสิ่ง
ชอบธรรมที่เปนกลไกหนึ่งที่ประสานเขากับการนับถือผี เพื่อควบคุมวิถีการดําเนินชีวิตใหมี
ประสิทธิภาพยิ่งขึ้น ขณะเดียวกันวิธีคิดแบบพุทธศาสนาและฮินดูที่ขยายอิทธิพลมาสูดินแดน
ลานนาถูกนําไปตีความ    และแปรไปสนองตอการอธิบายโลกแบบพื้นถิ่น เชน แทนที่จะยอมรับ
เอาเขาพระสุเมรุในคติอินเดียวาอยูที่ชมพูทวีป กลับคิดสรางความเชื่อที่ใหดอยในชุมชนของตน
เปนเขาพระสุเมรุเสียเอง  และสรางพระธาตุบนดอยขึ้นเปนศูนยกลางจักรวาลของชุมชน ดวย
ความสอดคลองพอดีระหวางโลกทัศนของชาวลานนา ที่ใหความสําคัญกับภูเขาในฐานะเปน
ดินแดนศักดิ์สิทธิ์ ที่เกี่ยวของกับเร่ืองราวของบรรพชนตลอดจนความเชื่อด้ังเดิมที่มีอยูในทองถิ่น 
กับคติของการนับถือพระบรมสารีริกธาตุอันเปนแบบแผนวัฒนธรรมใหมที่เขามาดังกลาว      ทํา



 5

ใหคติการสถาปนาพระธาตุบนภูเขาศักดิ์สิทธิ์ไดรับการยอมรับ และแพรหลายในเขตอิทธิพล
วัฒนธรรมลานนา   

การสถาปนาพระธาตุดอยสุเทพบนภูเขาศักดิ์สิทธิ์ ใน พ.ศ. 1914 โดยพญากือนา นาจะ
เปนจุดเริ่มตนและแมบทของวัฒนธรรมการสรางพระธาตุบนภูเขาในลานนา  ตอมาเมื่อพุทธ
ศาสนานิกายลังกาวงศไดรับการยอมรับและแพรหลายออกไป คติการสรางพระธาตุเจดียบนยอด
ดอยก็ไดแพรหลายเปนที่ยอมรับอยางกวางขวางในภูมิภาคนี้เชนกัน 

ในชวงเวลาเดียวกับการสถาปนาพระธาตุดอยสุเทพในเมืองเชียงใหม ที่กลุมเมืองทาง
เหนือของเขตวัฒนธรรมลานนาพบการสถาปนาพระธาตุดอยตุง บนภูเขาศักดิ์สิทธิ์ ใน พ.ศ. 1950 
นาสังเกตวา เปนการสถาปนาพระบรมธาตุข้ึนบนดอยสุเทพและดอยตุงซึ่งเปนเขตอิทธิพลเดิมของ
ชาวลัวะพื้นถิ่น  ลักษณะดังกลาวอาจอธิบายไดวา นาจะเปนพระราโชบายของกษัตริยลานนาที่
ตองการนําพุทธศาสนาเขาไปผสมผสานกับความเชื่อด้ังเดิม เพื่อใหเกิดการยอมรับ เพื่อสราง
ความชอบธรรมในการปกครองและเพื่อควบคุมชนเผาพื้นเมืองใหอยูในพระราชอํานาจ  ซึ่งคาดวา
ในชวงกอนเวลานั้น ชนพื้นเมืองโดยเฉพาะชาวลัวะ นาจะเปนชนกลุมใหญที่อาศัยในแถบภูเขาที่
กษัตริยลานนายังไมสามารถควบคุมไดอยางเบ็ดเสร็จ  การสถาปนาพระธาตุศักดิ์สิทธิ์ข้ึนบนดอย
ในบริเวณที่ต้ังหอผีหรือสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ตามความเชื่อด้ังเดิมของชาวพื้นเมือง อาทิ ดอยสุเทพใน
อดีตเมื่อราวสามสิบปที่ผานมาเคยมีหอผีขุนหลวงวิรังคะวีรบุรุษของชาวลัวะอยู แตปจจุบันไมมี
แลว  และที่พระธาตุดอยคํา เชิงดอยสุเทพ ก็มีศาลหรือหอผีปูแสะยาแสะของชาวลัวะตั้งอยูดวย  
และยังพบวา  แมพระธาตุเจดียจะเปนสิ่งศักดิ์สิทธิ์ในพุทธศาสนา แตประเพณีการสักการะบูชา
ประจําปคลายคลึงกับการเลี้ยงผีประจําปของชาวลานนาที่มีมาแตเดิม (สุรพล ดําริหกุล, 2539 : 
180-191)  และดวยวิธีการสถาปนาพระบรมธาตุเจดียบนพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ของกลุมชุมชนที่มีความ
เชื่อด้ังเดิมนี้ ทําใหพุทธศาสนาไดรับการยอมรับและเปนกลไกสําคัญที่ทําใหกษัตริยลานนา
สามารถควบคุมสังคมชนพื้นเมืองโดยใชพุทธศาสนาเปนเครื่องมือในการรวมศูนยความศรัทธา 

ในสมัยพระเจาติโลกราช เมื่อมีความจําตองปรับเปลี่ยนการปกครองใหเปนแบบรวม        
ศูนยอํานาจ  กลวิธีที่ใชในการรวมศูนยอํานาจนั้นมีทั้งกลยุทธทางการปกครองและอาศัยความเชื่อ
ทางศาสนา โดยอาศัยความเชื่อทางพุทธศาสนาพระองคใชแนวคิดที่แพรหลายในชวงเวลานั้น     
แนวคิดนี้แพรเขามาในลานนาตั้งแตพุทธศตวรรษที่ 20 ปรากฏชัดตั้งแตสมัยพญากือนาที่เนนการ
ปกครองตามแนวพุทธศาสนา มุงสรางและสะสมบุญบารมีทางศาสนาเพื่อเปน ”พญาธรรมิกราช“ 
ในคติธรรมราชา  แนวคิดนี้เนนการเปนกษัตริยผูทรงธรรมตามคติพุทธศาสนา กษัตริยจะปฏบัิติตน
ตามที่ถือวาเปนความดีงามในกรอบพุทธศาสนา ทําหนาที่ทํานุบํารุง และสงเสริมพระพุทธศาสนา



 6

ใหแพรหลาย จึงมีการสรางและบูรณะวัดขึ้นมากมาย เปนการแสดงถึงการสรางบุญอันยิ่งใหญ
และสะทอนบารมีและอํานาจทางการเมือง 

นอกจากแนวคิดธรรมราชาที่เดนชัดแลว  ยังมีแนวคิดจักรพรรดิราชยปรากฏอยูดวย ซึ่ง
แนวคิดหลังนี้ไมเดนชัดนักในลานนา   แนวคิดจักรพรรดิราชยหมายถึง แนวคิดที่เนนความเปน
พระราชาที่ยิ่งใหญเหนือกวาราชาทั้งปวง จึงเปนแนวคิดที่สงเสริมใหกษัตริยขยายอํานาจเขา
ครอบครองดินแดนของกษัตริยอ่ืนเพื่อเปน“เอกราชา”หรือ”พระจักรพรรดิราชย” ซึ่งแนวความคิดนี้
ในลานนาพบลักษณะเปนอุดมคติของกษัตริย จะมีบางพระองคที่นํามาปฏิบัติอยางเดนชัด เชน 
พระเจาติโลกราชที่สรางอาณาจักรลานนาใหยิ่งใหญไดรับการสถาปนาเปน “พระเจาสิริธรรม
จักรพรรดิติลกราชาธิราช” เขาใจวาการไมเนนแนวคิดนี้ของกษัตริยลานนา เพราะอาณาจักร
ลานนานั้นมีศักยภาพอันจํากัด มิใชรัฐนักรบ แตเปนรัฐที่ยิ่งใหญดานศิลปวัฒนธรรมและภูมิ
ปญญาในพุทธศาสนา (สรัสวดี อองสกุล, 2544 : 150-152) 

โดยเฉพาะคติธรรมราชานั้น จึงเปนแนวคิดที่ถูกนํามาใชมากที่สุดในการสรางบูรณาการ
ทางสังคมในสมัยพระเจาติโลกราช ดังเห็นไดจากการที่ทรงสนับสนุนการสังคายนาพระไตรปฏก  
ดวยในสมัยนี้สถาบันสงฆมีสถานภาพเปนผูนําทางปญญา เปนที่ศรัทธาเลื่อมใสของประชาชน 
สามารถสงเสริมความสัมพันธอันดีระหวางผูปกครองกับผูถูกปกครอง โดยไมทําใหรูสึกวาเปนการ
บีบบังคับแตเปนลักษณะการยอมรับอํานาจที่มาจากกฎแหงการกระทําแตปางกอนหรือบุญบารมี
ที่ไดสรางสมมา ทําใหสถาบันสงฆมีความสําคัญอยางมากตอการบูรณาการทางความคิดความ
เชื่อ ตลอดจนสรางความชอบธรรมใหเกิดขึ้นในการปกครอง ดังนั้นในพิธีกรรมตาง ๆ จึงมีพระสงฆ
เขาไปเกี่ยวของ และการกระทําตาง ๆ หากมีสงฆเขาไปมีสวนรวมก็สรางความเชื่อถือใหเกิดขึ้นได 
การเปนองคอุปถัมภสําคัญทางศาสนาคือการทําใหสถาบันสงฆเปนกําลังสําคัญของพระองค 

ประกอบกับพระสงฆในสมัยพระเจาติโลกราช เปนผูเชี่ยวชาญในพระไตรปฏก เนื่องดวย
พุทธศาสนานิกายสีหลเนนการศึกษาพระธรรมวินัย พระสงฆในนิกายนี้จึงมีความแตกฉานภาษา
บาลีอันเปนภาษาของพระไตรปฏก  ทําใหมีการสรางวรรณกรรมทางศาสนาขึ้นมามากตอเนื่องไป
ถึงสมัยพญาแกว อันถือไดวาเปนชวงยุคทองของการสรางสรรควรรณกรรมทางพุทธศาสนา     
พระเจาติโลกราช ทรงสงเสริมการเขียนตํานานทางศาสนาและตํานานทางประวัติศาสตร  ซึ่ง
ตํานานทางประวัติศาสตรนั้น ชวยเสริมสรางความเปนอันหนึ่งอันเดียวกันทางสังคมและการเมือง
ดวย ในสมัยพระเจาติโลกราชเปนสมัยที่อาณาจักรลานนามีความเปนอันหนึ่งอันเดียวกันทาง
สังคมและการเมืองอยางเห็นไดชัด ตํานานประวัติศาสตรกลายเปนกลไกที่จะรวมเมือง ชุมชน 
กลุมชน และระบบความเชื่อเขาดวยกัน เมื่อมองในแงนี้จะเห็นไดวา ตํานานประวัติศาสตรถูกสราง



 7

ข้ึนใหมีหนาที่เฉพาะในสังคมนั้น ๆ เปนครั้งแรกที่มีการบันทึกเรื่องราวของชาวบานในเอกสารทาง
ประวัติศาสตร พระภิกษุซึ่งเปนผูบันทึกนั้น โดยปรกติก็เปนเสมือนผูสงตอทางวัฒนธรรม เชื่อมโยง
ระหวางหมูบานกับเมือง และทองถิ่นกับศูนยกลางอยูแลว ฉะนั้นตํานานทางประวัติศาสตรจึง
เปรียบเสมือนกลไกที่ชวยทําใหความคิดเปนรูปรางและมีวัตถุประสงคตามที่รัฐตองการย้ําและ
ชี้แนะ (ธิดา สาระยา, 2529 : 95) 

พระเจาติโลกราชยังมีการสงเสริมใหเกิดการแพรหลายในคติเร่ืองการบชูาพระบรมธาตุ 
โดยสรางเครือขายบูชาพระธาตุและสถาปนาพระธาตหุลักประจําเมือง  ลัทธิการบูชาพระธาตุได
กลืนความเชื่อเดิมมาเสริมและย้ําอาํนาจของกษัตริยเมืองเชียงใหมในสมัยนี ้ เพราะพุทธศาสนาได
สรางตํานานใหเหลาวิญญาณศักดิ์สิทธิ์เหลานัน้หนัมายอมรับพระรัตนตรัย กเ็ปรียบเสมือนวาพทุธ
ศาสนาและกษัตริยผูเปนองคอุปถัมภพระศาสนาเขามาในระดับสูงกวาไมไดเขามาทําลายสิ่งที่มี
อยูเดิม  ทาํใหชุมชนยอมรับอํานาจเหนือกวาไดงาย และสามารถสรางความเปนหนึ่งเดียวกนั   
เปนการงายตอการสรางความเปนเอกภาพใหกับอาณาจักร   ความเชื่อในเรื่องการบูชาพระบรม
ธาตุนี้มมีาตัง้แตสมัยพระธาตุหริภุญชัย  และในสมยัพระเจากือนาที่สรางพระบรมธาตุดอยสุเทพ 
แตในสมัยพระเจาติโลกราชพระองคย้าํการนับถือบูชามากยิง่ขึ้น โดยเฉพาะในลกัษณะเครือขาย
กับพระบรมธาตุในพืน้ที่อ่ืน ดวยวิธนีี้พระองคสามารถเขาถึงแหลงอํานาจโดยผานอาํนาจศักดิ์สิทธิ์
ของพระบรมธาตุ  แลวอางอาํนาจเหนือลัทธิการเคารพบชูาผีประจําเมอืงอีกตอหนึ่ง 

การบูชาพระธาตุที่ปรากฏในตํานานพระธาตุและตํานานเมืองนั้น กระทําใน 2 ลักษณะ 
คือ การสถาปนาพระบรมธาตุ ณ แหลงศักดิ์สิทธิ์เดิม  และการสรางเครือขายเชื่อมโยงพระธาตุ
และแหลงศักดิ์สิทธิ์ที่ประดิษฐานสัญลักษณตาง ๆ ใหอยูในระเบียบอันเดียวกัน  โดยนัยนี้ทําให
เมืองเชียงใหมที่มีประวัติความเปนมาทีหลังเมืองหริภุญชัย กลายเปนเมืองที่อยูในระเบียบเดยีวกนั 
ดังนั้นจึงสามารถสรางความชอบธรรมใหกับเมืองเชียงใหมที่จะเปนศูนยกลางทางพุทธศาสนา
แทนที่เมืองหริภุญชัย ทําใหเชียงใหมในสมัยพระเจาติโลกราช นอกจากจะมีฐานะเปนเมือง
ศูนยกลางทางการปกครอง มีอํานาจสั่งการขาราชการขุนนาง เจาเมืองตาง ๆ อยางเต็มสิทธิ์แลว 
ยังเปนศูนยกลางทางพุทธศาสนาอยางแทจริง 

ประกอบกับอํานาจของพระบรมธาตุนัน้มใิชอยูเฉพาะเมืองใดเมืองหนึ่งแบบผีประจําเมือง  
หากมีลักษณะอันเปนสากลแผขามพรมแดนทางการเมอืง ทําใหกษัตริยเชียงใหมสามารถอางสทิธิ
ธรรมเหนือเมอืงหลาย ๆ เมืองได  เฉพาะอยางยิง่เครอืขายของการสถาปนาพระบรมธาตุข้ึน ณ 
เมืองสําคัญตามแหลงที่ราบระหวางภูเขาตาง ๆ  ทําใหเกิดระเบียบทางจริยธรรมเชื่อมโยงเมืองให
เปนอันหนึ่งอนัเดียวกัน  อยูเหนือขอบขายทางการเมืองของเมืองใดเมอืงหนึ่งโดยเฉพาะ  เครือขาย



 8

ดังกลาวไดกลายเปนพืน้ฐานสําหรับเพิ่มพูนอาํนาจของเจาผูครองนครเชียงใหม (ธิดา สาระยา, 
2529 : 96-98)   
คติจักรวาล : สัญลักษณสะทอนอํานาจรัฐ 
 การแปลคติเร่ืองจักรวาลมาเปนรูปธรรมนั้น ตองการสัญลักษณสําคัญคือ ศูนยกลางของ
จักรวาลซึ่งก็คือเขาพระสุเมรุ ในเมืองเชียงใหมนั้นปรากฏการสรางพระเจดียขนาดใหญบริเวณ
กลางเมืองแมจะไมไดต้ังอยู ณ ตําแหนงกลางเมืองอยางแทจริง แตมีขนาดสูงใหญพอที่จะมองเหน็
ไดจากทุกมุมเมือง พระเจดียนั้นคือพระเจดียหลวงที่เร่ิมสรางสมัยพญาแสนเมืองมา เปนพระเจดีย
ขนาดใหญต้ังอยู ณ กึ่งกลางเมืองตามที่เหลาพอคาบอกพญาแสนเมืองมาใหสรางพระเจดียไว
กลางเวียงใหสูงพอใหคนมองเห็นแตไกล 2000 วา (ตํานานพื้นเมืองเชียงใหม, 2543 : 69) แลว
อุทิศบุญกุศลเหลานี้ใหแกพญากือนาพระบิดา แตพระเจดียนี้สรางไมเสร็จในสมัยของพระองค 
พระมเหสีของพญาแสนเมืองมาสรางตอจนสําเร็จในสมัยพญาสามฝงแกน เรียกวา “กูหลวง” มี
ความสูงเมื่อสรางเสร็จ 39 วา ตํานานวัดเจดียหลวงเมืองนพบุรีนครเชียงใหมกลาวถึงเจดียหลวง
เมื่อแรกสรางเสร็จวา “มหาเจติยะนั้นปรากฏแกตาคนทั้งหลาย อันอยู 4 ทิศ 8 ทิศที่ไกลได 6000 
วา 5000 วา ก็ผอหันดูงามยิ่งนักแลฯ” (สงวน โชติสุขรัตน, 2515ข : 146) 

ชินกาลมาลีปกรณกลาววา ในสมัยพระเจาติโลกราช พ.ศ. 2022 โปรดใหสีหโคตเสนาบดี
หรือหมื่นดามพราคต  กอเสริมราชกูฏองคเกาครั้นพระเจาแสนเมืองมาสรางไว ราชกูฏที่กอเสริม
ใหมนั้นใหญและสูงกวาองคเกา ฐานนั้นกวางออกมาถึง 35 วา สูง 45 วา มีระเบียบกระพุมยอด
เปนอันเดียวนาเลื่อมใสยิ่งนัก เปนจุดเดนแหงราชธานีเชียงใหม งามเพียงดังพระธาตุจุฬามณีเจดีย
ในสวรรค พระเจาติโลกราชโปรดใหเปนที่บรรจุพระบรมสารีริกธาตุที่พระมหาธัมมคัมภีรนํามาจาก
ลังกาทวีป ดังนั้นเมื่อพระเจดียเปนที่บรรจุพระบรมสารีริกธาตุของพระพุทธเจา และใน พ.ศ. 2025 
ยังโปรดใหอัญเชิญพระรันตปฏิมา(พระแกวมรกต) จากนครเขลางคมาประดิษฐานไวที่ซุมบนองค
เจดียดานทิศตะวันออก (ชินกาลมาลีปกรณ, 2510 : 128)  กูหลวงจึงเปลี่ยนจากความเปนราชกูฏ
มาเปนพระบรมธาตุเจดียเรียกวา เจติยหลวง หรือ พระเจดียหลวง ในสมัยของพระเจาติโลกราช  
(ตํานานพื้นเมืองเชียงใหม, 2543 : 71)  ประกอบกับการที่พระเจาติโลกราชยังทรงโปรดใหสราง
พระวิหารหลวง และกอกําแพงแวดทุกดาน แลวสรางบริเวณแวดทั้งสี่ดาน วิหารเปนที่ไว
พระพุทธรูปก็มีทั้งสี่ดาน และใหกอโขงประตูอันใหญ (สงวน โชติสุขรัตน, 2515ข : 160) ทําใหพื้นที่
พุทธาวาสของเจดียหลวงมีลักษณะเปนระบบแกน มีศูนยกลาง และมีวิหารทิศ แสดงลักษณะที่
เปนศูนยกลางทางจักรวาลตามคติพุทธศาสนาอยางชัดเจนยิ่งขึ้น 



 9

การสรางพระเจดียขนาดใหญกลางเมือง เพื่อใหเปนหมายเมือง สามารถมองเหน็ไดทกุมมุ
เมืองและจากระยะไกล แสดงถึงพระราชอํานาจและความเพียบพรอมในกําลังทรัพยของกษัตริย 
เนื่องดวยไมใชเร่ืองงายนักในการเกณฑแรงงานไพรพลเพื่อสรางพระเจดียขนาดใหญ และตองใช
พระราชทรัพยจํานวนมากในการกอสราง ดังเชนตํานานที่กลาววา “พระยาก็หื้อเอาคําแหงตน
ออกมามากกวาหมื่น ตีจังโกคําพอกมหาเจติยะ” และ “พระยาก็หื้อแลวยังกิจจะในที่นั้นชุอันแล 
ดินละอึดอันพอกดวยเงินมี 60820 กอน นับเปนคา 7600 เงินเชียงแล  อันพอกดวยคํามี 4320 
กอน นับดวยเปนคา 286000 เงินเจียงใหมแล  หินอันพอกคํามี 807 กอน แลคําอันพอกติด
พระพุทธรูป โขงหลวงสี่ดาน นั้นควรคาได 45300 เงินเชียงใหมแล…” และ “คณนาเขาของตั้งแต
แรกแตยังอันสรางเจติยะแลวิหาร ตราบเถิงอันจายเปนเครื่องปูชาแลฉลองมหาเจติยะเสี้ยงเงิน
ลานแปดหมื่นสี่พันหารอยเงินแล” (สงวน โชติสุขรัตน, 2515ข : 160-163) 
 พระเจดียหลวง เปนศาสนสถานแหงสุดทาย ที่พระเจาติโลกราชทรงอุปถัมภบูรณะ ซึ่ง
ขณะนั้นพระองคมีความเพียบพรอมทั้งพระราชอํานาจและพระราชทรัพย พระเจดียหลวงจึง
เปรียบเสมือนเปนการสรางศูนยกลางอันยิ่งใหญใหกับพระราชอาณาจักรและพระราชอํานาจอัน
ยิ่งใหญและกวางไกลของพระองค 

ในชวงพทุธศตวรรษที ่ 21 นี้ นอกจากคติจักรวาลทางพทุธศาสนา ทีพ่บจากการสรางพระ
เจดียหลวงเปนสัญลักษณแทนเขาพระสุเมรุในผังของเมืองเชียงใหมแลว ยังพบการใชคติจักรวาล
ในการวางผังพุทธาวาสวัดหลวงสําคัญของเมืองเชียงใหมและชุมชนสําคัญใกลเคียงดวย จากการ
ศึกษาวจิัยครั้งนี้ พบวา ผังพทุธาวาสของวดัหลวงในอนภูุมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใตในดินแดน
ที่เรียกวา ”ลานนา” ที่มีเมืองเชียงใหมเปนศูนยกลาง ในชวงพุทธศตวรรษที่ 21 ผังพทุธาวาสของ
วัดหลวงมกีารวางตาํแหนงสถาปตยกรรมสอดคลองกับเร่ืองทิศ โดยมีองคเจดียเปนศูนยกลาง มี
วิหารตามทิศสําคัญ ผังรูปแบบเชนนีพ้บในเขตเขมขนทางวัฒนธรรม คือที่เมืองศูนยกลาง และ
ขยายตัวเขาครอบคลุมเมืองสําคัญใกลเคียง เพื่อสรางความเปนหนึง่เดียวกนัใหเกดิขึ้น การวางผัง
แบบจักรวาลคติ เปนรูปแบบที่จะพบในการจัดผังของวัดหลวงเพราะเปนการสรางตําแหนง
ศูนยกลางใหเกิดขึ้น สอดคลองกับการปกครองที่มกีษัตริยเปนศูนยกลางอํานาจ เพราะเขาพระ
สุเมรุเปนตําแหนงของศูนยกลางจกัรวาล  การกระทาํพิธีกรรมทางศาสนาใด ๆ โดยกษัตริยทีว่ัด
หลวงจึงเปรียบเสมือนพิธีกรรมอันศักดิ์สิทธิ์ ณ ศูนยจักรวาล เปนการตอกย้ําถงึพระราชอํานาจ 

จากการศึกษาเอกสารที่กลาวถึงผังพุทธาวาสของวัดเจดียหลวงในชวงพุทธศตวรรษที่ 21 
พบวา นอกจากที่พระเจาติโลกราชโปรดใหบูรณะพระเจดียหลวงใหมีขนาดสูงใหญแลว ยังโปรดให
สรางวิหารหลวง และกอกําแพงทุกดาน แลวสรางบริเวณทั้งสี่ดาน วิหารเปนที่ไวพระพุทธรูปก็มีทั้ง



 10

ส่ีดาน และใหกอโขงประตูอันใหญ ทําใหพื้นที่พุทธาวาสของเจดียหลวงมีลักษณะเปนระบบแกน  
มีศูนยกลาง และมีวิหารทิศ แสดงลักษณะที่เปนศูนยกลางทางจักรวาลตามคติพุทธศาสนาอยาง
ชัดเจนยิ่งขึ้น 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 11

 
วัดพระสิงห 

ในสมัยของพญาผายู พระองคทรงสรางพระเจดียข้ึนทางทิศตะวันตกของเมืองเชียงใหม
ใกลกับประตูสวนดอก  เพื่อบรรจุพระอัฐิของพญาคําฟูพระราชบิดา  และสรางวัดขึ้น ณ ที่นั้น   
บริเวณที่สรางวัดนั้น แตเดิมเปนปาทางทิศตะวันตก มีตลาดเรียกวา ลีเชียง (หมายถึงตลาดเวียง)  
เมื่อพญาผายูสรางเจดียบรรจุอัฐิพญาคําฟูข้ึน ณ ริมตลาดลีเชียง แลวโปรดใหสรางพระวิหารขึ้น
หลังหนึ่ง และอาราธนามหาอภัยจุฬเถรจากเมืองหริภุญไชยมาเปนเจาอาวาส ใน ป พ.ศ. 1888  
จึงโปรดใหขนานนามวา วัดลีเชียงพระ (ตํานานพื้นเมืองเชียงใหม, 2543 : 65)   

วัดพระสิงห มีความสําคัญในฐานะศูนยกลางพุทธศาสนาจากหริภุญชัยหรือที่เรียกวา
นิกายพื้นเมืองในสมัยพญาผายู  และเปนวัดที่กษัตริยลานนาในสมัยตอ ๆ มา ใหความสําคัญ 
เนื่องดวยเปนที่ประดิษฐานพระพุทธรูปศักดิ์สิทธิ์คูบานคูเมือง คือ พระพุทธสิหิงค 

ศาสนสถานสมัยแรกสรางวัดพระสิงหในราชวงศมังรายนั้น แทบไมปรากฏรูปแบบทาง
ศิลปกรรมใหเห็นเดนชัด หลักฐานรูปแบบศาสนสถานที่พบในปจจุบัน มักเปนการสรางเสริมข้ึน
ใหมในชวงพุทธศตวรรษที่ 24 – 25 

จากการศึกษาผังพุทธาวาสของวัดพระสิงหพบวา สถาปตยกรรมหลักที่สรางในชวงพุทธ
ศตวรรษที่ 21  มีความความสัมพันธอยางมากกับคติจักรวาล เนื่องจากผัง มีองคเจดียประธาน
เปนศูนยกลาง มีวิหารหลวงตั้งในแนวแกนตะวันออกในแนวแกนแนวเดียวกับองคเจดีย และมี
วิหารทิศคือวิหารลายคําที่ประดิษฐานพระพุทธสิหิงคหรือพระสิงห เปนวิหารดานทิศใต ซึ่งเปนทิศ
ใตเปนทิศสําคัญของพุทธศาสนานิกายที่มาจากลังกาหรือลังกาวงศ 
 

สถาปตยกรรมสําคัญในผังพุทธาวาสของวัดพระสิงหประกอบดวย 
1. พระเจดีย 

เจดียประธานสันนิษฐานวาแรกสรางราวกลางพุทธศตวรรษที่ 20 ลงมา เปนเจดยีทรงกลม
ที่มีชางยืนรอบฐาน ปจจุบันเหลือชางเพียงดานละเชือกเทานั้น การที่ปรากฏชางลอมในฐานเจดีย
แบบพื้นเมือง อาจเปนไปไดวาเปนการยอมรับพุทธศาสนาลังกาวงศที่ผานขึ้นมาจากสุโขทัยของ
พระภิกษุนิกายพื้นเมืองที่มีวัดพระสิงหเปนศูนยกลางในขณะนั้น (จิรศักดิ์ เดชวงศญา, 2541 :21) 
รอบพระเจดียประธานมีเจดียขนาดเล็กตั้งอยูชิดโดยรอบ 3  ทิศ คือ ทิศเหนือ ใต และตะวันตก  
เจดียขนาดเล็กสรางโดยพระเจากาวิละราว พ.ศ. 2361 เพื่อบรรจุพระชินธาตุ (จิรศักดิ์ เดชวงศญา, 
2541 :123) 



 12

พระเจดียประธานที่เห็นรูปแบบศิลปกรรมในปจจุบันนี้ ไดรับการบูรณะโดยครูบาศรีวิชัย 
และพระเจดียประธานองคนี้ไมใชเจดียที่สรางขึ้นเพื่อบรรจุอัฐิพญาคําฟู  ที่สรางโดยพญาผายูราว 
พ.ศ. 1883  เนื่องจากผลการขุดเจดียองคหนึ่งใน พ.ศ. 2469  โดยครูบาศรีวิชัยใหแผวถางบริเวณ
ดานเหนือวิหาร  พบเปนเจดียขนาดเล็กตั้งอยูทางทิศเหนือหนาอุโบสถสองสงฆเกิดกีดขวาง จึงให
คนขุดออก แตพบวาภายในมีโกศบรรจุอัฐิ  เปนโกศ 3 ชั้น ชั้นนอกทําดวยทองสัมฤทธิ์ ชั้นกลางทํา
ดวยเงิน ชั้นในทําดวยทองคํา (ฮันส เพนธ, 2526 : 27)  พรอมเครื่องราชูปโภคซึ่งทําดวยทองคํา
หนักหลายสิบบาท  สันนิษฐานวาเปนโกศบรรจุอัฐิของพญาคําฟู ครูบาศรีวิชัยจึงไดนําสิ่งของที่พบ
ไปฝากไวที่ศาลากลางจังหวัดเชียงใหม ตอมาเมื่อเกิดสงครามมหาเอเชียบูรพา ทางศาลากลางได
ยายที่ทําการไปที่ขวงสิงห  ส่ิงของดังกลาวจึงหายสาปสูญไป ปจจุบันไมทราบวาอยูที่ใด (สงวน 
โชติสุขรัตน, 2508 : 374) 

 

2. วิหารหลวง 
วิหารหลวงอยูในตําแหนงดานทิศตะวันออกขององคเจดีย วิหารหลวงหลังปจจุบันเปน

ศิลปะลานนาสมัยครูบาศรีวิชัย ใน พ.ศ. 2467  เปนวิหารขนาดใหญ ยาว 23 วา กวาง 8 วา 
 

3. วิหารทิศ 
3.1 วิหารลายคํา ต้ังอยูทางดานทิศใตขององคเจดีย  สันนิษฐานวาวหิารดานทิศใตนี้   

นาจะมีการสรางมาแตคร้ังราชวงศมังราย  เนื่องจากคติการประดิษฐานพระพทุธรปูองคสําคัญจะ
อยูที่วหิารทิศใต เนื่องดวยทศิใตเปนทิศของชมพทูวีปตามจักรวาลคติแบบพุทธศาสนา ทวีปทิศใต
เปนทวีปเดียวของมนุษย สวนอีก 3 ทิศเปนที่ต้ังของทวีปของอมนุษย  และชมพูทวีปยังเปนทวีปที่
เปนแหลงอุบัติของพระพทุธเจาและพระจักรพรรดิทุกพระองค ทีจ่ะมาประสูติ ตรสรู และสั่งสอน
เวไนยสัตวใหพนทุกขตามคติพุทธศาสนาสายลังกาวงศ 

และจากการศึกษามณฑปทายวหิารลายคาํ พบวามีอายใุนราวพุทธศตวรรษที่ 20  ซึ่งตรง
กับหลักฐานทางเอกสารตลอดจนตรงกับความคิดของนักวชิาการบางทานที่ไดมีการพาดพงิวาอาจ
มณฑปนีจ้ะใชประดิษฐานพระพุทธสหิงิคเมื่อ พ.ศ. 1974 (จิรศักดิ์ เดชวงศญา, 2541 : 144) 

ชินกาลมาลีปกรณกลาวถึงพญากือนา”ปรารภจะสรางซุมจรนัมข้ึนใหมเพื่อใหเปนที่
ประดิษฐานพระพุทธสหิงิคที่มุขดานทิศใตเจดียหลวง” (ชินกาลมาลปีกรณ, 2510 : 117) และใน
ตํานานพระสิงหพทุธปฏิมาเจา (แปลจากตํานานพื้นเมอืง) กลาววา “เจาแสนเมืองมารบชนะทาว
มหาพรหม นาํพระสงิหคืนจากเชยีงรายมาเชียงใหม  ในเจดียวัดหลวงเชยีงพระในทีท่ิศหนวนัตก



 13

เฉียงใต   จากประวัติจะพบความตั้งใจทีใ่หพระสหิิงคประดิษฐาน ณ ทิศใตและตะวันตกเฉยีงใต
ในสมัยพญาสามฝงแกน  ไดใหเจาหมืน่นอยแกว สรางวหิารหลวงไวประดิษฐานพระพุทธสหิงิค   

และสมัยพระเจาติโลกราช พระองคทรงนาํเงนิแสนหนึง่สรางวหิารหลวง เพื่อประดษิฐาน
พระสิงหพทุธปฏิมาเจา ” (สงวน โชติสุขรัตน, 2515ข : 47-50)   ซึ่งสันนิษฐานวานาจะเปน
ตําแหนงของวหิารลายคํา 

ในยามสงคราม วัดพระสิงหกลายเปนวัดราง ตอมาเมื่อเมืองเชียงใหมไดรับการฟนฟูใน
สมัยพระเจากาวิละ ใน พ.ศ. 2356 ก็ไดมีการบูรณะวิหารลายคํา คร้ังนี้เขาใจวาเปนการสรางทับ
บนรากฐานของวิหารองคเดิม  และใน พ.ศ. 2406 ไดรับการบูรณะอีกครั้ง และมีการซอมในสมัย
ครูบาศรีวิชัย พ.ศ. 2463 

วิหารลายคําเปนรูปแบบวิหารที่ยังคงแบบแผนเดิมของลานนา ผังรูปส่ีเหลี่ยมผืนผา ดาน
ทายวิหารมีกูทรงมณฑปหรือปราสาทหายอดสรางติดกับวิหารมีทางเขาจากวิหารได 

 

3.2 วิหารพระนอน   ต้ังอยูทางดานทิศตะวันตกขององคเจดีย   ไมทราบป พ.ศ. แรก
สราง พบประวัติวาไดรับการบูรณะใน พ.ศ. 2491  องคพระนอนที่ประดิษฐานภายในวิหารพระ
นอนนี้หันหนาไปทางทิศตะวันตก   ทานพระครูมานิตรัตนคุณ วัดพระสิงหวรวิหาร ไดใหเหตุผลวา 
การสรางพระพุทธรูปใหหันหนาไปทางทิศตะวันตกเชนนี้  เปนการหามอุบาทวอันจะมาจากทิศนั้น 
เพราะคนโบราณเขามีความเชื่อวาใหมีผูระวังหนาระวังหลัง และอีกประการวัดพระสิงหเคยมีถนน
ผานจึงสรางพระปดไว (สมหมาย เปรมจิตต และคณะ, 2524 : 98) 

 

3.3 ศาลาจตุรมุข   ต้ังอยูทางดานทิศตะวันตกติดกับองคเจดีย  เปนศาลาที่สรางขึ้นใหม 
ใน พ.ศ. 2510 ปจจุบันเปนที่พํานักของพระภิกษุผูดูแลภายในเขตพุทธาวาส 

 

4. อุโบสถ 
ตํานานพื้นเมืองเชียงใหมกลาววาอุโบสถหลังนี้ สรางในสมัยพระเจากาวิละ สรางโดย

อุปราชธรรมลังกาใน พ.ศ. 2349 (ตํานานพื้นเมืองเชียงใหม, 2543 : 184) และจากศิลาจารึกหิน
ทรายแดงที่แตเดิมต้ังอยูใกลฐานพระอุโบสถ เนื้อความในศิลาจารึกกลาวถึงพระเจากาวิละได
นิมนตพระสังฆราชาวัดพระสิงหสรางพระอุโบสถ มณฑปปราสาทภายในอุโบสถ และหอธรรมปฏ
กขึ้นเมื่อ พ.ศ. 2345 (จิรศักดิ์ เดชวงศญา และคณะ, 2539 : 3)     

ความพิเศษของอุโบสถหลังนี้ คือ มีการวางตัวอาคารหันทิศไมเหมือนสถาปตยกรรมใน
เขตพุทธาวาสแหงอื่น ๆ ซึ่งโดยทั่วไปจะหันหนาไปทางทิศตะวันออกเปนหลัก   แตอุโบสถหลังนี้หัน



 14

หนาทิศเหนือใต และตําแหนงที่ต้ังของอุโบสถยังวางบนแนวแกนตะวันออกตะวันตกของพระเจดีย
ประธานและวิหารหลวง 

สันนษิฐานวาการสรางอุโบสถหลังนี ้ อาจจะวางผงัอุโบสถโดยคติแกนเหนือ-ใต  ดวยทิศ
เหนือนัน้ตามคติจักรวาลเปนทิศแหงพระนิพพาน ซึง่เรยีกตามศพัทบาลีวา โลกุตร หรือ โลกอุดร 
แปลวาโลกทิศเหนือ เปนตน ในการวางแนวแกนนัน้ พระสงฆทางลานนาใชวิธีเลง็ดวงชางหลวง
หรือดาวเหนือ เปนหลกั โดยปรกติดาวเหนือจะทํามมุเบี่ยงเบนจากแนวแกนแมเหลก็โลกประมาณ 
1 องศา การวางผงัอุโบสถก็ถูกวางลงตรงตําแหนงที่เบี่ยงเบนจากจากแนวแกนแมเหล็กโลกที ่ 2 
องศาตะวนัออก (ปฐม พวัพนัธสกุล, 2543 : 6-7) 

ภายในพระอุโบสถแบงเปน 2 ตอน มีมณฑปปราสาทตั้งอยูกลางอุโบสถ ปจจุบันพระสงฆ
ใชพื้นที่ภายในอุโบสถดานทิศเหนือประกอบพิธีกรรมเทานั้น   พื้นที่ต้ังแตมณฑปกลางอุโบสถไป
จนประตูดานทิศใตไมใชงานใด ๆ  การวางสถาปตยกรรมในลักษณะเชนนี้ พระประธานในวิหาร
หลวง  มณฑปปราสาทตั้งอยูกลางอุโบสถ และองคเจดียประธานจะอยูในแนวแกนเดียวกัน 

พระอุโบสถหลังนี้ปจจุบันถูกเรียกวา อุโบสถสองสงฆ  ในอดีตนั้นอาจจะไมไดเรียกเชนนี้ก็
เปนได  เพราะในหลักฐานเอกสารการสรางอุโบสถสมัยพระเจากาวิละก็ไมไดเอยถึงการใชชื่อวา
อุโบสถสองสงฆเลย 

สรุปไดวาอุโบสถหลังนี้เปนการสรางในสมัยพระเจากาวิละ โดยอุปราชธรรมลังกาในชวง
พุทธศตวรรษที่ 24  จึงไมไดเปนสวนหนึ่งของการวางผังแบบจักรวาลคติที่พบในชวงพุทธศตวรรษ
ที่ 21 สมัยราชวงศมังรายแตอยางใด 

 

5. หอไตร 
5.1 หอไตรเกา ต้ังอยูทางดานทิศตะวันออกเฉียงเหนือของวิหารหลวง ผังเปนรูป

ส่ีเหลี่ยมผนืผา ต้ังอยูบนฐานศิลาขาวสูง ตัวอาคารแบงเปน 2 สวน  สวนลางเปนปนูสวนบนเปนไม  
หอไตรหลังนี้สรางในสมัยพระเจากาวิละ พ.ศ. 2354  ไดรับการบูรณะครั้งใหญในคราว รัชกาลที่ 7 
เสด็จมณฑลพายัพ พ.ศ. 2469  พรอมกับการบูรณะพระอุโบสถ (จิรศักดิ์ เดชวงศญา และคณะ, 
2539 : 131)  หอไตรหลังนี้ใชเปนที่เก็บพระไตรปฏกเพียงอยางเดียว 

 

5.2 หอไตรใหม ต้ังอยูทางดานทิศเหนือขององคเจดียประธาน สรางใน พ.ศ. 2467              
(วัดพระสิงหนี้จึงมีหอไตร 2 หลัง)   ผังยาว 3 วา 3 ศอก 3 นิ้ว กวาง 2 วา 3 ศอก ยกพื้นสูง หลอ
คอนกรีตเสริมเหล็ก   หอไตรหลังนี้ใชสําหรับเปนที่เก็บหนังสือภาษาพื้นเมือง และหนังสือสําหรับ
พระภิกษุที่ไมใชพระไตรปฏก 



 15

วัดสวนดอก 
วัดสวนดอกสรางโดยพญากือนา เพื่อใหเปนที่จําพรรษาของพระสุมนเถรจากเมืองสุโขทัย 

วัดสวนดอกตั้งอยูกลางเวียงสวนดอกทางทิศตะวันตกของเมืองเชียงใหม เวียงสวนดอกนาจะรับ
อิทธิพลผังจากสุโขทัย  โดยผังเวียงสวนดอกเปนรูปส่ีเหลี่ยมจัตุรัส กวางยาวประมาณ 570 เมตร  
ผังเวียงสวนดอกคลายกับผังเมืองเชียงใหมแตขนาดเล็กกวา และจากหลักฐานตํานานพื้นเมือง
เชียงใหม รวมถึงศิลาจารึกกลาววาเวียงสวนดอกสรางในสมัยลานนา เขาใจวาเวียงสวนดอกสราง
ในชวงเดียวกับการสรางวัดสวนดอก ราว พ.ศ. 1914  (สรัสวดี อองสกุล, 2543 : 123-125)  

พระเจดียประธานของวัดสวนดอกประดิษฐานพระบรมสารีริกธาตุที่พระสุมนเถระนํามา
จากสุโขทัย พบหลักฐานวากอนการบูรณะพระเจดียคร้ังใหญในสมัยครูบาศรีวิชัย  พ.ศ. 2474  ใน
เจดียบริวารที่ต้ังรายรอบแปดทิศ พบเจดียทรงพุมขาวบิณฑ แสดงความสัมพันธทางพุทธศาสนา
ระหวางลานนากับสุโขทัย ปจจุบันเจดียองคนี้ไดรับการบูรณะจนไมเห็นรองรอยศิลปสุโขทัย  
(สรัสวดี อองสกุล, 2544 : 137) 

แนวคิดในการสรางวัดสวนดอกนั้นมีแผนผังที่ผูสรางอาจหมายใหเปนศูนยกลางของเมือง 
มีการวางตําแหนงของเจดียประธานและเจดียบริวารรายรอบที่แปดทิศ คลายคลึงกับแผนผังของ
วัดพระศรีมหาธาตุสุโขทัย (สันติ เล็กสุขุม, 2538 : 75-76)  เพราะตําแหนงของวัดสวนดอกอยู
ศูนยกลางของเมืองหรือเวียงสวนดอก คลายกับเมืองสุโขทัยที่มีวัดมหาธาตุอยูกลางผังเมือง และมี
การวางตําแหนงของเจดียประธานและเจดียบริวารรายรอบที่แปดทิศ คลายคลึงกับแผนผังวัด
มหาธาตุ เมืองสุโขทัย  แมผังเขตพุทธาวาสของวัดสวนดอกนี้ไมมีวิหารทิศ แตจะพบคติการสราง
ผังระบบจักรวาลที่เห็นไดชัดเจนจากการสรางเจดียพระธาตุที่มีเจดียบริวารลอมรอบแปดทิศ  วัด
สวนดอกจึงมีคติจักรวาลชัดเจนในการสรางกลุมเจดียประธาน แตในการวางผังไมพบหลักฐาน
เอกสารชั้นตนที่กลาวถึงการสรางวิหารทิศ 

ในชวงสงคราม วัดสวนดอกก็ไดกลายเปนวัดรางเชนเดียวกับวัดอื่น ๆ ในเชียงใหม จน 
พ.ศ. 2429 พระราชชายาเจาดารารัศมีโปรดใหยายกูเจานายในราชสกุล ณ เชียงใหมไปไวที่วัด
สวนดอก  ต้ังแตนั้นมาเจานายตระกูล ณ เชียงใหม ก็ไดทํานุบํารุงวัดนี้สืบมา   

และใน พ.ศ. 2474  ครูบาศรีวิชัย เปนประธานพรอมดวยศรัทธาประชาชนทําการ
บูรณะปฏิสังขรณวัดสวนดอกครั้งใหญ  โดยในครั้งนั้น ครูบาศรีวิชัยไดทําการรื้อและสรางวิหาร
หลวง ใหมเปนวิหารโถงไมมีผนัง บูรณะพระเจดียประธานและเจดียบริวารที่เห็นเปนรูปแบบใน
ปจจุบัน   บูรณะโขงประตูดานทิศเหนือ   และกําแพงวัดทั้ง 4 ดาน 
 

 



 16

วัดพระธาตุดอยสุเทพ 
1. พระเจดีย 

เจดียพระธาตุดอยสุเทพ สรางเมื่อคร้ังพญากือนาไดอาราธนาพระสุมนเถระจากสุโขทัยมา
อยูที่เมืองเชียงใหม พระสุมนเถระมีพระบรมสารีริกธาตุองคหนึ่งที่ขุดไดจากเมืองศรีสัชนาลัย เมื่อ
พระสุมนเถระนําพระบรมสารีริกธาตุมาถวายพญากือนา พระบรมสารีริกธาตุไดกระทําปาฏิหาริย
แยกออกเปน 2 องค พญากือนาไดทําการสักการบูชาแลวจึงคิดประดิษฐานไวในที่อันควร  โดย
องคหนึ่งประดิษฐานที่เจดียวัดสวนดอก และอีกองคหนึ่งโปรดใหเชิญผอบบรรจุพระบรม
สารีริกธาตุข้ึนชางมงคล แลวอธิษฐานใหชางนําไป เมื่อชางมงคลไปจนถึงยอดดอยสุเทพจึงหยุด 
พระเจากือนาสั่งใหขุดดอยลึก 8 ศอก อัญเชิญผอบพระบรมสารีริกธาตุไวในหินถมดวยศิลาจน
เรียบรอยแลวกอเจดียสูง 5 วา ครอบไว   (พระครูอนุสสรศีลขันธ, 2490 : 16-19) 

คร้ังสมัยพญาแกวทรงเสริมพระเจดีย โดยขยายฐานจากเดิมดานละ 3 วา เปน 6 วา  
สวนสูงจาก 7 วาเปน 12 วา  และในสมัยพระเมืองเกศเกลาทรงขยายพระเจดียดังปรากฏมาจน
ปจจุบัน 
 การสรางเจดียเพื่อบรรจุพระบรมสารีริกธาตุของพญากือนาในครั้งนี ้ แสดงคติการสราง
พระบรมธาตุเจดียไวบนภูเขาของชาวลานนาที่แตกตางจากสุโขทัยในสมัยเดียวกันที่สรางพระบรม
ธาตุไวกลางเมอืงซึ่งเปนคติทีสุ่โขทัยรับอิทธพิลมาจากพวกขอมสมัยที่รับคติจากศาสนาฮนิดูและ
ตอมารับอิทธพิลพทุธศาสนามหายานซึง่มีคติการใชพระบรมธาตุเจดยีเปนศนูยกลางแหงพระราช
อํานาจและเปนสัญลักษณของศูนยกลางจกัรวาลเพราะพระเจดียที่บรรจุพระบรมธาตุก็
เปรียบเสมือนเขาพระสุเมรุศูนยกลางจกัรวาลและเปนศนูยกลางพระราชอํานาจของ
พระมหากษัตริย  คติการสรางพระธาตุเจดียไวกลางเมอืงเพื่อเปนศูนยกลางพระราชอํานาจนัน้สบื
ทอดตอลงมายังอาณาจักรในดินแดนลุมแมน้ําเจาพระยาในสมยัตอมา แตในดินแดนภาคเหนือนัน้
ยกเวนเพียงเมอืงหริภุญชัยทีเ่ปนการสรางพระบรมธาตุไวกลางเวยีงอนัเนื่องมาจากคติทางพุทธ
ศาสนาเถรวาทการสรางพระบรมธาตุเจดยีไวนอกเมืองและบนภูเขาศกัดิ์สิทธิน์ั้น อาจเนื่องมาจาก
ลานนายงัคงมคีวามกลมกลนืระหวางความเชื่อวาดอยสเุทพที่เปนภูเขาศักดิ์สิทธิ์ของเมืองกับ
ความศักดิ์ของพระบรมธาต ุ นั่นคือในระยะแรกความเชื่อทางพทุธศาสนาที่มาจากสโุขทัยยัง
ความถกูปรับเปลี่ยนใหเขากบัส่ิงศักดิ์สิทธิพ์ื้นถิน่ของชาวลานนา 
 พระธาตุดอยสุเทพในชวงแรกสรางสมัยพญากือนา  เปนพระบรมธาตุเจดียศักดิ์สิทธิ์ ที่ยัง
ไมมีการสรางเปนวัดที่มีพระสงฆจําพรรษา เปนคติพระบรมธาตุที่อยูบนดอยศักดิ์สิทธิ์ทั่วไปใน



 17

ดินแดนนี้ อาทิ พระธาตุจอมยอง พระธาตุดอยตุง เปนตน แตมีพระภิกษุมาจําพรรษาในสมัยพระ
เมืองเกศเกลา 
2. วิหาร 

ในสมัยพระเมืองเกศเกลา พระองคมีราชศรัทธาในพระบรมธาตุดอยสุเทพเปนอันมาก จึง
อาราธนาพระญาณมงคลโพธิจากวัดโสการามเมืองหริภุญชัยมาจําพรรษา (พระครูอนุสสรศีลขันธ, 
2490 : 22) เปนเจาอาวาสบนดอยสุเทพเพื่อดูแลรักษาพระบรมธาตุเจดีย (สงวน โชติสุขรัตน, 
2508 : 417)  

สมัยทาวซายคํา โอรสพระเมืองเกศเกลาครองเมืองเชียงใหม ใน พ.ศ. 2081 มีการสราง
วิหารดานหนาและดานหลังพระบรมธาตุเจดีย (พระครูอนุสสรศีลขันธ, 2490 : 23-25) 

วิหารของวัดพระธาตุดอยสุเทพ มีความแปลกวาตําแหนงวิหารวัดหลวงอื่น ๆ ของลานนา 
ที่เปนวิหารดานหนาและดานหลังองคพระธาตุเจดีย  โดยมีวิหารทิศตะวันออกเปนวิหารดานหนา 
การสรางวิหารหนาหลังตามทิศตะวันตกตะวันออกเปนการสรางขึ้นพรอมกันในสมัยทาวซายคํา 
ไมทราบคติที่แนชัด 

ตอมาในสมัยพระเจากาวิละ ในวันที่ 21 กุมภาพันธ พ.ศ. 2349 มีการบูรณะวิหารดานทิศ
ตะวันตกของพระบรมธาตุ และสรางฉัตรโลหะปกไวที่มุมและสรางรั้วเหล็กลอมรอบองคพระบรม
ธาตุดานละ 7 วา   ในวันที่ 10 พฤษภาคม พ.ศ. 2349 บูรณะวิหารดานทิศตะวันออกของพระบรม
ธาตุ  (ตํานานพื้นเมืองเชียงใหม, 2543 : 182-184) 
3. อุโบสถ 

ในสมัยทาวซายคํา ชวงนี้จึงเรียกไดวาพระธาตุดอยสุเทพเปนวัดที่มีพระสงฆจําพรรษา
แลว  มีการสรางพระอุโบสถ  โดยอุบาสกผูหนึ่งชื่อ มงคลศิลา  (พระครูอนุสสรศีลขันธ, 2490 : 25) 

 

พระธาตุดอยสุเทพ แรกสรางในสมัยพระเจากือนานั้น นาจะเปนเพียงการสรางพระเจดีย
เพื่อบรรจุพระบรมธาตุเทานั้น เปนคติพระบรมธาตุเจดียบนดอยศักดิ์สิทธิ์ทั่วไปในดินแดนลานนา
อาทิ พระธาตุดอยตุง พระธาตุจอมยอง เปนตน ในชวงแรกพระธาตุดอยสุเทพนาจะไมมีพระสงฆ
จําพรรษา  จนในสมัยพระเมืองเกศเกลาจึงมีการสรางวิหารดานหนาและดานหลงัพระธาตเุจดยี  มี
พระสงฆมาจําพรรษา  และมีการสรางพระอุโบสถขึ้น   

จากการศึกษาผังพบวา วิหารดานทิศตะวันออกและวิหารดานตะวันตกอยูในแนวแกน
เดียวกับองคเจดีย มีการสรางระเบียงคตลอมรอบองคเจดีย แตเนื่องจากเขตพุทธาวาสมีขนาดเล็ก 
ทําใหสถาปตยกรรมคอนขางติดชิดกัน ยังไมสามารถยืนยังคติการสรางวิหารดานหนาและหลัง
ขององคเจดียเชนนี้ไดแนชัด สันนิษฐานเนื่องจากครั้งแรกเปนการสรางเพียงองคเจดียเทานั้น  สวน



 18

วิหารดานหนาและดานหลังเปนการสรางเพิ่มเติมในสมัยหลัง  จึงไมไดสรางใหเปนคติเดียวกัน  
และวิหารดานหนา องคเจดีย และวิหารดานหลัง อยูในแนวแกนตะวันออกเฉียงเหนือเสนเดียวกัน 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 19

วัดปาแดงหลวง 
 วัดปาแดงมหาวหิารสรางเมือ่ พ.ศ. 1974 สรางในสมยัพระเจาติโลกราช ในทะเบียนวัด
ของจังหวัดเชยีงใหมเปนชื่อวัดปาแดง ชาวบานเรียกวาวัดปาแดงหลวง เปนวัดสําคัญวัดหนึง่ของ
เมืองเชยีงใหม  เพราะเปนทีจ่ําพรรษาของพระสังฆราชฝายปาแดงหรือลังกาวงศใหม 
 วัดนี้ต้ังอยูทางทิศตะวนัตกของเมืองเชียงใหมในเขตอรญัวาสีของเมืองขณะนัน้ ผังเมอืง
เชียงใหมกาํหนดการใชพื้นที่ออกเปน 2 สวนใหญ ๆ คือ เขตเมืองและเขตปา  เขตเมืองไดแก
บริเวณกําแพงเมืองและบริเวณริมแมน้ําปง มีชุมชนอาศยัคอนขางหนาแนน  สวนเขตปา ไดแก
นอกกาํแพงเมอืงเชียงใหมทางดานทิศตะวนัตก ทิศตะวนัตกเฉียงเหนอื และทิศตะวันตกเฉยีงใต 
ซึ่งเปนบริเวณเชิงดอยสุเทพ วัดที่อยูในเขตปาไดแก วัดสวนดอก วัดปาแดง และวัดเจ็ดยอด 
(สรัสวดี, 2539 : 96-98) 

วัดปาแดงนี้ยังเปนวัดที่พระเจาติโลกราชทรงออกผนวช โดยมพีระอดุลศักยาธิกรณมหา
สามีหรือพระมหาเมธงักรเปนพระกรรมวาจาจารย พระผูเปนเจาญาณมงคลเถรเปนพระอุปชฌาย  
และเมื่อพระราชบิดาคือพญาสามฝงแกนเสด็จสวรรคต  พระเจาติโลกราชทรงใชวดัปาแดงในการ
ถวายพระเพลงิพระบรมศพ  และเมื่อพระราชเทวีพระมารดาของพระองคสวรรคตที่เมืองนาน พระ
เจาติโลกราชกท็รงใชวัดปาแดงเปนที่ถวายพระเพลงิพระบรมศพอีกเชนกนั   เมื่อป พ.ศ. 1995 
พระเจาติโลกราชทรงโปรดใหสรางโรงอุโบสถที่วัดปาแดงหลวงที่ใชเปนทีถ่วายพระเพลิงพระบรม
ศพพระราชบดิามารดา เพือ่เปนการอุทิศถวายแกพระราชบิดามารดาของพระองค 

และในปตอมาพระเจาติโลกราชทรงสละเนื้อที่ประมาณ 20 วา รอบโรงอุโบสถ ทรงตรัสวา 
“สถานที่แหงนีข้อใหเปนเขตวิสุงคาม คือ เขตแยกจากหมูบาน”  และโดยพระเจาติโลกราชทรงตรัส
ใชแผนหนิเปนนิมิตร คือใชแผนหนิเปนใบสีมา  พระอดลุศักยาธกิรณมหาสามีจงึไดสวดกรรมวาจา
สีมาสมมต ิ คือ การสวดประกาศสมมติสีมา ต้ังแตนั้นมาเมื่อมีผูที่ตองการบวชในพทุธศาสนา
นิกายสิงหล ก็จะมาอปุสมบทที่วัดปาแดงในเขตสมีาทีพ่ระเจาติโลกราราชผูกไว แทนทีจ่ะ
อุปสมบทในอุทกุกเขปสมีาหรือสีมาที่ใชน้าํลอมรอบแตเดิม (ชินกาลมาลีปกรณ, 2510 : 126-127) 
 เจดียทีว่ัดปาแดงหลวง เปนรูปแบบเจดียชางลอมรุนเกาที่สุดของเมืองเชียงใหม โดย
เปรียบเทียบกบัฐานชางลอมเจดียวัดพระสิงหกบัฐานชางลอมเจดียวดัเชียงมัน่ ทาํใหอาจกําหนด
อายุของเจดียองคนี้ไดวา สรางขึ้นเมื่อประมาณปลายพทุธศตวรรษที ่20 หรือกอนหนานั้นเลก็นอย 
 วัดปาแดงหลวงในปจจุบันนี้ คงเหลือเพยีงพระเจดียเปนหลกัฐานทีต้ั่งวัด สภาพของพื้นที่
โดยรอบไดถูกรุกรานจากชาวบานจนไมเหน็สภาพของเขตพุทธาวาส 

 



 20

วัดเจดียหลวง 
 วัดเจดียหลวง เปนที่ต้ังของเจดียหลวง ซึ่งเดิมแรกสรางเรียกวา กูหลวง ตอมาสมัยพระเจา
ติโลกราชองคเจดียไดถูกเสริมสรางใหมีความสูงใหญเชนที่พบในปจจุบันเพื่อใหเปนหมายเมือง
และแทนสัญลักษณเขาพระสุเมรุในคติจักรวาล  พระเจาติโลกราชยังทรงบรรจุพระบรมสารีริกธาตุ
และโปรดใหพระแกวมรกตมาประดิษฐาน ณ องคพระเจดียหลวงนี้ 
 

1. พระเจดีย 
 ประวัติวัดเจดียหลวงตามตํานานพื้นเมืองเชียงใหมกลาววา เมื่อพญากือนาสวรรคตแลว 
ไดไปจุติเปนรุกเทวดาอยูที่ตนนิโครธริมทางไปเมืองพุกาม มีพอคาชาวเชียงใหมที่จะเดินทางไป
คาขายยังเมืองพุกามไดมาพักแรมใตตนนิโครธนั้น พญากือนาจึงปรากฏแกพอคาเหลานั้นกลาววา 
ตนคือพญากือนา บัดนี้ยังไปเกิดในเทวโลกไมได ใหเหลาพอคาไปบอกพญาแสนเมืองมาใหสราง
พระเจดียไวกลางเวียงใหสูงพอใหคนมองเห็นแตไกลได 2000 วา แลวอุทิศบุญกุศลเหลานี้ใหแก
พระองค (ตํานานพื้นเมืองเชียงใหม, 2543 : 69-70) เมื่อพญาแสนเมืองมาราชบุตรพญากือนา 
ทราบจึงทรงโปรดใหกอพระเจดียไวกลางเวียงสรางครอบทับเจดียองคเล็กที่มีมาแตเดิม แตการ
สรางไมยังแลวเสร็จพญาแสนเมืองมาก็เสด็จส้ินพระชนมเสียกอนในป พ.ศ. 1950 พระนางติโลก
จุฑาราชเทวี ผูเปนพระมเหสีของพญาแสนเมืองกอสรางตอใชเวลากอสรางถึง 5 ปจึงแลวเสร็จเมื่อ 
พ.ศ. 1954 ในรัชกาลพญาสามฝงแกน เจดียในสมัยของพระนางสูง 39 วา เรียกกันวา “กูหลวง” 
ประดับดวยโขงประตูทั้งสี่ดาน มีพระพุทธรูปปูนปนประทับนั่งในโขงทั้งสี่ดาน มีรูปนาคปนเต็มตัว
และหัวรวมหาหัว รูปปนราชสีหส่ีตัว ต้ังอยูที่มุมทั้งสี่   เจดียหลวงในสมัยนี้มองเห็นไดอยางชัดเจน
ในทุกทิศของเมืองเชียงใหม (สงวน โชติสุขรัตน, 2515ข : 141-146) 

เมื่อถึงสมัยพระเจาติโลกราช โปรดใหหมื่นดามพราคต นายชางใหญอํานวยการกอสราง
และปฏิสังขรณ สรางเสริมพระเจดียข้ึนใหมเมื่อ พ.ศ. 2022 ไดขยายฐานออกเปนรูปส่ีเหลี่ยมจัตุรัส
กวางออกมาถึง 35 วา สูง 45 วา มีระเบียบกระพุมยอดเปนอันเดียว ทรงบรรจุพระบรมสารีริกธาตุ
ที่พระมหาธัมมคัมภีรนํามาจากลังกาทวีปบรรจุไวในพระเจดีย และอัญเชิญพระแกวมรกตจาก
เมืองลําปางมาประดิษฐาน ณ โขงเจดียดานทิศตะวันออก ใน พ.ศ. 2025 (ชินกาลมาลีปกรณ, 
2510 : 128)   ในสมัยพระยอดเชียงราย ไดปดทองภายในซุมจรนัมของพระเจดียหลวงทั้งสี่ดาน 
ในสมัยพระเมืองแกว การบูรณะพระเจดียหลวงไดดําเนินการเพียงเล็กนอย ซึ่งสวนใหญเปนการ
ซอมทองจังโกและปดทององคพระเจดีย  และในสมัยพระมหาเทวีจิรประภา เกิดแผนดินไหวอยาง
หนักในป พ.ศ. 2088 ทําใหยอดพระเจดียพังลงมาจนถึงคอระฆัง และเปนสภาพที่ดํารงมาจนถึง
สมัยกอนที่กรมศิลปากรเขาบูรณะ 



 21

2. วิหารหลวง 
 วิหารหลวงวัดเจดียหลวง วิหารหลวงหลังเดิมสันนิษฐานวาสรางโดยพระนางติโลกจุฑา
ราชเทวี พระนางไดหลอพระอัฏฐารส สูง 18 ศอก กับอัครสาวก 2 องค ประดิษฐานอยูในวิหารนั้น  
ในสมัยพระเจาติโลกราชทรงบูรณะวัดเจดียหลวงซึ่งขณะนั้นทรุดโทรมลง ทรงโปรดใหสรางมหา
วิหาร ใน พ.ศ. 2017 (สงวน โชติสุขรัตน, 2508 : 398) 

สมัยพญาแกว ใน พ.ศ. 2046 โปรดใหสรางมหาวิหาร และสรางหอพระแกวเพื่ออัญเชิญ
พระแกวมรกตจากโขงเจดียดานทิศตะวันออกลงมาประดิษฐาน 

ชวงที่เมืองเชียงใหมเสียเอกราช  ใน พ.ศ. 2102  เกิดไฟไหมวิหารที่พญาแกวสราง  พญา
เมกุฎจึงโปรดใหสรางวิหารขึ้นใหม ใน พ.ศ. 2109  (สงวน โชติสุขรัตน, 2508 : 406) 

ในสมัยเจาแกวนวรัฐ ไดมีการรื้อถอนวิหารหลวงหลังเกาและสรางใหมในป พ.ศ. 2473 
 

3. วิหารทิศ 
วิหารทิศของเจดียหลวงในสมัยพระเจาติโลกราช มีตํานานกลาววา  “สองขางวิหารทิศใต

และทิศเหนือ ก็สรางหอไตรปฏกเต็มไปดวยธรรม” (สงวน โชติสุขรัตน, 2508 : 398) วิหารทิศใน
สมัยนี้จึงเปนหอธรรม  และพระเจาติโลกราชยังโปรดใหกอกําแพงรอบทุกดาน  วิหารเปนที่ไว
พระพุทธรูปก็มีทั้งสี่ดาน  และใหกอโขงประตูอันใหญ (สงวน โชติสุขรัตน, 2515ข : 160) 

วิหารพระนอน ต้ังอยูทางทิศตะวันตกขององคเจดียหลวง ไมทราบประวัติและที่มาในการ
สราง พบประวัติกลาวถึงใน พ.ศ. 2423 เจาอินทวิไชยนนท สรางวิหารหลวงวัดเจดียหลวง สราง
โรงอุโบสถ วิหารพระนอน ซอมหอมณฑปที่ไวเสาอินทขิล (สงวนโชติสุขรัตน, 2515ก : 624-625) 
 

4. หออินทขิล 
 ต้ังอยูหนาวัด ดานตะวันตกเฉียงใตของวิหารหลวงหลังปจจุบัน หออินทขิลในปจจุบันมี 
รูปกุมภัณฑ 2 ตน และรูปฤาษีอีก 1 ตน ที่สรางใหมโดยพระเจากาวิละ 

ในตํานานเชียงใหมปางเดิมกลาวถึง เร่ืองการยายกุมภัณฑในสมัยพระเจาติโลกราชที่ทรง
โปรดใหหมื่นดามพราคต “รีดรูปกุมภัณฑสองตนนั้นเสียแลวยายกุมภัณฑสองตนนั้นไปแปงยัง
หนาวัดเจติยหลวง” (ตํานานเชียงใหมปางเดิม, 2537 : 35)  และนิราศหริภุญชัยที่แตงใน พ.ศ. 
2060 พบในโคลงบทที่ 18 ไดกลาวถึงรูปยักษกุมภัณฑคู  เปนชวงที่นิราศกลาวถึงการเดินทางผาน
วัดเจดียหลวง ไดไหวพระอัฏฐารส  ไหวพระแกวมรกต และรูปยักษกุมภัณฑคู  (ประเสริฐ ณ นคร, 
2516 : 14)  จากหลักฐานทางเอกสารจึงแสดงวา มีกุมภัณฑคูที่อยูที่วัดเจดียหลวงแลวใน
ราชวงศมังราย แตไมพบการกลาวถึงเสาอินทขิลแตอยางใด 



 22

วัดมหาโพธาราม 
 วัดมหาโพธาราม สรางโดยพระเจาติโลกราช โดยเหตุทีส่รางวัดนี้เกิดจากพระเจาตโิลกราช
ฟงธรรมเรื่องอานิสงสแหงการปลูกตนมหาโพธิ ทําใหประสงคปลูกตนมหาโพธิ อันเปนสัญลักษณ
แหงการตรัสรู ดวยแนวคิดดังกลาวจึงมีการออกแบบสถานที่ใหเหมือนกับสภาพแวดลอมในขณะที่
พระพทุธเจาทรงตรัสรู พระเจาติโลกราชโปรดใหสรางวัดนี้ข้ึนบริเวณทิศตะวันตกเฉียงเหนือของ
เมืองเชยีงใหมในพืน้ที่เนนิริมฝงแมน้าํขาน ใน พ.ศ. 1999 (ชินกาลมาลปีกรณ, 2510 : 127) 

วัดเจ็ดยอดเปนวัดของพระภิกษุในนกิายสิงหลที่มีความสัมพนัธกับวดัปาแดง และเปนที่
กระทําสงัคายนาพระไตรปฏกครั้งที ่ 8 ของโลก เมื่อ พ.ศ. 2020 โดยพระเจาติโลกราชเปนผุ
อุปถัมภ  มีพระธรรมทนิมหาเถรเปนประธานคณะสงฆ กระทําไดปหนึ่งจึงเสร็จ 

ภายในบริเวณวัดเจ็ดยอด มีสถานที่สําคญัเรียกวา “สัตตมหาสถาน” หมายถงึ สถานที่
สําคัญ 7 แหงที่พระพุทธเจาทรงประทับเสวยวมิุตติสุข กอนเสด็จประกาศศาสนา อันประกอบดวย
(ชินกาลมาลีปกรณ, 2510 : 128) 

 

1. โพธิบัลลังก 
คือ ตนโพธทิีพ่ระพทุธเจาประทับตรัสรู ในผังของวัดเจด็ยอดคือ เจดียวัดเจ็ดยอด เปน

สถาปตยกรรมแบบพิเศษกอดวยศิลาแลง ผังเปนรูปส่ีเหลี่ยมผืนผา สวนบนมี 7 ยอด ยอดประธาน
และยอดบริวารประจําทิศกอเปนทรงศิขร  พิเศษที่อีก 2 ยอดอยูถัดมาดานหนาเปนยอดทรงกลม        
ดานหนาทาํเปนคูหาลึก พื้นที่ภายในมีพระพุทธรูปปางมารวิชัยประดิษฐานอยู ผนงัดานนอกของ
ตัวอาคารมีปูนปนประดับเปนงานประตมิากรรมนนูสงูรูปเทวดาชมุนมุและลวดลายประดับอยาง
สวยงาม โดยสวนรวมของรูปแบบอาคารคงไดรับแรงบันดาลใจจากมหาโพธทิี่เมืองพุกามที่สราง
ข้ึนใน พ.ศ. 1758  ซึ่งรับอิทธิพลจากมหาเจดียพุทธคยาอีกตอหนึง่ 
 

2. อนิมมิตตกะ 
คือ สถานทีพ่ระพุทธเจาเสด็จยืนทอดพระเนตรโพธิบัลลังก 7 วัน  ในผังของวัดเจ็ดยอด

สันนษิฐานวาคือ ซากองคเจดียที่พบทางทิศเหนือของเจดียวัดเจ็ดยอด เรียกวา อนมิิตรเจดีย หรือ 
อนิมิสเจดีย  (กรมศิลปากร, 2530 : 160) 
 

3. จังกมเสฏฐะ 
คือ สถานที่พระพุทธเจาเสด็จจงกรมอยู 7 วันใกลตนมหาโพธ ิ  ในผงัของวัดเจ็ดยอดจาก

การขุดคนของกรมศิลปากรพบรองรอยซากโบราณสถานทางทิศใตของเจดียวัดเจ็ดยอด
สันนษิฐานวาคือ รัตนจงกลมเจดีย (กรมศิลปากร, 2530 : 161) 



 23

4. รตนฆระ 
คือ สถานทีพ่ระพทุธเจาประทับนัง่พจิารณาอภิธรรมปฏก 7 วันในเรือนแกวที่เทพยดา

นิรมิตถวาย  ในผังของวัดเจ็ดยอดสันนษิฐานวาคือ ซากองคเจดียที่พบทางทิศตะวนัตกเฉียงเหนอื
ของเจดียวัดเจด็ยอด เรียกวา รัตนฆรเจดีย (กรมศิลปากร, 2530 : 161) 
 

5. อชาปาลนโิครธ 
คือ สถานทีพ่ระพุทธเจาประทับเสวยวมิุตติสุขผลสมาบัติ 7 วันใตตนไทร  ปจจุบันยังไม

พบซากโบราณสถานที่เปนอชปาลนิโครธ 
 

6. มุจจลินท 
คือ สถานที่พระพุทธเจาประทับเสวยวมิุตติผลสมาบัติใตตนจิก ในบริเวณวัดเจ็ดยอดพบ 

สระน้ําทางทิศใตที่อาจจะสรางเพื่อสมมุติวาเปนที่อยูของพญานาคมุจลินท สันนิษฐานวามณฑปที่
พบอยูเหนือสระมุจลินทร คือ มณฑปมุจลินทร (กรมศิลปากร, 2530 : 161) 
 

7. ราชายตนะ 
คือ สถานที่พระพุทธเจาประทับเสวยวิมุตติสุขผลสมาบัติใตตนเกด ปจจุบันยังไมพบซาก

โบราณสถานที่เปนราชายตนะ 
 

สวนสถาปตยกรรมอื่นในวัดมหาโพธาราม นอกจากสัตตมหาสถาน ประกอบดวย 
 

8. วิหารหลวง 
ชินกาลกลาวถึง การสรางมหาวิหารโดยพระเจาติโลกราช ใน พ.ศ. 2020 (ชินกาลมาลี

ปกรณ, 2510 : 128)  กรมศิลปากรขุดพบซากฐานวิหาร กอดวยศิลาแลง ดานทิศตะวันออกของ
เจดียวัดเจ็ดยอด (กรมศิลปากร, 2530 : 161) อยูภายในแนวกําแพงแกวที่กรมศิลปากรขุดพบ 
วิหารหลวงหลังปจจุบันสรางในป พ.ศ.2525 ทับแนววิหารเดิม และทับลงบนกําแพงแกวดานทิศ
ตะวันออก (กรมศิลปากร, 2530 : 161)  
 

9. กําแพง 
จากการขุดคนของกรมศิลปากร พบแนวกําแพงลอมรอบองคเจดียเจ็ดยอด (ฝายวิชาการ

สํานักงานโบราณคดีและพิพิธภัณฑสถานแหงชาติที่ 6 เชียงใหม, 2540) สันนิษฐานวาเปนแนว
กําแพงสมัยพระเจาติโลกราชที่สรางพรอมกับการสรางสัตตมหาสถาน 

 



 24

วัดมหาโพธาราม เปนวัดที่สรางในสมัยพระเจาติโลกราช โดยประสงคอานิสงสจากปลูก
ตนมหาโพธิอันเปนสัญลักษณของการตรัสรูของพระพุทธเจา และทรงมีแนวคิดที่ตองการสราง
สถานที่ใหหมือนกับสภาพแวดลอมในอินเดียในขณะที่พระพุทธเจาตรัสรู วัดมหาโพธารามจึง
ประกอบดวยสัตตมหาสถาน 7 แหงที่พระพุทธเจาประทับเสวยวิมุตติสุขกอนเสด็จประกาศศาสนา   
พระเจาติโลกราชยังโปรดใหสรางพระวิหาร กําแพง ซุมประตู ข้ึนพรอมกันดวย 

จากการศึกษาผังวัดมหาโพธารามพบวา การสรางสัตตมหาสถานสมัยพระเจาติโลกราช 
มีความสัมพันธกับเร่ืองทิศ โดยมีองคเจดียประธานคือ เจดียเจ็ดยอด มีการสรางกําแพงแกวลอม
เจดียประธานและวิหารหลวงซึ่งพบซากฐานอยูทางทิศตะวันออก นอกเขตกําแพงที่ลอมรอบองค
เจดียเจ็ดยอดพบสถาปตยกรรมดานทิศเหนือ คือ อนิมิสเจดีย    ดานทิศตะวันตก คือ รัตนฆรเจดีย   
ดานทิศใต คือ รัตนจงกลมเจดีย     และทางทิศตะวันออกเฉียงใตพบสระน้ําและมณฑปมุจจลินทร 

สันนิษฐานวาในการวางผังของสัตตมหาสถาน มีความสัมพันธกับคติจักรวาลโดยเปนคติ
เสริม   คติหลักในการสรางคงเพื่อเปนสถานที่สัญลักษณของการตรัสรูของพระพุทธเจา 

การสรางสัตตมหาสถานในวัดมหาโพธาราม และมีการสังคายนาพระไตรปฏกครั้งที่ 8 ที่
วัดนี้ สะทอนบารมีและอํานาจทางการเมืองในสมัยพระเจาติโลกราช ดวยการสงเสริมศาสนาถือวา
เปนหนาที่ของ ”พญาธรรมิกราช“ ในคติธรรมราชา 
 

ในสมัยพระเจาติโลกราช พระองคไดเสด็จไปฟงธรรมเทศนาและกระทําการกัลปนาตาม
หัวเมืองตาง ๆ อยูเสมอ โดยเฉพาะหัวเมืองสําคัญคือ เมืองหริภุญชัย และเมืองลําปาง การกระทํา
ดังกลาวยอมมีสวนสรางความสัมพันธระหวางพระองคกับบรรดาเจาเมืองใหใกลชิด และยังเปน
การตรวจตราหัวเมืองอีกดวย และในสมัยของพญาแกวดูจะเปนสมัยที่กษัตริยใชบทบาททํานุบํารุง
ศาสนาในหัวเมืองอยางมาก พบวาพญาแกวไดเสด็จไปบําเพ็ญพระราชกุศลในหัวเมืองตาง ๆ 
อยางกวางขวาง  อีกทั้งยังควบคุมการกัลปนาผูคนใหแกวัด โดยกําหนดวา เมื่อเจาเมืองจะอุทิศ
แรงงานไพรใหเปนแรงงานวัดจะตองไดรับพระราชานุญาตเสียกอน ซึ่งกอนหนานั้นไมตองขอ
พระราชานุญาต  และในสวนพระองคก็ทรงอุทิศแรงงานคน  ที่ดิน และผลประโยชนตาง ๆ ใหแก
วัดตามหัวเมืองตาง ๆ ทั่วราชอาณาจักร ซึ่งนอกจากจะแสดงวาพระองคเปนราชาที่ทรงธรรมแลว    
ยังสามารถลดอํานาจของเจาเมืองไดระดับหนึ่ง  เราจึงพบผังพุทธาวาสแบบจักรวาลคติในวัด   
พระธาตุหริภุญชัยและวัดพระธาตุลําปางหลวง เพราะ 2 เมืองนี้เปนเขตการปกครองโดยตรงของ
เมืองเชียงใหม  แสดงถึงการแผอํานาจของกษัตริยเมืองเชียงใหม 
 



 25

วัดพระธาตุหริภุญชัย 
 วัดพระธาตุหริภุญชัยเปนวัดสําคัญของเมอืงหริภุญชัยและเมื่อเมืองหริภุญชัยเปนสวน
หนึง่ของอาณาจักรลานนา  กษัตริยในราชวงศมงัรายหลายพระองคทรงทํานุบํารุงอยางตอเนื่อง 
ตอมาเมื่อลานนาภาวะชวงสงคราม ทาํใหวัดพระธาตุหริภุญชัยกลายเปนวัดรางชั่วระยะหนึง่ และ
เมื่อไดรับการฟนฟูเมืองในสมัยพระเจากาวิละ วัดพระธาตุหริภุญชยัซึ่งเปนวัดสาํคัญก็ไดรับการ
ทํานุบํารุงขึ้นใหม สืบมาจนปจจุบัน 

สถาปตยกรรมสําคัญในผังพุทธาวาสของวัดพระธาตุหริภุญชัย ประกอบดวย 
1. พระเจดีย 

ตํานานมูลศาสนากลาววา เมื่อพญาอาทิตตราช พบพระบรมสารีริกธาตุ จึงใหนักปราชญ
มาพิจารณาดฤูกษมงคลแลวกอที่รองโกศธาตุเปนสีเ่สาดังเสาปราสาทสูงได 12 ศอก ใหเปนประตู
โคงทัง้สี่ดาน อยูภายนอกโกศธาตุเจดีย  (ตํานานมูลศาสนา, 2544 : 179-180) พระเจดียใน
ระยะแรกจึงสามารถมองเหน็โกศบรรจุพระธาตุจากภายนอกได ตอมาสมัยพญาสววาธิสิทธิ(์สรรพ
สิทธิ)์ ทรงกอมณฑปครอบปราสาททีพ่ญาอทิตยราชสรางไว สูงได 24 ศอก (ตํานานมูลศาสนา, 
2544 : 181)  ในสมัยพญามังราย เมื่อทรงใหอายฟาครองเมืองหริภุญชัยแลว ขาพระธาตุและ
พระภิกษุสงฆในเมืองหริภุญชัยตองการบูรณะองคพระธาตุใหม     เมื่อไปแจงแกพญามงัราย 
พระองคก็อนญุาตใหกระทาํ คนทัง้หลายจึงไปเอาหนิมาแลวกอครอบใหกลม ไมใหเปนดงัคูหา
เหมือนดังเมื่อกอนนัน้ สูงได 70 ศอก (ตํานานมูลศาสนา, 2544 : 187)   ในสมัยพญาแสนเมืองมา 
ไดทรงหุมพระธาตุเจดียหริภุญชัยดวยทองคําหนกัสองแสนหนึ่งหมืน่ (ชินกาลมาลีปกรณ, 2510 
:119)   

และการบูรณะองคเจดียคร้ังสําคัญ คือการบูรณะในสมัยพระเจาติโลกราช พระองคโปรด
ใหสรางพระเจดียข้ึนใหม โดยกอสวมทับของเดิม กวาง 12 วา 2 ศอก สูง 23 วา เปนเจดียทรง
ระฆังที่เหน็เปนรูปแบบศิลปกรรมขององคเจดียในปจจุบัน (สันติ เลก็สุขุม, 2538 : 106-107)  ใน 
พ.ศ. 2055 สมยัพญาแกว ทรงนําทองคาํจํานวนสองหมื่นหาพันหุมองคพระธาตุเจดีย (ชินกาล
มาลีปกรณ, 2510 : 139) ซึ่งตรงกับพงศาวดารโยนกทีก่ลาวถึงการบรูณะใน จ.ศ. 873 วาพญา
แกวทรงปฏิสังขรณพระมหาธาตุเจดียหลวงเมืองหริภุญชัย (พงศาวดารโยนก, 2507 : 360) ใน 
พ.ศ. 2062 พญาแกวโปรดใหชางทาํร้ัวทองเหลืองลอมองคพระธาตเุจดีย  (ชินกาลมาลีปกรณ, 
2510 : 160)   



 26

เจดียพระธาตหุริภุญชัยไดรับการบูรณะในป พ.ศ. 2500 โดยรัฐบาลไทยไดใหงบประมาณ
สําหรับบูรณะองคพระธาตุเปนเงนิ 1 ลานบาท พระธาตุเจดียองคนีป้จจุบันมีความสูง 24 วา 2 
ศอก ฐานกวาง 12 วา 2 ศอก 1 คืบ 
2. วิหารหลวง 

วิหารหลวง เปนวิหารขนาดใหญต้ังอยูทางทิศตะวันออกขององคพระธาตุเจดีย  แตเดิมใน
สมัยราชวงศจามเทวีไมพบหลักฐานเอกสารวามีการสรางวิหารในตําแหนงนี้ พบเพียงเรื่องการ
สรางสุวรรณเจดีย โดยพระนางปทุมวดี อัครมเหสีของพระเจาอาทิตยราช  แตสันนิษฐานวา
ตําแหนงของวิหารหลวงทางทิศตะวันออกนี้นาจะมีมาแตเดิม และไดรับการสรางขึ้นใหมใน
ตําแหนงเดิมในหลายสมัย 

หลักฐานทางเอกสารที่กลาวถึงการสรางวิหารหลวงพบวา ชินกาลมาลีปกรณ กลาวถึง
พญาแกว ”โปรดใหสรางวิหารใหญวัดพระธาตุหริภุญชัยในนครหริภุญชัย” ใน พ.ศ. 2057 (ชินกาล
มาลีปกรณ, 2510 : 139) ตรงกับที่พงศาวดารโยนกกลาวถึง จ.ศ. 875 (พ.ศ. 2056) วาพญาแกว
ทรงสรางวิหารหลวง ณ วัดพระธาตุหริภุญชัย (พงศาวดารโยนก, 2507 : 361)  ตอมาพบการ
กลาวถึงการสรางวิหารหลวงอีกครั้งวาถูกสรางขึ้นใหมเมื่อ พ.ศ. 2421 สมัยเจาดาราดิเรกรัตน
ไพโรจน  ประมาณป พ.ศ. 2458 เกิดพายุใหญพัดวิหารหลวงไมสักหลังนี้พังลงทั้งหลัง  เหลือเพียง
พระพุทธรูปองคประธานเทานั้นที่ไมไดรับความเสียหาย มีการสรางวิหารขึ้นใหมในสมัยเจาจักรคํา
ขจรศักดิ์  และยังคงสภาพทางสถาปตยกรรมจนทุกวันนี้ โดยมีครูบาศรีวิชัยเปนผูอํานวยการ
บูรณะ 

พรอมกันนี้ครูบาศรีวิชัยยังไดบูรณะวิหารอีก 5 หลังในบริเวณวัดพระธาตุหริภุญชัยคือ 
วิหารพระเจาละโว  วิหารพระพุทธ  วิหารพระเจาทันใจ วิหารอัฏฐารส และวิหารพระมหากัจจายน   
ซึ่งวิหารพระเจาละโว วิหารพระพุทธ วิหารพระเจาทันใจ เปนวิหารทิศที่อยูต้ังในเขตกําแพงชั้นใน 
หรือเขตพุทธาวาสของวัดพระธาตุหริภุญชัย 
3. วิหารทิศ 
 ในเขตพุทธาวาสของวัดพระธาตุหริภุญชัยนั้น ดานทิศตะวันออกเปนพระวิหารหลวง และ
รอบพระวิหารหลวงยังมีวิหารทิศที่อยูรอบทั้ง 3 ทิศ คือ ทิศเหนือ  ทิศใต  และทิศตะวันตก 

3.1 วิหารพระเจาละโว อยูดานทิศเหนือขององคพระธาตุเจดีย สันนิษฐานวาสรางใน
สมัยพญาแกว ตามที่ชินกาลกลาววา พ.ศ. 2061 พญาแกว ”โปรดใหยกวิหารขึ้นหลังหนึ่งในดาน
ทิศเหนือแหงพระธาตุเจดียหลวงหริภุญชัยนั้น” (ชินกาลมาลีปกรณ, 2510 : 149) และไดรับการ
บูรณะในสมัยพระเจากาวิละ (พงศาวดารโยนก, 2507 : 463) ภายในวิหารพระเจาละโว



 27

ประดิษฐานพระพุทธรูปยืนขนาดใหญคือ “พระละโว”  และตัววิหารหลังปจจุบันเปนวิหารที่
สรางใหมโดยชางสมัยครูบาศรีวิชัย 

ทางบริเวณมุมดานตะวันตกเฉียงเหนือขององคพระธาตุเจดียมี สุวรรณเจดีย สรางโดย
พระนางปทุมวดี อัครมเหสีของพระเจาอาทิตยราช   และมีวิหาร 3 หลัง ประกอบดวย  

3.2   วิหารพระพันตน  ภายในวิหารมีพระพุทธรูปตาง ๆ จํานวนมาก   ตัววิหารตั้งอยู
ทางทิศตะวันตกของวิหารพระละโว 

3.3 วิหารพระเจากลักเกลือหรือพระเจาตนแดง ภายในประดิษฐานพระพุทธรูปนั่ง
ปางมารวิชัย กออิฐถือปูน ทาดวยสีแดง  ตัววิหารตั้งอยูทางมุมสุดทิศตะวันตกเฉียงเหนือของผัง
พุทธาวาส 

3.4  วิหารพระไสยาสน ภายในประดิษฐานพระพุทธรูปนอน กออิฐถือปูน ลงรักปดทอง  
ตัววิหารตั้งอยูทางทิศเหนือของวิหารพระละโว 

วิหารทั้งสามหลัง คือ วิหารพระพันตน  วิหารพระเจากลักเกลือ และวิหารพระไสยาสน 
สันนิษฐานวาสรางกอน พ.ศ. 2060   เพราะพบการกลาวถึงวิหารทั้งสามหลังในนิราศหริภุญชัย 
(สิงฆะ  วรรณสัย, 2516 : 47)  นิราศหริภุญชัยเปนนิราศที่แตงในปเมิงเปาเพราะมีหลักฐานวา
กลาวถึงพระแกวมรกตอยูที่วัดเจดียหลวง ซึ่งพระแกวมรกตนั้นประดิษฐานที่วัดเจดียหลวงระหวาง 
พ.ศ. 2011-2091 ในระหวางนี้มีปเมิงเปาปเดียวคือ พ.ศ. 2060 (ประเสริฐ ณ นคร, 2516 : [12])   

ดังนั้นกลุมวิหารดานมุมทิศตะวันตกเฉียงเหนือ คือ วิหารพระพันตน วิหารพระกลักเกลือ 
และวิหารพระไสยาสน พรอมทั้งสุวรรณเจดีย ซึ่งจากหลักฐานนิราศหริภุญชัย พบวามีมากอน 
พ.ศ. 2060 แตไมมีการกลาวถึงในตํานานวัดพระธาตุหริภุญชัย สันนิษฐานวาอาจเปน
สถาปตยกรรมกลุมที่มีมากอนการสรางกําแพงแกวในสมัยพระเจาติโลกราช  เมื่อพระเจาติโลกราช
สรางกําแพงแกวชั้นในเขตพุทธาวาสวัดพระธาตุหริภุญชัย  วิหารทั้ง 3 หลังดังกลาวจึงเขามาอยูใน
ผังอยางไมไดเขาในระบบทิศ เมื่อมีการสรางวิหารทิศในสมัยพญาแกวและพระเมืองเกศเกลาจึง
สรางตามคติจักรวาลตามทิศสําคัญครบ 4 ทิศ     คติจักรวาลในผังเขตพุทธาวาสของวัดพระธาตุ
หริภุญชัยนั้น จึงเริ่มมีความชัดเจนในสมัยพระเจาติโลกราช ที่มีการสรางกําแพงชั้นใน ทั้งยังสราง
ประตูโขง ซึ่งเปนสัญลักษณสําคัญในการเขาสูจักรวาลที่มีศูนยกลางที่เขาพระสุเมรุคือองคพระ
ธาตุเจดีย 

3.5 วิหารพระพุทธ  อยูดานทิศใตขององคพระธาตุเจดีย   สันนิษฐานวาสรางในสมัย
พระเมืองเกศเกลา (สิงฆะ  วรรณสัย, 2516 : 33) ภายในประดิษฐานพระพุทธรูปนั่งปางมารวิชัย  
ตัววิหารปจจุบันสรางใหมโดยชางสมัยครูบาศรีวิชัย 



 28

ดานหลังวิหารพระพุทธมี  วิหารพระบาทสี่รอย เปนวิหารที่สรางใหม เปนการจําลอง
พระพุทธบาทสี่รอย จาก อ. แมริม  จ. เชียงใหม 

3.6 วิหารพระทันใจ อยูดานทิศตะวันตก ภายในประดิษฐานพระพุทธรูปปางลีลาสมัย
เชียงแสนขนาดใหญหลอดวยโลหะเรียกวา“พระเจาทันใจ” แตในตํานานพระธาตุเจาหริภุญชัย
กลาวถึงการสรางวิหารพระเมืองลกเจาดานทิศตะวันตก ในสมัยพญาแกว (สิงฆะ  วรรณสยั, 2516 
: 30) สันนิษฐานวาอาจจะเปนตําแหนงของวิหารหลังนี้แตเดิม ตัววิหารหลังปจจุบันสรางใหมโดย
ชางสมัยครูบาศรีวิชัย 

และทางดานทิศตะวันตกขององคพระธาตุเจดียนี้ยังมี 3.7 ศาลาพิพิธภัณฑสถาน เปน
อาคารสรางใหม  เพื่อใชที่เก็บรักษาโบราณวัตถุ เชน พระพุทธรูป ศิลาจารึก ฯลฯ 

4. หอพระไตรปฏก(หอธรรม) 
 ต้ังอยูทางดานทิศตะวันออกเฉียงใตของวิหารหลวง เปนที่บรรจุหนังสือใบลานจารึกดวย
อักขระพื้นเมือง มีขอความเปนนิทานธรรมและประวัติของบานเมือง อันเปนวรรณกรรมสําคัญของ
ลานนา หอธรรมหลังนี้สันนิษฐานวานาจะสรางสมัยเจานอยอินทยงยศ ประมาณป พ.ศ. 2445 
สรางเปนศาลาอยูบนตึกกออิฐถือปูนเปนแบบศิลปะของลานนาที่นิยมในสมัยนั้น ตกแตงดวย
ลวดลายไมจําหลักสวยงาม ตรงกลางหลังคาหอไตรมียอดฉัตรตั้งอยู 
5. หอระฆัง 

ต้ังอยูทางดานตะวันออกเฉียงเหนือของวิหารหลวง  เปนสถาปตยกรรมแบบรัตนโกสินทร
ที่สรางในสมัยเจาจักรคําขจรศักดิ์ใน พ.ศ. 2481 กอเปนซุมส่ีเหลี่ยมฐานคอนกรีต ตกแตงลวดลาย 
ตัวสถาปตยกรรมทําเปนสองชั้น ชั้นบนทําเปนซุมขนาดเล็กมียอดแหลมตามเหลี่ยมแขวนระฆัง มี
หอระฆังใหญต้ังอยู ระฆังนี้หลอในสมัยเจาหลวงดาราดิเรกรัตนไพโรจน ชั้นลางแขวนกังสดาล
ขนาดใหญฝมือของครูบาเฒาสูงเมน มีคําจารึกวา “หลอกังสดาลเมื่อศักราชได 1222 ตัว ปกดสัน 
เดือน 9 ออก 3 คํ่า วันอังคารหลอ กัญจนมหาเถรเจาวัดปาเมืองแพร เปนเคาแกศรัทธาภายใน เจา
เมืองหลวงเชียงใหมเปนเคาแกภายนอก ศรัทธาภายในภายนอกพรอมกันสรางในวัดพระสิงห เวยีง
เชียงใหม นํามาไวเปนเครื่องบูชาทานกับพระธาตุเจา” นับวาเปนกังสดาลขนาดใหญที่สุดของ
ประเทศ ซึ่งเชื่อกันวาถาผูใดไดตีกังสดาลนี้แลว สามารถสงเสียงไปถึงสวรรคชั้นดาวดึงส 
6. เขาพระสุเมรุ 

ถัดจากหอพระไตรปฏกลงมาทางดานใตมี “เขาสุเนรุ” ซึ่งถือวาเปนหลักเมืองหรือหลักโลก
ต้ังอยู  ฐานสวนลางเปนแทนวงกลมกออิฐถือปูนสูงประมาณ 2 เมตร  สวนบนเปนชั้นวงกลมไลข้ึน
ไปเปนยอด สรางหลักหกเหลี่ยมมีซุม 6 ทิศ เฉพาะสวนที่เปนชั้นจนถึงสวนยอดที่เปนหลักนั้นทํา



 29

ดวยโลหะประดิษฐลวดลายสวยงาม  เขาสิเนรุ หรือ หลักโลกนี้ เชื่อวาเปนของที่มาจากสวรรค  
สวนประวัติการสรางนั้นเปนมาอยางไรสืบความไมไดความชัดเจน  เขาสิเนรุนี้มีแทนบูชาทางดาน
ตะวันออก  ชาวลําพูนนิยมบูชาเขาสิเนรุนี้ โดยถือวาเปนภูเขาที่เกี่ยวกับประวัติของพระพุทธเจา 
 
7. กําแพงและซุมโขง 

ตํานานพระธาตุหริภุญชัยกลาววา มีการกอกําแพงชั้นในโดยพระเจาติโลกราช เปนกาํแพง
ดานกวางทางทิศเหนือใต 43 วา 1 ศอก  ดานยาวไปทางตะวันตกตะวันออก 70 วา ลอมทัง้ 4 ดาน 
ใหมีประตูโขง 3 แหง คือ ดานตะวันออก เหนือ และใต  (ปจจุบัน มีประตูเขาออกกําแพงชั้นใน 4 
ดาน ประตูดานทิศตะวันตกอยูติดกับวิหารพระเจาทันใจ) 

และพระเจาติโลกราชยังโปรดใหกอปราการชั้นนอก  ดานกวางทางทิศเหนือใต 100 วา  
ดานยาวไปทางตะวันตกตะวันออก 100 วา 2 ศอก ลอมทั้ง 4 ดาน ใหมีประตูโขง 4 แหง คือ ดาน
ตะวันออก  ตะวันตก  เหนือ  และใต  และใหสรางรัตติฐานทิวาฐาน (กุฏิ) 4 มุมพระบรมธาตุ 
เพื่อใหเปนที่อยูของพระภิกษุที่อยูเฝาพระบรมธาตุ  (สงวน โชติสุขรัตน, 2508 : 519-520) 

 

ในชวงพุทธศตวรรษที่ 21 พบการสรางกําแพงลอมผังพุทธาวาสของวัดหลวง ที่มีหลักฐาน
ชัดเจนทั้งทางวัตถุและเอกสารวาถูกสรางขึ้นในสมัยพระเจาติโลกราชในวัดหลวงหลายวัด อาทิ  
วัดเจดียหลวง วัดมหาโพธาราม วัดพระธาตุหริภุญชัย และวัดพระธาตุลําปางหลวง โดยกําแพงนี้
เปนสัญลักษณแทนความหมายของกําแพงจักรวาล และกําแพงพุทธาวาสนั้นมีประตูทางเขาออก
ที่เรียกวา ประตูโขงหรือซุมโขง เปนสถาปตยกรรมเฉพาะที่พบในเขตวัฒนธรรมลานนาและจะพบ
ในวัดหลวงสําคัญเทานั้น รูปแบบของสถาปตยกรรมและลวดลายประดับของซุมโขงเปรียบเสมือน
เปนจักรวาลยอยที่ประกอบเปนสวนหนึ่งของจักรวาลใหญคือผังวัดหลวงภายในกําแพง กําแพง
พุทธาวาสจึงเปนการสรางขอบเขตใหเกิดเปนจักรวาล ๆ หนึ่ง สรางสรรคระบบระเบียบทางพื้นที่
ข้ึนมาจากความไรระเบียบ หรือการสรางเขตทําใหพื้นที่ภายในเกิดมีความหมายศักดิ์สิทธิ์  และ 
ซุมโขงก็คือทางเขาพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ ในความหมายของคติจักรวาลทางพุทธศาสนา 

ผังวัดพระธาตุหริภุญชัย แสดงการสรางศูนยกลางที่เปนเอกลักษณของสถาปตยกรรม
สมัยพุทธศตวรรษที่ 21 พื้นที่ที่ถูกกําหนดใหเปนศูนยกลางจักรวาลจะเปนสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ในการ
ประกอบพิธีกรรม การกระทําพิธีกรรมทางศาสนาใด ๆ โดยกษัตริยจึงเปรียบเสมือนพิธีกรรมอัน
ศักดิ์สิทธิ์ ณ ศูนยจักรวาล เปนการตอกย้ําถึงพระราชอํานาจของกษัตริยเมืองเชียงใหม การใช
จักรวาลคติในการวางผังจึงเปนรูปแบบของการนําความเชื่อมาใชรวมกับการปกครองชุมชน 
 



 30

วัดหลวงสําคญัอีกแหงของอาณาจักรลานนาคือ วัดพระธาตุลําปางหลวง ต้ังอยูที่เวียง
พระธาตุลําปางหลวง เมืองลําปาง  แตเดิมนั้นมีตํานานระบกุารสรางพระธาตุเจดียมากอนแลว  
ตอมาในชวงพทุธศตวรรษที ่ 21 เร่ิมมีความชัดเจนในการสรางผงัพทุธาวาส  โดยเฉพาะในสมัย
พระเจาติโลกราช  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 31

วัดพระธาตุลําปางหลวง 
1. พระเจดีย 

ตามตํานานวาเปนที่ประดิษฐานพระบรมสารีริกธาตพุระพุทธเจาสวนพระนลาฎขางขวา
และกระดูกคอ ไมมีเอกสารแนชัดวาสรางขึ้นเมื่อใด แตจากรูปแบบสถาปตยกรรมและศิลปกรรมที่
พบในปจจบัุนสันนษิฐานวาเปนการบูรณะขึ้นในพทุธศตวรรษที ่ 21 สมัยพระเจาตโิลกราช เปน
เจดียทรงกลมแบบพื้นเมืองลานนาผสมเจดียทรงกลมศิลปะสุโขทัย กออิฐถือปูน ฐานกวางดานละ 
24 เมตร สูง 45 เมตร หุมทองจังโกปดทองทั้งองค 
 

2. วิหารหลวง 
เปนวหิารประธานตัง้อยูดานทิศตะวันออกขององคพระธาตุเจดีย มีการวางผงัอยูใน

แนวแกนตะวนัออกตะวนัตกแนวเสนเดียวกับประตูโขงและองคพระธาตุเจดีย  วหิารหลวงหลงัที่
พบในปจจบัุนนี้มีลักษณะเปนวหิารโถงขนาดใหญ   ผังรูปส่ีเหลี่ยมผนืผา  กวาง 17 เมตร ยาว 36 
เมตร หลงัคาทรงจัว่ซอนชัน้ดานหนา 3 ชั้นดานหลงั 2 ชั้น  โครงสรางเครื่องไมหลงัคามุงกระเบื้อง
ดินเผา  สวนบนมีแผงไมสักเปนกระดานลกูฟกตอลงมาจากชายคาดานในเรียกวา แผงคอสองหรือ
แผงไมคอสอง  ถัดลงมาเปดโลงจนถึงพื้น วิหารโถงเชนนี้คงเปนทีน่ิยมในลานนา ดานในของแผง
คอสองมีการเขียนภาพเปนเรื่องราวในชาดก ภายในวิหารมีมณฑปปราสาทยอดแหลมประดิษฐาน
พระพทุธรูปพระเจาลานทองกออิฐปดทอง  พระวิหารหลวงนี้ไดรับการบูรณะครั้งลาสุดในป พ.ศ. 
2466 ในสมัยของครูบาศรีวิชัย 
 

3. วิหารทิศ 
3.1 วิหารน้ําแตม  ต้ังอยูทางทิศเหนือขององคพระธาตุ เปนวิหารโถงขนาดเล็ก ผังของ

วิหารน้ําแตมนั้นเปนรูปส่ีเหลี่ยมผืนผา กวาง 8 เมตร ยาว 20 เมตร และสูง 7 เมตร หลงัคาทรงจัว่
ลดดานหนา 3 ชั้นดานหลงั 2 ชั้น ตามแบบเอกลักษณวิหารลานนา วหิารน้าํแตมนี้เปนวหิารทีม่ี
รูปรางสัดสวนสวยงาม มีคุณคาทางสถาปตยกรรมมาก โครงสรางเปนเครื่องไมหลังคามงุกระเบื้อง
ดินเผา ประดิษฐานพระประธานเปนพระพุทธรูปสําริด ขนาดหนาตักกวาง 45 นิ้ว นามวาพระเจา
สามหมื่นทอง ภายในตกแตงดวยภาพจติรกรรมบนแผนไมคอสองและที่ผนงัดานหลังพระประธาน 
สันนษิฐานวา วิหารน้าํแตมสรางขึ้นประมาณ พ.ศ. 2019-2044 สมัยเจาหาญศรีธตัถะครองเมือง
ลําปาง 

3.2 วิหารตนแกว ต้ังอยูทางทิศตะวันออกเฉียงเหนอืขององคพระธาตุ หรืออยูทางทิศ
เหนือของพระวิหารหลวง  ไมมีประวัติการกลาวถงึทีม่าในการสรางและใครเปนผูสราง พบเพยีง



 32

ประวัติไดรับการบูรณะครั้งลาสุดใน พ.ศ. 2510 ภายในวิหารมีพระพทุธรูปประธานที่สรางโดยเจา
หนานทิพยชาง เปนพระพทุธรูปสําคัญของตระกูล ณ ลําปาง มกีารทาํบุญในเดือนกรกฎาคมทกุป 

3.3 วิหารพระพุทธ  ต้ังอยูทางทิศใตขององคพระธาตุ คูกับวหิารน้ําแตม ผังเปนรูป
ส่ีเหลี่ยมผนืผา กวาง 10 เมตร ยาว 25 เมตร เปนวหิารแบบพื้นเมืองที่มีผนงัปด  มปีระตูหนาตาง 
เดิมคงเปนวิหารโถงแตมีการบูรณะภายหลัง  ภายในประดิษฐานพระประธานเปนพระพุทธรูปปาง
มารวิชัยขนาดหนาตักกวาง 40 นิ้ว ที่ในตาํนานระบนุามวา พระพทุธรูปเจาองคหลวง  เชื่อวาสราง
ในสมัยเจาหมืน่คําเพชร ใน พ.ศ. 2019 (สุรพล ดําริหกุล, 2543 : 77-78) 

 3.4 วิหารพระละโว  ต้ังอยูทางทิศตะวนัตกขององคพระธาต ุ  ตํานานพระธาตลํุาปาง
หลวงกลาววา “วิหารตะวนัตกไวพระศิลาเจา อันพระยาละโว พอนางจามใหมาเอาไว เปนที่ไหวแก 
อนันตยศ ผูเปนหลานตน อยูกินเมืองนครนั้นแล”  (สงวน โชติสุขรัตน, 2515ข : 352) 

3.5  หอพระพุทธบาท  ต้ังอยูทางดานหลังของวหิารพระพุทธ เปนอาคารทรงมณฑป กอ
อิฐเปนผนังทบึ ต้ังอยูบนฐานสงู กวางยาวประมาณ 9.50 เมตร สรางครอบรอยพระพทุธบาท    
หลังคาจั่วมีชายคาลอมรอบ สรางขึ้นในสมยัเจาหาญแตทอง ใน พ.ศ. 1992 

 

4. อุโบสถ 
ต้ังอยูทางมุมทิศตะวนัตกเฉยีงใตของผังพทุธาวาส เปนอุโบสถขนาดเล็ก  ไมพบประวัติวา

สรางในสมัยใด ซึ่งในคติของลานนา อุโบสถมีความสาํคัญนอยกวาพระวหิาร และตําแหนงของ
อุโบสถมักไมมีกฏเกณฑที่แนนอน (สันติ เล็กสุขุม, 2538 :76)  แตเดิมนั้นสนันิษฐานวาวัดพระธาตุ
ลําปางหลวงจะใชอุโบสถทีเ่ปนอุทกสีมา  เพราะมบีอน้าํอยูดานหนาวดั 

 

5. ไมขะจาว 
 เปนตนไมใหญ ต้ังอยูทางทิศตะวันออกเฉียงใตของผังพทุธาวาส เปนตนไมทีม่ีเร่ืองราว
เกี่ยวของกับการเสด็จมาของพระพุทธเจา ณ ดินแดนนี ้ตามตํานานพระธาตุกลาววา มีลัวะผูหนึง่
ชื่อวา อายคอน เอาไมขะจาวคอนมะพราวกับกระบอกน้ําผึง้ไปถวายพระพทุธเจา คร้ันถวายแลว 
พระพทุธเจาจงึเอาไมขะจาวปกไวทีน่ั้น  ตนขะจาวก็ไดงอกงามเติบโตขึ้น  (สงวน โชติสุขรัตน, 
2508 : 99) 
 

6. กุมภัณฑ 
ภายในเขตพทุธาวาสของวัดพระธาตุลําปางหลวง พบการกอรูปกุมภัณฑ 2 ตน ตนหนึง่

อยูหนาพระธาตุดานทิศเหนอื อีกตนหนึ่งอยูหลังพระธาตุ  มีความเชื่อกันวาเปนผูรักษาปกปอง
พระบรมธาต ุหรืออาจเปนความเชื่อเดิมของของถิน่ทีถ่กูปรับใหเขาเขาคติพุทธศาสนา 



 33

7. กําแพงและประตูโขง 
อาณาเขตพทุธาวาสของวัดพระธาตุลําปางหลวงใชกําแพงพุทธาวาสเปนตัวกาํหนด

ขอบเขต ตํานานพระธาตุลําปางหลวงกลาววา ในสมัยพระเจาติโลกราช เจาหมืน่คําเพชรเจาเมือง
ลําปางสรางกาํแพงขึน้ใหม ปจจุบันกําแพงพุทธาวาสวดัพระธาตุลําปางหลวงมีประตูทางเขาออก 
3 ดาน คือ ประตูดานทิศตะวันออกซึ่งเปนทางเขาหลกัสูพระวหิารหลวง มีลักษณะเปนซุมประตู
ขนาดใหญที่เรียกวาประตโูขงหรือซุมโขง ประตูทางเขาดานทิศเหนือซึ่งจะเขาสูเขตพุทธาวาสทาง
วิหารน้ําแตม  และประตูดานทิศใตทางวิหารพระพทุธ 

ในอดีต ภายในเขตพุทธาวาส พืน้นาจะเปนทรายเปนสวนใหญ แตปจจุบันคงเหลือเพียง
ลานทรายทางดานทิศใตรอบตนขะจาวเทานัน้ ดานทศิเหนือและรอบองคพระธาตุไดถูกปรับเปน
วัสดุใหมไปแลว 

ประตูทางเขาหลักของวัดสําคัญในลานนา จะอยูทางทศิตะวันออกแนวแกนเดียวกบัพระ
วิหารหลวงและองคเจดีย ซุมโขงวัดพระธาตุลําปางหลวงมีลักษณะทรงมณฑปปราสาท เปนงานที่
สวยงาม  มีสวนยอดซอนกนัเปนชั้น ๆ คลายยอดมณฑปปราสาทภายในวิหารหลวง แตละชั้นมซีุม
ส่ีทิศ ตกแตงดวยปูนปนลวดลายพนัธุพฤกษาเปนลายเครือและสัตวในหิมพานต  โดยลักษณะการ
ออกแบบและตกแตงซุมโขงนั้นนาจะเปนสัญลักษณที่เกี่ยวกบัคติจักรวาล โดยเปนหนึ่งในจักรวาล
ยอยที่ประกอบเปนจักรวาลใหญ  ทางดานหนาวัดมีบันไดทางขึ้น ราวบนัไดทั้งสองขางทําเปนรูป
มกรคาบนาค ที่เชิงบนัไดมีรูปสิงหกออิฐปูนปนขนาดใหญสองตัว สรางขึน้ในสมัยเจาหอคําดวง
ทิพย เจาผูครองเมืองลาํปาง พ.ศ. 2331 

ผังพุทธาวาสวัดพระธาตุลําปางหลวงที่พบในปจจุบัน จึงยังคงเปนผังที่มีรูปแบบมาต้ังแต
พุทธศตวรรษที่ 21 ซึ่งแสดงถึงคติจักรวาลอยางชัดเจน โดยมีองคประกอบของจักรวาลครบและ
สมบูรณ  ประกอบดวยเขาพระสุเมรุคือองคพระธาตุเจดีย วางอยูในแนวแกนเดียวกับวิหารหลวง 
ซึ่งเปนวิหารโถงหันหนาทางทิศตะวันออก มีวิหารครบทุกทิศสําคัญ 4 ทิศ และมีวิหารทิศสําคัญคือ 
วิหารทิศใต ซึ่งในผังพบวิหารพระพุทธ เปนวิหารทิศใต ชื่อเดียวกับวิหารพระพุทธ ดานทิศใตของ
วัดพระธาตุหริภุญชัย แสดงการใหความสําคัญกับทิศใตเชนเดียวกับผังวัดพระสิงห เมืองเชียงใหม 
 ผังวัดพระธาตุลําปางหลวง มีความชัดเจนในการสรางศูนยกลางที่เปนเอกลักษณของ
สถาปตยกรรมสมัยพุทธศตวรรษที่ 21 เปนสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ในการประกอบพิธีกรรมโดยกษัตริย
เมืองเชียงใหม  เชนการที่พระเจาติโลกราชเคยเสด็จมานมัสการพระธาตุ ลําปางหลวง 
เปรียบเสมือนมีพิธีกรรมอันศักดิ์สิทธิ์ ณ ศูนยจักรวาล เปนการตอกย้ําถึงพระราชอํานาจของ



 34

กษัตริยเมืองเชียงใหมตอการปกครองเมืองลําปาง เปนการใชคติจักรวาลในการวางผังรวมกับการ
ปกครอง 

 

 คติจักรวาลในการวางผังวัดหลวงลานนาไมไดเกิดขึ้นในชวงเวลาสั้น แตเกิดจากการสะสม
แนวคิด โดยพัฒนาการชัดเจนในชวงพระเจาติโลกราชถึงพญาแกว พบการบูรณะวัดหลวงสําคัญ
หลายแหงใหผังพุทธาวาสมีความเปนผังแบบจักรวาลคติที่ชัดเจน 

รูปแบบการวางผังแบบจักรวาลคติของวัดหลวงลานนาที่ครบสมบูรณตามแนวคิดทาง
พุทธศาสนาในชวงเวลานั้น สันนิษฐานวาจะเปนรูปแบบดังตอไปนี้คือ มีองคเจดียเปนศูนยกลาง  
วิหารทิศ 4 ทิศวางตามแนวแกนที่สัมพันธกับองคเจดีย โดยวิหารหลวงจะอยูดานทศิตะวนัออกเปน
อาคารหลักในการประกอบศาสนพิธี  ในทิศเสริมตามทิศเฉียง 4 ทิศอาจจะพบเปนตําแหนงของ
วิหาร, หอไตร, หอระฆัง, หอพระพุทธบาท, ตนไม, บอน้ํา, กุมภัณฑ  โดยพื้นทั้งหมดเปนทราย  มี
กําแพงรอบผังเรียกวาศาลาบาตร ประตูทางเขาออกมี 3 ดานโดยมีประตูโขงทางดานทศิตะวนัออก 
เขตสังฆาวาสมักจะพบอยูบริเวณทิศใตของผังพุทธาวาส ตามแนวคิดของพุทธศาสนาลังกาวงศ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 35

วัดหลวงของลานนาชวงพุทธศตวรรษที่ 21 นั้น เขตพุทธาวาสจะประกอบดวย พระเจดีย 
ซึ่งในวัดหลวงนั้นพบวาจะเปนพระบรมธาตุเจดีย  วิหารซึ่งจะเรียกวิหารที่ต้ังอยูทางทิศตะวันออก
ขององคเจดียวาวิหารหลวง  สวนวิหารทิศคือวิหารที่ต้ังอยูตามทิศเหนือ ใต และตะวันตก กําแพง
พุทธาวาส และซุมประตูหรือซุมโขง สวนอุโบสถและหอไตร อาจจะอยูในผังพุทธาวาสหรือไมก็ได 
ไมมีกฎเกณฑแนนอน  และหากเราแทนที่สัญลักษณกับสถาปตยกรรมเหลานี้จากคติพุทธศาสนา 
องคประกอบทางสถาปตยกรรมที่ปรากฏเปนผังพุทธาวาสนี้สามารถเรียกไดวา “คติจักรวาล”     
ในการทําเชนนั้นทําใหพื้นที่วางมีความหมายขึ้น โดยไดสรางสรรคระบบระเบียบทางพื้นที่ข้ึนมา
จากความไรระเบียบ  หรือการทําใหพื้นที่วางเกิดมีความศักดิ์สิทธิ์ โดยเปนการสรางพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์
ข้ึนในทามกลางสิ่งแวดลอมอันเปนโลกิยะ 

แตการแทนที่ความหมายหรือการเปนสัญลักษณนั้น   มิไดเพียงทดแทนความหมายในสิ่ง
ที่เราสามารถมองเห็นหรือเปรียบเทียบโดยกายภาพ  สัญลักษณสามารถแทนเรื่องของสิ่งที่
คลายคลึงกับจินตนาการ สัญลักษณบงถึงสิ่งบางสิ่งที่มีอยูในโลกแหงประสบการณที่เราสามารถ
สัมผัสหรือเขาใจไดทางความคิด โดยปรกติสัญลักษณและสิ่งที่มันอางถึงจะอยูในระดับเดียวกับ
ความเปนจริง แตสัญลักษณในการศึกษานี้บงถึงสิ่งที่อยูเหนือประสบการณของมนุษย ไมสามารถ
รับรูไดดวยประสาทสัมผัสหรือความคิดหรือดวยวิธีการใด ๆ นอกจากใชการเปรียบเทียบเทานั้น 

ในชวงพุทธศตวรรษที่ 21 นอกจากวัดหลวงจะเปนศูนยกลางทางศาสนาในยามบานเมือง
สงบแลว ในยามสงคราม วัดหลวงเปนสถานที่ที่สามารถสรางความปลอดภัยในการรวมกําลังพล  
โดยสังเกตจากการสรางกําแพงพุทธาวาสของวัดหลวงลานนา พบวามีความมั่งคงมาก เปนกาํแพง
ทึบหนา มีทางเขาออกตามทิศหลักดานละหนึ่งประตูเทานั้น ไมมีการเจาะกําแพงเปนชอง  
ลักษณะเชนนี้แสดงหนาที่ใชสอยสําคัญยามศึกสงครามของวัดหลวงคือ นอกจากจะเปนสถานที่ 
ใชประกอบพิธีกรรมทางศาสนาเพื่อสรางขวัญกําลังใจแลว ยังเปนแหลงรวมกําลังพล กําแพงซึ่งมี
หลังคาคลุมสามารถใชเปนที่พักได  พื้นทรายสามารถใชในการหุงหาอาหาร  และพบวาภายในผัง
พุทธาวาสจะมีบอน้ําอยูดวยเสมอ 
 ลานนาชวงพุทธศตวรรษที่ 21 เปนสังคมศักดินา ไพรในสมัยโบราณผูที่เปนชนชั้นผูนอย
ในระหวางพิธีกรรมสําคัญอาจจะไมมีสิทธิเขาวิหารหลวง  ชนชั้นผูนอยในสมัยนั้นควรจะอยูทีศ่าลา
บาตร กรณีมีงานใหญจะสรางเปนผามหรือประรําชั่วคราว ดังนั้น ในการประกอบพิธีกรรมในวิหาร
โถงโดยผูนําหรือกษัตริยลานนา ผูที่เปนไพรพลจะนั่งเรียงตําแหนงใหญนอยเรียงลงไป  แตไพรพล
สามารถมองเห็นความเปนผูนําไดจากทุกทิศ เนื่องจากเปนวิหารโถง  ชวยสรางภาพพจนให
กษัตริยระหวางพิธีกรรม 



 36

เมืองเชียงตุง ต้ังอยูในหุบเขาดานในของอนุภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต ลักษณะภูมิ
ประเทศเปนเทือกเขาสลับซับซอนมีที่ราบแทรกเพียงเล็กนอย ทําใหการตั้งชุมชนมีลักษณะ
กระจายตามที่ราบในหุบเขา  อาณาเขตแควนเชียงตุง มีแมน้ําสายใหญโอบสองดานของแควน คือ
ดานตะวันออกแมน้ําโขง ดานตะวันตกแมน้ําสาละวิน ดานเหนือติดดินแดนสิบสองพันนา ดานใต
ติดอาณาจักรลานนา แควนเชียงตุงมีเมืองอยูในปกครอง 32 เมือง มีเมืองเชียงตุงเปนศูนยกลาง  
มีแมน้ําสายสําคัญ คือแมน้ําขึน ทําใหเรียกวาเมืองเชียงตุงวา ชาวไทขึน หรือ ชาวไทเขิน 

เชียงตุง เปนเมืองที่มีความสัมพันธกับเมืองเชียงใหมอยางแนนแฟน โดยตํานานพื้นเมือง
หลายฉบับกลาววาผูปกครองเมืองเชียงตุงเปนเชื้อสายของพญามังรายเชนกัน  และทางพุทธ
ศาสนา นับไดวาพุทธศาสนาในเมืองเชียงตุงเปนการรับผานเชียงใหมทั้งสิ้น 

พงศาวดารเมืองเชียงตุง (ทวี สวางปญญากูร, 2533 : 33-47) กลาววา สมัยจุลศักราช 
496 (พ.ศ.1677)  นับต้ังแตน้ําเตาแตกออกมาเปนลัวะ ซึ่งสรางบานเมืองอยู พื้นที่นี้จึงเปนบาน
เปนเมืองตั้งอยูแลวโดยกลุมชาติพันธุชาวลัวะ ตอมา พ.ศ. 1772 พญามังรายไลกวางทองมาถึง
เมืองเชียงตุงเห็นภูมิประเทศเหมาะกับการสรางบานแปงเมือง จึงใหขุนคงและขุนคังมารบพวกลวัะ 
แตเอาชนะพวกลัวะไมได   พญามังรายจึงสงมังคุมและมังเคียนซึ่งเปนชาวลัวะดอยตุงเขาไปเปน
ไสศึกในเมืองเชียงตุง  ทําใหสามารถตีไดเมืองเชียงตุง พญามังรายจึงใหมังคุมกินเมืองเชียงตุง   
ในยุคนี้เจาเมืองเชียงตุงตองลงไปเฝาพญามังรายเพื่อ “เอาเวียกเอาการ” 

ตํานานพื้นเมืองเชียงใหมกลาววา ทาวน้ําทวมเปนโอรสของพญาไชยสงคราม ในป 
พ.ศ.1861 พญาไชยสงครามแตงบุตรคนโตคือพญาแสนภูใหครองเมืองเชียงใหม บุตรคนกลางคือ
ทาวน้ําทวมไปกินเมืองฝาง  เมื่อขุนเครือผูเปนโอรสของพญามังรายเปนกบฏยึดเมืองเชียงใหม 
ทาวน้ําทวมชวยปราบกบฏขุนเครือที่ยึดเมืองเชียงใหมจนสําเร็จ พญาไชยสงครามจึงแตงตั้งให
ครองเมืองเชียงใหม ใน พ.ศ. 1865 ตอมาได 2 ป ทาวน้ําทวมถูกเนรเทศไปอยูเมืองเชียงตุง 
เนื่องจากเกรงวาจะกอกบฏ (ตํานานพื้นเมอืงเชียงใหม, 2543 : 56-59)   

การที่ใหเจาน้ําทวมและเจาน้ํานาน ซึ่งเปนเชื้อสายราชวงศมังรายครองเมืองเชยีงตงุ ทาํให
เมืองเชียงตุงอยูในสถานะ“บานพี่เมืองเมืองนอง”กับเชียงใหม มีอํานาจปกครองตนเองอยางอิสระ 
แตหลังจากเจาน้ํานานสวรรคต  กษัตริยเชียงใหมก็ลดบทบาทของเมืองเชียงตุงโดยใหขุนนางไป
ปกครองในฐานะเมืองขึ้นของเชียงใหม 
 ตอมาเมืองเชียงตุงกลายเปนเมืองราง โดยเชื่อวาเมืองถูกเสนียดจัญไร พญาผายูกษัตริย
เมืองเชียงใหมในขณะนั้น ตองถวายเมืองแกพระสงฆที่วัดลีเชียงพระ(วัดพระสิงห) กอนแลวถวาย
เงินทองไถเมืองคืน แลวจึงสงเจาเจ็ดพันตูโอรสไปครองเมือง โดยการขึ้นไปครองเมืองเชียงตุงใน



 37

คร้ังนี้เสมือนกับเปนการสรางบานแปงเมืองใหม เพราะเจาเจ็ดพันตู นําเอาเครื่องกษัตริย ทรัพยสิน
มีคา ขุนนางขาราชการ พอคา หมอยา ไพรฟา ชางมา ตลอดจน พระพุทธรูป คือ พระธาต ุพระแกว 
พระหิน และพระงา และพระมหาเถร 4 รูปคือ พระหงสาวดี  พระธรรมลังกา พระธรรมไตรโลก  
และพระทสปญโญ  พรอมพระไตรปฏก ข้ึนไปกับเจาเจ็ดพันตูในครั้งนี้ดวย  พระพุทธศาสนาที่ข้ึน
ไปเมืองเชียงตุงในครั้งนี้ นาจะเปนนิกายพื้นเมืองของเชียงใหมที่มาจากหริภุญชัยที่มีศูนยกลางที่
วัดพระสิงห เมืองเชียงใหม 

วัดที่เปนวัดหลวงสําคัญของเมืองเชียงตุงคือ วัดพระธาตุจอมคํา ซึ่งตามตํานานกลาววา
สรางในสมัยเจาเจ็ดพันตูโอรสของพญาผายูที่ถูกสงไปครองเมืองเชียงตุงใน พ.ศ. 1893 วัดจอมคํา 
เปนวัดที่เจาเจ็ดพันตูสรางถวายพระหงสาวดี พระเถระที่เดินทางมาจากเชียงใหมพรอมพระองค  
พรอมกับที่สรางวัดหัวขวงถวายพระธรรมไตรโลก และยังสรางพระพุทธรูปยืนเพื่อประดิษฐานไวที่
วัดเชียงยืนในสมัยของพระองค   สวนวัดพระแกวที่เจาเจ็ดพันตูสรางถวายพระธรรมลังกาปจจุบัน
ถูกจํากัดพื้นที่เนื่องดวยพื้นที่ต้ังของวัดติดกับหอเจาฟา โดยในอดีตวัดพระแกวนาจะเปนวัดในวัง 
แตปจจุบันเมื่อหอเจาฟาถูกทําลายลงและไดมีการสรางโรงแรมขึ้นแทนในพื้นที่นั้น ทําใหอาณาเขต
ของวัดพระแกวถูกจํากัดลงดวยเหลือเพียงวิหารกับพระเจดียที่ถูกลอมรอบดวยอาคาร และวัดพระ
กลางที่เจาเจ็ดพันตูสรางถวายพระทสปญโญ ปจจุบันไมมีแลว กลายเปนสนามฟุตบอล 

การศึกษาผังเขตพุทธาวาสของวัดหลวงเมืองเชียงตุงจึงเลือกศึกษา วัดจอมคํา วัดหัวขวง 
วัดเชียงยืน  ซึ่งวัดที่สรางในสมัยเดียวกันเปนกลุมตัวอยาง  และเลือกศึกษาผังของวัดยางกวง 
ศูนยกลางนิกายสวนดอกของเมืองเชียงตุง ที่เรียกวาฝายยางกวง และศึกษาผังวัดปาแดง เมือง
เชียงตุง  ศูนยกลางนิกายปาแดงสาขาจากเชียงใหม 

 

วัดพระธาตุจอมคํา  เมืองเชียงตุง 
วัดพระธาตุจอมคํา เปนที่ต้ังของพระธาตุจอมคํา พระธาตุศักดิ์สิทธิ์คูเมืองเชียงตุง วัดพระ

ธาตุจอมคําที่ต้ังอยูบนพื้นที่เนินคลายกับวัดพระธาตุลําปางหลวง แตเปนพื้นที่เนินขนาดเล็กกวา
และเนื่องดวยถูกจํากัดจากสภาพพื้นที่ที่เปนเนินขนาดเล็ก ทําใหไมสามารถขยายออกได การสราง
อาคารสถาปตยกรรมจึงคอนขางสรางเต็มในพื้นที่  สถาปตยกรรมภายในวัดพระธาตุจอมคํา
ประกอบดวย องคพระธาตุเจดียหรือพระธาตุจอมคํา   พระเจดียขนาดเล็ก 2 องค  วิหารหลวง
ต้ังอยูทางดานทิศตะวันออกขององคเจดีย    โรง(หรือที่พักสงฆ)   อาคารที่พักผูมาทําบุญ   อาคาร
โรงเรียนสงฆ  และพระอุโบสถตั้งอยูทางทิศเหนือของวิหารหลวง   โดยอุโบสถนั้นพบวามีคติคลาย
กับของลานนา คือ เปนอุโบสถขนาดเล็ก 

 



 38

วัดหัวขวง  เมืองเชียงตุง 
 วัดหัวขวง เปนวัดขนาดเล็กเชนเดียวกับวัดพระธาตุจอมคํา วัดหัวขวงตั้งอยูบริเวณกลาง
เมืองใกลกับหอคําหรือพระราชวังในอดีต  ผังวัดหัวขวงเชนเดียวกับผังวัดพระธาตุจอมคําที่มีการ
วางวิหารหลวงในแนวแกนเดียวกับเจดีย   แตเจดียของวัดหัวขวงมีขนาดเล็กกวาวิหารหลวงมาก  
มีโรง(ที่พักสงฆ)อยูทางดานหลัง  อาคารโรงเรียนตั้งอยูดานขางและดานหลัง  สวนอุโบสถเปน
อุโบสถสรางใหมศิลปะแบบพมา ต้ังอยูทางดานหนา 
 
วัดเชียงยืน  เมืองเชียงตุง 
 วัดเชียงยืนเปนวัดขนาดเล็กเชนเดียวกัน และมีลักษณะการวางผังคลายกับวัดพระธาตุ
จอมคําและวัดหัวขวง แตเนื่องดวยถนนตัดผานดานทิศตะวันตกของวัดเชียงยืน ทางเขาวัดจึงตอง
เขาดานทิศตะวันตกเฉียงเหนือ พบวาองคเจดียของวัดเชียงยืนนี้มีขนาดที่เล็กมาก วิหารหลวงมี
ขนาดใหญกวามาก   วิหารหลวงของวัดเชียงยืนนี้สรางใหมสมัยเจาฟาพรหมลือ ใน พ.ศ. 2475 
เดิมเปนวิหารขนาดเล็ก 
 
วัดยางกวง  เมืองเชียงตุง 
 วัดยางกวง ต้ังอยูทางทิศตะวันออกเฉียงเหนือนอกกําแพงเมืองเชียงตุง ทางประตูยางปง 
เปนศูนยกลางพุทธศาสนานิกายยางกวงหรือสวนดอกของเมืองเชียงตุง วัดยางกวงเปนวัดที่ต้ังอยู
บนเนินขนาดเล็กเชนเดียวกัน  แตสภาพพื้นที่ตางกับวัดพระธาตุจอมคํา วัดหัวขวง และวัดเชียงยืน
ที่ยังคงมีลานทรายเหลืออยูคอนขางมาก  อาจเพราะเปนวัดที่อยูนอกตัวเมือง  สวนวัดพระธาตุ
จอมคํา วัดหัวขวง และวัดเชียงยืน นั้นเปนวัดหลวงที่ต้ังอยูกลางใจเมือง การเปลี่ยนแปลงจึง
เกิดขึ้นมากกวา 
 
วัดปาแดง  เมืองเชียงตุง 
 วัดปาแดง ต้ังอยูทางทิศตะวันออก นอกกําแพงเมืองเชียงตุง ทางประตูปาแดง เปนวัดที่มี
ขนาดพื้นที่ใหญที่สุดในจํานวนวัดหลวงของเมืองเชียงตุง วัดปาแดงยังคงสภาพพื้นที่ลานทรายไว
ไดเกือบรอบวัด  ผังวัดปาแดงมีลักษณะการวางผังเชนเดียวกับวัดพระธาตุจอมคํา วัดหัวขวง วัด
เชียงยืน และวัดยางกวง  เพียงแตมีพื้นที่วางโดยรอบที่ใหญกวา มีอาคารที่พักสําหรับผูมาทําบุญ
มากกวา   และไมพบการสรางวิหารทิศ แมจะเปนวัดที่มีพื้นที่ขนาดใหญ 
 



 39

 การศึกษาผังวัดหลวงเมืองเชียงตุงไดเลือกศึกษาวัดพระธาตุจอมคํา วัดหัวขวง วัดเชียงยืน 
วัดยางกวง  และวัดปาแดง  เปนกลุมตัวอยาง พบวาวัดหลวงที่สรางในชวงพุทธศตวรรษที่ 19-21 
วิหารหลวงหันหนาไปทางทิศตะวันออกอยูในแนวแกนเดียวกับองคเจดีย ไมมีการแบงแยกเขต
พุทธาวาสและสังฆาวาสออกจากกันจะรวมเขาอยูในกําแพงเดียวกัน โดยพระภิกษุจําพรรษาใน
อาคารที่เรียกวา “โรง” เปนอาคารขนาดใหญติดกับวิหารหลวงดานใดดานหนึ่ง  วิหารหลวงจะเปน
อาคารที่มีขนาดใหญสามารถรับผูคนที่เขามาทําพิธีกรรมไดจํานวนมาก  ไมมีการสรางวิหารนอย
หรือวิหารทิศขึ้นมาเสริม  ดังนั้นจึงพบวาเชียงตุงไมมีคติการสรางวิหารทิศสําหรับไวพระพุทธรูป
เหมือนกับลานนา   เพราะชาวเชียงตุงประดิษฐานพระพุทธรูปทั้งหมดไวในวิหารหลวง 

การที่วิหารหลวงและองคเจดียของวัดหลวงเมืองเชียงตุงวางตามแนวแกนตะวันออก   
ชาวเชียงตุงเชื่อวาเปนการถือคติวางหันหนาวิหารไปทางทิศตะวันออกตามพระพุทธเจาใน
ชวงเวลาที่พระองคตรัสรู  พระพุทธรูปที่บานของชาวเชียงตุงก็จะหันหนาไปทางทิศตะวันออก
เชนกัน  และการที่เจดียอยูดานหลังวิหารเชื่อวาเปนคติที่ถือมาตั้งแตสมัยพระเจาอโศก 

คติการวางผังของวัดหลวงในเชียงตุงคลายกับคติการวางผังของวัดราษฎรในลานนา       
ที่ไมพบการใชองคเจดียเปนสัญลักษณแทนเขาพระสุเมรุที่ชัดเจนเทาที่พบในผังวัดหลวงลานนา 
แตใชวิหารหลวงที่มีพระพุทธรูปประธานเปนศูนยกลางของผัง และไมเนนการสรางกําแพงแบงเขต
พุทธาวาส 
 การที่ไมพบการวางผงัแบบจกัรวาลคติชัดเจนในวัดหลวงเมืองเชยีงตุงเมื่อเปรียบเทยีบกับ
เมืองหริภุญชยัและเมืองลาํปางในลานนา เปนการสอดคลองกับพระราชอํานาจของกษัตริยเมือง
เชียงใหมที่ไมไดมีพระราชอํานาจมาถงึบริเวณนี้โดยตรง แมกษัตริยเชียงใหมจะสามารถยึดหลาย
เมืองในกลุมของแควนเชยีงตุง  แตเปนเมืองชายแดนที่มีสิทธิ์เต็มที่ในการปกครองตนเอง  เมือง
เชียงตงุจึงเปนเมืองทีม่ีความสัมพันธกนัอยางใกลชิดกับลานนา แตไมใชในพระราชอํานาจโดยตรง
ของเชียงใหม 

ประกอบกับเมอืงเชียงตุงมีสภาพการปกครองเปนชุมชนขนาดเล็กที่ไมไดเปนอาณาจกัร  
ผูนําจงึไดเลือกใชแบบแผนการวางผงัวัดที่เหมาะสมกบัชุมชนของตนและเหมาะกบัสภาพพืน้ที่
ของเมือง    ดังนั้นคติการวางผงัวัดหลวงแบบจักรวาลคติจึงไมไดรับการตอกย้ําหรอืนํามาใชจาก
ชนชั้นปกครอง  แมคตินี้จะมาพรอมกับพุทธศาสนาทีรั่บผานเชยีงใหมก็ตาม  การจัดผังวัดหลวง
ของเมืองเชยีงตุงจึงแสดงใหเห็นถึงสถานภาพการเปนเมอืงชายขอบวฒันธรรมของลานนา 
 
 



 40

บรรณานุกรม 
__________.   2525.  การขึน้ทะเบียนโบราณสถานภาคเหนือ.  กรุงเทพ : กรมศิลปากร. 
__________.   2530.  รายงานการสาํรวจโบราณสถานเมืองเชียงใหม.  โครงการอนุรักษ 

และบูรณะเมืองประวัติศาสตร  งานผงัรูปแบบฯ  ฝายอนุรักษโบราณสถาน เอกสาร 
กองโบราณคดีหมายเลข 5/ 2530.  ม.ป.ท. 

จิรศักดิ์  เดชวงศญา.  2541.  พระเจดียเมืองเชียงใหม.  เชียงใหม : วรรณรักษ. 
__________, วรลัญจก  บุณยสุรัตน และยุวนาฎ  วรมศิร.  2539.  หอไตรวัดพระสงิห  

ประวัติลกัษณะศลิปกรรมและแนวทางการอนุรักษ.  เชียงใหม : สถาบันวิจัยสังคม  
มหาวิทยาลยัเชียงใหม. 

ชายดวงแสง  ลัง.  เลขานุการคณะวัฒนธรรมพื้นเมือง  เมืองเชียงตุง.  2544.  สัมภาษณ.  23  
ตุลาคม.   

ชินกาลมาลปีกรณ.  2510.  แปลโดย แสง มนวทิูร.  พระนคร : มิตรนราการพิมพ. 
เซเดส, ยอรช.  2535.  เมืองพระนคร นครวัด นครธม.  แปลโดย ปราณี วงษเทศ.  พิมพ 

คร้ังที่ 2.  กรุงเทพ : สํานักพมิพมติชน. 
ตํานานเชียงใหมปางเดิม.  2537.  แปลโดย สมหมาย  เปรมจิตต และคณะ.  เชียงใหม  

: สถาบันวิจัยสังคม มหาวทิยาลัยเชยีงใหม. 
ตํานานพระธาตุหริภุญชยั จังหวัดลําพนู.  2516.  เรียงเรียงโดย สิงฆะ  วรรณสยั.  พิมพเปน 

ที่ระลึกในงานสมโภชสมณศักดิ์พระครูประสาท สุตาคม 17 มีนาคม 2516.  ม.ป.ท. 
ตํานานพระธาตุสุเทพนครเชียงใหม.  2490.  เรียบเรยีงโดย พระครอูนุสสรศีลขันธ. ม.ป.พ. 
ตํานานพืน้เมืองเชียงใหม.  2543.  ปริวรรตโดย อรุณรัตน วิเชยีรเขียว และเดวิด เค. วัยอาจ.  

เชียงใหม : สุริวงศบุคเซนเตอร. 
ตํานานมลูศาสนา.  2544.  แปลโดย สุดศรีสมวงศ และพรหม ขมาลา.  เนื่องในโอกาสงาน 

ฉลองสมณศักดิ์พระอมรเวท(ีวรรณ เขมจารี)  มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย  
วทิยาเขตเชียงใหม.  พิมพคร้ังที ่5.  เชียงใหม : หจก.อนุพงษการพิมพ. 

ทว ีสวางปญญากูร.  2532.  พงศาวดารเมืองเชียงตุง.  หนังสือแจกเปนบัตรพลงีานพระ 
ราชทานเพลิงศพเจาแมทิพวรรณ ณ เชียงตุง ณ วัดสวนดอก  27 มกราคม  2533. ม.ป.พ. 

ธิดา  สาระยา.  2529.  ประวัติศาสตรทองถิ่น.  กรุงเทพ : เมืองโบราณ. 
__________.  2539 ก.  อารยธรรมไทย.  กรุงเทพ : เมืองโบราณ. 
__________.  2539 ข.  ประวัติศาสตรทองถิ่น.  กรุงเทพ : เมืองโบราณ. 



 41

ปฐม พวัพันธสกุล.  2543.  “วิธีอนุรักษโบราณสถานของไทย” วารสารศลิปะวิชาการ 1,1 
(ภาคการศึกษาที ่2 / 2543), หนา 6-9. 

ประเสริฐ ณ นคร.  2516.  โครงนิราศหรภิุญชัย.  กรุงเทพ : โรงพิมพพระจันทร. 
ฝายวิชาการสํานักงานโบราณคดีและพิพธิภัณฑสถานแหงชาติที่ 6 เชียงใหม.  2540.  รายงาน 

การขุดตรวจแนวกําแพงแกวเจดยีวัดเจ็ดยอด พ.ศ. 2540.  เชียงใหม : ฝายวิชาการ 
สํานักงานโบราณคดีและพพิิธภัณฑสถานแหงชาตทิี่ 6 เชียงใหม.  ม.ป.ท. 

พงศาวดารโยนก.  2507. เรียบเรียงโดย พระยาประชากิจกรจักร.  พระนคร : คลังวิทยา. 
พิริยะ ไกรฤกษ.  2527.  ประวัติศาสตรศิลปในประเทศไทย ฉบับคูมือนักศึกษา.  กรุงเทพ :  

อมรินทรการพมิพ. 
__________. 2544.  อารยธรรมไทย พืน้ฐานทางประวัติศาสตรศลิปะเลม 1 ศิลปะกอน 

พุทธศตวรรษที่ 19.  กรุงเทพ : อัมรินทรพร้ินติ้งแอนดพับลิชชิ่ง จาํกดั(มหาชน). 
สงวน  โชติสุขรัตน.  2508.  ตํานานเมืองเหนือ.  กรุงเทพ : โอเดียนสโตร. 
__________.  2515 ก.  ประชุมตํานานลานนาไทย.  กรุงเทพ : ป.พิศนาคะการพมิพ. 
__________.  2515 ข.  ประชุมตํานานลานนาไทยเลม 2.  กรุงเทพ : โอเดียนสโตร. 
สนอดกราส, เอเดรียน.  2541.  สัญลกัษณแหงพระสถูป. แปลโดย ภัทรพร สิริกาญจน.   

พิมพคร้ังที ่2กรุงเทพ : อัมรินทรวิชาการ. 
สมหมาย เปรมจิตต, กมล ศรีวิชัยนนัท, และสุรสิงหสํารวม ฉิมพะเนาว.  พระเจดียในลานนา 

ไทย งานวเิคราะหและอนุรักษศลิปและสถาปตยกรรมลานนาไทย.  2524.  
เชียงใหม : สถาบันวิจัยสงัคม  มหาวทิยาลัยเชียงใหม. 

สรัสวดี อองสกุล.  2543.  ชุมชนโบราณในแองเชียงใหม-ลําพูน.  กรุงเทพ : สํานกัพิมพ 
อัมรินทร. 

__________.  2544.  ประวติัศาสตรลานนา.  พิมพคร้ังที่ 3.  กรุงเทพ : สํานักพิมพอัมรินทร. 
สันติ  เล็กสุขุม.  2538.  ศิลปะภาคเหนือ : หริภุญชัย-ลานนา.  กรุงเทพ : เมืองโบราณ. 
สุรพล  ดําริหกลุ.  2539. แผนดินลานนา.  กรุงเทพ : เคล็ดไทย. 
__________.  2543.  ลําปางในมิติทางวฒันธรรม.  ลําปาง : สํานักศิลปวัฒนธรรม  สถาบนั 

ราชภัฏลําปาง. 
ใส เขมจาร.ี  สมเด็จอาชญาธรรม เมืองเชียงตุง.  2544.  สัมภาษณ.  23 ตุลาคม. 
ฮันส เพนธ.  2526.  ประวัติความเปนมาของลานนาไทย.  เชียงใหม : มหาวิทยาลัยเชียงใหม. 


	1บทความทางวิชาการ.pdf
	â¤Ã§¡ÒÃ¨Ñ¡ÃÇÒÅ¤µÔ
	â¤Ã§¡ÒÃ¨Ñ¡ÃÇÒÅ¤µÔ


