

# รายงานวิจัยฉบับสมบูรณ์

โครงการวิจัยเพื่อทำวิทยานิพนธ์ เรื่อง

# แนวคิดเรื่องความเป็นจริง ในงานจิตรกรรมฝาผนังสมัยรัตนโกสินทร์

โคย

สุรชัย จงจิตงาม

# รายงานวิจัยฉบับสมบูรณ์

โครงการวิจัยเพื่อทำวิทยานิพนธ์ เรื่อง

# แนวคิดเรื่องความเป็นจริง ในงานจิตรกรรมฝาผนังสมัยรัตนโกสินทร์

# ผู้วิจัย

สุรชัย จงจิตงาม นักศึกษาระดับปริญญาโท ภาควิชาปรัชญาและศาสานาคณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่

ชุดโครงการ เอเชีย-ยุโรปศึกษา

สนับสนุนโดยสำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.)
(ความเห็นในรายงานนี้เป็นของผู้วิจัย สกว.ไม่จำเป็นต้องเห็นด้วยเสมอไป)

#### คำนำ

รายงานวิจัยฉบับสมบูรณ์ โครงการวิจัยเพื่อทำวิทยานิพนธ์เรื่อง**แนวคิดเรื่องความเป็นจริง** ในงานจิตรกรรมฝ่าผนังสมัยรัตนโกสินทร์ ฉบับนี้เป็นบทความเชิงวิชาการ ซึ่งสังเคราะห์ประเด็น สำคัญจากวิทยานิพนธ์เรื่องแนวคิดเรื่องความเป็นจริงในงานจิตรกรรมฝ่าผนังสมัยรัตนโกสินทร์อัน เป็นวิทยานิพนธ์ในระดับปริญญาโท สาขาวิชาปรัชญา คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ ปีการศึกษา 2547 ของผู้วิจัยที่ได้รับทุนสนับสนุนการวิจัยจากสำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.) โดยผ่านโครงการเอเชีย-ยุโรปศึกษา ตามสัญญาเลขที่ RDG4610011 ซึ่งการวิจัยดังกล่าวได้ เสร็จสิ้นสมบูรณ์แล้ว จึงได้ส่งรายงานการวิจัยฉบับสมบูรณ์ตามสัญญาของทุนสนับสนุนการวิจัย

ขอขอบคุณ อ.คร. ประมวล เพ็งจันทร์ รศ. สมเกียรติ ตั้งนโม ผศ. จารุณี วงศ์-ละคร และ อ.คร. พระมหาณรงค์ กนุตสีโล คณาจารย์ที่ปรึกษาวิทยานิพนธ์ และกรรมการสอบ วิทยานิพนธ์ที่ได้ให้คำแนะนำในการปรับปรุงวิทยานิพนธ์ รวมทั้ง ผศ.คร. ธีระ นุชเปี่ยม ผู้ประสานงานโครงการเอเชีย-ยุโรปศึกษา ในการประสานงานกับสำนักงานกองทุนสนับสนุนการ วิจัย (สกว.) ตลอดระยะเวลาที่ได้รับทุนสนับสนุนการวิจัย

นาย สุรชัย จงจิตงาม

## แนวคิดเรื่องความเป็นจริงในงานจิตรกรรมฝาผนังสมัยรัตนโกสินทร์

#### 1. บทนำ

จิตรกรรมฝาผนังในประเทศไทยที่ปรากฏหลักฐานจำนวนมากล้วนเป็นผลงานที่เกี่ยวข้องกับ พุทธศาสนาแทบทั้งสิ้น โดยมักเรียกว่าจิตรกรรมไทยแบบประเพณี

จิตรกรรมฝาผนังที่เหลือหลักฐานในปัจจุบันส่วนใหญ่เป็นผลงานที่สร้างขึ้นในสมัย รัตนโกสินทร์ตอนค้นลงมาแทบทั้งสิ้น โคยมักเป็นงานจิตรกรรมฝาผนังที่เขียนตกแต่งอยู่ภายในอุโบสถ

แบบแผนและองค์ประกอบของจิตรกรรมผ่าผนังแบบประเพณีในสมัยรัตน โกสินทร์ตอนดั้นมัก เขียนตกแต่งผนังภายในอุโบสถ โดยผนังระหว่างช่องหน้าต่าง และประตูมักเขียนภาพพุทธประวัติ และ ทศชาติชาคก ถัดขึ้นไปจะเป็นภาพเทวดาเรียงเป็นแถวลดหลั่นเป็นชั้นมักเรียกว่าภาพเทพชุมนุม ส่วน ผนังด้านหน้าพระประธานในระดับเหนือขอบประตูมักเขียนภาพพุทธประวัติตอนตรัสรู้ หรือที่นิยม เรียกว่าภาพมารผจญ และหลังพระประธานมักเขียนภาพฉากจักรวาลตามคติไตรภูมิ ส่วนประตู และ หน้าต่างด้านในมักเขียนภาพเทวดาที่นิยมเรียกกันว่าภาพทวารบาล และเพคานภายในอุโบสถนิยมภาพ ควงดารา ปิดทองล่องชาด

เค้าโครงองค์ประกอบจิตรกรรมในรูปแบบเช่นนี้เริ่มปรากฏมาแล้วในจิตรกรรมฝาผนังสมัย อยุธยาตอนปลาย เช่น การเขียนภาพพุทธประวัติ และทศชาติชาคกในจิตรกรรมฝาผนังวัคช่องนนทรี กรุงเทพฯ อายุราวปลายพุทธศตวรรษที่ 22 ส่วนการเขียนผนังค้านข้างที่เป็นภาพเทพชุมนุมก็ได้เริ่ม ปรากฏแล้วในจิตรกรรมฝาผนังภายในอุโบสถวัคใหม่ประชุมพล และวัคใหญ่สุวรรณาราม อายุราว ครึ่งหลังของพุทธศตวรรษที่ 22 เช่นเดียวกัน

รูปแบบ เนื้อหา และองค์ประกอบเช่นนี้ได้มีพัฒนาการจนกระทั่งเกิดเป็นระเบียบแบบแผน ที่ชัดเจนของการเขียนภาพภายในอุโบสถสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้นเป็นจำนวนมาก เช่น จิตรกรรมฝา ผนังภายในอุโบสถวัดราชสิทธาราม วัดคุสิดาราม วัดสุวรรณาราม และวัดทองธรรมชาติ

นอกเหนือจากองค์ประกอบจิตรกรรมฝาผนังในลักษณะดังกล่าวแล้ว เนื่องจากในสมัย รัตน์โกสินทร์ตอนดันโดยเฉพาะสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 3 (พ.ศ. 2367-2394) ได้มีพัฒนาการอีกขั้นของงานจิตรกรรมฝาผนังที่ได้มีการปรับเปลี่ยนเนื้อหาและการ จัดองค์ประกอบของจิตรกรรมให้เข้ากับอาการที่มีพื้นที่ว่างของผนังขนาดใหญ่หลายแห่ง เช่น วิหาร พระศรีศากยมุนี วัดสุทัศนเทพวรารามได้นำภาพฉากจักรวาลตามคติไตรภูมิมาเขียนบนเสาวิหาร ส่วน พื้นที่ว่างบนผนังเขียนจิตรกรรมเรื่องอดีตพระพุทธเจ้าจำนวน 27 พระองค์ และในอุโบสถเขียนเรื่อง

<sup>่</sup> เสมอชัย พูลสุวรรณ, **สัญลักษณ์ในงานจิตรกรรมไทยระหว่างพุทธศตวรรษที่ 19-24**, (กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 2539), หน้า 82.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> เรื่องเคียวกัน, หน้า 96.

พระปัจเจกพุทธเจ้า สำหรับภายในอุโบสถวัดพระเชตุพนได้เขียนเรื่องสาวกเอตทัดกะ ส่วนในวิหาร พระพุทธไสยาสน์เขียนเรื่องประวัติอุบาสก อุบาสิกาเอตทัดกะ ซึ่งทั้งหมดเป็นเรื่องที่มิได้มีการเขียนมา ก่อนในงานจิตรกรรมฝาผนังในประเทศไทย<sup>3</sup>

รูปแบบศิลปกรรมนั้นจิตรกรรมฝาผนังสมัยรัตน โกสินทร์ตอนต้น เป็นจิตรกรรมที่เขียนด้วย เทคนิคสีฝุ่นบนผนังก่ออิฐถือปูน ในรูปแบบจิตรกรรมไทยแบบประเพณีมีลักษณะร่วมกันสำคัญ คือ การนำเสนอรูปแบบศิลปกรรมที่ไม่สอดคล้อง (correspondence) กับข้อเท็จจริง (fact) ที่มนุษย์รับรู้ได้ ค้วยประสาทสัมผัส (perception) อันจัดอยู่ในความเป็นจริงเชิงประจักษ์ (empirical reality) บนพื้นฐาน ของญาณวิทยาแบบประจักษ์นิยม (empiricism) เช่น จิตรกรรมเล่าเรื่องพุทธประวัติซึ่งเป็นเหตุการณ์ที่ เกิดขึ้นในอินเดียสมัยพุทธกาล แต่จิตรกรรมกลับใช้ฉากในการคำเนินเรื่อง เช่น ปราสาท ราชวังแบบ ศิลปะไทย และใช้การแต่งกายในรูปแบบตัวละครไทยทั้งสิ้น รวมทั้งรูปแบบศิลปกรรมของ สถาปัตยกรรม และตัวละครเหล่านั้นล้วนปรากฏเป็นรูปแบบ 2 มิติ ที่ปราสจากปริมาตร แสงเงา และไม่ มีความสอดคล้องกับข้อเท็จจริงทางกายวิภาค (anatomy) อีกทั้งบรรยากาศทิวทัศน์ในจิตรกรรมเหล่านั้น ก็ไม่สอดคล้องกับข้อเท็จจริงที่มนุษย์รับรู้ได้ด้วยประสาทสัมผัส คือไม่สามารถบ่งชี้เวลาเชิงประจักษ์ใน ภาพได้อย่างชัดเจน เช่นไม่สามารถระบุได้ว่าเป็นกลางวันหรือกลางคืน

ประเด็นหลักของงานวิจัยชิ้นนี้คือ ในเมื่อรูปแบบของงานจิตรกรรมไทยประเพณีใน สมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้นไม่ได้แสดงออกบนพื้นฐานของความเป็นจริงเชิงประจักษ์ อันอยู่บนรากฐาน ของปรัชญาแบบสสารนิยม (materialism) แล้ว เพราะฉะนั้น งานจิตรกรรมฝาผนังในรูปแบบ ไทยประเพณีเช่นนั้นมีการแสดงออกที่อยู่บนพื้นฐานของมโนทัศน์ (concept) เรื่องความเป็นจริง (reality) บนรากฐานปรัชญาใด และรากฐานปรัชญาเช่นนั้นมีบทบาทต่อการกำหนดเนื้อหาและรูปแบบ สิลปกรรมในงานจิตรกรรมอย่างไรบ้าง รวมทั้งจิตรกรรมแบบประเพณีดังกล่าวซึ่งได้เสื่อมคลายและ ปรับเปลี่ยนเนื้อหา รวมทั้งรูปแบบศิลปกรรมอย่างชัดเจนในสมัยพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 4 (พ.ศ. 2394-2411) เป็นต้นมานั้นอยู่บนพื้นฐานปรัชญาแบบใด และส่งผลกระทบต่อรูปแบบ ศิลปกรรมของงานจิตรกรรมอย่างไร รวมทั้งการปรับเปลี่ยนแนวคิดดังกล่าวที่ปรากฏในงานจิตรกรรม นั้นก่อให้เกิดปัญหาในเชิงปรัชญาอย่างไร

จิตรกรรมฝาผนังในกลุ่มตัวอย่างที่นำมาศึกษาได้แก่ จิตรกรรมไทยแบบประเพณี สมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้นในกรุงเทพมหานคร คือ จิตรกรรมภายในพระที่นั่งพุทไธสวรรย์ จิตรกรรม

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ในกรณีเรื่องอดีตพระพุทธเจ้า แม้ว่าจะเคยนิยมมาก่อนในสมัยอยุธยาตอนต้น สืบเนื่องถึงอยุธยาตอนปลาย แต่ การนำมาเขียนใหม่ในจิตรกรรมวัดสุทัศนเทพวรารามก็ปรับเปลี่ยนรูปแบบการนำเสนอที่ไม่เคยปรากฏมาก่อน คือ นำเสนอในรูปแบบภาพเล่าเรื่องราวประวัติโดยละเอียด.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> คำว่า **empiricism** ในรายงานนี้หากใช้ในบริบทญาณวิทยา (epistemology) จะใช้ว่า**ประจักษนิยม** หากใช้ใน บริบทอภิปรัชญา (metaphysics) จะใช้ว่า**สสารนิยม** (materialism) และหากใช้ในการยืนยัน หรือพิสูจน์ความมีอยู่จริง ของโลกกายภาพที่เป็นอิสระจากจิต อันมีคุณสมบัติ (quality) ที่ให้มนุษย์เข้าไปรับรู้ได้ จะใช้คำว่า **สัจนิยม** (realism).

ภายในอุโบสถวัคคุสิคาราม วัคราชสิทธาราม วัคสุวรรณาราม วัคทองธรรมชาติ อุโบสถและวิหาร วัคสุทัศนเทพวราราม อุโบสถและวิหารพระพุทธไสยาสน์ วัคพระเชตุพนวิมลมังคลาราม สำหรับ จิตรกรรมฝาผนังที่มีรูปแบบปรับเปลี่ยนจากจิตรกรรมแบบประเพณีแต่เคิม โดยมีรูปแบบศิลปะที่ได้รับ อิทธิพลจากศิลปะแบบเหมือนจริง (realistic) จากตะวันตกนั้นได้แก่ จิตรกรรมฝาผนังภายในอุโบสถ วัคบวรนิเวศน์ วัคบรมนิวาส วัคปทุมวนาราม วัคมหาพฤฒาราม วัคกันมาตุยาราม และจิตรกรรมฝาผนัง ภายในพระที่นั่งทรงผนวช ซึ่งปัจจุบันอยู่ภายในวัคเบญจมบพิตรคุสิตวนาราม

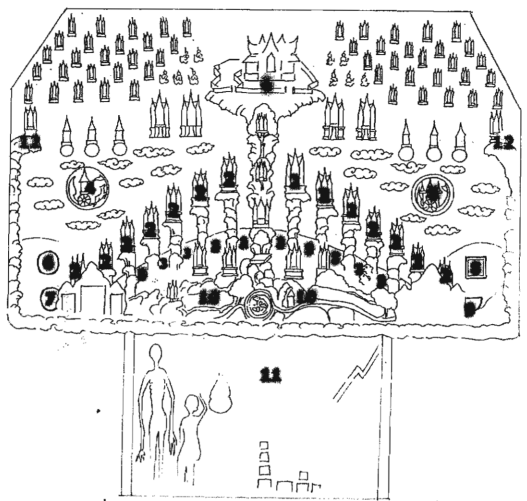
จิตรกรรมฝาผนังในกลุ่มตัวอย่างเหล่านี้คือตัวแทนที่ชัดเจนของจิตรกรรมไทยแบบประเพณี และจิตรกรรมฝาผนังในรูปแบบใหม่ที่ได้ปรับเปลี่ยนแนวคิดและรูปแบบศิลปกรรมอย่างชัดเจน โดยจะ กล่าวถึงจิตรกรรมฝาผนังแห่งอื่นประกอบเฉพาะในกรณีที่เกี่ยวข้องกับการศึกษานี้เท่านั้น

#### 2. แนวคิดเรื่องความเป็นจริงในงานจิตรกรรมฝาผนังแบบประเพณีในสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น

พิจารณาเนื้อหาหลักที่ปรากฏในจิตรกรรมฝาผนังตามลำดับ คือ จักรวาลตามคติไตรภูมิ ทศชาติชาคก และพุทธประวัติ รวมทั้งรูปแบบศิลปกรรมที่ปรากฏในงานจิตรกรรมฝาผนังเหล่านั้น กล่าวได้ว่ามีการแสดงออกบนพื้นฐานของแนวคิด**ความเป็นจริงเริงมโนคติของพุทธปรัชญา**อันสามารถ วิเคราะห์ตามลำดับได้ดังนี้



ภาพที่ 1: ภาพจักรวาลแบบไตรภูมิ ผนังหลังพระประธาน ภายในอุโบสถวัดคุสิดาราม อันเป็นเนื้อเรื่องหลักที่พบ ในจิตรกรรมฝาผนังแบบประเพณีในศิลปะรัตนโกสินทร์ตอนต้น



ภาพที่ 2: ภาพลายเส้นแสดงองค์ประกอบจักรวาลแบบไตรภูมิ จากภาพที่ 1
(คัดลอกลายเส้น: ธาริน กมุทพิศมัย)

- 1. เขาพระสุเมรุ และสวรรค์ชั้นคาวดึงส์
- 2. เขาสัตตบริภัณฑ์
- 3. มหาสมุทรสีทันคร
- 4. พระอาทิตย์
- 5. พระจันทร์
- 6. บุรพวิเทหะทวีป
- 7. ชมพูทวีป

- 8. อุตตรกุรุทวีป
- 9. อมรโคยานทวีป
- ส่วนขยายของชมพูทวีป แสคงภาพ
   ป่าหิมพานต์
- 11. นรกภูมิ
- 12. กำแพงจักรวาล

2.1 คติจักรวาลแบบไตรภูมิ: เป็นเนื้อเรื่องหลักเรื่องหนึ่งที่พบในงานจิตรกรรมฝาผนัง มักเขียน ในตำแหน่งหลังพระประธานเสมอ มืองค์ประกอบภาพคล้ายคลึงกันคือแสดงภาพจักรวาลในลักษณะ ภาพตัดผ่าขวางของจักรวาล โดยในส่วนของเขาพระสุเมรุซึ่งมีความสำคัญในฐานะของศูนย์กลาง จักรวาลนั้นปรากฏเป็นแกนกลางของภาพที่อยู่กึ่งกลางของภาพจักรวาลโดยบนยอดเขาพระสุเมรุปรากฏ สวรรค์ชั้นดาวดึงส์อันเป็นที่สถิตของพระอินทร์ ในส่วนที่ลดหลั่นลงมาทั้ง 2 ด้าน ปรากฏทิวเขา สัตตบริภัณฑ์ทั้ง 7 ซึ่งตั้งอยู่บนมหาสมุทรสีทันดร แวคล้อมด้วยทวีปใหญ่ทั้งสี่ ได้แก่ อมรโกยาน

บุรพวิเทหะ อุตรกุรุทวีป และชมพูทวีป โดยจิตรกรรมฝ่าผนังจะให้ความสำคัญกับชมพูทวีป (อีกทั้งใน ส่วนของภาพพุทธประวัติและทศชาติชาคกก็ล้วนมีพื้นที่ในการคำเนินเรื่อง ณ ชมพูทวีปเป็นหลักทั้งสิ้น) ในส่วนของท้องฟ้านั้นปรากฏภาพพระอาทิตย์และพระจันทร์ รวมทั้งวิมานของสวรรค์ชั้นที่สูงกว่า คาวดึงส์ ล่องลอยอยู่บนผืนฟ้าสีแดง องค์ประกอบเช่นนี้พบทั่วไปในจิตรกรรมฝ่าผนังแบบประเพณีสมัย รัตนโกสินทร์ตอนต้น เช่น วัคคสิคาราม วัคราชสิทธาราม วัคสวรรณาราม และวัดทองธรรมชาติ

ภาพจักรวาลแบบไตรภูมิเช่นนี้มีเนื้อหาหลักสอดคล้องกับที่ปรากฏในคัมภีร์พุทธศาสนา เถรวาททั้งในส่วนของพระไตรปิฎก อรรถกถา และคัมภีร์โลกศาสตร์ที่แต่งขึ้นในยุคหลัง เช่น ไตรภูมิ พระร่วง แม้ว่าคัมภีร์แต่ละเล่มจะบรรยายรายละเอียดของจักรวาลต่างกันไป แต่ก็มีเนื้อหาหลักที่ สอดคล้องกันทั้งสิ้น คือ แสดงให้เห็นถึงการยอมรับแนวคิดที่ได้แสดงภาพจักรวาลว่า สิ่งต่าง ๆ ใน จักรวาลทั้งเขาพระสุเมรุ ภพภูมิต่าง ๆ เหล่านั้นล้วนมีภาวะแห่งความเป็นจริงที่คำรงอยู่อย่างเป็นภววิสัย (objective) อันเป็นอิสระที่ไม่ขึ้นอยู่กับการรับรู้ของจิตมนุษย์ กล่าวคือ แม้ว่าไม่มีจิตของมนุษย์เข้าไป รับรู้ แต่ว่าสรรพสิ่งต่าง ๆ ดังกล่าวก็ยังคงคำรงอยู่

แม้ว่าทัศนะเช่นนี้บนรากฐานของพุทธปรัชญาจะคล้ายคลึงกับปรัชญาฝ่ายประจักษนิยม (empiricism) ในส่วนที่เชื่อในความมีอยู่จริงของโลกกายภาพภายนอกจิตของมนุษย์ที่คำรงอยู่อย่างเป็น อิสระจากจิต แต่ก็มีนัยยะที่ต่างจากพุทธปรัชญาอย่างสำคัญ คือ ปรัชญาแบบประจักษนิยมสมัยใหม่จะ ยอมรับเฉพาะความมีอยู่จริงเชิงวัตถุวิสัยของสรรพสิ่งที่สามารถรู้ได้ด้วยประสาทสัมผัส (sensation) คือ ดา หู จมูก ถิ้น และกาย ที่ทุกคนมีเสมอเหมือนกันเท่านั้น เพราะฉะนั้น เมื่อเปรียบเทียบกับความเป็นจริง เชิงภววิสัยของพุทธปรัชญา จะพบว่าความเป็นจริงเชิงภววิสัยจำนวนมากของพุทธปรัชญา เช่น สวรรค์ นรก เทวคา นั้นไม่สามารถรับรู้ได้ค้วยประสาทสัมผัสทั้ง 5 ตามปกติ แต่จะรับรู้ได้ก็ด้วยการมีความรู้ พิเศษเหนือสามัญ ได้แก่การมือภิญญา 5° จึงจะสามารถรับรู้ถึงความมีอยู่จริงของความเป็นจริงเชิง ภววิสัยเช่นนั้นได้ และเป็นการประจักษ์แจ้งเฉพาะตน โดยผู้ที่ไม่มีการฝึกฝนจิตจนได้ระคับอภิญญา 5 จะไม่สามารถรับรู้ถวามเป็นจริงเชิงภววิสัยคังกล่าวได้โดยตรงเลย อีกทั้งยังต่างกันที่สสารหรือ "รูป" ของพุทธปรัชญานั้นมีสาเหตุอันเกิดจาก**กรรม ซึ่**งมี**จิต**เป็นผู้บงการให้กระทำกรรมนั้น โดยกรรมใน ทัศนะของพุทธปรัชญานั้นมีสาเหตุอันเกิดจาก**กรรม ซึ่**งมีจิตเป็นผู้บงการให้กระทำกรรมนั้น โดยกรรมใน ทัศนะของพุทธปรัชญาชิ้งไม่ได้มีคุณสมบัติในฐานะสสารนั้นยังเป็นสาเหตุของสรรพสิ่งภายนอกอัน ได้แก่ระดับของภพภูมิต่างๆ ก็ล้วนแบ่งตามระดับของจิตทั้งสิ้น เช่น ภพภูมิที่สูงจะสัมพันธ์กับระดับจิต ที่สูง เช่น สวรรค์ ภพภูมิที่ด่ำ จะสัมพันธ์กับระดับจิตที่ดีกำ เช่น นรก เพราะฉะนั้น "รูป" ทั้งปวงและโลก

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> คำว่า **objective** ในรายงานนี้หากใช้ในบริบทปรัชญาตะวันตกจะใช้ว่า **"วัตถุวิสัย"** แต่หากใช้ในบริบทพุทธ ปรัชญาจะใช้ว่า **"ภววิสัย"** เพราะว่าภาวะแห่งความเป็นจริงเชิงภววิสัยจำนวนหนึ่งของพุทธปรัชญามีคุณสมบัติที่แม้จะ ไม่มีสถานะเป็นวัตถุ หรือสสารที่กินเนื้อที่ แต่มีเพียงจิตเท่านั้นก็ยังคงมีอยู่จริงอย่างเป็นภววิสัย เช่น อรูปพรหม.

พระธรรมปิฎก, พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์, (กรุงเทพฯ : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2540), หน้า 96.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> **อรรถถถาธรรมสังคณี เล่มที่ 1 ภาคที่ 1,** (กรุงเทพฯ : มหามกุฎราชวิทยาลัย, 253!), หน้า 231.

ภายนอกตัวของมนุษย์จึงไม่อาจแยกเป็นอิสระจากมนุษย์ได้ ด้วยเหตุผลดังกล่าว "รูป" หรือสสาร อัน หมายรวมถึงสรรพสิ่งต่างๆ ภายในจักรวาลตามทุ้ศนะของพุทธปรัชญาจึงต่างกันอย่างมากกับแนวคิด เรื่องสสารในปรัชญาสสารนิยม เพราะตามทัศนะของปรัชญาสสารนิยม สิ่งที่ทำให้เกิดรูปหรือให้กำเนิด สสารนั้นย่อมมีสาเหตุมาจากสสารเท่านั้น (ดูหัวข้อ 3.2-3.4)

นอกจากนั้นประการสำคัญ คือ แม้ว่าพุทธปรัชญาจะยอมรับความมีอยู่จริงของโลกกายภาพ ภายนอก แต่เมื่อนิยามความหมายของคำว่า "รูป" และจักรวาลในทัศนะของพุทธปรัชญาคลับไม่เน้นย้ำ ความสำคัญต่อขนาด รูปร่าง และลักษณะของรูปในจักรวาลอันเป็นคุณสมบัติ (quality) ของรูปหรือ จักรวาลเป็นหลัก แต่กลับเน้นย้ำถึงไตรลักษณ์ของรูปและจักรวาล ดังความว่า "...แผ่นดินแลภูเขา แลน้ำ และถื่อนถ้ำทั้งหลายอันมีแต่อวินิโภครูป และหาจิตบ่มิได้ยังนั้นก็ดีสิ ยังว่ารู้ฉิบหาย มิแล บ่เที่ยงแท้สัก อันเลย..." สอดกล้องกับการให้ความหมายของโลกหรือจักรวาลตามทัศนะพุทธปรัชญาว่า "...ที่ เรียกว่าโลก เพราะจะด้องแตกสลาย..." หรือ "...เพราะเหตุที่รูปย่อมย่อยยับไปแล เพราะฉะนั้นจึง เรียกว่ารูป..." จึงเป็นการเน้นความหมายที่แสดงให้เห็นความเป็นอนิจจัง ทุกจัง อนัตตา คือความเป็น ใตรลักษณ์ของจักรวาลและรูปทั้งปวงในจักรวาล อีกทั้งยังสอดกล้องกับองค์ประกอบของโลกหรือ จักรวาลตามทัศนะของพุทธปรัชญาในความหมายของสังขารโลกที่มีความไม่เที่ยง แปรเปลี่ยนไปตาม เหตุปัจจัย ซึ่งสังขารโลกนี้เป็นองค์ประกอบหนึ่งในสามในความหมายของโลกหรือจักรวาลอันได้แก่ ในฐานะของภพภูมิคือโอกาสโลก ในฐานะที่มีสิ่งมีชีวิตเป็นองค์ประกอบหนึ่งของจักรวาลอันได้แก่ สัทวีโลก และในฐานะของสังขารโลกที่ได้กล่าวไปแล้ว

โลกหรือจักรวาลแบบไตรภูมิที่ปรากฏผ่านงานจิตรกรรมฝาผนังจึงเป็นการแสดงภาพจักรวาล ในความหมายที่สอคคล้องกับทัศนะพุทธปรัชญา คือปรากฏภพภูมิต่างๆ ในความหมายของโอกาสโลก ปรากฏชีวิตต่างๆในจักรวาลทั้งมนุษย์ เทวคา มาร พรหม ในความหมายของ**สัตว์โลก** และการหยั่งรู้ ความหมายของโลกในฐานะ**สังขารโลก** (เช่นการหยั่งรู้ทุกข์ดังจะกล่าวต่อไป) เพราะฉะนั้นโลกหรือ จักรวาลตามความหมายที่ปรากฏในจิตรกรรมฝาผนังบนรากฐานของพุทธปรัชญาจึงเป็นโลกที่มีสรรพ ชีวิตต่างๆ เป็นส่วนหนึ่งในความหมายที่สำคัญของจักรวาลอย่างไม่สามารถแยกออกจากกันได้

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> พญาลิไท, **ไตรภูมิกถา**, (กรุงเทพฯ: คณะทำงานโครงการวรรณกรรมอาเซียน คณะกรรมการประสานงาน ฝ่ายไทยว่าด้วยวัฒนธรรมและสนเทศของอาเซียน, 2530), หน้า 374.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> พระไดรปิญกภาษาไทยฉบับหลวง เล่มที่ 18, (กรุงเทพฯ : กรมการศาสนา, 2514), ข้อที่ 98 หน้า 45., คำว่าโลกใน ทัศนะของพุทธปรัชญามีความหมายที่เทียบเคียงได้กับคำว่าจักรวาลด้วยเช่นกัน.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> **อรรฉกฉา วิภังคปกรณ์ เล่มที่ 2 ภาคที่ 1**, หน้า 25., แตกต่างจากทัศนะปรัชญาสสารนิยมที่ล้วนให้ความหมาย ของสสารหรือ "รูป" โดยเน้นความสำคัญ ไปที่คุณสมบัติ (quality) ของรูปทั้งสิ้น เช่น น้ำหนัก ขนาด และรูปร่าง คังจะ เห็นชัดเจนต่อไป.

อย่างไรก็ตาม ข้อสำคัญก็คือ การกำหนดนิยามของ**รูป**และ**จักรวาล** ตามทัศนะของพุทธปรัชญา ที่ได้เน้นความสำคัญต่อไตรลักษณ์ของ**รูป**และ**จักรวาล**นั้นมีความสำคัญสูงมากต่อการกำหนดเนื้อหา และรูปแบบศิลปกรรมของจิตรกรรมฝาผนังโดยตรงอย่างชัดเจน



ภาพที่ 3: พระพุทธเจ้า และพระสาวก ในพุทธประวัติตอนทรงทรมานช้างนาฬาคิรี จิตรกรรมภายในพระที่นั่งพุทไธสวรรย์





ภาพที่ 4 (จ้าย) : พระเจ้าสัญชัย พระนางผุสดี พระเวสสันคร นางมัทรี กัณหา และชาลี ในเวสสันครชาคก กัณฑ์ฉกษัตริย์ จิตรกรรมภายในอุโบสถวัคสุวรรณาราม

ภาพที่ 5 (ชวา) : ภาพลายเล้น จากภาพที่ 4 (คัดลอกลายเล้น : ธาริน กมุทพิศมัย)

#### 2.2 ตัวภาพหรือตัวละครในจิตรกรรมฝาผนังบนรากฐานของจิตนิยามและกรรมนิยาม

รูปกายของตัวภาพประเภทต่าง ๆ ที่ปรากฏในจิตรกรรมฝ่าผนัง อันได้แก่ ตัวภาพพระพุทธเจ้า อดีตพระพุทธเจ้า พระสาวก พระปัจเจกพุทธเจ้า เทวคา กษัตริย์ และมนุษย์ประเภทอื่น ๆ นั้น รูปกาย ของตัวภาพเหล่านั้นมิได้มีความแตกต่างในเชิงปัจเจกบุคคลในแต่ละหน่วยในฐานะที่เป็นสิ่งเฉพาะ (particular) แต่ล้วนเป็นความแตกต่างที่เป็นไปตามกรรม และระคับจิตของตัวละครนั้น ๆ ดังเช่น ลักษณะมหาปุริสลักษณะที่ปรากฏในรูปกายของพระพุทธเจ้า เช่น การมีผิวกายสีคุจทองคำอันเป็น มหาปุริสลักษณะข้อที่ 11 ก็เป็นผลจากการทำกรรมบริจาคทาน ระงับความโกรธ<sup>11</sup> หรือเทวคาก็เป็นผู้ที่ "....เว้นขาดจากปาณาติบาต ฯลฯ มีความเห็นชอบในโลกนี้ และผู้นั้นตายไปเข้าถึงสุคติโลกสวรรค์..." 12

ดังนั้นรูปกายที่ปรากฏบนพื้นฐานแนวคิดดังกล่าวจึงย่อมเน้นความแตกต่างของรูปกายตาม รากฐานของกรรมและระดับจิต เพราะฉะนั้น รูปกายตัวภาพที่อยู่ในระดับจิตและสถานภาพเคียวกันจึง ย่อมไม่ปรากฏความแตกต่างกัน เช่น เทวคามีรูปกายเหมือนกันทุกองค์ อดีตพระพุทธเจ้าและ พระพุทธเจ้ามีรูปกายเหมือนกันทุกพระองค์ เป็นต้น แม้แต่มนุษย์ที่มีกำเนิดในชาติ วัยและสถานภาพที่ ต่างกัน หากออกบวชบรรลุมรรคผลในพุทธศาสนาก็ล้วนมีรูปกายที่เหมือนกันทั้งสิ้น ตัวอย่างภาพ พระสาวกเอตทักละในจิตรกรรมภายในอุโบสถวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม เช่น พระมหากัสสปะ พระโกณฑัญญะ บวชในวัยชรา ส่วนพระโสณะเป็นเพียงบุตรนางกาฬ พระสาคะเถระอยู่ในวรรณะ พราหมณ์ และพระมหากะปิลอยู่ในวรรณะกษัตริย์ เพราะฉะนั้นรูปกายของตัวละครเหล่านั้นจึงล้วนมี สาเหตุมาจากกรรมและระดับของจิต หรือกล่าวได้ว่าเป็นรูปกายที่แสดงให้เห็นถึงการให้ผลที่เป็นไป ตามการกระทำของกรรมที่ตัวละครนั้นได้กระทำไว้

ดังนั้นรูปกายของตัวภาพในจิตรกรรมจึงยืนอยู่บนรากฐานของกรรมนิยามและจิตนิยาม ซึ่งกฎธรรมชาติทั้ง 2 ข้อของพุทธปรัชญานี้เป็นสิ่งที่ไม่สามารถพิสูจน์หรือตรวจสอบได้ด้วยประสาท สัมผัส ¹⁴ เพราะฉะนั้นรูปกายของตัวภาพหรือตัวละครที่ปรากฏในจิตรกรรมฝาผนังจึงไม่จำเป็นต้อง สอดคล้อง(correspondence) กับสิ่งที่รับรู้ได้ด้วยประสาทสัมผัสตามข้อเท็จจริง หรือกล่าวคือไม่ได้ใช้ ข้อเท็จจริงที่รู้ได้ด้วยประสาทสัมผัสเป็นสิ่งที่กำหนครูปกายของตัวภาพในงานจิตรกรรมแต่อย่างใด เพราะฉะนั้น ในเมื่อไม่ได้ยืนอยู่บนรากฐานของปรัชญาฝ่ายสสารนิยมจึงย่อมทำให้ตัวภาพ หรือตัวละคร ในงานจิตรกรรมไม่จำเป็นต้องแสดงออกด้วยรูปกายแบบเหมือนจริง (realistic) ตามข้อเท็จจริงที่รับรู้ได้ ด้วยประสาทสัมผัส ซึ่งรูปกายต่างๆจะต้องมีความแตกต่างกันไป

รูปกายเหล่านั้นบนรากฐานของพุทธปรัชญาที่ถูกเน้นย้ำผ่านจิตรกรรมจึงให้ความสำคัญกับการ รับรู้คุณค่าที่พุทธปรัชญาเน้นย้ำค้วย คือ การรับรู้ถึงกรรม และระดับจิตของตัวละครมีความสัมพันธ์

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส, **ปฐมสมโพธิกถา** (กรุงเทพฯ : กรมศิลปากร, 2530), หน้า 37.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> พระไทรปิฎกภาษาไทยฉบับหลวง เล่มที่ 14 ข้อที่ 612 หน้า 337.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> **ประหุมจารึกวัดพระเชตุพน,** (กรุงเทพฯ : อมรินพริ้นติ้งแอนด์พับบลิชซิ่งกรุ๊ป, 2544), หน้า 99-122.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> สมภาร พรมทา, **วิทยาศาสตร์กับพุทธศาสนา** (กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2540), หน้า 134., ต่างจาก**อุตุนิยาม**อันเป็นกฎธรรมชาติที่เกี่ยวข้องกับ โลกเชิงกายภาพที่ ไร้ชีวิต เช่น คินฟ้าอากาศ และ **พืชนิยาม** ซึ่งเป็นกฎธรรมชาติเชิงกายภาพที่เกี่ยวข้องกับสิ่งมีชีวิต ซึ่งกฎธรรมชาติทั้งสองกฎนี้สามารถตรวจสอบ ได้ด้วยประสาทสัมผัส.

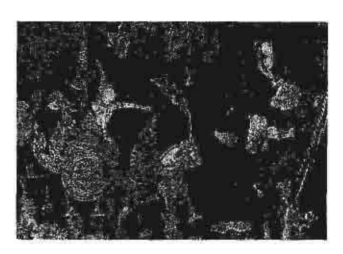
โดยตรงกับบารมีที่ตัวละครนั้นได้บำเพ็ญมาอันสำแดงผ่านรูปกายของตัวละครจึงย่อมมีความสำคัญ มากกว่าการรับรู้ถึงคุณสมบัติ (quality) หรือข้อเท็จจริงเชิงประจักษ์ในรูปกาย เพราะการรับรู้หรือ แสดงออกเพียงแค่ข้อเท็จจริงเชิงประจักษ์หรือคุณสมบัติเช่นนั้นตามหลักของปรัชญาแบบสสารนิยม ไม่ได้เป็นการรู้ที่นำไปสู่การหยั่งรู้คุณค่า และความเป็นจริงที่พุทธปรัชญาเน้นย้ำโดยตรง รวมทั้งการ รับรู้เพียงแค่ข้อเท็จจริง และความเป็นจริงเชิงประจักษ์เช่นนั้นมิได้เป็นการรู้ความเป็นจริงที่นำไปสู่การ ดับทุกข์ได้อย่างชัดเจนตามทัศนะของพุทธปรัชญา

นอกจากนั้นแล้ว การที่พุทธปรัชญาไม่ได้ให้ความสำคัญต่อ**รูป** (อันย่อมมีความหมาย ครอบคลุมถึงรูปกายในที่นี้ด้วย) ในเชิงภววิสัยว่า รูปเหล่านั้นมีคุณสมบัติ (quality) เช่นใด แต่ได้ชี้ให้ มนุษย์เห็นว่ารูปกายเช่นนั้นมีธรรมชาติที่เป็นไปอย่างไร คือ บ่งชี้ให้เห็นถึงไตรลักษณ์ในรูปกายที่งคงาม เหล่านั้นว่ามีความไม่เที่ยงล้วนเป็นไปตามกฎแห่งไตรลักษณ์ทั้งสิ้น " ดังนั้นจึงสอดคล้องกับการกำหนด ความหมายของคำว่า**รูป** และจักรวาลโดยเน้นให้เห็นถึงไตรลักษณ์ของรูป และจักรวาลดังที่เราได้กล่าว ไปแล้ว และการหยั่งรู้ในไตรลักษณ์เช่นนี้ ยังนำไปสู่การกำหนดเป้าหมายและวิถีของความเป็นมนุษย์ที่ ปรากฏในงานจิตรกรรม อันเป็นเนื้อเรื่องหลักของจิตรกรรมฝาผนังที่พบเสมอด้วย

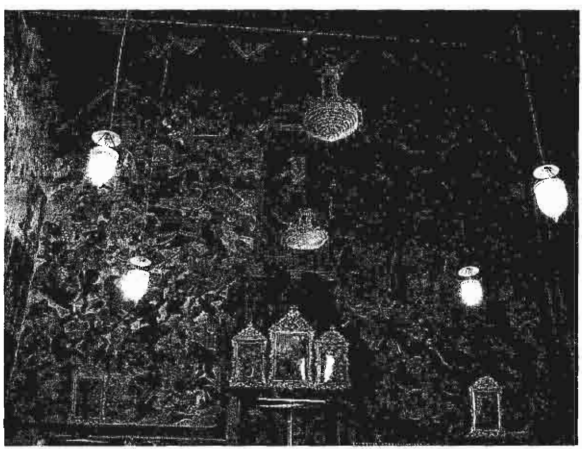


ภาพที่ 6: ภาพผนังเต็มเวสสันครชาดก กัณฑ์มหาราช จิตรกรรมภายในอุโบสถ วัคสุวรรณาราม ทศชาติชาคกมีความ หมายถึงการบำเพ็ญและสะสมบารมีเพื่อ การตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> ตัวอย่างที่ชัดเจน เช่น การกล่าวถึงรูปกายพระพุทธเจ้าว่าในวักกลิสูตรว่า "...ร่างกายอันเปื้อยเน่าที่เธอเห็นนี้จะ มีประโยชน์อันใด ดูกรวักกลิ ผู้ใดแลเห็นธรรมผู้นั้นชื่อว่าย่อมเห็นเรา..." (พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับหลวง เล่มที่ 17 ข้อที่ 216 หน้า 129), เป็นตัวอย่างที่มิได้ให้ความสำคัญกับรูปกายในความหมายของข้อเท็จจริงหรือความเป็นจริงเชิง ประจักษ์ แต่เน้นถึงไตรลักษณ์ของรูปกาย และความสำคัญของรูปกายในความหมายของพระธรรมอันเป็นนามธรรม ซึ่งเกี่ยวข้องโดยตรงกับการบำเพ็ญบารมีของตัวละครนั้น จึงเห็นได้ชัดเจนว่าไม่ได้ให้ความสำคัญต่อข้อเท็จจริงหรือ คุณสมบัติที่รับรู้ได้ด้วยประสาทสัมผัสของรูปกายในเชิงประจักษ์บนรากฐานของปรัชญาสสารนิยมแต่อย่างใด.



ภาพที่ 7: พุทธประวัติ ตอนเจ้าชาย สิทธัตถะทอดพระเนตรเทวทูตทั้งสื่ เพราะจิตที่หยั่งรู้ทุกข์ในไตรลักษณ์ พระองค์จึงออกบวช จิตรกรรมภายในพระที่นั่ง พุทไธสวรรย์



ภาพที่ 8: พุทธประวัติตอนตรัสรู้ จิตรกรรมภายในอุโบสถวัดสุวรรณาราม

# 2.3 เป้าหมายสูงสุดและวิฉีที่นำไปสู่เป้าหมายสูงสุด : ผลแห่งการหยั่งรู้ความเป็นจริงเชิงมโนคติ ของพุทธปรัชญา

การรู้ความเป็นจริงที่พุทธปรัชญาให้คุณค่า คือ การรู้ความจริงที่นำไปสู่การคับทุกข์ได้ คือการ หยั่งรู้ในไตรลักษณ์ ปฏิจจสมุปบาท และอริยสัจ 4 เป็นความจริงที่มิได้มีคุณสมบัติ (quality) คำรงอยู่ อย่างเป็นภววิสัยในตัวข้อเท็จจริงภายนอกให้จิตมนุษย์เข้าไปรับรู้ เพราะข้อเท็จจริง (fact) เป็นเพียง ปรากฏการณ์ภายนอกเท่านั้น แต่การจะหยั่งรู้ความจริงว่า สิ่งทั้งปวงมีความไม่เที่ยงเป็นไปตาม ไตรลักษณ์ได้นั้นก็ด้วยการหยั่งรู้ได้ในใจตนเท่านั้น เพราะฉะนั้น ความจริงในลักษณะเช่นนี้จึงเป็น

ความเป็นจริงเชิงมโนคติ (conceptual reality) และเนื่องจากต้องหยั่งรู้ด้วยใจตนเอง จึงทำให้ความจริง เช่นนี้เป็นความเป็นจริงเชิงจิตวิสัย (subjective reality) ที่ไม่สามารถแยกตัวความเป็นจริงออกจากผู้รู้ ความจริงโดยอิสระไปได้

การหยั่งรู้ความเป็นจริงเช่นนี้ย่อมทำให้มนุษย์เห็นว่าเมื่อสรรพสิ่งมีความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็น อนัตตา จึงย่อมเล็งเห็นถึงเป้าหมายในการไปให้พ้นทุกข์จากห้วงสังสารวัฏ และคำเนินตนให้มีวิถีที่ไปสู่ เป้าหมายนั้น โคยมีพระนิพพานกำหนดเป็นเป้าหมายสูงสุด

จิตรกรรมฝาผนังได้ยอมรับแนวคิดคังกล่าวอย่างชัดเจน โดยเป็นรากฐานสำคัญที่สุดในการ กำหนดเนื้อเรื่องในงานจิตรกรรมโดยตรง คือ พุทธประวัติและทศชาติชาดกอันเป็นเนื้อเรื่องวรรณกรรม ที่นิยมที่สุดเป็นเรื่องราวแสดงให้เห็นถึงเป้าหมายและวิถีของมนุษย์ที่ดำเนินไปสู่เป้าหมายสูงสุดในเบื้อง ปลาย คือพระนิพพานอันเป็นความจริงในระดับปรมัตถสัจจะ กล่าวตามลำดับได้ดังนี้

พิจารณาจากเนื้อเรื่องหลักที่พบมากในจิตรกรรมฝาผนัง ได้แก่ ทศชาติชาดกเป็นเนื้อเรื่องที่ แสดงสาระสำคัญ คือ การบำเพ็ญบารมีของพระโพธิสัตว์ที่มีเป้าหมายเพื่อการตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า ซึ่งบุลคลที่จะสามารถตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าได้นั้น ต้องบำเพ็ญบารมี 10 ประการตามที่ปรากฏใน ทศชาติชาดก ดังความว่า "...พุทธการกธรรมทั้งหลายอันเป็นเครื่องบ่มพระโพธิญาณที่พระโพธิสัตว์ ทั้งหลาย พึงปฏิบัติในโลกนี้ มีเพียงเท่านี้ เว้นบารมี 10 เสีย กรรมอื่นย่อมไม่มี... " และเรื่องที่เขียน กวบคู่กันกับทศชาติชาดกเสมอ คือเรื่องพุทธประวัติของพระพุทธเจ้าองค์ปัจจุบันนั้นก็มีจุดเน้นข้ำที่ สอดคล้องกับเป้าหมายและวิถีของพุทธปรัชญา นับตั้งแต่การหยั่งรู้ทุกบ์และสาเหตุแห่งทุกบ์ คือ สมุทัย รวมทั้งเล่งเห็นเป้าหมายที่จะไปให้พ้นจากสังสารวัฏ คือนิโรธ ซึ่งวิถีของพระพุทธองค์ที่คำเนิน ผ่านจิตรกรรมภาพพุทธประวัติก็แสดงถึงแนวทางของมรรคที่จะนำไปสู่การตรัสรู้ได้ในเบื้องปลาย โดยเป้าหมายสูงสุดของพุทธปรัชญาได้ถูกเน้นข้ำอย่างสำคัญในจิตรกรรมภาพเหตุการณ์ตอนตรัสรู้หรือ ที่นิยมเรียกกันว่าภาพมารผจญ แสดงภาพการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้าที่ชนะเหล่ามารในคืนวันตรัสรู้ และเป็นพระสัมมาสัมมาสัมพุทธเจ้าในผนังด้านตรงข้ามพระประธานในภาพขนาดใหญ่ ซึ่งมักพบเสมอ ในจิตรกรรมแบบประเพณีสมัยรัตนโกสินทร์ตอนดัน เช่น จิตรกรรมภายในอุโบสถวัคอุสิดาราม วัดราชสิทธาราม วัดสุวรรณาราม และวัดทองธรรมชาติ

ความสำคัญของเรื่องคังกล่าวที่ปรากฏผ่านจิตรกรรมไม่ได้จำกัดเพียงเท่านี้ แต่จิตรกรรมฝาผนัง ภายในวิหารหลวงวัดสุทัศนเทพวรารามที่เขียนเรื่องอดีตพระพุทธเจ้าจำนวน 27 พระองค์ ได้เขียนเล่า เรื่องราวที่พระพุทธเจ้าทุกพระองค์จะต้องพบเสมอเหมือนกันคือ การหยั่งรู้ไตรลักษณ์ การออกบวช การตรัสรู้ และการประกาศพระศาสนาเสมอกันทุกพระองค์ สิ่งเหล่านี้เป็นหลักฐานยืนยันถึงความเป็น

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> พระสูตรและอรรถกถาแปล เล่มที่ 8 ภาคที่ 1, หน้า 58., รวมทั้งอดีตพระพุทธเจ้าทุกพระองค์ก็ต้องทรงผ่านการ บำเพ็ญบารมี 10 ประการค้วย.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส, **ปฐมสมโพธิาถา**, หน้า 87.

จริงเชิงมโนคติที่พุทธปรัชญาเน้นย้ำนั้นมิได้เป็นคุณสมบัติแห่งการหยั่งรู้ของพระพุทธเจ้าองค์หนึ่งองค์ ใคโดยเฉพาะ แต่เป็นคุณสมบัติของพระพุทธเจ้าทุกพระองค์ อีกทั้งเมื่อมีแนวคิดพื้นฐานเช่นนี้แล้ว รูปภาพพระกายของอดีตพระพุทธเจ้าทุกพระองค์จึงย่อมไม่แสดงลักษณะปัจเจกเฉพาะที่แตกต่างกันไป แต่ย่อมแสดงด้วยรูปกายที่เหมือนกัน คือปรากฏรูปกายสัมพันธ์กับมหาปุริสลักษณะ เพราะเป็นรูปกายที่ เป็นสัญลักษณ์ของการผ่านการบำเพ็ญบารมีมาครบถ้วนตามหลักเกณฑ์ของพุทธปรัชญา อันเป็นสาระที่ ทำให้พระองค์ทรงเป็นพระพุทธเจ้า ซึ่งเป็นสาระของความเป็นพระพุทธเจ้าทุกพระองค์มิใช่ กุณสมบัติเฉพาะของพระพุทธเจ้าพระองค์ใดพระองค์หนึ่ง ฉะนั้นการแสดงภาพอดีตพระพุทธเจ้าทั้ง 27 พระองค์ ในจิตรกรรมฝาผนังภายในวิหารหลวงวัดสุทัศนเทพวราราม ด้วยรูปกายที่เหมือนกันทุก พระองค์เช่นนี้จึงเป็นการแสดงออกที่สอดกล้องกับพุทธปรัชญาที่มีทัศนะว่า ความเป็นพระพุทธเจ้านั้น มิได้เป็นคุณสมบัติของผู้ใดผู้หนึ่งโดยเฉพาะ แต่มนุษย์ผู้ใดก็ตามหากมีบารมีเพียงพอและปฏิบัติตาม เงื่อนไขของพุทธปรัชญาได้ครบถ้วนก็สามารถมีและไปถึงได้เช่นกัน

นอกจากนั้นแล้ว รูปแบบศิลปกรรมของภาพทิวทัศน์ประกอบเนื้อเรื่องเหล่านั้น พบว่าฉาก ทิวทัศน์ในงานจิตรกรรมมีลักษณะและบรรยากาศที่ไม่สอดคล้องกับความเป็นจริงเชิงประจักษ์ตาม ข้อเท็จจริง เช่น ไม่สามารถระบวันเวลาได้อย่างสอคคล้องกับข้อเท็จจริง ไม่สามารถระบุได้ว่าเป็น กลางวันหรือกลางคืนได้อย่างชัดเจน เป็นต้น และแม้เนื้อเรื่องเหล่านั้นจะคำเนินเรื่องในชมพทวีป แต่ ฉากประกอบเรื่อง ทิวทัศน์ สถาปัตยกรรม และตัวละครต่าง ๆ ก็ไม่สอคคล้องกับข้อเท็จจริงของ ชมพูทวีปในสมัยพุทธกาลเลย เพราะสถาปัตยกรรม เครื่องแต่งกายของตัวละครต่าง ๆ ถ้วนแต่เป็น สถาปัตยกรรมและการแต่งกายที่พบเห็นในสังคมไทยสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้นทั้งสิ้น เพราะฉะนั้น รูปแบบฉากทิวทัศน์ดังกล่าวจึงไม่สามารถระบุพื้นที่ (space) และเวลา (time) ในเชิงประจักษ์ตาม ข้อเท็จจริงได้อย่างชัดเจน จึงย่อมทำให้ตัวเนื้อเรื่องในวรรณกรรมที่นำมาเขียนเป็นจิตรกรรมอันได้แก่ พุทธประวัติ ชาคก และอดีตพระพุทธเจ้าเหล่านั้น เป็นเหตุการณ์ที่ไม่ได้คำรงอยู่ในกาละ (time) เวลาใด โดยเฉพาะ จึงย่อมสอดกล้องกับแนวคิดของพุทธปรัชญาที่ความจริงแห่งพระธรรมและเป้าหมายสูงสุด เช่นนั้นเป็นสิ่งที่ไม่ขึ้นอยู่กับกาลเวลาใคโคยเฉพาะ คือ "...นิพพานจึงเป็นคุณชาติ อันผู้บรรลุพึงเห็นเอง ไม่ประกอบด้วยกาละ..." และ "...พระธรรมอันพระผู้มีพระภาคตรัสดีแล้ว อันผู้บรรลุพึงเห็นเอง ไม่ ประกอบด้วยกาละ..." เชื่งจิตรกรรมเรื่องอดีตพระพุทธเจ้า 27 พระองค์ ในวิหารหลวงวัดสุทัศนเทพ-วราราม ฉากประกอบเหตุการณ์และสถานที่ในการคำเนินเรื่องของอดีตพระพุทธเจ้าทุกพระองค์ก็ สอคกล้องกับความหมายของพุทธปรัชญา เพราะว่าไม่สามารถระบุเวลาในเชิงประจักษ์ใดๆ ที่ สคดคล้องกับข้อเท็จจริงได้อย่างชัดเจนเลย

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> พระไตรปิฏกภาษาไทย ฉบับหลวง เล่มที่ **20** ข้อที่ 495 หน้า 179.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับหลวง เล่มที่ 22 ข้อที่ 281 หน้า 297-298., นอกจากนั้น ทัศนะที่มีต่อเรื่องเวลาใน คติจักรวาลแบบไตรภูมิที่ปรากฏในคัมภีร์โลกสาสตร์ เช่น ไตรภูมิพระร่วง ล้วนมีท่าทีต่อเวลาที่มิใช่เวลาใน เชิงประจักษ์ตามกรอบแนวคิดแบบประจักษนิยม.

รูปแบบศิลปกรรมของจิตรกรรมคังกล่าวจึงทำให้เห็นได้ชัคเจนเช่นกันว่า พระธรรมและ นิพพานของพุทธปรัชญาเป็นสิ่งที่ไม่จำกัด ณ กาลเวลาใคโดยเฉพาะ ซึ่งแตกต่างอย่างสิ้นเชิงกับแนวคิด ความเป็นจริงเชิงประจักษ์ที่เหตุการณ์ต่างๆ ต้องคำรงอยู่ในกาละ เทศะ ซึ่งตรวจสอบได้ด้วยประสาท สัมผัสเท่านั้น

นอกจากนั้นการขึ้นขันความมีอยู่จริงของพระธรรมในพุทธปรัชญาอันมีลักษณะเป็นความเป็น จริงเชิงมโนคติที่คำรงอยู่อย่างเป็นจิตวิสัย (subjective) ที่ไม่สามารถแยกความเป็นจริงออกจากผู้รู้ความ จริงได้อย่างเป็นอิสระก็ต่างจากการยืนยันความจริงในทัศนะของปรัชญา**สัจนิยม** (realism) ที่มีทัศนะว่า ความจริงคือสิ่งที่สามารถตรวจสอบได้ด้วยประสาทสัมผัส และตัวของความจริงนั้นเป็นสิ่งที่ดำรงอย่ ภายนอกอย่างเป็นวัตถุวิสัยไม่ขึ้นอยู่กับการรับรู้ของมนุษย์ และการหยั่งรู้ความเป็นจริงแห่งพระธรรม ของพุทธปรัชญาก็มีแนวคิดทางญาณวิทยาต่างจากการหยั่งรู้ความจริงในปรัชญาเหตุผลนิยม (rationalism)<sup>20</sup> ด้วยเช่นกัน เพราะการรู้ความเป็นจริงตามทัศนะของปรัชญาเหตุผลนิยมไม่ต้องพึ่งพา ประสบการณ์จากประสาทสัมผัสเลย เพราะเป็นการตระหนักรู้ค้วยเหตุผลล้วนๆ เท่านั้น<sup>21</sup> แต่การหยั่งรู้ ความเป็นจริงเชิงมโนคติของพุทธปรัชญา เช่น การรู้ไตรลักษณ์นั้น แม้ท้ายสุดจะเป็นการตระหนักรู้ได้ ในใจตน แต่การที่ใจจะรู้ความเป็นจริงเช่นนั้นได้ ในเบื้องต้นก็ต้องอาศัยข้อเท็จจริงจากประสบการณ์ เป็นจุดเริ่มต้นเสมอ เช่น ในกรณีการหยั่งรู้ทุกข์ในใจของพระพุทธเจ้าจะเกิดขึ้นได้ พระองค์ก็ต้องเห็น ข้อเท็จจริงของคนเกิด แก่ เจ็บ ตาย ในประสบการณ์ด้วย ซึ่งปรากฏในจิตรกรรมพุทธประวัติเสมอ และ ข้อเท็จจริงเหล่านี้จะปรากฏให้มนุษย์เห็นได้เฉพาะในชมพูทวีปเท่านั้น ทวีปอื่นและเทวโลกเป็นดินแคน ที่ไม่ปรากฏข้อเท็จจริงคังกล่าว เพราะฉะนั้นจิตรกรรมจึงใค้เน้นความสำคัญของชมพูทวีปมากกว่าทุก ทวีป โดยเรื่องราวในพุทธประวัติและทศชาติชาคกล้วนมีพื้นที่หลักอันเป็นศูนย์กลางของการคำเนิน เรื่องอยู่ในชมพูทวีปทั้งสิ้น และแม้ว่าแนวคิคเรื่องความเป็นจริงในจิตรกรรมฝาผนังแบบประเพณีบน รากฐานของพุทธปรัชญา จะให้คุณค่าความสำคัญแก่จิตมากกว่าสสาร แต่ก็มีความแตกต่างกับปรัชญา จิตนิยม (idealism) อย่างสำคัญหลายประการ โดยเฉพาะอย่างยิ่งจิตในทัศนะของพุทธปรัชญานั้นมิได้มี ภาวะที่นิรันคร์ไม่เปลี่ยนแปลง อันต่างจากแนวคิดของฝ่ายจิตนิยม เช่น ในปรัชญาของเพลโต (Plato) ใน แง่ที่ความจริงสูงสุคในปรัชญาของเพลโตนั้นไม่ได้ใช้ประสาทสัมผัสในการหยั่งรู้ความจริงสูงสุด และ ยังต่างกันในทัศนะที่เชื่อว่าความจริงสูงสุดเช่นนั้นมือยู่อย่างเป็นวัตถุวิสัย และเป็นนิรันครั<sup>22</sup>

รูปแบบและเนื้อหาบนรากฐานของพุทธปรัชญาเช่นนี้ปรากฏเค่นชัดในจิตรกรรมผ่าผนังแบบ ประเพณีสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้นเรื่อยมาจนกระทั่งใค้มีการปรับเปลี่ยนแนวคิดและรูปแบบจิตรกรรม ผ่าผนังอันเป็นผลจากการปรับเปลี่ยนแนวคิดที่มนุษย์มีต่อเรื่องความเป็นจริง โดยเฉพาะในกลุ่มชนชั้น นำของสยามอันเป็นผู้อุปถัมถ์การสร้างงานศิลปกรรมในพุทธศาสนาบนรากฐานการปรับเปลี่ยนทาง

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> คำว่า**เหตุผลนิยม ใ**นที่นี้เป็นการใช้ในเชิงญาณวิทยา แต่หากใช้ในเชิงอภิปรัชญาจะใช้คำว่า**จิตนิยม.** 

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Harold H. Titus, **Living Issue in Philosophy**, (Belmont: Wadsworth, 1995), p.67.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> พระเมธิธรรมาภรณ์, **ปรัชญากรีกบ่อเกิดแห่งภูมิปัญญาตะวันตก,** (กรุงเทพฯ: สยาม, 2537), หน้า 128-145.

สังคม เศรษฐกิจ การเมืองและศาสนาของสยามในช่วงเวลาดังกล่าว โดยการปรับเปลี่ยนเช่นนั้นในงาน ศิลปกรรมได้เริ่มปรากฏขึ้นก่อนในกลุ่มวัดธรรมยุติกนิกายในสมัยรัชกาลที่ 3 และได้แพร่ขยายทั่วไปใน สมัยรัชกาลที่ 4 เป็นต้นมา

## 3. แนวคิดเรื่องความเป็นจริงแบบใหม่ในจิตรกรรมฝาผนังหลังรัตนโกสินทร์ตอนต้น 3.1 การปรับเปลี่ยนทางสังคม การเมือง และสาสนา

สังคมสยามในช่วงสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้นจนถึงสมัยรัชกาลที่ 4 มีความเปลี่ยนแปลงทาง สังคมอันเป็นปัจจัยที่ส่งผลกระทบต่อรูปแบบงานศิลปกรรมโดยตรง

ความสัมพันธ์กับตะวันตกของสยามได้ทวีความสำคัญมากขึ้นตามลำคับ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ตั้งแต่หลังรัชกาลที่ 3 เป็นต้นมา สยามได้มีการปรับเปลี่ยนทางสังคมและการเมืองครั้งใหญ่ ได้แก่ การทำสนธิสัญญาเบาริ่งห์กับอังกฤษเมื่อ พ.ศ. 2398 รวมทั้งการขยายตัวของลัทธิล่าอาณานิคม ทำให้ ต้องเปิดประเทศอย่างเป็นทางการ รวมทั้งการติดต่อกับตะวันตกตั้งแต่สมัยรัชกาลที่ 3 เป็นต้นมา ทั้งหมดเป็นปัจจัยทำให้แนวคิดทางวิทยาสาสตร์มีอิทธิพลต่อการอธิบายธรรมชาติและความเป็นจริง สูงขึ้น และได้รับการยอมรับในกลุ่มชนชั้นนำของสยามอย่างรวดเร็ว

นอกจากนั้นความเปลี่ยนแปลงทางสังคมและพุทธศาสนาของสยามช่วงต้นรัตนโกสินทร์ สืบเนื่องจนลึงสมัยรัชกาลที่ 4 ที่มีท่าทีที่ไม่ให้ความสำคัญต่ออิทธิปาฏิหาริย์ รวมทั้งการขยายตัวของ เศรษฐกิจการค้าแบบเงินตราเพื่อการตลาดในช่วงค้นกรุงรัตนโกสินทร์ ทำให้คนในสังคมที่ใกล้ชิดกับ ความเปลี่ยนแปลงคังกล่าวย่อมมีท่าทีที่ให้ความสำคัญต่อโลกในเชิงประสบการณ์ และได้กลายเป็น ปัจจัยที่รองรับและทำให้แนวคิดของธรรมยุติกนิกาย ในประเด็นเรื่องการให้ความสำคัญต่อโลกความ เป็นจริงเชิงประจักษ์ ที่ก่อตัวขึ้นก่อนหน้านี้ได้ขยายตัวออกไปอย่างรวดเร็ว<sup>23</sup> ปัจจัยเหล่านี้ส่งผลต่อ ความเปลี่ยนแปลงทางรูปแบบศิลปกรรมเป็นอย่างสูงโดยได้เริ่มปรากฏขึ้นก่อนในกลุ่มวัด ธรรมยุติกนิกาย ตั้งแต่ในสมัยรัชกาลที่ 3 และได้ขยายตัวอย่างชัดเจนตั้งแต่ในสมัยรัชกาลที่ 4 เป็นต้นมาโดยการปรับเปลี่ยนทางสังคมส่งผลกระทบในเชิงปรัชญาที่ปรากฏผ่านจิตรกรรมฝาผนังตามลำดับ ดังนี้

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> ดูรายละเอียดเพิ่มเคิมใน สายชล สัตยานุรักษ์, พุทธศาสนากับแนวคิดทางการเมืองในสมัยพระบาทสมเด็จ พระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลก (พ.ศ. 2325-2352), (กรุงเทพฯ: มติชน, 2546), หน้า 110-127., นิธิ เอียวศรีวงศ์, ปากไก่ และใบเรือ ว่าด้วยการศึกษาประวัติศาสตร์และวรรณกรรมดันรัตนโกสินทร์ (กรุงเทพฯ: แพรวสำนักพิมพ์, 2543), หน้า 291-448., อรรถจักร สัตยานุรักษ์, การเปลี่ยนแปลงโลกทัศน์ของชนชั้นผู้นำไทยตั้งแต่รัชกาลที่ 4 ถึงพุทธศักราช 2475, (กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2541), หน้า 7-44., ศรีสุพร ช่วงสกุล, การเปลี่ยนแปลง ของคณะสงน์ ศึกษากรณีของธรรมยุศิกนิกาย (พ.ศ. 2368-2464), วิทยานิพนธ์อักษรศาสตร์มหาบัณฑิต จุฬาลงกรณ์ มหาวิทยาลัย, 2530, หน้า 4-20.



ภาพที่ 9 (ข้าย): ภาพคาวเสาร์ และเหล่าเทวคา จิตรกรรมภายในอุโบสถวัคบรมนิวาส ภาพที่ 10 (ขวา): การเขียนสถาปัตยกรรมแบบสามมิติ จิตรกรรมภายในวัคมหาพฤฒาราม

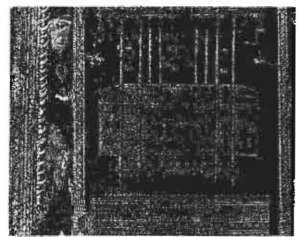


#### 3.2 ความเป็นจริงเชิงประจักษ์ : รากฐานของรูปแบบศิลปกรรมในงานจิตรกรรมฝ่าผนัง

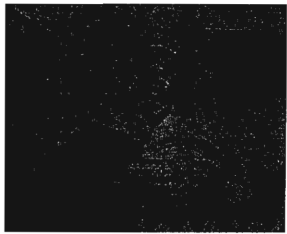
การปรับเปลี่ยนรูปแบบจิตรกรรมดังกล่าวมีพื้นฐานทางรูปแบบร่วมกันคือ การให้ความสำคัญ ต่อความเป็นจริงเชิงประจักษ์ (empirical reality) ทั้งในด้านรูปแบบศิลปกรรมและเนื้อหาในงาน จิตรกรรม กล่าวคือเนื้อเรื่องตามจารีตเดิมที่เคยนิยม ได้เสื่อมคลายลงได้แก่เรื่องคติจักรวาลแบบไตรภูมิ และทศชาติชาคก แต่เรื่องราวในโลกแห่งความเป็นจริงเชิงประจักษ์ได้ปรากฏเค่นชัคขึ้น เช่น การเขียน ภาพเล่าเรื่องประเพณีสำคัญทางพุทธศาสนาในอุโบสถวัดบรมนิวาสและวัดบวรนิเวศน์ โดยแนวคิด เช่นนี้ได้พบสืบเนื้องมาถึงรัชกาลพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวด้วย เช่น การเขียนจิตรกรรม เล่าเรื่องประเพณี 12 เดือน และพระราชประวัติของรัชกาลที่ 5 ในพระที่นั่งทรงผนวช วัดเบญจมบพิตร

แม้ว่าจิตรกรรมฝาผนังหลายแห่งยังคงเขียนเรื่องราวตามแบบประเพณีนิยมอยู่ เช่น ภายใน อุโบสถวัคกันมาตุยาราม เขียนจิตรกรรมเรื่องพุทธประวัติ แต่ก็มีลักษณะการดำเนินเรื่องต่างไปจากเคิม คือได้ตัดเหตุการณ์ตอนที่มีอิทธิปาฏิหาริย์มากออกไป เช่น ไม่ปรากฏเหตุการณ์ตอนพระพุทธองค์เสด็จ ลงจากสวรรศ์ชั้นคาวคึงส์ ปราสจากภาพเหตุการณ์ในตอนที่ทรงแสดงยมกปาฏิหาริย์ และภาพ เหตุการณ์ตอนตรัสรู้ก็ไม่ปรากฏภาพกองทัพของพญามาร รวมทั้งในอุโบสถดังกล่าวก็ไม่ปรากฏภาพ ใตรภูมิขนาดใหญ่เลย และแผนผังของอุโบสถและเขตพุทธาวาส รวมทั้งองค์ประกอบในการตกแต่ง สถาปัตยกรรมก็ไม่พบองค์ประกอบใดที่เชื่อมโยงสัมพันธ์กับคดิจักรวาลแบบไตรภูมิอย่างชัดเจนเลย และแม้ว่าจิตรกรรมฝาผนังจำนวนไม่น้อยในสมัยนี้จะยังคงเขียนภาพในตำแหน่งค้านข้างพระประธานที่ อยู่เหนือขอบหน้าต่างอันเกยเป็นภาพเทพชุมนุมด้วยภาพของเหล่าเทวดาจำนวนมาก แต่ทว่าเทวดา เหล่านั้นก็เหาะอย่างกระจัดกระจายไม่ได้แสดงตำแหน่งตามชั้นหรือลำคับศักดิ์ของเทวดาอย่างชัดเจน เทียบเท่ากับที่เคยปรากฏมาก่อนในภาพเทพชุมนุมของจิตรกรรมแบบประเพณีเลย อีกทั้งยังเป็นภาพ เทวดาเหาะอยู่ท่ามกลางท้องฟ้าและหมู่เมฆในรูปแบบสอดกล้องกับข้อเท็จจริงจากประสบการณ์ ซึ่ง ทั้งหมดนั้นได้ทำให้คดิจักรวาลแบบไตรภูมิที่เคยมีอยู่ชัดเจนในช่วงเวลาก่อนหน้านี้ได้เสื่อมกลายลง ทั้งหมดนั้นได้ทำให้คดิจักรวาลแบบไตรภูมิที่เคยมีอยู่ชัดเจนในช่วงเวลาก่อนหน้านี้ได้เสื่อมกลายลง

โดยรูปแบบดังกล่าวปรากฏในจิตรกรรมภายในอุโบสถวัดบวรนิเวสน์ วัดบรมนิวาส วัดมหาพฤฒาราม และพบทั่วไปในจิตรกรรมฝาผนังสมัยรัชกาลที่ 4 และ 5 เป็นจำนวนมาก เช่น วัดชิโนรส วัดเขมาภิรตา-ราม และวัดราชประดิษฐ์สถิตมหาสีมาราม



ภาพที่ 11ก: พระมหากัสสปะ ถวายบังคม
พระพุทธสีรระภายหลังพระพุทธเจ้าปรินิพพาน โดย
ปราสจากพระบาทของพระพุทธองค์ยื่นออกมา
จิตรกรรมภายในอุโบสถวัคกันมาคูยาราม



ภาพที่ 11ช: พระมหากัสสปะ ถวายบังคม
พระพุทธสีรระภายหลังพระพุทธเจ้าปรินิพพาน โดยมี
พระบาทของพระพุทธองค์ยื่นออกมา จิตรกรรมภายใน
พระที่นั่งพุทไธสวรรย์

ในค้านรูปแบบศิลปกรรมนั้น ลักษณะของความเป็นจริงเชิงประจักษ์ได้มีบทบาทเป็นอย่างสูง ที่สำคัญคือ การเขียนภาพทิวทัศน์ที่มีบรรยากาศใกล้เคียงกับข้อเท็จจริง มีน้ำหนักแสงเงา มิติความลึก และการแสดงทัศนียวิทยา (perspective) ปรากฏชัดเจนในภาพสถาปัตยกรรม อันพบได้ทั่วไปใน จิตรกรรมฝ่าผนังที่ถูกเขียนขึ้นในช่วงเวลาดังกล่าว เช่น วัดบวรนิเวศน์ วัดบรมนิวาส วัดมหาพฤฒาราม และบางแห่งได้เน้นความสำคัญของแนวคิดเรื่องความเป็นจริงเชิงประจักษ์มากถึงขนาดเขียนภาพ ทิวทัศน์ที่บ่งชี้ได้ว่าเป็นตอนกลางวัน หรือกลางคืน เช่น ฉากควงคาวและพระจันทร์ในจิตรกรรมภายใน อุโบสถวัดปทุมวนาราม และท้องฟ้าสีสดใสยามกลางวันในจิตรกรรมภายในวิหารวัดปทุมวนาราม และท้องฟ้าสีสดใสยามกลางวันในจิตรกรรมภายในวิหารวัดปทุมวนาราม และโดยเฉพาะอย่างยิ่งในจิตรกรรมวัดบรมนิวาสถึงกับปรากฏภาพดาวเสาร์อันแสดงให้เห็นถึงการ ยอมรับแนวคิดจักรวาลวิทยาแบบวิทยาศาสตร์อย่างชัดเจน สะท้อนถึงความเสื่อมลงของแนวคิดจักรวาล วิทยาแบบไตรภูมิ เพราะจักรวาลแบบไตรภูมิอันเกยเป็นเรื่องหลักที่สำคัญมากในอดีตได้ถูกลด ความสำคัญลง โดยเราเกือบไม่พบว่ามีการเขียนภาพไตรภูมิขนาดใหญ่ดังเช่นในอดีตอีกเลย<sup>24</sup> โดยเฉพาะ อย่างยิ่งในกลุ่มวัดธรรมยุติกนิกาย เช่น วัดบวรนิเวศน์ วัดบรมนิวาส และวัดกันมาตุยาราม ได้ให้ ความสำคัญกับไตรภูมิเพียงเล็กน้อยเท่านั้น โดยได้เขียนเป็นภาพวิมานขนาดเล็กในผนังด้านข้างประตู

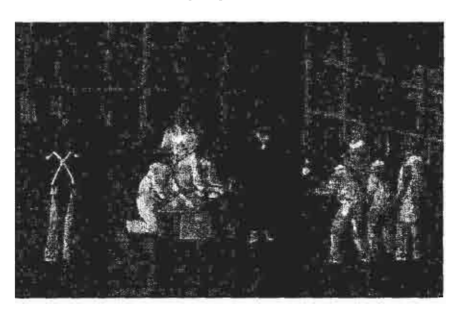
<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> แม้ว่าจะมีเขียนภาพไตรภูมิเป็นภาพขนาดใหญ่อยู่บ้าง เช่น ภายในอุโบสถวัดบวรสถานสุทธาวาส แต่ก็เป็นภาพ จักรวาลที่แสดงแนวคิดแบบไตรภูมิได้ไม่ชัดเจนเทียบเท่ากับที่เคยปรากฏในจิตรกรรมแบบประเพณี เช่น ขาดเขา สัตตบริภัณฑ์ ทวีปทั้ง 4 และมีบรรยากาศที่ใกล้เคียงกับข้อเท็จจริงมากขึ้น.

และหน้าต่าง ซึ่งเป็นผนังขนาดเล็กในตำแหน่งที่ไม่โดดเด่น เพราะหากปิดประตูและหน้าต่างแล้ว บาน ประตูและหน้าต่างจะบดบังภาพดังกล่าวจนมิด

รูปแบบศิลปกรรมของตัวภาพ หรือตัวละครมีทิศทางการปรับเปลี่ยนสอดคล้องกันคือให้ ความสำคัญต่อการเขียนภาพบุคคลต่าง ๆ ในรูปแบบและอากัปกิริยาที่ใกล้เคียงกับข้อเท็จจริง โดย ปรากฏเค่นชัดในจิตรกรรมที่เชื่อกันว่าเป็นฝีมือของขรัวอินโข่งในอุโบสถวัดบวรนิเวศน์และวัดบรม นิวาส ซึ่งขรัวอินโข่งได้ที่มาจากรูปแบบภาพพิมพ์ในศิลปะตะวันตกเป็นต้นแบบในการเขียนจิตรกรรม<sup>25</sup> ซึ่งเป็นรูปแบบตัวภาพที่มีลักษณะสอดคล้อง (correspondence) กับข้อเท็จจริงมากกว่ารูปกายของตัวภาพ ในจิตรกรรมไทยประเพณีที่มักแสดงท่าทางแบบนาฏลักษณ์<sup>26</sup> อันไม่สอดคล้องกับข้อเท็จจริง

แนวคิดนี้ได้พัฒนาสืบทอดในจิตรกรรมสมัยรัชกาลที่ 5 ด้วย เช่น การเขียนภาพพระบรม สาทิสลักษณ์พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว และ สมเด็จเจ้าพระยาบรมมหาศรีสุริยวงศ์ ในจิตรกรรมฝาผนัง ณ พระที่นั่งทรงผนวช วัดเบญจมบพิตร<sup>27</sup>

ดังนั้นทัศนะที่มีต่อความเป็นจริงที่ปรากฏผ่านจิตรกรรมฝาผนังจึงมีทัศนะว่า สิ่งใดที่จะยอมรับ ได้ว่ามีความ "เป็นจริง" หรือไม่นั้น สิ่งนั้นจะต้องสอดคล้องกับข้อเท็จจริงเชิงวัตถุวิสัย (objective fact) ที่สามารถตรวจสอบได้ด้วยประสาทสัมผัส (perceptual)



ภาพที่ 12: ภาพปริสนาธรรม แสดงภาพบุลคลผู้ถูกอุปมาว่าเป็นพระพุทธเจ้า คือบุลคลผู้แจกจ่ายยาในตอนกลางภาพ จิตรกรรมภายในอุโบสถวัดบวรนิเวศน์

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> คูรายละเอียคเพิ่มเติมใน วิยะคา ทองมิตร**, จิตรกรรมแบบสากลสกุลช่างชรัวอินโช่ง,** (กรุงเทพฯ : เมือง โบราณ, 2522), หน้า 29-36.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> เป็นรูปแบบหลักอย่างหนึ่งของจิตรกรรมไทย ที่มีกฎเกณฑ์การเขียนภาพบุคคลชั้นสูงด้วยอากัปกิริยาใน เช่นเคียวกับท่าทางแบบนาฎลักษณ์ที่พบในละคร และงานนาฎศิลป์.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> สุรชัย จงจิตงาม, สุริยปราคาในวังหลวง, **เมืองโบราณ,** (มกราคม-ชันวาคม 2538), หน้า 163.



ภาพที่ 13: พระบรมสาทิสลักษณ์รัชกาล
ที่ 4 ในจิตรกรรมภายในพระที่นั่งทรง
ผนวช วัดเบญจมบพิตร แสคงให้เห็นถึง
การเขียนภาพกษัตริย์โดยสอดคล้องกับ
ข้อเท็จจริงมิใช่สอดคล้องกับกรรม

เมื่อเป็นดังนี้ย่อมทำให้เงื่อนไขของความเป็นจริงจึงเป็นสิ่งที่ไม่ขึ้นอยู่กับการรับรู้ของจิตมนุษย์
โคยตัวอย่างรูปแบบและเนื้อหาของจิตรกรรมเหล่านั้นสามารถยืนยันแนวคิดคังกล่าวได้เป็นอย่างคื
เพราะเป็นการเขียนภาพที่ได้พยายามทำให้สอดคล้องกับข้อเท็จจริง มิใช่สอดคล้องกับสิ่งที่ไม่สามารถ
ตรวจสอบได้ด้วยประสาทสัมผัส เช่น สอดคล้องกับจิต และกรรม ดังที่เคยปรากฏมาก่อนในจิตรกรรม
ไทยแบบประเพณี

แนวคิดเรื่องความเป็นจริงที่มีต่อสรรพสิ่งภายนอกตัวของมนุษย์ ตามที่ปรากฏในจิตรกรรมจึง เป็นการยอมรับความเป็นจริงเชิงประจักษ์ที่อยู่บนรากฐานของปรัชญาสสารนิยม (materialism) อัน สัมพันธ์กับวิทยาศาสตร์ โดยตรง ซึ่งชนชั้นนำของสยามได้ให้การยอมรับมากกว่าแนวคิดแบบจารีตที่ เคยมีอยู่เคิม เช่น การยอมรับจักรวาลวิทยาแบบวิทยาศาสตร์ ว่าเป็นจริงกว่าจักรวาลแบบไตรภูมิของ พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว และ เจ้าพระยาทิพากรวงษ์ (ขำ บุนนาค)<sup>28</sup> แนวคิดเช่นนี้ย่อม ส่งผลโดยตรงต่อการปรับเปลี่ยนรูปแบบศิลปกรรมที่ชนชั้นนำให้การอุปถัมภ์ในช่วงเวลาดังกล่าว

ที่มาของแนวคิดความเป็นจริงจากตะวันตกเช่นนี้ มีพัฒนาการควบคู่กับวิทยาศาสตร์ใน สมัยใหม่อย่างใกล้ชิด โดยถูกสถาปนาขึ้นจนมีระบบอย่างชัดเจนในปรัชญาสมัยใหม่ ที่ได้ให้ ความสำคัญต่อปัญหาทางญาณวิทยาเป็นพิเศษ ตัวอย่างชัดเจนคือ แนวคิดแบบประจักษนิยมในปรัชญา สมัยใหม่ที่สำคัญคือ **จอห์น ถือค** (John Locke พ.ศ. 2175-2247) ชาวอังกฤษ ในผลงาน **An Essay** Concerning Human Understanding ได้ยืนยันถึงความแน่นอนของความเป็นจริงในโลกกายภาพที่ ดำรงอยู่ในข้อเท็จจริงอย่างเป็นวัตถุวิสัย เช่น การมีขนาด และรูปร่างที่แน่นอนให้จิตมนุษย์เข้าไปรับรู้

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> เจ้าพระยาทิพากรวงศ์, **แสดงกิจจานุกิจ,** (พระนคร : คุรุสภา, 2513), หน้า 36, 44.

ซึ่งเรียกว่า**คุณสมบัติ** (quality)<sup>29</sup> แต่เมื่อมนุษย์รับรู้คุณสมบัติดังกล่าวจากภายนอกเหล่านั้นค้วยประสาท สัมผัส (sensation) เข้าสู่จิต และจิตสามารถรู้หรือระลึกถึงคุณสมบัติเหล่านั้นได้ ในขั้นตอนการระลึก ถึงคุณสมบัติของโลกกายภาพได้ในจิตเช่นนี้เขาเรียกว่า **มโนภาพ** (ideas)<sup>30</sup> โดยมโนภาพใดจะถือได้ว่า ถูกต้อง หรือเป็นจริงนั้นมโนภาพนั้นจะต้องสอดคล้องกับข้อเท็จจริงภายนอก หรือมีข้อเท็จจริงรองรับ

แนวคิดเช่นนี้จึงเป็นการยืนยันการยอมรับแนวคิดว่าความเป็นจริงคือคุณสมบัติที่มีอยู่จริงอย่าง เป็นวัตถุวิสัย (objective) ภายนอกตัวของมนุษย์สามารถรับรู้ได้ด้วยประสาทสัมผัส โดยแนวคิดเช่นนี้ได้ ถูกพัฒนาต่อมาในปรัชญาของเดวิด ฮิวม์ (David Hume ค.ศ. 2254-2319) ที่ได้กล่าวถึง การตรวจสอบ ความเป็นจริง โดยพิจารณาคูว่ามโนภาพ (ideas) ที่จิตมีอยู่นั้นจะต้องเป็นมโนภาพที่สามารถสืบย้อนไป ได้ถึงที่มาที่สอดคล้องกับข้อเท็จจริงภายนอกที่จิตรับรู้โดยการมีผัสสะเป็นครั้งแรก ซึ่งฮิวม์เรียกว่า รอยประทับ (impression) หากมโนภาพใดไม่สามารถสืบย้อนไปได้ถึงการมีผัสสะครั้งแรกได้อย่าง สอดคล้องกับข้อเท็จจริง ก็ถือว่ามโนภาพนั้นไม่เป็นจริง<sup>31</sup>

แนวคิดเช่นนี้จึงย่อมยอมรับว่าความเป็นจริงคือภาวะที่เป็นคุณสมบัติ (quality) อันมีอยู่จริงอย่าง เป็นวัตถุวิสัย คำรงอยู่ในกาละ (time) เทศะ (space) ที่รับรู้ไค้ค้วยประสาทสัมผัสและตรวจวัคไค้ในเชิง ปริมาณ จึงทำให้ภาวะของความจริงย่อมคำรงอยู่อย่างเป็นอิสระไม่ขึ้นอยู่กับจิตมนุษย์อีกต่อไป แนวคิด เช่นนี้ไค้รับการตอกย้ำโดยวิทยาศาสตร์ ซึ่งทวีความสำคัญขึ้นตามลำคับ และไค้กลายเป็นทัศนะของ มนุษย์ที่มีต่อความจริงอันมีอิทธิพลสูงมากในเวลาต่อมาของตะวันตก และเมื่อแนวคิดนี้แพร่ขยายสู่ ตะวันออกไกล จึงมีอิทธิพลโดยตรงต่อชนชั้นนำของสยามตามการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและการเมือง ในช่วงเวลาดังกล่าว

อย่างไรก็ตามด้วยรากฐานทางอภิปรัชญาและญาณวิทยาที่ต่างกันอย่างมากระหว่างแนวคิดใหม่ จากตะวันตกกับแนวคิดของพุทธปรัชญา ฉะนั้น การผสมผสานหรือการได้รับอิทธิพลภายใต้กรอบ แนวคิดของพุทธปรัชญาเช่นนั้น ได้ก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงในจิตรกรรมช่วงเวลาดังกล่าวอย่างไร และเกิดปัญหาใดในเชิงปรัชญาที่สำคัญบ้างจะอธิบายตามลำดับนี้

## 3.3 การฉคความสำคัญของความจริงเชิงภววิสัยที่ไม่สามารถตรวจสอบได้ด้วยประสาทสัมผัส

เนื่องจากความเป็นจริงตามแนวคิดวิทยาศาสตร์ได้ให้ความสำคัญต่อสิ่งที่มีคุณสมบัติอัน สามารถตรวจสอบได้ด้วยประสาทสัมผัส จึงย่อมทำให้ความจริงเชิงภววิสัยบางประการของ พุทธปรัชญาที่ไม่สามารถตรวจสอบได้ด้วยประสาทสัมผัสตามแนวคิดของวิทยาศาสตร์ เช่น นรก สวรรค์ กรรม และจิตได้ถูกลดความสำคัญลง และแม้ว่าจะไม่ปฏิเสธความมีอยู่จริงทุกประการของ จักรวาลแบบไตรภูมิ แต่ก็ได้แสดงความสงสัยถึงความมีอยู่จริง คังเช่นที่ปรากฏใน**แสดงกิจจานุกิจ**ของ

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> John Locke, An Essay Concerning Human Understanding, (London: Macmillan, 1969), p.79.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> **Ibid**. p.83.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> David Hume, **A Treastise of Human Nature**, (London: Oxford University Press, 1955), p.1 และดู รายละเอียดเพิ่มเดิมใน pp. 1-7.

เจ้าพระยาทิพากรวงษ์ (จำ บุนนาค) ว่า "...ค้วยเทวคาวัสวลาหกวิมานอยู่ที่ใหนก็ไม่เห็น..." และ รัชกาลที่ 4 ก็ทรงยอมรับจักรวาลวิทยาแบบวิทยาสาสตร์ คังความว่า "...ที่นี้มีผู้คีหลายคน ซึ่งแต่ก่อนได้ เชื่อในเรื่องสร้างโลกและโลกสัญฐานตามตำราของพราหมณ์ ซึ่งคนแต่งหนังสือของพุทธศาสนาครั้งโบราณนำเข้ามาไว้เป็นลัทธิในพุทธศาสนาโคยไม่รั้งรอ เมื่อแรกได้ยินหรือรับความรู้ของชาวยุโรปก็ได้โด้เลียงคัดค้านวิชานั้น ๆ เช่น ภูมิศาสตร์ คาราสาสตร์ วิชาวัดเวลา วิชาเดินเรือ แลเคมิสตรี เป็นต้น พวกนั้นพากันคิดไปเสียว่าลักษณะแลความรู้เรื่องวิทยานั้น ๆ ถือปัญญาเดา ๆ ของชนชาติมิจฉาทิฐิ ชักจูงให้เป็นไปหรือเป็นข้อความซึ่งได้รับการอธิบายมาจากไครสต์ แลสานุศิษย์ของไครสต์ ครั้นภายหลังได้พิจารณาอย่างถ่องแท้ แลคิดค้นหาตัวอย่างค้วยเหตุผลคำชี้แจง และค้วยรูปการอย่างอื่น ๆ บัดนี้ผู้มีความเฉลียวฉลาด และผู้มีปัญญาในประเทศเรามีความเชื่อทางวิทยาศาสตร์ อันกล่าวมาแล้ว และมีความยินดีในวิชานั้นเป็นอันมาก..." และพระองค์เป็นหนึ่งในชนชั้นนำของสยามในยุคนั้นที่เชื่อว่าโลกกลม"

แนวคิดดังกล่าวสอดคล้องกับรูปแบบจิตรกรรมฝาผนังที่ชนชั้นนำของสยามโดยเฉพาะอย่างยิ่ง ที่รัชกาลที่ 4 ทรงอุปถัมถ์โดยตรง อันได้แก่การไม่ปรากฏการเขียนภาพกติจักรวาลแบบไตรภูมิ เป็นภาพ แผนผังจักรวาลขนาดใหญ่อีกเลย และแม้ว่าจะปรากฏร่องรอยจิตรกรรมที่สัมพันธ์กับคติจักรวาลแบบไตรภูมิ น้อยลง มีขนาดและความสำคัญที่ลดลง เช่น ในจิตรกรรมภายในอุโบสถวัดกันมาตุยาราม วัดบวรนิเวสน์ วัดบรมนิวาสนั้นภาพจักรวาลแบบไตรภูมิถูกลดขนาดลงเหลือเพียงภาพวิมานขนาดเล็กอยู่บริเวณ ข้างหน้าต่างและประตูดังได้กล่าวไปแล้ว โดยเฉพาะวัดบรมนิวาสนั้นได้เขียนภาพดาวเสาร์ขนาดใหญ่ บริเวณผนังด้านข้างในตอนบนอย่างโดดเด่นกว่า ก็เท่ากับตอกย้ำถึงชัยชนะของจักรวาลวิทยาแบบ วิทยาสาสตร์ที่มีเหนือกว่าจักรวาลวิทยาแบบ ไตรภูมิที่เคยเป็นรากฐานสำคัญในอดีต

เมื่อเป็นคังนี้ เนื้อเรื่อง ฉากทิวทัศน์ที่จะสามารถคำรงอยู่ได้บนกรอบแนวคิคใหม่เช่นนี้จึงย่อม เป็นเนื้อเรื่องที่สามารถเป็นจริงได้บนกรอบแนวคิดเรื่องความเป็นจริงเชิงประจักษ์มากกว่าจะเป็นเรื่องที่ ไม่มีความเป็นจริงชัดเจนในเชิงประจักษ์อันได้แก่จักรวาลแบบไตรภูมิ และทศชาติชาดก เพราะฉะนั้นจึง เกิดการเขียนภาพที่เป็นเหตุการณ์จริงที่มีข้อเท็จจริงปรากฏในโลกเชิงประจักษ์ เช่น การเขียนประเพณี ทางพุทธศาสนาในจิตรกรรมภายในอุโบสถวัดบรมนิวาส และวัดบวรนิเวสน์ และแม้จะเขียนเรื่องตาม จารีตประเพณีอยู่ แต่ก็ได้ลดอิทธิปาฏิหาริย์ลง เช่น เรื่องพุทธประวัติที่วัดกันมาตุยาราม ไม่ปรากฏ เหตุการณ์ในตอนที่มีปาฏิหาริย์สูงดังกล่าวไปแล้ว ฉะนั้น สิ่งที่ปรากฏในงานจิตรกรรมเช่นนี้จึงล้วน ขืนยันถึงการมีทัศนะทางญาณวิทยาแบบวิทยาสาสตร์อันอยู่บนรากฐานปรัชญาแบบสสารนิยม

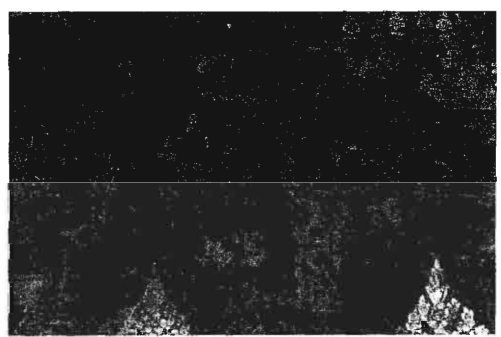
<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> เจ้าพระยาทิพากรวงษ์มหาโหษาธิบดี, **แสคงกิจจานุกิจ,** (พระนคร : คุรุสภา, 2513), หน้า 13.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว, พระราชหัตถเฉชา พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว, (กรุงเทพฯ : มหามกุฎราชวิทยาลัย, 2521), หน้า 75-76.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> วิลเลี่ยม แอล, บรัคเลย์ (แต่ง) ศรีสุเทพกุสุมา ณ อยุธยนเละศรีลักษณ์ สง่าเมือง (แปล), **สยามแต่ปางก่อน,** (กรุงเทพฯ : มติชน, 2547), หน้า 131.

เนื่องจากธรรมชาติของความเป็นจริงที่วิทยาสาสตร์ได้ให้ความสำคัญนั้นมีความแตกต่างจาก ความเป็นจริงที่พุทธปรัชญาให้ความสำคัญมาก คือความเป็นจริงตามกรอบแนวคิดแบบวิทยาสาสตร์ นั้น ความจริงคือสิ่งที่มีความเป็นวัตถุวิสัย (objective) อันไม่ขึ้นกับตัวผู้รู้ความจริง จึงเป็นความจริงที่มี ข้อเท็จจริง (fact) รองรับ และตัดขาดออกจากความเป็นจริงเชิงอัตวิสัย (subjective) โดยสิ้นเชิง รวมทั้ง เป็นความจริงที่มีคุณสมบัติ (quality) ที่สามารถตรวจวัดได้ในเชิงปริมาณ เช่น หากเป็นจักรวาลวิทยาก็ สามารถพิสูจน์ได้ด้วยแนวคิดกวามเป็นจริงเชิงประจักษ์ได้อย่างเป็นวัตถุวิสัย เช่น การมีอยู่ของควงคาว ต่าง ๆ และตัวภาพต่าง ๆ ก็มีรูปแบบที่พิสูจน์ความมีอยู่จริงได้อย่างสอดคล้อง (correspondence) กับ ข้อเท็จจริง (fact) ในเชิงกายภาพ (physical) มิใช่ความสอดคล้องกับกรรมและจิตที่ไม่มีข้อเท็จจริง ภายนอกมารองรับ อันเป็นสิ่งที่ไม่มีอยู่จริงตามกรอบแนวคิดแบบวิทยาสาสตร์ แต่แนวคิดเรื่องความเป็นจริงที่พุทธปรัชญาเน้นย้ำ และปรากฏผ่านจิตรกรรมนั้นเป็นเรื่องของการหยั่งรู้ความเป็นจริงเชิงมโนคติ (conceptual reality) ที่ความเป็นจริงเชิงมโนคติ เช่นกับ อันเป็นจริงเชิงมโนคติที่เม่สามารถแยกออกจากตัวผู้รู้ความจริงเช่นนั้น ไปได้โดยอิสระ เฉะเนื่องจากคือความเป็นจริงเชิงมโนคติที่ต้องหยังรู้ด้วยใจเฉพาะตนแองอย่างเป็นนามธรรมเช่นนี้ จึง ทำให้ความเป็นจริงตามทัศนะของพุทธปรัชญาเป็นความจริงเชิงจิตวิสัย (subjective)

ในเมื่อจิตรกรรมฝาผนังแบบใหม่ ซึ่งมีรูปแบบและแนวคิดที่ปรับเปลี่ยนไป โดยได้นำแนวคิด เชิงปรัชญาที่มีพื้นฐานแนวคิดแตกต่างกันโดยสิ้นเชิงมาประนีประนอมปรับใช้ร่วมกันเช่นนี้ได้ ก่อให้เกิดผลกระทบในเชิงปรัชญาอย่างไรบ้างจะอธิบายตามลำดับดังนี้



ภาพที่ 14: พระพุทธองค์ทรงรับกำหญ้าคาจากโสถิยพราหมณ์ก่อนตรัสรู้ (ซ้ายบน) และประทับนั่ง
ทรงตรัสรู้ โดยปราสจากกองทัพมารมาผจญพระพุทธองค์ (ล่างขวา) จิตรกรรมภายในอุโบสถวัดกันมาตุยาราม เป็นภาพ
การตรัสรู้ โดยปราสจากกองทัพมารอันแตกต่างจากที่มักพบในจิตรกรรมฝาผนังแบบประเพณี

## 3.4 ผลกระทบที่มีค่อความเป็นจริงเชิงมโนคติของพุทธปรัชญา และผลกระทบที่มีค่อเป้าหมาย และวิฉีของความเป็นมนุษย์

ธรรมชาติของความเป็นจริงเชิงมโนคติที่พุทธปรัชญาเน้นย้ำได้แก่ ไตรลักษณ์ ปฏิจจสมุปบาท และอริยสัจ 4 เป็นความจริงเชิงจิศวิสัยที่เป็นนามธรรมไม่สามารถหยั่งรู้และพิสูจน์ได้ด้วยญาณวิทยา แบบประจักษนิยม และวิทยาศาสตร์ เพราะไม่สามารถตรวจวัคพระธรรมดังกล่าวได้ในเชิงปริมาณเลย และรูปแบบจิตรกรรมแบบประเพณีก็ให้ความสำคัญกับความเป็นจริงเชิงมโนคติเค่นชัคกว่าความเป็น จริงเชิงประจักษ์ เพราะเป็นการหยั่งรู้ความเป็นจริงที่นำไปสู่การดับทุกข์ได้โดยตรง แต่อย่างไรก็ตาม งานจิตรกรรมรูปแบบใหม่ที่ได้ปรับเปลี่ยนรูปแบบและแนวคิดที่ให้ความสำคัญต่อความเป็นจริงเชิง ประจักษ์ จึงย่อมเกิดประเด็นว่า ความเป็นจริงเชิงประจักษ์เช่นนั้นมีผลกระทบต่อเป้าหมายและวิถีของ ความเป็นมนุษย์อย่างไร และสามารถเข้าถึงเป้าหมายเช่นนั้นด้วยวิถีที่ต่างจากแบบจารีตได้หรือไม่ อย่างไร

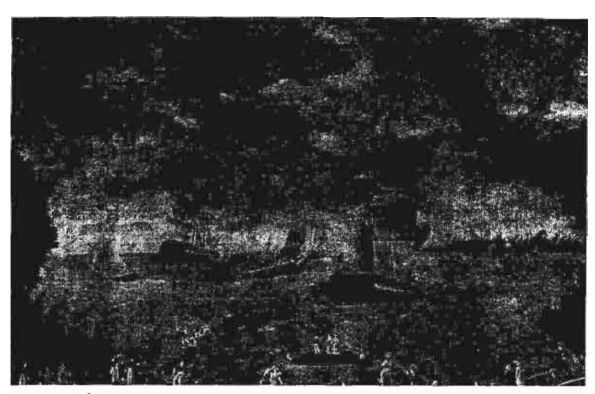
แนวคิดใหม่เช่นนี้ยังคงยอมรับเป้าหมายสูงสุดของพุทธปรัชญา คือพระนิพพานว่าเป็นความ จริงสูงสุด ว่ามีอยู่จริงอย่างเป็นจิตวิสัยและเป็นความจริงที่ไม่สามารถแยกออกจากจิตของผู้รู้ความจริง ไปได้ ดังปรากฏในพระราชหัตถเลขาของรัชกาลที่ 4 ความว่า "...มรรคผลนิพพานเป็นของมีจริง คนมี ปัญญาอันสุ**ขุมละเอียคจึงจะรู้ได้ด้วยใจ จะ**แลไปด้วยตาไม่เห็น..."<sup>35</sup> ดังจิตรกรรมที่วัดบวรนิเวศน์ และ วัดบรมนิวาสได้เขียนเรื่องการไปให้ถึงนิพพาน โดยเปรียบได้กับการข้ามมหาสมทรด้วยเรือ ซึ่ง สอดคล้องกับความในจารึกที่ปรากฏอยู่ใต้ภาพจิตรกรรมในอุโบสถวัดบรมนิวาสความว่า "...ห้องนี้ ความอปมาว่า มีฝั่งข้างหนึ่งโน้นเป็นที่สำราญนิราศไภย แต่ว่าจะไปให้ถึงฝั่งนั้นยาก ค้วยว่ามหาสมทุทเล ใหญ่กว้างขวางกั้นอยู่ อันตรายในมหาสมุทก็มีมากยากที่จะแหวกว่ายให้ถึงฝั่งได้ จึ่งมีบุรุษผู้หนึ่งฉลาด ในการที่จะแต่งเรือ ได้มีความเอนดูแก่หมู่คณะจะให้ข้ามถึงฝั่งสำราน จึ่งแต่งเรือขนาดใหญ่ให้หมู่คนลง ในเรือ แล้วข้ามขนหม่คนให้พ้นอันตรายในมหาสมุทให้ถึงฝั่งสำรานได้ ความอปไมยว่า ฝั่งสำราน เหมือนพระนิพพาน บรษผั้ฉลาดแต่งเรือเหมือนพระพทธเจ้าผู้ประกาศศาสนาแสดงข้อปฏิบัติให้สัตวทำ ตาม เรือเหมือนข้อปฏิบัติที่พระพุทธเจ้าแสคงนั้น หมู่คนผู้ได้ลงเรือข้ามไปถึงฝั่งสำรานได้ เหมือนพระอิ ริยเจ้าได้ปฏิบัติชอบแล้วได้มรรคผลข้ามถึงฝั่งสำรานครีพระนิพพานพ้นกันคานอันตรายทั้งปวงแล "36 จิตรกรรมเรื่องคังกล่าวเชื่อเป็นฝีมือของขรัวอินโข่ง37 ที่อาจเขียนขึ้นโดยการกำกับของ พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 4 นั้นแสคงให้เห็นถึงการใช้ข้อมูลที่มีที่มาจาก พระไตรปิฎก โดยเฉพาะในส่วนของพระสุตันตปิฎกได้ปรากฏข้อความจำนวนมากที่อุปมาการปฏิบัติ

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว, เทศนาพระราชประวัติและพระราชนิพนธ์บางเรื่อง ในพระบาทสมเด็จ พระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว, (กรุงเทพฯ : ไทยเขยม, 2523), หน้า 66.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> "อารึกหลักที่ 154 : อักษรเขียนด้วยหมึกบนกรอบหน้าต่างค้านใน ห้องที่ 2", **ประชุมคิธาจารึกภาคที่ 6** ตอนที่ 1, (กรุงเทพฯ : คณะกรรมการจัดพิมพ์เอกสารทางปร**ะวัติศ**าสตร์ สำนักนายกรัฐมนตรี, 2517), หน้า 47.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> วิยะดา ทองมิตร, **จิตรกรรมแบบสากลสกุลช่างขรัวอินโข่ง**, หน้า 29.

ตนเพื่อถึงพระนิพพานว่าเปรียบได้กับการข้ามพ้นมหาสมุทรด้วยเรืออยู่เป็นจำนวนมาก เช่น "...ครั้งนั้น บุรุษนั้นมีความคิดอย่างนี้ว่า ห้วงน้ำนี้ใหญ่นัก ฝั่งข้างนี้เป็นที่น่ารังเกียจ เต็มไปด้วยภัยอันตราย ฝั่งข้าง โน้นเป็นที่เกษมปลอดภัย เรือแพหรือสะพานที่จะข้ามไปฝั่งโน้นก็ไม่มี ผิจะนั้น เราควรจะมัดหญ้ากิ่ง ไม้และใบไม้ ผูกเป็นแพเกาะแพนั้น พยายามไปด้วยมือและเท้า ก็พึงถึงฝั่งโน้นได้โดยความสวัสดีแล้ว เป็นพราหมณ์ขึ้นบกไป ฯ" 38 และ "...ฝั่งข้างโน้นเป็นที่เกษมปลอดภัยนั้นเป็นชื่อแห่งพระนิพพาน..." 39



ภาพที่ 15: ภาพปริสนาธรรม แสดงภาพการข้ามพ้นมหาสมุทร เปรียบดังการข้ามพ้นสังสารวัฏ ไปสู่ฝั่งพระนิพพาน จิตรกรรมภายในอุโบสถวัดบรมนิวาส

คังนั้น แนวคิดคังกล่าวที่ปรากฏในจิตรกรรมฝาผนังจึงสอดคล้องกับแนวคิดของ ธรรมยุติกนิกายที่ได้มีแนวคิดทางพุทธศาสนาที่ย้อนกลับไปให้ความสำคัญกับพระไตรปิฎก<sup>™</sup> แต่อย่างไรก็ตาม การย้อนกลับไปหาพระไตรปิฎกของธรรมยุติกนิกายเช่นนั้นก็มีข้อบ่งชี้ด้วยว่า เป็นการ จงใจจะเลือกใช้ข้อมู่ลบางส่วนของพระไตรปิฎกจำเพาะในส่วนที่สอดคล้องกับความเป็นจริงเชิง ประจักษ์ หรือไม่ปรากฏความขัดแย้งกับความเป็นจริงเชิงประจักษ์ ดังกรณีดังกล่าวที่ยกขึ้นมาหรือเน้น ย้ำในส่วนที่ไม่มีอิทธิปาฏิหาริย์ เช่น ภาพเหตุการณ์ตอนตรัสรู้ที่ปราสจากกองทัพมาร คือทรงตรัสรู้ได้

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับหลวงเล่มที่ 18 ข้อที่ 314 หน้า 208.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับหลวงเล่มที่ 18 ข้อที่ 136 หน้า 209.,และอีกหลายแห่ง เช่น เล่ม 29 ข้อที่ 29 หน้า 21-24., เล่ม 6 ข้อที่ 91-92 หน้า 64-65., และเล่ม 17 ข้อที่ 309 หน้า 328. เป็นต้น.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> คูรายละเอียดในศรีสุพร ช่วงสกุล, **ความเปลี่ยนแปลงของคณะสงพ์ ศึกษากรณีธรรมยุติกนิกาย (พ.ศ. 2368-2464),** หน้า 21-62.

โดยสำพังในจิตรกรรมฝาผนังภายในอุโบสถวัคกันมาตุขาราม ก็สอดคล้องกับข้อมูลในพระไตรปิฎกที่ พระพุทธองค์ทรงตรัสรู้เองโดยสำพัง¹ แต่ข้อควรพิจารณาก็คือเป็นการนำข้อมูลจากพระไตรปิฎกไปใช้ ในบริบทที่ต่างกัน ตัวอย่างเช่นพระสูตรที่อุปมาว่าการไปให้ถึงเป้าหมายคือพระนิพพานเช่นนั้นที่ ปรากฏในพระสุตันตปิฎกเป็นจำนวนมาก เนื้อหาของพระสูตรดังกล่าวไม่ได้ปรากฏอยู่เป็นเอกเทศโดย อิสระ แต่ในพระสุตันตปิฎกเช่นเดียวกันนั้นก็แวคล้อมด้วยบริบทของการกล่าวเน้นย้ำถึงการบำเพ็ญ บารมี 10 เป็นองค์ประกอบสำคัญที่ขาดไม่ได้ในการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้าทุกพระองค์ด้วยเสมอ รวมทั้งยังได้เน้นกวามสำคัญต่อการบำเพ็ญบารมี 10 ประการอย่างชัดเจนโดยตรงในพระสุตันตปิฎกชิ้ แต่การยกเอาความจากพระสุตรเดียวกันดังกล่าวมาใช้เป็นข้อมูลในการเขียนจิตรกรรมที่วัดบวรนิเวศน์ วิหาร และวัดบรมนิวาสนั้นเป็นการหยิบมาใช้โดยตัดขาดออกจากบริบทเดิม หรือปรับเปลี่ยนไปจาก บริบทเดิมที่มีอยู่ในพระไตรปิฎกเป็นอย่างมาก คือ นำมาใช้โดยลำพังอย่างปราสจากการกล่าวถึงบารมี 10 ประการที่มีการเน้นย้ำแสมอในพระไตรปิฎก ที่กล่าวเช่นนี้ใค้ก็เพราะว่าไม่มีการเขียนภาพทศชาติ ชาดกภายในอุโบสถวัดบวรนิเวศน์ และวัดบรมนิวาสเลย เพราะฉะนั้นการไปให้ถึงเป้าหมายสูงสุดคือ พระนิพพาน และการตรัสรู้ได้ที่ปรากฏผ่านจิตรกรรมฝานนังดังกล่าวถึงแม้ว่าจะใช้ข้อมูลจาก พระไตรปิฎก แต่ก็มีจุดเน้นย้ำและบริบทที่ปรับเปลี่ยนท่าทีไปจากที่ปรากฏในพระไตรปิฎก คือ ไม่เห็น ถึงการบำเพ็ญบารมีผ่านทศชาติชาดกดังที่เคยปรากฏอย่างชัดเจนในพระไดรปิฎกเลยแม้แต่น้อย

การไม่ปรากฏภาพทศชาติชาดกดังกล่าวในฐานะที่เข้ากันไม่ได้กับกรอบแนวคิดความเป็นจริง เชิงประจักษ์ เพราะเหตุการณ์ในชาดกนั้นไม่ได้เคยมีอยู่จริงในฐานะข้อเท็จจริงตามกรอบแนวคิดเรื่อง ความเป็นจริงเชิงประจักษ์นั้นส่งผลอย่างใหญ่หลวงทำให้ความหมายของบารมี 10 ประการในแต่ละข้อ ที่มีความสำคัญสูงยิ่งในฐานะเป็นองค์ประกอบของผู้ที่จะต้องตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าได้พึงต้องมีอย่างไม่ สามารถขาดได้ เช่น จะต้องมีความอดทนอดกลั้น อันปรากฏในเตมีย์ชาดก จะต้องมีความพยายามอย่าง ยิ่งยวด คือวิริยะบารมี อันปรากฏในมหาชนกชาดก จะต้องมีเมตตาอย่างที่สุด คือเมตตาบารมี อันปรากฏในสุวรรณสามชาดก จะต้องมีการเสียสละคือทานบารมี อันปรากฏในเวสสันครชาดก ฉะนั้น การไม่ ปรากฏภาพทศชาติชาดกจึงทำให้ความหมายของบารมี 10 ประการ ที่เป็นองค์ประกอบสำคัญในการสั่ง สมบารมีเพื่อตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า ปรากฏไม่ชัดเจนเท่าที่เคยมีในจิตรกรรมแบบประเพณี

<sup>41</sup> ดูเปรียบเทียบพุทธประวัติในพระไตรปิฎก, พุทธทาสภิก**บุ, พุทธประวัติจากพระโอษฐ์** (กรุงเทพช : ครุณวิทยา, 2545), หน้า 54-115 กับสมเค็จกรมพระปรมานุชิตชิโนรส, **ปฐมสมโพธิกสา**, หน้า 82-106.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> คู่ในมหานิบาคชาคก ขุททกนิกาย ชาคก ในส่วนของพระสุตันตปีฎก **พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับหลวง เล่มที่ 28** ข้อที่ 394-1269 หน้า 128-403., ขุททกนิกาย พุทธวงศ์ **พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับหลวง เล่มที่ 33** ข้อที่ 1-28 หน้า
313-403., ขุททกนิกาย จริยาปิฎก **พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับหลวง เล่มที่ 33** ข้อที่ 1-445 หน้า 404-445., แม้ว่าใน
ส่วนของมหานิบาคชาคกจะไม่บรรยายรายละเอียคของเนื้อเรื่องมากเท่ากับที่ปรากฏในอรรถกถาชาคกก็ตาม แต่ก็
ปรากฎความสำคัญของการเน้นย้ำบารมี 10 ประการอย่างชัคเจนและครบถ้วน.

ในขณะที่เนื้อเรื่องในจิตรกรรมได้**เลือกให้ข้อมูลบางส่วนจากพระไตรปิฎก** แต่ฉากในการ ดำเนินเรื่องของจิตรกรรมฝาผนังในรูปแบบใหม่ข้างต้นนั้นกลับเจาะจงใช้จักรวาลวิทยาแบบ วิทยาศาสตร์เป็นฉากในการดำเนินเรื่องแทน หาได้ใช้ฉากจักรวาลตามคติแบบไตรภูมิตามที่ปรากฏเป็น พื้นฐานในพระสุตตันตปิฎกแต่อย่างใดไม่ ทั้งหมดนี้เป็นหลักฐานบ่งชี้ว่าการให้ความสำคัญกับ พระไตรปิฎกในทัศนะของธรรมยุติกนิกายนั้นได้จงใจที่จะให้ความสำคัญกับพระไตรปิฎกในส่วนที่เข้า กันได้กับความเป็นจริงเชิงประจักษ์ หรือไม่มีปัญหาต่อแนวคิดเรื่องความเป็นจริงเชิงประจักษ์ แต่หาก เนื้อหาส่วนใดที่มีปัญหาต่อความเป็นจริงเชิงประจักษ์ เช่น เรื่องจักรวาลแบบไตรภูมิจะเห็นได้ว่าได้ถูก จงใจที่จะลดความสำคัญลง หรือไม่ถูกเลือกนำมาใช้แต่กลับใช้จักรวาลวิทยาแบบวิทยาศาสตร์แทน "

ฉากประกอบภาพที่อยู่บนพื้นฐานของจักรวาลวิทยาแบบวิทยาสาสตร์ที่ได้เข้ามามีบทบาทสูง กว่าจักรวาลแบบไตรภูมิก็ได้ทำให้ความหมายการหยั่งรู้ธรรมชาติของจักรวาลที่เป็นไปตามไตรลักษณ์ ซึ่งเป็นสาระสำคัญที่ได้ถูกเน้นย้ำในจักรวาลแบบไตรภูมิเสมอก็เป็นแนวคิดที่ไม่ปรากฏชัดเจนใน จักรวาลวิทยาแบบวิทยาสาสตร์เลย ท่าทีในทัสนะดังกล่าวที่ปรากฏขึ้นใหม่นี้ได้สะท้อนผ่านจิตรกรรมฝาผนังอย่างชัดเจนเช่นกัน ตัวอย่างสำคัญคือภาพเหตุการณ์ตอนออกบวชที่แสดงผ่านภาพประเพณีการ อุปสมบทในจิตรกรรมฝาผนังวัดบวรนิเวสน์ที่แสดงภาพการออกบวชโดยไม่ผ่านการเห็นเทวทูตทั้ง 4 หรือเห็นไตรลักษณ์แต่อย่างใด เป็นแต่เพียงการออกบวชตามประเพณีเท่านั้น ใหมาะฉะนั้นฉากจักรวาล แบบไตรภูมิที่หายไปจึงเป็นการเปลี่ยนแปลงที่สำคัญมากอันทำให้ความหมายและการเน้นย้ำในเรื่อง ไตรลักษณ์ที่ได้เป็นพื้นฐานหลักแทรกซึมในพระไตรปิฎกปรากฏไม่ชัดเจน ซึ่งย่อมส่งผลกระทบโดยตรงต่อเป้าหมายและวิถีของความเป็นมนุษย์ที่มีพระนิพพานกำหนดเป็นเป้าหมายสูงสุด ซึ่งถูกเน้น ข้ำในพระไตรปิฎกเสมอนั้นก็ปรากฏไม่ชัดเจนตามไปด้วยเช่นกัน ดังที่เราได้กล่าวในหัวข้อนี้แล้ว

แนวคิดคั้งกล่าวยังสอดกล้องกับรูปแบบของตัวภาพหรือตัวละครที่มีลักษณะใกล้เคียงกับ ข้อเท็จจริง คั้งปรากฏชัคเจนในจิตรกรรมภายในอุโบสถวัดบวรนิเวศน์ และวัดบรมนิวาส ก็เป็นรูปแบบ ของรูปกายที่แม้ว่าจะสอดกล้องกับข้อเท็จจริงแต่ก็ไม่เห็นถึงแนวคิดเรื่องการสั่งสมกรรม ระคับของจิต และบารมีที่แฝงอยู่ในรูปกายของตัวละครได้อย่างชัดเจนคั้งที่เคยปรากฏในรูปกายของตัวภาพใน จิตรกรรมแบบประเพณีเลยแม้แต่น้อย

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> ดูรายละเอียดเพิ่มเติมใน เพ็ญแข กิติศักดิ์. **การศึกษาเชิงวิเคราะห์ความคิดเรื่องจักรวาลวิทยาในพุทธศาสนา ตามที่ปรากฏในพระสุตันตปีฎก**, วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2529.,จักรวาลวิทยา ที่ปรากฏในพระสุตตันตปีฎกเป็นคติจักรวาลแบบไตรภูมิอย่างชัดเจน แม้ว่าจะไม่พรรณนารายละเอียดของจักรวาลใน เชิงภววิสัยอย่างละเอียดเท่ากับคัมภีร์รุ่นหลัง เช่น อรรถกถา และคัมภีร์โลกศาสตร์ก็ตาม.

<sup>44</sup> ดูความในเชิงอรรถที่ 33 ในหัวข้อ 3.3 ประกอบว่ารัชกาลที่ 4 ยอมรับจักรวาลแบบวิทยาศาสตร์ว่าถูกต้องกว่า จักรวาลแบบไตรภูมิ และมีทัศนะว่าจักรวาลแบบไตรภูมิ เป็นคติของศาสนาพราหมณ์มิใช่พุทธศาสนา.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> แม้ว่าจิตรกรรมฝาผนังคังกล่าวในวัคบวรนิเวศน์ตามสภาพที่ปรากฏในปัจจุบันจะถูกซ่อมแชมไปมาก แต่เป็นการเขียนซ่อมตามเค้าโครงเดิมที่เคยมีอยู่.

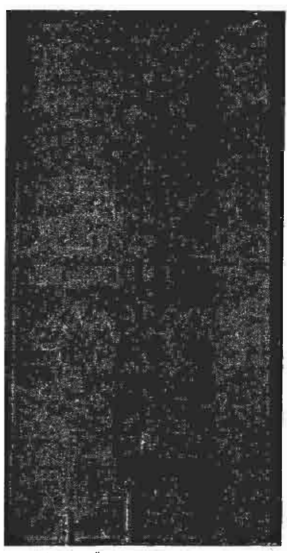
ดังนั้นการให้ความสำคัญต่อความเป็นจริงเชิงประจักษ์ในจิตรกรรมแบบใหม่เช่นนี้ จึงส่งผล กระทบอย่างใหญ่หลวงต่อวิถีและเป้าหมายของความเป็นจริงเชิงมโนคติที่ถูกเน้นย้ำมาโดยตลอดก็ได้ถูก ลดบทบาทลง โดยความเป็นจริงเชิงประจักษ์ที่ได้ปรากฏชัดเจนขึ้นนั้นก็ได้ลดทอนความชัดเจนของ ความเป็นจริงเชิงมโนคติเคยที่เป็นสาระสำคัญที่สุดของพุทธปรัชญาลง

การให้ความสำคัญต่อความเป็นจริงเชิงประจักษ์ยังส่งผลกระทบทำให้ความเป็นจริงเชิงภววิสัย แยกขาคจากความเป็นจริงเชิงจิตวิสัยอย่างเค็ดขาค กล่าวคือ ตัวละครในจิตรกรรมได้มีรูปแบบ สอคกล้องกับข้อเท็จจริงเชิงวัตถุวิสัย (objective fact) หรือมีข้อเท็จจริงเชิงวัตถุวิสัยที่สามารถรับรู้ได้ด้วย ประสาทสัมผัสเป็นต้นแบบในการเขียนภาพ มิได้ใช้กรรมและระดับจิตเป็นข้อกำหนคลักษณะของรูป กาย เพราะฉะนั้นจึงย่อมทำให้ความเป็นจริงเชิงภววิสัยของรูปกายแบบจารีตที่เคยมีในจิตรกรรมแบบ ประเพณีแยกออกจากกันกับความเป็นจริงเชิงจิตวิสัยของตัวละคร เพราะรูปกายของตัวละครตาม ข้อเท็จจริงเช่นนั้นก็ไม่แสดงความเกี่ยวข้องกับกรรมและระคับจิตของตัวละครนั้นแต่อย่างใด เช่น การ รับรู้ความจริงในรูปกายของตัวละครที่ปรากฏในจิตรกรรมของขรัวอินโข่ง และภาพพระบรม สาทิสลักษณ์รัชกาลที่ 4 และ 5 ในจิตรกรรมฝาผนังภายในพระที่นั่งทรงผนวชนั้น ความงคงามในรูป กายของตัวภาพคังกล่าวที่ปรากฏก็ไม่ได้มีที่มาที่เกี่ยวข้องกับกรรม และระดับจิตของพระองค์ รวมทั้ง ไม่เห็นถึงความหมายของการบำเพ็ญบารมีที่ปรากฏในรูปกายเช่นนั้นเลยแม้แต่น้อย และยังสะท้อนให้ เห็นว่าได้ทำให้ความเป็นจริงถูกแยกขาดออกจากความดีและความงาม เพราะความเป็นจริงของรูปกาย ตัวละครที่ปรากฏก็ไม่เกี่ยวข้องกับการกระทำความคีของตัวละครนั้น ๆ และความงามของรูปกายตัว ละครเหล่านั้นก็ไม่เกี่ยวข้องกับความดีที่ตัวละครนั้นได้กระทำกรรมไว้ เพราะเป็นความงามที่สอดคล้อง กับข้อเท็จจริงมิได้สอดคล้องกับกรรมที่ตัวละครเหล่านั้นได้กระทำกรรมดีไว้ อันเป็นแนวคิดที่ต่างจาก ้ตัวภาพของงานจิตรกรรมแบบประเพณีโคยสิ้นเชิงที่ความงามของรูปกายตัวละครย่อมเกี่ยวข้องกับการ กระทำความดี เพราะใค้กระทำกรรมดีจึงได้มีรูปกายที่งคงามเช่นนั้น และในเรื่องของโลกภายนอกหรือ จักรวาลวิทยาก็มีการปรับเปลี่ยนในทิศทางสอคคล้องกันคือ มีทัศนะในการลคทอน และแยกส่วนแบบ วิทยาศาสตร์ที่จักรวาลในเชิงวัตถุวิสัยภายนอกไม่เกี่ยวกับมนุษย์ แต่เป็นเรื่องโลกภายนอกในเชิง กายภาพล้วนๆ ที่ไม่มีมนุษย์และชีวิตต่างๆ ในฐานะ**สัตว์โลก**อยู่ร่วมในความหมายของจักรวาลเลย และจักรวาลในทัศนะใหม่เช่นนี้ก็ไม่เกี่ยวข้องกับระคับจิตของมนุษย์เลยแม้แต่น้อย

นอกจากนั้น ในฐานะที่ธรรมยุติกนิกายได้ให้ความสำคัญต่อพระวินัยและวัตรปฏิบัติของสงฆ์ อย่างเคร่งครัด คังความว่า "....ได้ยกเอาพระวินัย คำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าเป็นที่เคารพนับถือเป็นของ จริงแท้ ปฏิบัติไปตามจึงมีนามว่าธรรมยุติกา สั่งสอนให้สิทธิ์วิหาริกให้ปฏิบัติเอาแต่สิ่งที่ถูกด้องตามพระ ธรรมวินัย..." ก็สอคคล้องกับหลักฐานที่พบในจิตรกรรมฝาผนังกลุ่มวัดธรรมยุตินิกาย คือมีการนำ เรื่องในพระวินัยและวัตรปฏิบัติของสงฆ์มาเขียนเป็นภาพจิตรกรรม เช่น การเขียนเรื่องพระวินัยกรรม

<sup>\*\*</sup> พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว, พระรัตนตรัย, **เทศนาพระราช ประวัติและพระราช นิพนธ์บางเรื่องใน** พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว เรื่องพุทธศาสนา, (กรุงเทพฯ : ไทยเกษม, 2523), หน้า 63.

การเปลี่ยนบาตร การสวดปาฏิโมกข์ ในจิตรกรรมวัดปทุมวนาราม<sup>47</sup> การเขียนภาพเนื้อ 10 ชนิด ที่พระ พุทธองค์ทรงมีพุทธบัญญัติห้ามภิกษุฉันท์ และภาพผลไม้ 8 ชนิคที่ทรงมีพุทธานุญาติให้นำมาทำน้ำ ปาณะได้<sup>48</sup> ในจิตรกรรมวัดกันมาตุยาราม และวัดมหาพฤฒาราม และเรื่องธุดงควัตร 13 ประการ ใน จิตรกรรมฝาผนังวัดมหาพฤฒาราม



ภาพที่ 16: ภาพผลให้แปดชนิดที่นำมาทำน้ำปานะได้ จิตรกรรมบานประตูด้านในอุโบสถวัดกันมาตุยาราม

อย่างไรก็ตาม การให้ความสำคัญกับพระวินัยและวัตรปฏิบัติอันเคร่งครัคที่ปรากฏผ่าน จิตรกรรม ก็มีสาระที่ไม่ได้เชื่อมโยงหรือมีวิถีที่นำไปสู่เป้าหมายสูงสุดของพุทธปรัชญาคือการตรัสรู้ และพระนิพพานได้อย่างชัดเจนเทียบเท่ากับที่เคยปรากฏในจิตรกรรมแบบประเพณี เพราะภายใน อุโบสถเหล่านั้นไม่ปรากฏการให้ความสำคัญกับเป้าหมายสูงสุด คือ พระนิพพานอย่างชัดเจน เช่น ภายในอุโบสถวัดมหาพฤฒารามไม่ปรากฏภาพมารผจญอันแสดงเหตุการณ์ตอนตรัสรู้ ส่วน

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> ตรวจสอบร่วมกับ**พระไตรปิฎกเล่มที่ 2** ข้อที่ 131-133 และเล่มที่ 4 ข้อที่ 166-185 หน้า 212-237.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> ตรวจสอบร่วมกับ**พระไครปิฎกเล่มที่ 2 ข้**อที่ 59-72 หน้า 68-72 และเล่มที่ 2 ข้อที่ 86 หน้า 116.

วัดกันมาตุยารามภาพเหตุการณ์ตอนตรัสรู้ก็เป็นเพียงเหตุการณ์เล็ก ๆ ที่ไม่ได้ถูกให้ความสำคัญอย่าง โดดเด่นกว่าเหตุการณ์อื่นที่แวดล้อมอยู่เลยแม้แต่น้อย เพราะฉะนั้นจึงย่อมทำให้ความหมายของวัตร ปฏิบัติอันเคร่งครัดที่ปรากฏในงานจิตรกรรมเหล่านั้นไม่สามารถเชื่อมโยงไปสู่เป้าหมายสูงสุดได้อย่าง ชัดเจนเท่าที่เคยปรากฏในจิตรกรรมแบบประเพณี รวมทั้งการไม่ปรากฏภาพคติจักรวาลแบบไตรภูมิใน อุโบสถ (รวมทั้งองค์ประกอบอื่นในงานสถาปัตยกรรม เช่น ลวดลายประดับ หน้าบัน แผนผังวัด) ก็ได้ ทำให้ความหมายของจักรวาลในฐานะเป็นแคนแห่งสังสารวัฏที่มนุษย์พึงต้องไปให้พ้นก็ย่อมปรากฏไม่ ชัดเจนตามไปด้วย

คังนั้น แม้ว่าความเป็นจริงแบบวิทยาศาสตร์จะช่วยให้มนุษย์ได้สัมผัสกับความเป็นจริง เชิงวัตถุวิสัย (objective reality) อย่างวิจิตรพิสคาร แต่ขณะเคียวกันก็ได้นำมนุษย์ให้ถอยห่างออกจาก ความเป็นจริงเชิงอัตวิสัย (subjective reality) หลักฐานจิตรกรรมฝาผนังในช่วงเวลาที่ปรับเปลี่ยนไปให้ ความสำคัญต่อความเป็นจริงเชิงประจักษ์เช่นนี้ได้ทำให้เราเห็นอย่างชัดเจนว่าความเป็นจริงเชิงภววิสัยที่ คำรงอยู่ภายนอกตัวของมนุษย์ได้เข้ามามีบทบาทสูงกว่าความเป็นจริงเชิงจิตวิสัยที่เคยมีมาก่อน อันทำให้ รูปแบบและความหมายที่ปรากฏในงานจิตรกรรมฝาผนังแบบประเพณีแต่เคิมปรับเปลี่ยนไปในที่สุด

กล่าวได้ว่าการปรับเปลี่ยนแนวคิดเรื่องความเป็นจริงในงานจิตรกรรมฝาผนังแบบใหม่เช่นนี้ เป็นการเปลี่ยนแปลงที่อยู่บนรากฐานของการให้ความสำคัญต่อความเป็นจริงเชิงประจักษ์ ที่เกี่ยวข้อง โดยตรงกับวิทยาศาสตร์อันอยู่บนรากฐานของปรัชญาแบบสสารนิยมที่มีความสำคัญในฐานะเป็น รากฐานการปรับเปลี่ยนมโนทัศน์เรื่องความเป็นจริงในขั้นรากฐานที่สุด โดยสาระของการให้ ความสำคัญต่อความเป็นจริงเชิงประจักษ์นี้ทำให้สูนย์กลางของความเป็นจริงได้เคลื่อนย้ายออกไปจาก ตัวมนุษย์ ซึ่งได้ส่งผลกระทบอย่างใหญ่หลวงต่อเป้าหมายและวิถีของความเป็นมนุษย์ และรูปแบบ ศิลปกรรมในงานจิตรกรรมฝาผนังบนรากฐานแนวคิดเช่นนี้จึงได้ให้ความสำคัญต่อโลกของความเป็น จริงที่สามารถรับรู้ได้ด้วยประสาทสัมผัส และทำให้ความหมายของความเป็นจริงเชิงมโนคติของ พุทธปรัชญาที่เคยแฝงอยู่ในรูปสัญลักษณ์ของงานจิตรกรรมแบบประเพณีได้เสื่อมคลายลง หรือ ปรับเปลี่ยนความหมายตามไปด้วย

ความเปลี่ยนแปลงทั้งหมดที่ปรากฏในจิตรกรรมฝาผนังเช่นนี้ เป็นผลลัพธ์โดยตรงของการ ผสมผสานแนวคิดแบบวิทยาศาสตร์อันอยู่บนรากฐานของปรัชญาแบบสสารนิยมเข้ากับแนวคิด ความเป็นจริงเชิงมโนคติของพุทธปรัชญา และเนื่องจากมีรากฐานทางปรัชญาที่แตกต่างกันโดยสิ้นเชิง จึงย่อมทำให้ความหมายและคุณค่าของพุทธปรัชญาที่เคยมีอยู่ในงานจิตรกรรมฝาผนังแบบประเพณี ปรากฏไม่ชัดเจนในจิตรกรรมรูปแบบใหม่เช่นนี้ เพราะความเป็นจริงเชิงมโนคติของพุทธปรัชญาไม่ สามารถเข้าถึงได้ด้วยวิธีการทางญาณวิทยา และปรัชญาที่มีรากฐานอยู่บนปรัชญาแบบสสารนิยม

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> คร. ประมวล เพ็งจันทร์ และ อ.ชัชวาล ปุญปัน, **สังขยาปกาสกฎีกา อุปกรณ์แห่งการหยั่งถึงความเป็นจริงจาก** โลกวิทยาศาสตร์พุทธศาสนา, เอกสารอัคสำเนาเนื่องในโอกาส ศ.คร.นิธิ เอียวศรีวงศ์ มีอายุครบ 60 ปี, พ.ศ. 2543 หน้า 52.

ตัวอย่างเช่น วิทยาศาสตร์ ด้วยเหตุนี้จึงย่อมทำให้แนวกิคเรื่องความเป็นจริง และการหยั่งรู้ความเป็น จริงเชิงมโนคติของพุทธปรัชญาโดยผ่านกรอบแนวกิคแบบใหม่ที่เกี่ยวข้องกับวิทยาศาสตร์เช่นนี้จึงย่อม ไม่สามารถปรากฏได้อย่างชัดเจนเทียบเท่ากับที่เคยปรากฏมาก่อนในงานจิตรกรรมไทยแบบประเพณี

คังนั้น จิตรกรรมฝาผนังรูปแบบใหม่เช่นนี้จึงแสดงให้เห็นว่า ในการติดต่อกับตะวันตก โดยเฉพาะอย่างยิ่งในช่วงรัชกาลที่ 3-4 นั้น แม้ว่าชนชั้นนำของสยามจะยังคงรักษาศรัทธาในพุทธ ศาสนาอย่างแรงกล้า แต่หลักฐานที่ปรากฏผ่านงานจิตรกรรมได้แสดงออกอย่างชัดเจนว่าชนชั้นนำของ สยามได้นำแนวคิดแบบวิทยาศาสตร์มาปรับใช้ร่วมกับแนวคิดของพุทธปรัชญา โดยผลจากความคิด เช่นนั้นได้ก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงอย่างใหญ่หลวงต่อแนวคิดรากฐานของพุทธปรัชญาอย่างที่ไม่เคย ปรากฏมาก่อนในสยาม และความเปลี่ยนแปลงดังกล่าวของพุทธศาสนาในช่วงเวลานั้น ก็เป็นรากฐาน พุทธศาสนาของสังคมไทยในยุคปัจจุบันนี้ด้วยเช่นกัน เพราะฉะนั้น การเข้าใจแนวคิดเรื่องความเป็น จริงในงานจิตรกรรมฝาผนังสมัยรัตนโกสินทร์ และการปรับเปลี่ยนแนวคิดดังกล่าวที่ปรากฏในงานจิตรกรรมเช่นนี้จึงไม่ได้เป็นแต่เพียงการเข้าใจงานศิลปกรรมเท่านั้น แต่ยังมีความสำคัญต่อการเข้าใจ ปรากฏการณ์ทางกวามคิดของสังคมในช่วงเวลาที่สำคัญที่สุดช่วงเวลาหนึ่งของสังคมไทยด้วย

### 4. จิตรกรรมฝ่าผนังในฐานะที่เป็นเครื่องมือเข้าถึงความเป็นจริงเชิงมโนคติของพุทธปรัชญา

ในหัวข้อนี้เราจะอธิบายว่าตัวผลงานจิตรกรรมฝาผนัง ซึ่งคำรงอยู่ในฐานะข้อเท็จจริง (fact) ที่อยู่ภายนอกตัวมนุษย์จะมีความสัมพันธ์กับมนุษย์อย่างไร และภายใต้กรอบแนวคิดของพุทธปรัชญามี ทัศนะว่าตัวผลงานจิตรกรรมนั้นมีความเป็นจริงในรูปแบบใด

สามารถกล่าวได้ใน 2 ประเด็น ประเด็นแรกคือ เรื่องราวและตัวละครที่จิตรกรรมเขียนเล่านั้น สื่อสารถึงสัจจะในระดับใดของพุทธปรัชญา ประเด็นที่สองคือ ตัวของผลงานจิตรกรรมในฐานะเป็นสิ่ง ที่เกิดจากอุปกรณ์ทางงานช่างโดยการเขียนของช่างเขียน และเป็นองค์ประกอบหนึ่งของศาสนสถาน นั้นจะคำรงความเป็นจริงในสถานะใดของพุทธปรัชญา

ในประเด็นแรกนั้นกล่าวได้ว่า "รูป" ทั้งปวงที่ปรากฏในจิตรกรรมไม่ว่าจะเป็นรูปที่มีจิต ครอบครองคือ สัตว์โลกต่างๆ ทั้งรูปของพระพุทธเจ้า เทวคา มาร มนุษย์สามัญและรวมถึง "รูป" อันไม่ มีจิตครอบครอง คือ รูปของเขาพระสุเมรุ ภพภูมิต่างๆ นั้นล้วนเป็นการปรากฏของความจริงในระคับ สมมุติสัจจะทั้งสิ้น คือ เป็นสิ่งซึ่งไม่มีภาวะความเป็นจริงในตัวเอง เช่น รูป ของเทวคากษัตริย์ มนุษย์ ต่างๆ ที่ปรากฏในฐานะเป็นรูปประกอบเล่าเรื่องราวในจิตรกรรมไม่ว่าจะเป็นรูปพระเจ้าสุทโธทนะ พระนางสิริมหามาขา หรือตัวละครอื่นๆ นั้นล้วนเป็นความมีอยู่จริงในระคับสมมุติสัจจะทั้งสิ้น เพราะ เมื่อแยกองค์ประกอบของรูปกายเหล่านั้นก็จะพบเพียงรูป และนาม หรือขันธ์ 5 ไม่พบตัวตนของ พระเจ้าสุทโธทนะ และพระนางสิริมหามายาแต่อย่างใค<sup>50</sup> เพราะฉะนั้น ด้วยกรอบแนวคิดเช่นนี้ การที่

<sup>50</sup> การเปรียบเทียบ แยกองค์ประกอบของมนุษย์เป็นส่วนๆ ที่เมื่อถึงที่สุดแล้วก็ไม่พบตัวตนใดๆ ของผู้นั้นได้ใช้ การเปรียบเทียบในลักษณะเดียวกับ **มิถินทปัญหา ฉบับพิสดาร**, (กรุงเทพฯ: ศิลปบรรณาลาร, 2500),หน้า 6 – 7.

จิตรกรรมได้เขียนถึงสิ่งที่ไม่มีอยู่จริงให้ปรากฏจิ้นเป็นการบัญญัติให้มีขึ้นเช่นนี้จึงเทียบเกียงได้กับ อวิชชมานบัญญัติ<sup>31</sup>โดยรูปของสรรพสิ่งจำนวนมากอันอยู่ในลักษณะการเขียนแสดงสิ่งต่างๆ ในจักรวาล ทั้งโอกาสโลกและสัตว์โลก จึงล้วนจัดอยู่ในอวิชชมานบัญญัติ ทั้งสิ้น เพราะเป็นสิ่งที่ไม่มีความเป็นจริง โดยตัวมันเอง แต่อย่างไรก็ตาม สมมุติสัจจะเหล่านั้นก็มีความสำคัญในฐานะที่ทำหน้าที่สื่อสารหรือบอก เล่าสภาวะที่มีอยู่จริงด้วย ตัวอย่างเช่น ภาพจิตรกรรมได้ดำเนินเรื่องราวผ่านตัวละครต่างๆ อันเป็น อวิชชมานบัญญัติ เช่น เล่าเรื่องราวเกี่ยวกับทุกข์ อันเป็นอริยสัจ 4 ข้อที่ 1 ก็เป็นภาวะที่มีอยู่จริงตาม ทัศนะของพุทธปรัชญา ฉะนั้น ข้อบ่งชี้เรื่องทุกข์ที่ถูกเขียนในจิตรกรรมจึงเป็นการเขียนหรือบัญญัติ สิ่ง ที่มีอยู่จริงคือ สภาวะทุกข์ และเรื่องราวต่างๆ ที่บอกเล่าผ่านตัวละครเหล่านี้ ยังสะท้อนถึงสภาวะหรือ กฎเกณฑ์อื่นๆ ที่มีอยู่จริงอีกเป็นจำนวนมาก เช่น จิตนิยาม และกรรมนิยามที่ตัวละครล้วนได้รับผลกรรมที่ตนกระทำไว้ เช่น พระโพธิสัตว์ได้รับผลกรรมคือการตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า ก็ยืนยันความมีอยู่ จริงในเรื่องกรรม ฉะนั้น การเขียนเรื่องราวหรือบัญญัติเรื่องที่มีความเป็นจริงเช่นนี้ให้ปรากฏขึ้นจึงจัด ว่าเป็นวิชชมานบัญญัติวิ ในพุทธปรัชญา

ในส่วนถัคไปจะกล่าวถึง จิตรกรรมฝาผนังในฐานะเป็นสิ่งที่ถูกมนุษย์สร้างหรือเขียนขึ้นนั้น มี ความเป็นจริงตามทัศนะของพุทธปรัชญาในลักษณะใดและมีความสัมพันธ์กับมนุษย์อย่างไร ดังนี้

จากกรอบแนวคิดเดียวกันเช่นนี้กล่าวได้ว่า ผลงานจิตรกรรมฝาผนังที่ล้วนถูกเขียนขึ้นบน ฝาผนัง ตัวผลงานจิตรกรรมจึงจัดได้ว่าเป็นสมมุติสัจจะด้วยเช่นกัน เพราะว่าเมื่อแยกองค์ประกอบของ ตัวงานจิตรกรรมฝาผนังอันเป็นภาพระบายสีของช่างเขียนออกแล้วก็จะพบเพียงองค์ประกอบของสี ต่างๆ (สีฝุ่น) กาว ทราย ปูน และอิฐ เท่านั้น ไม่พบตัวตนของจิตรกรรมแต่อย่างใด เป็นแต่เพียง องค์ประกอบของสิ่งคังกล่าวมารวมกันอย่างเหมาะสมจึงเกิดเป็นจิตรกรรม อันเป็นส่วนประกอบส่วน หนึ่งของอุโบสถอันเป็นเสนาสนะของสงฆ์ ซึ่งเมื่อแยกองค์ประกอบของเสนาสนะ และจิตรกรรม ทั้งหมดเหล่านั้นให้ย่อยที่สุดแล้วก็จะพบเพียงองค์ประกอบของมหาภูตรูป 4 เท่านั้น และย่อมมี ธรรมชาติที่มีความผันแปร เป็นไปตามไตรลักษณ์ จึงเป็นสภาวะธรรมที่มีการปรุงแต่งเป็นไปตามเหตุ ปัจจัย จัดเป็นสังขารอันไม่มีใจครอง หรือ อนุปาทินนกสังขาร จึงย่อมเป็นสังขตธรรมที่ไม่มีตัวตนใดๆ

หลักฐานที่ยืนยันการขอมรับความเป็นจริงที่มีต่อจิตรกรรมฝาผนังในทัศนะดังกล่าวคือ บทสวคมนต์ที่เรียกว่า **ธาตุปฏิกูล ปุปจุงเวกุ ขณปาฐ** ความว่า "...ขถาปจุจย์ ปวตุตมาน ธาตุมตุตเมเวต์ ยทิท เสนาสน ตทุปภุญชโก จ ปุคฺคโล ธาตุมตุตโก นิสฺสตฺโต นิชฺซีโว สฺญฺโญ...เสนาสนะนี้เป็นไปตาม ปัจจัยสักแต่ว่าธาตุ ถึงบุคฺคล ผู้เข้าไปใช้สอยเสนาสนะนั้น สักแต่ว่าธาตุ มิใช่สัตว์ มิใช่ชีวิต เป็นของ

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> ลัลนา อัศวรุ่งนิรันคร์, **การศึกษาวิเคราะห์เรื่องสัจจะในฝ่ายพุทธปรัชญาเถรวาท**, วิทยานิพนธ์อักษรศาสตร มหาบัณฑิต จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2527,หน้า 19.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> เรื่องเดียวกัน.

ว่างเปล่า..."<sup>53</sup> ซึ่งจิตรกรรมฝาผนังก็จัดเป็นองค์ประกอบหนึ่งของเสนาสนะ คือ อุโบสถนี้ด้วย เพราะฉะนั้น จิตรกรรมจึงย่อมเป็นสิ่งที่ไม่มีตัวตนด้วยเช่นเคียวกัน

สมมุติสังจะทั้งหมดในจิตรกรรมฝาผนังมีความสัมพันธ์กับมนุษย์ในฐานะเป็นเครื่องมือหรือ อุปกรณ์ที่ชี้ให้เห็นความเป็นจริงในระดับ**ปรมัตถะตัจจะ** โดยเฉพาะทางไปสู่พระนิพพานในฐานะ เป้าหมายสูงสุดของพุทธปรัชญาได้ด้วยใจตนเอง โดยได้จำลองสมมุติสังจะทั้งในระดับที่รับรู้ได้ด้วย ประสาทสัมผัส และไม่สามารถรับรู้ได้ด้วยประสาทสัมผัสสามัญ มาจำลองให้มนุษย์สามารถรับรู้ได้ ด้วยประสาทสัมผัสสามัญ มาจำลองให้มนุษย์สามารถรับรู้ได้ ด้วยประสาทสัมผัสสามัญ มาจำลองให้มนุษย์สามารถรับรู้ได้

จิตรกรรมฝาผนังในความหมายเช่นนี้จึงมีความสำคัญในฐานะเป็นเครื่องมือหรืออุปกรณ์ที่ให้ มนุษย์เข้าถึงความเป็นจริงในระดับปรมัตถสัจจะด้วยใจตนเอง

แนวคิดที่ให้ความสำคัญกับจิตของมนุษย์ยังสอดคล้องกันกับการให้ความหมายคำว่า จิตรกรรม ตามรากฐานของพุทธปรัชญาที่ให้ความหมายคำว่า**จิตรกรรม**โดยเน้นความสำคัญมาที่จิตของผู้ที่สร้าง งานจิตรกรรม มากกว่าจะให้ความสำคัญแก่ตัวของผลงานจิตรกรรม เพราะจิตของมนุษย์ที่สร้างงาน จิตรกรรมย่อมมีความสำคัญในฐานะที่เป็นที่มาอันแท้จริงที่บงการให้เกิดงานจิตรกรรมทึ่งคงามนั้นได้<sup>55</sup>

จิตรกรรมฝาผนังในฐานะสมมุติสัจจะเช่นนี้ ยังมีความสัมพันธ์กับนิพพานในฐานะ ปรมัตถสัจจะและเป้าหมายสูงสุด คือ ความเป็นจริงสูงสุดอันเป็นปรมัตถสัจจะนั้นเป็นภาวะที่อยู่เหนือ การบัญญัติใดๆ กล่าวคือ มนุษย์จะต้องหยั่งรู้ด้วยใจตนเอง แต่การที่มนุษย์จะเข้าถึงเป้าหมายสูงสุดอัน เป็นปรมัตถสังจะเช่นนั้นได้ก็ต้องผ่านกระบวนการหยั่งรู้ความเป็นจริงเช่นนั้นผ่านสมมุติสังจะทั้งสิ้น และสมมุติสังจะที่ถูกเขียนเป็นภาพและเล่าเรื่องราวผ่านงานจิตรกรรมเช่นนี้ย่อมมีคุณค่าและความหมาย สูงมาก เพราะเป็นเครื่องมือหรืออุปกรณ์ให้ใจของมนุษย์สามารถเข้าถึงความเป็นจริงอันเป็นปรมัตถ์ได้ ในที่สุด เพราะฉะนั้น ถึงแม้ว่าจิตรกรรมฝาผนังจะเป็นเพียงความเป็นจริงในระดับสมมุติสังจะ แต่ก็มี คุณค่าตามแนวคิดของพุทธปรัชญา เพราะว่าตราบใดที่มนุษย์ยังไม่สามารถเข้าถึงปรมัตถสังจะได้ ตราบนั้นสมมุติสังจะในฐานะเป็นเครื่องมือที่ทำให้มนุษย์ยังไม่สามารถเข้าถึงปรมัตถสังจะได้ ความสำคัญเป็นอย่างสูงที่สามารถสื่อสารความเป็นจริงที่มนุษย์ยังไม่สามารถรับรู้ได้ให้ปรากฏขึ้น

การปรับเปลี่ยนรูปแบบสิลปกรรมในงานจิตรกรรมฝาผนังทั้งด้านเนื้อหา และรูปแบบอันได้ ปรับเปลี่ยนไปให้ความสำคัญต่อความเป็นจริงเชิงประจักษ์ที่เกี่ยวข้องกับวิทยาศาสตร์บนรากฐาน ปรัชญาแบบสสารนิยมนั้น หากพิจารณาด้วยกรอบแนวคิดว่า จิตรกรรมฝาผนังทำหน้าที่เป็นสมมุติ

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> พระราชเทวี พระวินัยธรชั้นฎีกา วัคประยูรวงศาวาส ธนบุรี, **ชุมนุมบทสวคมนต์ฉบับหลวงแปล**, (กรุงเทพฯ : อำนวยสาส์น, 2532), หน้า 33.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> พระธรรมปีฎก, **พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์**, หน้า 253.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> คูรายละเอียดเพิ่มเติมใน **อรรถกถาธรรมสังคณี เล่มที่ 1 ภาคที่ 1** (กรุงเทพฯ: มหามกุฎราชวิทยาลัยฯ 2528), หน้า 229-230.

สัจจะแล้ว จะพบว่าการเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นนี้ได้ทำให้สมมุติสัจจะที่มีอยู่แต่เดิมในจิตรกรรมที่มีกวามหมายแฝงอยู่ในรูปเหล่านั้นได้หายไป หรือปรากฏไม่ชัดเจนจึงทำให้การสื่อสารและความหมายที่มนุษย์รับรู้ผ่านสัญลักษณ์หรือสมมุติสัจจะเหล่านั้นย่อมเปลี่ยนไป หรือปรากฏไม่ชัดเจน เช่น การไม่ปรากฏภาพคติจักรวาลแบบไตรภูมิ (ในฐานะสมมุติสัจจะ) ย่อมส่งผลกระทบทำให้การรับรู้ความหมายของโลกและจักรวาลในฐานะสังสารวัฏที่เป็นไปตามกรรมและเป็นทุกข์ที่แฝงอยู่ในคติจักรวาลแบบไตรภูมิย่อมปรากฏไม่ชัดเจนตามไปด้วย หรือการที่ตัวภาพ ตัวละครที่ปรากฏลักษณะในรูปแบบที่ใกล้เคียงกับข้อเท็จจริงนั้น ก็ทำให้การสื่อสารความหมายเรื่องกรรม และการบำเพ็ญบารมีผ่านตัวละครไปยังผู้ชมผลงานจิตรกรรมย่อมปรากฏไม่ชัดเจนเทียบเท่ากับที่เคยปรากฏในงานจิตรกรรมแบบประเพณี เป็นต้น เพราะฉะนั้น การปรับเปลี่ยนแนวคิดเรื่องความเป็นจริงที่ปรากฏในจิตรกรรมฝาผนังเช่นนี้ จึงย่อมส่งผลกระทบต่อการปรับเปลี่ยนความหมาย และสัญลักษณ์ที่แฝงอยู่ในสมมุติสัจจะที่จะเชื่อมโยงไปสู่ปรมัตลสัจจะย่อมไม่ชัดเจนเท่าที่เคยปรากฏในจิตรกรรมแบบประเพณีด้วย ทำให้การรับรู้ความหมายเรื่องความเป็นจริงความเป็นจัดเจนเท่าที่เคยปรากฏในจิตรกรรมแบบประเพณีด้วย ทำให้การรับรู้ความหมายเรื่องความเป็นจริงกวามเป็ล่ยนตามไปด้วย

#### ร. สรุป

จิตรกรรมฝาผนังแบบประเพณีในสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น คือ งานที่สร้างขึ้นในช่วงรัชกาลที่ 1-3 แห่งกรุงรัตนโกสินทร์ เป็นจิตรกรรมที่มีพัฒนาการมาจากจิตรกรรมฝาผนังสมัยอยุธยาตอนปลาย มีรูปแบบศิลปะแบบประเพณีนิยมของงานจิตรกรรมไทยคือ ตัวภาพ และสถาปัตยกรรมมีลักษณะเป็น ภาพ 2 มิติ ไม่แสดงแสงเงา ตัวละครและฉากประกอบภาพไม่มีความสอดคล้องกับข้อเท็จจริง เนื้อเรื่อง หลักที่นำมาเขียนจิตรกรรมได้แก่ คติจักรวาลแบบไตรภูมิ พุทธประวัติ และทศชาติชาดก

หลักฐานเช่นนี้บ่งชี้ได้ว่าจิตรกรรมฝาผนังแบบประเพณีในสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้นมีแนวคิด ที่ไม่ได้ตั้งอยู่บนรากฐานแนวคิดความเป็นจริงเชิงประจักษ์อันอยู่บนรากฐานปรัชญาแบบสสารนิยม เพราะทั้งเนื้อหาและรูปแบบศิลปกรรมไม่ได้ให้ความสำคัญต่อความเป็นจริงเชิงประจักษ์ แต่ได้ตั้งอยู่ บนรากฐานความเป็นจริงเชิงมโนคติของพุทธปรัชญาที่ให้ความสำคัญต่อการหยั่งรู้ความเป็นจริงที่ นำไปสู่การคับทุกข์ได้ตามแนวคิดของพุทธปรัชญา อันเป็นการหยั่งรู้ความเป็นจริงเชิงจิตวิสัยที่ไม่ สามารถแยกตัวความรู้ออกไปจากสิ่งที่ถูกรู้ และไม่สามารถตรวจวัดความจริงเช่นนี้ในเชิงปริมาณได้ นั่นคือการหยั่งรู้ในใตรลักษณ์ ปฏิจจสมุปบาท และอริยสัจ 4 ได้ในใจตน และเนื่องจากเป็นการหยั่งรู้ได้ ในใจตนจึงทำให้ความเป็นจริงเช่นนี้ของพุทธปรัชญาเป็นความจริงเชิงมโนคติ อันเป็นนามธรรมด้วย ทั้งยังเป็นความจริงที่ไม่ได้ดำรงอยู่ในข้อเท็จจริงภายนอกตัวมนุษย์อย่างเป็นภววิสัย

แนวคิดเช่นนี้ของพุทธปรัชญาเป็นรากฐานในการกำหนดเรื่องราว และรูปแบบศิลปกรรมใน จิตรกรรมฝาผนัง ดังนี้

ในด้านเนื้อเรื่องหรือวรรณกรรมที่นำมาเขียนภาพจิตรกรรม รากฐานความเป็นจริงเชิงมโนคติ ของพุทธปรัชญาที่เป็นการหยั่งรู้ในไตรลักษณ์ ปฏิจจสมุปบาท และอริยสัจ 4 เป็นสิ่งที่กำหนดเป้าหมาย และวิถีของความจริงที่มีมนุษย์เป็นศูนย์กลาง มีพระนิพพาน และการตรัสรู้กำหนดเป็นเป้าหมายสูงสุด ซึ่งจิตรกรรมฝาผนังได้เน้นความสำคัญของการตรัสรู้สัมมาสัมโพธิญาณของพระพุทธเจ้า โดยปรากฏ ภาพมารผจญเป็นภาพพระพุทธเจ้าต่อสู้กับกองทัพมารจนประสบชัยชนะสามารถชนะทั้งมารในเชิง ภววิสัย และในเชิงจิตวิสัย ซึ่งมักพบในจิตรกรรมฝาผนังสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้นเป็นภาพขนาดใหญ่ อยู่ในตำแหน่งที่ตรงข้ามพระประธานเสมอ

เป้าหมายของพุทธปรัชญาเช่นนั้นยังเป็นสิ่งสำคัญในการกำหนดวิถีหรือแนวทางที่นำไปสู่ เป้าหมายสูงสุดบนรากฐานแห่งการรู้ความเป็นจริงเชิงมโนคติของพุทธปรัชญา อันได้แก่การมีวิถีปฏิบัติ ตามหลักอริยสัง 4 คือการหยั่งรู้ทุกข์ของชีวิต ซึ่งจิตรกรรมได้เน้นย้ำสาระในข้อนี้สูงมาก ซึ่งเนื้อหา และเนื้อเรื่องในจิตรกรรมฝาผนังก็มีสาระที่นำไปสู่เป้าหมายคังกล่าวอย่างชัคเจน ได้แก่ จิตรกรรมเรื่อง พุทธประวัติทุกแห่งที่นำมาศึกษาจะต้องปรากฏภาพการพบเทวทูตทั้ง 4 ที่ทรงทอดพระเนตรเห็นคนแก่ คนเจ็บ คนตาย และนักบวชของเจ้าชายสิทธัตถะ ทำให้สามารถตระหนักรู้ทุกข์ได้ และสามารถหยั่ง รู้ปฏิจจสมุปบาทอันเป็นวงจรและสาเหตุของทุกข์ในสังสารวัฏได้ และการเห็นนักบวชก็ทำให้สามารถ กำหนดเป้าหมายสูงสุดในการที่จะพ้นทุกข์ได้ ทั้งหมดจึงเป็นสาเหตุให้พระองค์ออกบวช และการหยั่งรู้ ทุกข์ก็เป็นสาเหตุแห่งการออกบวชของอดีตพระพุทธเจ้าทุกพระองค์ ซึ่งภาพอดีตพระพุทธเจ้าทั้ง 27 พระองค์ ที่ปรากฏในจิตรกรรมฝาผนังภายในวิหารหลวงวัดสุทัศน์เทพวรารามได้ปรากฏเหตุการณ์ ทอดพระเนตรเทวทูตทั้ง 4 ทั้งสิ้น รวมทั้งการออกบวชของพระปัจเจกพุทธเจ้าทุกพระองค์ในจิตรกรรม ฝาผนังภายในอุโบสถวัดสุทัศน์เทพวรารามก็เกิดจากการหยั่งรู้ในทุกข์ และใจหยั่งรู้ใตรลักษณ์ทั้งสิ้น

จริยวัตรของพระพุทธองค์และพระโพธิสัตว์แต่อดีตชาตินั้นอยู่บนรากฐานของวิถีที่นำไปสู่ เป้าหมายสูงสุด อันประกอบด้วยมรรคมืองค์แปคแทรกซึมอยู่โดยตลอด และในฐานะที่ทรงบำเพ็ญ บารมีเป็นพระโพธิสัตว์ โดยเฉพาะในสิบชาติสุดท้ายที่เรียกว่าทศชาตินั้นได้มีความสำคัญเป็นอย่างสูงในฐานะผู้ที่จะตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าทุกพระองค์จะด้องบำเพ็ญบารมีสิบประการดังกล่าวจึงจะสามารถเป็นพระพุทธเจ้าได้ดังปรากฏในภาพทศชาติชาคก ซึ่งเป็นเรื่องหลักเรื่องหนึ่งที่มักพบเสมอในจิตรกรรมฝาผนัง ฉะนั้น เนื้อเรื่องหลักที่พบในจิตรกรรม คือ พุทธประวัติและทศชาติชาคกจึงเป็นสื่อที่ทำให้เห็นถึงกระบวนการหยั่งรู้ความเป็นจริงเชิงมโนคติที่ชัดเจนตามแนวทางของพุทธปรัชญา

ในด้านรูปแบบสิลปกรรมของจิตรกรรมฝาผนังสมัยรัคน โกสินทร์ตอนดัน ความเป็นจริงเชิง ม โนคติของพุทธ ปรัชญาอันเป็นจิตวิสัย ได้มีบทบาทสูงต่อการกำหนครูปแบบศิลปกรรมในงาน จิตรกรรม เช่น การกำหนคลักษณะรูปกายของตัวละคร โดยใช้ระดับของจิตและการกระทำกรรม รวมทั้ง การมีแนวคิดอยู่บนรากฐานของความเป็นจริงเชิงม โนคติ ทำให้จิตรกรรมไม่จำเป็นต้องแสดงออก โดย รูปแบบศิลปะที่มีความสอดกล้องกับข้อเท็จจริงที่รับรู้ได้ โดยประสาทสัมผัส เช่น ฉากทิวทัศน์ และ ลักษณะตัวละครที่ไม่สอดกล้องกับข้อเท็จจริงที่สัมพันธ์กับความเป็นจริงเชิงประจักษ์อันอยู่บนรากฐาน ปรัชญาแบบสสารนิยมเป็นหลัก เพราะการรับรู้หรือแสดงออกเพียงแก่ความเป็นจริงเชิงประจักษ์ หรือ กุณสมบัติ (quality) ของความจริงอันมีภาวะที่เป็นวัตถุวิสัยเช่นนั้น ไม่ได้เป็นการรู้ความเป็นจริงที่

นำไปสู่การคับทุกข์ได้โดยตรง และการแสดงออกด้วยรูปแบบที่ไม่เหมือนจริงเช่นนี้เองก็ได้สะท้อนถึง การขอมรับแนวคิดความเป็นจริงเชิงมโนคติของพุทธปรัชญาในงานจิตรกรรมฝาผนังอย่างชัดเจน

คังนั้นทั้งรูปแบบศิลปกรรมและเนื้อหาของงานจิตรกรรมฝาผนังแบบประเพณีจึงมี ความสัมพันธ์ร่วมกัน คือ ตั้งอยู่บนรากฐานความเป็นจริงเชิงมโนคติของพุทธปรัชญาที่เนื้อหาหรือเนื้อ เรื่องหลักอันได้แก่ พุทธประวัติ และทศชาติชาคก ที่ปรากฏในจิตรกรรมล้วนสะท้อนถึงแนวคิดในการ หยังรู้ความเป็นจริงเชิงมโนคติ รวมทั้งมีเป้าหมายและวิถีตามแนวทางของพุทธปรัชญาอย่างชัดเจน

อย่างไรก็ตามการปรับเปลี่ยนรูปแบบศิลปกรรมที่ได้ให้ความสำคัญต่อแนวคิคความเป็นจริง เชิงประจักษ์แบบวิทยาศาสตร์อันอยู่บนรากฐานของปรัชญาสสารนิยมจากตะวันตกในสมัยปลายรัชกาล ที่ 3 และทวีความสำคัญ รวมทั้งขยายตัวอย่างรวคเร็วในช่วงรัชกาลที่ 4 เป็นต้นมา ได้ทำให้เกิดการ ปรับเปลี่ยนแนวคิดเรื่องความเป็นจริงของพุทธปรัชญาที่มีมาแต่เคิม เพราะลักษณะความเป็นจริง เชิงประจักษ์มีรากฐานทางอภิปรัชญาต่างจากความเป็นจริงเชิงมโนคติของพุทธปรัชญาคือ ได้ให้ ความสำคัญต่อความเป็นจริงเชิงประจักษ์ที่สามารถตรวจสอบได้ด้วยประสาทสัมผัส ทำให้ความเป็น จริงมีคุณสมบัติเป็นสิ่งที่คำรงอยู่ภายนอกตัวของมนุษย์ให้มนุษย์เข้าไปรับรู้ได้ด้วยประสาทสัมผัสอย่าง เป็นวัตถุวิสัย จึงทำให้ข้อเท็จจริงที่สามารถรู้ได้ด้วยประสาทสัมผัสถูกเน้นความสำคัญเป็นอย่างสูง ทำให้การแสดงออกโดยผ่านรูปแบบศิลปกรรมในงานจิตรกรรมได้ให้ความสำคัญต่อความสอดกล้อง กับความเป็นจริงเชิงประจักษ์ที่คำรงอยู่จริงอย่างเป็นวัตถุวิสัย มากกว่าการให้ความสำคัญต่อความเป็น จริงเชิงมโนคติดังที่เคยปรากฏอย่างชัดเจนในจิตรกรรมแบบประเพณี

แนวคิดเช่นนี้เป็นรากฐานให้แก่การปรับเปลี่ยนรูปแบบ และเรื่องราวที่ปรากฏในงานจิตรกรรม ฝาผนังโดยเฉพาะอย่างยิ่งในสมัยรัชกาลที่ 4 เป็นต้นมาโดยเริ่มปรากฏขึ้นก่อนในกลุ่มวัดธรรมยุติกนิกาย

แนวคิดเรื่องความเป็นจริงที่ปรับเปลี่ยนไปอย่างสำคัญ คือ ความเป็นจริงตามแนวคิดแบบจารีต ในส่วนที่ไม่สามารถตรวจสอบได้ด้วยประสาทสัมผัสถูกลดความสำคัญลง ทำให้เนื้อเรื่องของจิตรกรรม แบบจารีตที่ไม่สามารถเป็นจริงได้ในกรอบแนวคิดเชิงประจักษ์ คือ จักรวาลแบบไตรภูมิ และทศชาติ ชาดก เกือบไม่ปรากฏ หรือปรากฏในลักษณะที่ถูกลดขนาดและความสำคัญลงมาก และรูปแบบศิลปะก็ ได้ถูกเขียนอย่างให้ความสำคัญต่อความสอดคล้องกับข้อเท็จจริงเชิงประจักษ์ที่สามารถรู้ได้ด้วยประสาท สัมผัส คือ ภาพทิวทัศน์ในลักษณะที่แสดงมิติความลึก มีสีสันและบรรยากาศใกล้เคียงกับข้อเท็จจริง สถาปัตยกรรมในภาพก็เขียนอย่างคำนึงถึงความสอดคล้องต่อข้อเท็จจริง

แนวคิดดังกล่าวในงานจิตรกรรมทำให้ความเป็นจริงเชิงภววิสัยที่ปรากฏในตัวภาพเหล่านั้นได้ ถูกแยกขาดจากความเป็นจริงเชิงจิตวิสัย เพราะสิ่งที่กำหนดลักษณะรูปกายของตัวละครดังกล่าวมิใช่ กรรมและระดับจิตของสัตว์โลกอันเป็นเจ้าของรูปกายนั้นๆ แต่เป็นข้อเท็จจริงเชิงกายภาพ

การปรับเปลี่ยนแนวคิดเรื่องความเป็นจริงที่ปรากฏในจิตรกรรมฝาผนัง จึงไม่ได้เป็นเพียงการ ปรับเปลี่ยนแนวคิดเรื่องความเป็นจริงที่ปรากฏจำกัดในผลงานศิลปะเท่านั้น แต่ยังเป็นตัวอย่างชัดเจนที่ แสดงให้เห็นถึงการปรับเปลี่ยนแนวคิดและโลกทัศน์ของสังคมไทยที่มีต่อความจริงในขั้นรากฐานอย่าง สำคัญที่เป็นพื้นฐานทำให้แนวคิดอื่นที่เกี่ยวเนื่องกัน คือแนวคิดเรื่องความดี และความงามตามบรรทัด ฐานเดิมของสังคมไทยที่มีรากฐานเกี่ยวข้องกับพุทธปรัชญาเป็นอย่างสูงได้ปรับเปลี่ยนตามไปด้วย เพราะอิทธิพลแนวคิดเรื่องความเป็นจริงแบบวิทยาสาสตร์อันตั้งอยู่บนรากฐานของปรัชญาแบบสสาร นิยม ทำให้การรู้ความเป็นจริงสูงสุดคือการรู้คุณสมบัติ (quality) ในเชิงวัตถุวิสัยอย่างเป็นรูปธรรม หา ได้เป็นการหยั่งรู้ความเป็นจริงด้วยใจอย่างเป็นมโนคติ จึงย่อมทำให้ความเป็นจริงในมิติใหม่เช่นนี้แยก ขาดจากมนุษย์และเป็นอิสระจากตัวของมนุษย์ในฐานะผู้รู้ความเป็นจริงถึงแม้ว่าจะยังยอมรับเป้าหมาย สูงสุดของพุทธปรัชญาคือพระนิพพานในฐานะความเป็นจริงเชิงจิตวิสัยอยู่ แต่กระบวนการรู้ความเป็น จริงหรือไปให้ถึงพระนิพพานก็ไม่ปรากฏความชัดเจนเทียบเท่ากับที่เคยมีมาก่อนในแนวคิดแบบจารีต

การให้ความสำคัญต่อความเป็นจริงเชิงประจักษ์ที่สามารถรู้ได้ด้วยประสาทสัมผัสยังทำให้ มโนทัศน์ที่มีต่อความคีปรับเปลี่ยนไปด้วย เพราะเมื่อได้ให้ความสำคัญต่อคุณค่าของความเป็นจริงที่ คำรงอยู่ภายนอกตัวของมนุษย์อย่างเป็นวัตถุวิสัยแล้ว ก็ได้ทำให้คุณค่าความดีของสรรพสิ่งในโลก กายภาพและมนุษย์ย่อมไม่มีความเกี่ยวข้องกับความเป็นจริงแต่อย่างใด พร้อมกับทำให้แนวคิดเรื่อง ความงามเป็นอิสระจากความจริงและความดี โดยเป็นความงามที่สัมพันธ์กับความเป็นจริงแต่อย่างใด อันเป็นวัตถุวิสัย มิใช่เป็นความงามที่สัมพันธ์กับกรรมและการทำความดีอันเป็นนามธรรมแต่อย่างใด

คังนั้นการเข้าใจมโนทัศน์เรื่องความเป็นจริงตามแนวคิดแบบจารีต รวมทั้งการปรับเปลี่ยน และความเสื่อมคลายลงของแนวคิดดังกล่าวโดยผ่านงานจิตรกรรมฝาผนัง จึงย่อมมีความสำคัญยิ่งต่อ สังคมไทยปัจจุบัน เพราะมโนทัศน์เรื่องความเป็นจริงอันเป็นสิ่งที่สัมพันธ์กับความคีและความงามที่ สังคมไทยกระแสหลักยึดถืออยู่ในปัจจุบัน ล้วนตั้งอยู่บนรากฐานที่สัมพันธ์กับวิทยาศาสตร์เป็นอย่างสูงโดยมโนทัศน์ดังกล่าวในสังคมไทยก็เป็นผลผลิตที่สืบเนื่องโดยตรงจากการปรับเปลี่ยนมโนทัศน์เรื่อง ความเป็นจริงที่ได้กล่าวถึงในงานวิจัยนี้ และในยุคสมัยที่แนวคิดแบบวิทยาศาสตร์ได้เจริญก้าวหน้าไป อย่างรวดเร็วและมีอิทธิพลสูงมากในสังคม แต่ในขณะเคียวกันก็ปรากฎชัดเจนว่าไม่สามารถบรรเทาทุกข์แก่มนุษย์ได้อย่างรอบด้าน โดยเฉพาะทุกข์ในด้านจิตใจของมนุษย์อันเป็นนามธรรมให้ลดลงได้

ปัญหาดังกล่าวในสังคมไทยเป็นหลักฐานยืนยันว่าแนวคิดความเป็นจริงของวิทยาศาสตร์บน รากฐานปรัชญาแบบสสารนิยมที่มีบทบาทสูงในสังคมไทยนั้นไม่เพียงพอต่อการทำความเข้าใจความ เป็นจริงได้อย่างรอบด้าน โดยเฉพาะอย่างยิ่งความเป็นจริงในเชิงมโนคติที่ต้องหยั่งรู้ด้วยใจอย่างเป็น นามธรรมนั้นญาณวิทยาแบบวิทยาศาสตร์เพียงอย่างเดียวไม่สามารถเข้าถึงและใช้เป็นวิถีที่นำไปสู่การ หยั่งรู้ความจริงของทุกข์อันเป็นนามธรรมและแก้ปัญหาของมนุษย์ได้อย่างครบถ้วนรอบด้าน

เมื่อเป็นคังนี้การเรียนรู้แนวกิดเรื่องความเป็นจริงเชิงมโนคติของพุทธปรัชญาที่เคยคำรงอยู่ใน สังคมไทยแต่อคีต โดยผ่านงานจิตรกรรมเช่นนี้จึงย่อมมีความจำเป็นยิ่งต่อสังคมไทยปัจจุบันที่ได้นำพา ตนเองให้ถอยห่างออกจากการเข้าใจความเป็นจริงเชิงมโนคติ ทำให้มนุษย์หรือสังคมไทยสามารถ เรียนรู้และเข้าใจความเป็นจริงและปรากฏการณ์ต่างๆ ในสังคม และตัวของมนุษย์เองได้อย่างรอบด้าน กว่าที่เป็นอยู่ในปัจจุบัน

## บรรณานุกรม

| จอมเกล้าเจ้าอยู่หัว, พระบาทสมเด็จพระ. <b>ชุมนุมพระบรมราชาธิบายในพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้า</b>                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| เจ้าอยู่หัวหมวดวรรณคดีและหมวดโบราณคดี และประชุมพระราชนิพนธ์ในรัชกาลที่ 4 ภาค                                                |
| ·                                                                                                                           |
| <b>ปกิณกะ</b> . กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2541.<br><b>เทศนาพระราชประวัติและพระราชนิพนธ์บางเรื่องในพระบาท</b> |
| _                                                                                                                           |
| <b>สมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว เรื่องพุทธศาสนา</b> . กรุงเทพฯ: ไทยเขยม, 2523.                                              |
| พระราชทัดอเฉขา พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่ทั่ว. กรุงเทพฯ:                                                               |
| มหามกุฎราชวิทยาลัย, 2521.                                                                                                   |
| จุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว, พระบาทสมเด็จพระ. <b>พระราชคำรัสในพระบาทถมเด็จพระจุลจอม</b>                                          |
| เกล้าเจ้าอยู่หัวทรงแถลงพระบรมราชาธิบายแก้ไขการปกครองแผ่นดินและ                                                              |
| พระราชทัดอเฉขาพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงมีใปมากับสมเด็จ                                                       |
| พระมหา <b>สมณเจ้ากรมพระยาวชิรญาณวโรรส.</b> กรุงเทพฯ: อมรินทร์พริ้นติ้ง แอนด์ พับลิชชิ่ง, 2540                               |
| พระราชวิจารณ์เรื่องชาคถ. นิทานถฉา พระพุทธประวัติตอนต้น                                                                      |
| <b>ฉบับพระพุทธโพสเถระ</b> . กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร, 2529.                                                                     |
| <b>จารึกสมัยสุโขทัย</b> . กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร, 2526.                                                                       |
| ชาญณรงค์ บุญหนุน. <b>ทฤษฎีความจริงในพุทธปรัชญาเถรวาท</b> . วิทยานิพนธ์อักษรศาสตร                                            |
| คุษฎีบัณฑิต จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2540.                                                                                    |
| เดือนฉาย อรุณกิจ. <b>การศึกษาวิเคราะห์มโนทัศน์เรื่องโอกในพุทธปรัชญาเฉรวาท</b> .                                             |
| วิทยานิพนธ์อักษศาสตรมหาบัณฑิต จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2538.                                                                  |
| ไตรภูมิกลา ของพญาลิไท (Traibhumikatha: the story of the three planes of existence King Lithai).                             |
| กรุงเทพฯ: คณะทำงานโครงการวรรณกรรมอาเซียน คณะกรรมการ                                                                         |
| ประสานงานฝ่ายไทยว่าด้วยวัฒนธรรมและสนเทศของอาเซียน, 2530.                                                                    |
| ทีพากรวงศ์, เจ้าพระยา. พระราชพงศาวดารกรุงรัตนโกสินทร์ รัชกาลที่ 1 ฉบับเจ้าพระยา                                             |
| ทีพากรวงศ์ ฉบับตัวเขียน ชำระต้นฉบับโดย นฤมถ ธีรวัฒน์; บรรณาธิการ                                                            |
| โดย นิธิ เอียวศรีวงศ์. กรุงเทพฯ: อมรินทร์วิชาการ, 2539.                                                                     |
| พระราชพงหาวดารกรุงรัคนโกสินทร์ รัชกานที่ 2. กรุงเทพฯ: องค์การค้าคุรุสภา, 2504.                                              |
| พระราชพงศาวดารกรุงรัตนโกสินทร์ รัชกาลที่ 3. กรุงเทพฯ: อมรินทร์พริ้งติ้ง                                                     |
| แอนค์ พับถิชชิ่ง, 2537.                                                                                                     |
| พระราชพงศาวดารกรุงรัตนโกตินทร์ รัชกาลที่ 4. พระนคร: องค์การค้าของ                                                           |
| ครุสภา, 2504.                                                                                                               |
| <b>หนังสืดแซดงคิจจาบถืจ</b> พระบดระดรสถา 2513                                                                               |

- นั้นทพร วรกุล. **การศึกษาเรื่องรูปในพุทธศาสนา**. วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, 2533.
- นิธิ เอียวศรีวงศ์. **ปากไก่ และใบเรื่อว่าด้วยการศึกษาประวัติศาสตร์ และวรรณกรรม** ต้นรัตนโกสินทร์. กรุงเทพฯ: อมรินทร์การพิมพ์, 2543.
- นิยะคา เหล่าสุนทร. **ไตรภูมิพระร่วง : การศึกษาที่มา.** กรุงเทพฯ: แม่คำผาง, 2538.
- บรรจบ บรรณรุจิ. พระโพธิสัตว์สิทธัตฉะกับพระพุทธเจ้าในอดีต. กรุงเทพฯ : มหาจุฬา ลงกรณราชวิทยาลัย, 2532.
- บรัคเลย์,วิลเลียม แอล. **สยามแต่ปางก่อน: 35 ปีในบางกอกของหมอบรัคเลย์** แปลจาก Siam then: the foreign Colony in Bangkok before and after Anna โดยศรีเทพ กุสุมา ณ อยุธยา และศรีลักษณ์ สง่าเมือง. กรุงเทพฯ: มติชน, 2547.
- ปรมานุชิตชิโนรส, สมเด็จพระมหาสมณเจ้า. **ปฐมสมโพธิกอา** กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร, 2539.
- **ประชุมจารีกวัดพระเชตุพน**. กรุงเทพฯ : อมรินทร์พริ้นติ้ง แอนด์พับถิชชิ่งกรุ๊พ, 2544.
- ประชุมศิลาจารึก ภาคที่ 6 ตอนที่ 1. กรุงเทพฯ: คณะกรรมการจัดพิมพ์เอกสาร ทางประวัติศาสตร์ สำนักนายกรัฐมนตรี, 2517.
- ประชุมศิฉาจารึก ภาคที่ 6 ตอนที่ 2. กรุงเทพฯ: คณะกรรมการจัดพิมพ์เอกสาร ทางประวัติศาสตร์ สำนักนายกรัฐมนตรี, 2521.
- ประพจน์ อัศววิรุฬหการ. **การศึกษาวิเคราะห์เรื่อง พระโพธิสัตว์ในคัมภีร์เฉรวาทและคัมภีร์** มหายาน. วิทยานิพนธ์อักษศาสตรมหาบัณฑิต จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2523.
- ประมวล เพ็งจันทร์ และชัชวาล ปุญปัน. **สังขยาปกาสกฎีกา อุปกรณ์แห่งการหยั่งถึงความ** เป็นจริงจากโลกวิทยาศาสตร์พุทธศาสนา. (อัคสำเนา). 2543.
- \_\_\_\_\_\_ วัคปทุมวนาราม. กรุงเทพฯ: เมืองโบราณ, 2539.
  \_\_\_\_\_\_ วัคพระเหตุพนวิมฉมังคลาราม. กรุงเทพฯ: เมืองโบราณ, 2537.
  . วัคสุทัศน์เทพวราราม. กรุงเทพฯ: เมืองโบราณ, 2539.
- ปริตตา เฉลิมเผ่า กออนันตกูล. ภาษาของจิตรกรรมไทย: การศึกษารหัสของภาพและความ
  หมายทางสังคมวัฒนธรรมของจิตรกรรมพุทธสาสนาตันรัตนโกสินทร์. กรุงเทพฯ:
  มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 2536.
- ปวเรศวริยาลงกรณ์, สมเด็จพระมหาสมณเจ้า. พระราชประวัติ และพระราชนิพนธ์บางเรื่องใน พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว. มปท: 2505.
- พจนานุกรมบา**ลี-ไทย-อังกฤษ ฉบับภูมิพโลภิกซุ.** เล่ม 3. กรุงเทพฯ: มูลนิชิภูมิพโลภิกซุ, 2530.

พจนานุกรมสัพท์ศิลปกรรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน อักษร ก. กรุงเทพฯ: ราชบัณฑิตยสถาน, 2526. พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับหลวง. 45 เล่ม. กรุงเทพฯ: กรมการศาสนา, 2514.

พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตโต). **พุทธสาสนาในฐานะเป็นรากฐานของวิทยาศาสตร์**.

กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2535.

\_\_\_\_\_. **ไตรภูมิพระร่วง อิทธิพลต่อสังคมไทย**. กรุงเทพฯ: มูลนิธิโกมลคืมทอง, 2542.

\_\_\_\_\_\_. พ**จนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์**. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ ราชวิทยาลัย, 2540.

\_\_\_\_\_. **พุทธธรรม**. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2541.

พระราชเทวี พระวินัยธร. **ชุมนุมบทสวคมนต์ฉบับหลวงแปล**. กรุงเทพฯ: อำนวยสาส์น, 2532. พระสูตร และอรรถกฉาแปล. 90 เล่ม. กรุงเทพฯ: มหามกุฎราชวิทยาลัยฯ, 2525-2528. พุทธทาสภิกษุ. พุทธประวัติจากพระโอษฐ์. กรุงเทพฯ: อรุณวิทยา, 2545.

เพ็ญแข กิติสักดิ์. การศึกษาเชิงวิเคราะห์ความคิดเรื่องจักรวาฉวิทยาในพุทธศาสนา ตาม ที่ปรากฏในพระสุตันตปิฎก. วิทยานิพนธ์อักษศาสตรมหาบัณฑิต จุฬาลงกรณ์ มหาวิทยาลัย, 2529.

มิลินทปัญหา: ฉบับพิสดาร. กรุงเทพฯ: ศิลปบรรณาคาร, 2500.

ระวี ภาวิไล. โลกทัศน์ ชีวทัศน์ เปรียบเทียบวิทยาสาสตร์กับพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ: มูลนิธิพุทธธรรม, 2543.

ราชบัณฑิตยสถาน. พจนานุกรมศัพท์ปรัชญาอังกฤษ-ไทย. กรุงเทพฯ: ราชบัณฑิตยสถาน, 2543.

ลัลนา อัศวรุ่งนิรันดร์. **การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่อง "สัจจะ" ในพุทธปรัชญาฝ่ายเธรวาท**. วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต จฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2527.

วชิรญาณวโรรส, สมเด็จพระมหาสมณเจ้า. **พุทธประวัติ.** เล่ม 1. กรุงเทพฯ: มหามกุฎราช วิทยาลัย, 2519.

วรรณิภา ณ สงขลา. **การอนุรักษ์จิตรกรรมฝาผนังวิหารหลวงวัดสุทัศน์เทพวราราม**. กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร, 2531.

วิยะคา ทองมิตร. **จิตรกรรมแบบสากลสกุลช่างขรัวอินโข่ง**. กรุงเทพฯ: เมืองโบราณ, 2522.

วิไลรัตน์ ยังรอต. การศึกษาภาพภูมิจักรวาอจากภาพจิตรกรรมฝาผนังสมัยรัตนโกฮินทร์
ตอนต้นในเขตกรุงเทพมหานคร. วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลัย
ศิลปากร, 2540.

ศรีสุพร ช่วงสกุล. การเป**ลี่ยนแปลงของคณะสงฆ์: ศึกษากรณีธรรมยุติกนิกาย (พ.ศ. 2368-2464)**. วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2530.

สมพงษ์ ทิมแจ่มใส. วัคมหาพฤฒาราม. กรุงเทพฯ: เมืองโบราณ, 2526.

สมภาร พรมทา. พุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์. กรุงเทพฯ : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2534.

- สมภาร พรมทา. **อัตถิตากับนัตถิตาในพุทธปรัชญาเฉรวาท**. วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรคุษฎี บัณฑิต จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2534.
- สายชล สัตยานุรักษ์. พุทธศาสนากับแนวคิดทางการเมืองในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระ พุทธยอดฟ้าจุพาโลก (พ.ศ. 2325-2352). กรุงเทพฯ: มติชน, 2546.

สุดารา สุจฉายา. พระที่นั่งพุทไธสวรรย์. กรุงเทพฯ: เมืองโบราณ, 2526.

สุรศักดิ์ เจริญวงศ์. "ถักษณะแบบ 2 มิติของรูปทรงต่างๆ ในงานจิตรกรรมฝาผนังในสมัยรัตนโกสินทร์ ตอนต้น". วารสารมหาวิทยาฉัยศิลปากร, 3,1 (กรกฎาคม – ธันวาคม, 2522): 60 – 83.

สุรสวัสคิ์ สุขสวัสคิ์, ม.ล.**วัคราชสิทธาราม**. กรุงเทพฯ: เมืองโบราณ, 2525.

สุวรรณา สถาอานันท์. **ศรัทธากับปัญญา: บทสนทนาทางปรัชญาว่าด้วยศาสนา**. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิททยาลัย, 2545.

เสมอชัย พูลสุวรรณ. **สัญฉักษณ์ในงานจิตรกรรมไทยระหว่างพุทธศตวรรษที่ 19 – 24**. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยธรรมสตร์, 2539.

แสงอรุณ กนกพงศ์ชัย. **วัดภูสิคาราม**. กรุงเทพฯ: เมืองโบราณ, 2526.

\_\_\_\_\_. วัดทองธรรมชาติ. กรุงเทพฯ: เมืองโบราณ, 2525.

\_\_\_\_\_. วัดสุวรรณาราม. กรุงเทพฯ: เมืองโบราณ, 2525.

- อรรถจักร์ สัตยานุรักษ์. การเป**ลี่ยนแปลงโลกทัศน์ของชนชั้นผู้นำไทยตั้งแต่รัชกาลที่ 4** พ.ศ. 2475. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2541.
- อัจฉรา กาญจ โนมัย. การฟื้นฟูพระพุทธสาสนาในสมัยรัคนโกสินทร์ดอนคัน (พ.ศ.2325 2394). อักษรสาสตรมหาบัณฑิต จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2523.
- Boisselier, Jean. **Thai painting** translated by Jeant Seligman. Tokyo: Kodansha International, 1976.

Encyclopedia of philosophy. Vol. 5. 1967.

Haldane, John J. "A Thomist Metaphysics". in **The Blackwell guides to metaphysics**.

Blackwell: Malden, 2002. pp.87-109.

Hume, David. A Treastise of Human Nature. London: Oxford University, 1955.

Kiernan-Lewis, Del. Learning to philosophize: a primer. Belmont: Wadsworth, 2000.

Locke, John. An Essay concerning human understanding. London: Macmillan, 1969.

Thongchai Winichakul. Siam Mapped. Chiang Mai: Silkworm Book, 1994.

Titus, Harold H. Living Issues in Philosophy. Belmont: Wadsworth, 1995.

Wimalaratana, Benllawila. A Study of the Concept of Mahapurisa in Buddhist literature and Iconography. Ph.D. Thesis. University of Lancaster, 1981.