
รายงานวิจัยฉบับสมบูรณ

โครงการปญหาความมั่นคงใหม

ศาสนา ชาตพินัธุ-ชาตนิยิม และความรนุแรง

    รศ.ดร. ปรีชา คุวินทรพันธุ

15  มิถุนายน  2548



สัญญาเลขที่  RDG4710017

รายงานวิจัยฉบับสมบูรณ

ศาสนา ชาตพินัธุ-ชาตนิยิม และความรนุแรง

รศ.ดร.ปรีชา คุวินทรพันธุ               คณะรัฐศาสตร
จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย

ชุดโครงการปญหาความมั่นคงใหม

สนับสนุนโดยสํานักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.)
(ความเห็นในรายงานนี้เปนของผูวิจัย  สกว.ไมจําเปนตองเห็นดวยเสมอไป)



สารบาญ
ตอนที่            หนา
    I สรุปสําหรับผูบริหาร              1-5
    II แนวคิด : ศาสนา ชาติพันธุ-ชาตินิยมและความรุนแรง              6-35

1 คํานํา 7-8
2 ความเปนชาติพันธุ (Ethnicity) 8-12
3 ขอกําหนดทางสายโลหิตหรือธรรมชาติ กับขอกําหนดเชิงเครื่องมือ :

พื้นฐานแนวคิดเกี่ยวกับความเปนชาติพันธุ (The Primordial and the
Instrumental) 12-16

4 การกําหนดอัตลักษณ (internal self identification)
กับการจัดประเภท (external categorization) 16-20

5 เนื้อหาทางวัฒนธรรม : ศาสนา (Cultural Stuff : Religion) 20-25
6 พหุนิยมชาตินิยม ชาติพันธุชาตินิยม (Pluralism, Nationalism, Ethnonationalism) 25-29
7 สรุป 29-31
เชิงอรรถ 32-33
บรรณานุกรม 34-35

   III กรณีศึกษา  ความขัดแยงทางชาติพันธุ ศาสนา และการแยกดินแดน            36-69
กรณีศึกษา 1  ความขัดแยงทางชาติพันธุในมิดาเนาและชูลู : ฟลิปปนส 37-53

- กรณีศึกษา 2  ความขัดแยงในอะเจห : อินโดนีเซีย 54-69
บรรณานุกรม 70
สรุป 71-74



สรุปสําหรับผูบริหาร
ศาสนา ชาติพันธุ-ชาตินิยมและความรุนแรง

เมื่อพิจารณาความขัดแยงในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต รวมทั้งภาคใตของไทยและความขัดแยง
ระหวางรัฐกับกลุมชาติพันธุที่เปนชนกลุมนอยชาวเขาบางเขตในภาคเหนือ เราจะเห็นวาสาเหตุ
สําคัญประการหนึ่งคือเร่ืองของความเปนชาติพันธุ-การกําหนดอัตลักษณ และการจัดประเภท
อัตลักษณโดยรัฐ หรือกลุมชนสวนใหญ ซ่ึงโดยความหมายเปนเรื่องที่เกี่ยวเนื่องกับลักษณะทาง
วัฒนธรรม เชน ภาษา ศาสนา ขนบประเพณี และประวัติความเปนมา

อัตลักษณทางชาติพันธุเปนเรื่องของการปฏิสัมพันธที่ทําใหเกิดการรับรู เขาใจความหมาย
สรางความหมายใหกับตนเอง ความเปน “เรา” เปน “เขา” เกิดขึ้นจากการติดตอสัมพันธกันระหวาง
กลุมชาติพันธุ เชน คนไทยเรียนรูความเหมือนระหวางคนในกลุมที่เติบโตและดํารงอยูในแวดวงสิ่ง
แวดลอม ตลอดจนการอบรมเรียนรูทางสังคมและวัฒนธรรม โดยเหตุที่มีการติดตอสัมพันธระหวาง
คนในกลุมกับคนกลุมอื่นที่มีลักษณะตางออกไป อันเกิดจากการขัดเกลาเรียนรูในลักษณะเดียวกับ
เรา ทําใหรูสึกวา “เรา” หรือ “กลุมเรา” ตางจาก “เขา” หรือ “กลุมเขา” อยางไร คนไทย-   คนจีน  คน
ไทย-คนแขก และอื่น ๆ เปนการเรียนรูจากการปฏิสัมพันธคือ การปฏิสัมพันธภายในกลุมยอมกอให
เกิดอัตลักษณทางสังคมและวัฒนธรรมของบุคคลและกลุม (การขัดเกลาทางสังคมและวัฒนธรรมตั้ง
แตเยาววัยภายในเขตแดนที่อยูอาศัยรวมกัน) ขณะเดียวกันการติดตอกับกลุมอื่น   ก็จะรูวากลุมอื่นมี
อัตลักษณทางสังคมและวัฒนธรรมหรือลักษณะทางชาติพันธุตางจากเรา

ทั้ง 2 กระบวนการนี้เกี่ยวของกับอํานาจ กลุมที่มีอํานาจมากกวา (กลุมใหญ) มักจะมีสิทธิใน
การกําหนดประเภท (categorization) ทางชาติพันธุของกลุมที่ดอยอํานาจ (กลุมยอย) และในทาง
กลับกัน ถาการกําหนดอัตลักษณของกลุม และการกําหนดประเภทโดยคนนอกกลุม ซอนทับกันก็
แสดงวาเกิดการยอมรับซึ่งกันและกัน แตการกําหนดประเภทโดยคนกลุมอื่นอาจไดรับการตอตาน
(resist) ไมยอมรับโดยคนกลุมนั้น ๆ เอง ซ่ึงเปนเรื่องของความรูสึกอารมณที่ผานการอบรมและฝง
ลึกอยูในใจ แตโดยทั่วไปความรูสึกถึงความแตกตางจะถูกทําใหชัดเจนขึ้น หากเกี่ยวเนื่องดวยเหตุ
ผลทางเศรษฐกิจเชน ความไมเทาเทียมในโอกาสทางสังคมเศรษฐกิจ และในทางการเมือง คือความ
ชอบธรรม และการยอมรับในอํานาจของอีกฝายหนึ่ง



2

แนวคิดสําคัญที่พยายามอธิบายความขัดแยงหรือความเปนชาติพันธุ สองแนวคิดที่สําคัญ
คือ แนวคิดขอกําหนดทางธรรมชาติ (primordialism) และแนวคิดขอกําหนดเชิงเครื่องมือ
(instrumentalism) แนวคิดแรกเชื่อวาความเปนชาติพันธุเปนสิ่งที่ติดตัวสมาชิกในกลุมชาติพันธุโดย
ธรรมชาติ และเปนสิ่งที่เปลี่ยนแปลงไมได สวนแนวคิดหลังเชื่อในเรื่องของการขัดเกลาทางสังคม
นั่นคือ อัตลักษณทางชาติพันธุเปนสิ่งที่เกิดจากการมีปฏิสัมพันธทั้งกับคนในกลุม (group
identification) และกับคนนอกกลุม (categorization) อันแรกอาจเรียกวาเปนการกําหนดอัตลักษณ
ภายในกลุมที่เกิดจากการไดอยูรวมกันอยางใกลชิดในพื้นที่เดียวกันระหวางคนในกลุม ไดรับการ
ขัดเกลาจากครอบครัว โรงเรียน วัด โบสถ ฯลฯ ใหเขาใจและยึดถือคานิยม ความเชื่อ บรรทัดฐาน
และภาษาเดียวกัน สวนอันหลังเปนการถูกกําหนดประเภทของกลุมจากคนภายนอกกลุมชาติพันธุ
(categorization) ซ่ึงสวนมากจะเปนไประหวางกลุมมีอํานาจและกลุมดอยอํานาจ (dominant and
subordinate) ซ่ึงมักจะแฝงดวยอคติ ความชอบไมชอบ ฯลฯ ซ่ึงความสัมพันธเชิงอํานาจในลักษณะนี้
จะมีผลตอการกําหนดอัตลักษณภายในกลุมของกลุมชาติพันธุที่ดอยอํานาจ เชนอาจเชื่อและยอมรับ
ประเภทของอัตลักษณที่ถูกกําหนดให หรืออาจออกมาในทางตรงขามคือ การตอตานขัดขืน (resist)
ซ่ึงอาจเปนโดยวิธีที่ไมเปนทางการเชนหลีกเลี่ยงไมสมาคมดวย ไปจนถึงการรวมกลุมภายในตั้งแต
เร่ืองการแตงงาน การอบรมศึกษาภาษา ศาสนาไปจนถึงธุรกิจและการเมือง ที่สุดทายนําไปสูความ
ขัดแยงและความรุนแรงได อยางไรก็ตาม ความคิดเกี่ยวกับขอกําหนดเชิงเครื่องมือเชื่อวา เร่ืองของ
ชาติพันธุเปนเรื่องที่ล่ืนไหล (fluid) และเปลี่ยนแปลงไดตามสถานการณ การจะเขาใจไดตองเขาใจ
การวิเคราะหความสัมพันธทั้งภายในและระหวางกลุม (minority-majority relations)ทั้งในแงวัฒน
ธรรม สังคม เศรษฐกิจ และการเมือง ปจจัยหลัก ๆ ทั้ง 4 ประการหลังนี้ มีความเกี่ยวพันกันอยางลึก
ซ้ึง และมีลักษณะเปนพลวัตร

วัฒนธรรม (Cultural stuff) สวนหลัก ๆ หรือเนื้อหาของวัฒนธรรม ซ่ึงไดแก ความเชื่อใน
ความเปนมา ภาษา ศาสนา และขนบประเพณีที่ปฏิบัติรวมกัน วัฒนธรรมจะเปนตัวช้ีลักษณะของ
กลุมชาติพันธุ แตไมไดกําหนดขอบเขตทางชาติพันธุ ความสัมพันธภายในกลุมชาติพันธุจะขึ้น
กับความเชื่อศาสนา พิธีกรรม ตลอดจนคานิยมสําคัญของกลุม หรือขึ้นตอวัฒนธรรมนั่นเอง เพราะ
ฉะนั้น ความผูกพันของคนในกลุมจึงขึ้นกับระดับของความเขมแข็งในการยึดถือวัฒนธรรมรวมกัน
(shared culture)

สังคม (shared institutions) เชนรวมในกิจกรรมหลักของกลุม  การพบปะติดตอกันในชีวิต
ประจําวัน การพูดภาษาเดียวกัน การไดรับการอบรมจากโรงเรียน ส่ิงแวดลอมในละแวกเดียวกัน ไป



3

จนถึงการปฏิบัติทางศาสนารวมกัน ส่ิงตาง ๆ เหลานี้มีผลใหระดับความเขมในความผูกพันกับ
ระหวางสมาชิกภายในสูง แตทั้งนี้ยังขึ้นกับเวลาและเหตุการณทางเศรษฐกิจและการเมืองดวย   เรา
อาจกลาวไดวา ปจจัยทางวัฒนธรรม-ภาษาและศาสนา และปจจัยทางสังคมเปนปจจัยที่คอนขางจะ
คงที่

ปจจัยทางเศรษฐกิจ และการเมือง เปนปจจัยที่เปลี่ยนแปลงไดงายและมีผลกระทบตอปจจัย
ทางสังคมและวัฒนธรรมทั้งทางบวกและทางลบ ในขณะที่กลุมมีผลประโยชนรวมกัน (shared
interest) ปจจัยทางสังคมและวัฒนธรรมของกลุมที่เปนเรื่องของความผูกพันทางจิตใจจะชวยใหการ
รวมมือในทางเศรษฐกิจเขมแข็งขึ้น หรือในขณะเดียวกันเปนการชวยตอกย้ําความผูกพันทางวัฒน
ธรรม และศาสนาระหวางคนในกลุม  ในทางตรงขาม ถาผลประโยชนรวมกันทางเศรษฐกิจเปลี่ยน
แปลงหรือแปรผัน เชน การเปดโอกาสใหคนนอกกลุมเขารวมในการทําธุรกิจ ก็จะมีกระทบตอ
ปจจัยทางวัฒนธรรม และสังคม ซ่ึงอาจนําไปสูความแตกตางภายใน และความขัดแยงทางเศรษฐกิจ
และนําไปสูการลดระดับของความเขมขนของความผูกพันในกลุมที่อาศัยศาสนา ภาษา และความ
เปนสมาชิกกลุมเดียวกัน

ในขณะเดียวกัน หากเอาเงื่อนไขเหลานี้ไปพิจารณาความสัมพันธระหวางกลุมก็เชนกัน เชน
หากผลประโยชนรวมกันทางเศรษฐกิจระหวางกลุมมีนอย (ไมเทาเทียมกัน แขงขันกัน และอื่น ๆ)
ระดับของความสัมพันธระหวางกลุมก็จะไมแนนแฟน ราบรื่น และจะมีผลใหระดับการรวมกลุม
ภายในของกลุมชาติพันธุที่มีอํานาจนอยกวาเข็มแข็งขึ้นโดยอาศัยปจจัยทางวัฒนธรรม ศาสนา และ
การยึดในสถาบันรวมกัน แตขอควรระวังก็คือ แมปจจัยทางเศรษฐกิจอาจมีรวมกันระหวางกลุม
เชน การลดความแตกตางทางเศรษฐกิจระหวางกลุม มีการสรางงานและกระจายรายได ก็อาจมีผล
กระทบตอความผูกพันภายในกลุมชาติพันธุที่อาศัยปจจัยทางวัฒนธรรมและสังคมลดลงได      ซ่ึง
อาจนําไปสูความขัดแยงทางวัฒนธรรมและสังคมระหวางกลุมชาติพันธุไดเชนกัน (เพื่อรักษาหรือ
สรางความเขมแข็งและความผูกพันโดยอาศัยปจจัยทางสังคมและวัฒนธรรมภายในกลุม      ชาติ
พันธุดังกลาวแลวขึ้นมาใหม)

ทั้งหมดนี้อาจกลาวไดวา เปนเรื่องความสัมพันธระหวางชนกลุมนอยและชนกลุมใหญ
(minority-majority) ที่จะตองพิจารณารวมกัน ในสังคมสมัยใหม ชนกลุมใหญมีอํานาจเหนือกลุม
ชาติพันธุที่เปนชนกลุมนอย เพราะฉะนั้น ในรัฐชาติสมัยใหม (modern nation-state) วัฒนธรรมของ
กลุมชาติพันธุที่เปนชนกลุมใหญ มักจะถูกถือเปนวัฒนธรรมประจําชาติ หรือเปนอัตลักษณของชาติ



4

โดยวัฒนธรรมของชนกลุมนอยมักจะถูกปดทับเอาไว ในอดีตความหลากหลายทางชาติพันธุของ
ประเทศชาติไมถือเปนเรื่องแปลก แตละกลุมชาติพันธุ แมกลุมใตอํานาจ (subordinate groups) ก็อาจ
ยังคงรักษาความเปนชาติพันธุของกลุมไว

ความหลากหลายทางชาติพันธุ (ethnic pluralism) เปนเรื่องการเมือง ไมมีสังคมใด (state
หรือ nation state) ที่จะมีกลุมชาติพันธุเพียงกลุมเดียว นักรัฐศาสตรอางวา พหุนิยมเปนเรื่องของ
ความเปนสมัยใหม (modernity) ที่มากับทุนนิยม ระบบบริหารราชการ การศึกษาสมัยใหม  การเปน
อุสาหกรรม และอื่น ๆ ในความหมายทางมานุษยวิทยา ชาติ (nation) คือ ส่ิงเดียวกับชาติพันธุ
(ethnos) เพราะฉะนั้น ในกระบวนการสรางชาติ (nation-building) ในกลางศตวรรษที่ 18 ชาตินิยม
ซ่ึงเปนอุดมการณทางสังคม-การเมืองไดถูกสรางขึ้นจากกลุมชาติพันธุที่มีอํานาจโดยเนนวัฒนธรรม
ของชาติ ใหเปนวัฒนธรรมที่เปนของประชาชนทั่วไป ความหลากหลายทางวัฒนธรรมจึงดูจะหมด
ไป เชนเมื่อรัสเซียมีอํานาจในการปกครองประเทศ การสรางชาติที่รวมเอากลุมชาติพันธุตาง ๆ
เขาไวดวยกันเปนสิ่งจําเปนโดยการสราง สหภาพโซเวียต และการเปนประชาชนชาวโซเวียตภายใต
อุดมการณชาตินิยมคอมมิวนิสต (รัสเซีย) แตเมื่อส้ินสุดยุคสงครามเย็น เกิดประเทศใหมที่เปนของ
กลุมชาติพันธุตาง ๆ จํานวนมาก แสดงวาความเปนชาติพันธุไมไดจางหายไปแตถูกซอนไว ความ
หลากหลายทางชาติพันธุจึงไมใชของใหม และไมใชส่ิงที่จะลบลางไดงาย

Walker Connor พูดถึงเรื่องของชาตินิยมวาเปนเรื่องของความรูสึก (sentiment) ที่อธิบาย
โดยการใชเหตุผลไดยาก เชน ชาตินิยมในสมัยนาซี อยางไรก็ตามชาตินิยมในความหมายของ
Connor อาจหมายถึง ชาติพันธุ-ชาตินิยมได (ethnonationalism) คือ ชาตินิยมของกลุมชาติพันธุที่ไม
มีอํานาจในรัฐ หรืออาจเรียกวา non-state nationalism เชน ชาตินิยมของชาวมาเลยมุสลิมภาคใตของ
ไทย ชาตินิยมของชาวอาเจะหในอินโดนีเซีย ชาตินิยมของชาวไทยใหญในพมา เปนตน แม Connor
จะบอกวาเรื่องชาตินิยมเปนเรื่องใชเหตุผลไดยาก แตเปนเรื่องของความรูสึกรักผูกพันกัน แตเขาไม
ไดบอกวาเปลี่ยนแปลงไมได หรือเปนเรื่องที่จําเปนจะตองขัดแยงกันเสมอทุกกรณี   ชาตินิยมเชน
เดียวกับชาติพันธุที่กลาวมาแลวเปนการสรางทางสังคมที่ชวยใหเกิดความผูกพัน (ความเหมือน)
และการแยกประเภท (ความตาง) ที่ไมจําเปนตองนําไปสูความขัดแยง แตอาจอยูรวมกันอยาง
สันติไดขึ้นอยูกับสถานการณและเหตุการณที่มีปจจัยดานเศรษฐกิจและการเมืองเปนตัวประกอบดัง
กลาวดวย



5

ความขัดแยงและความรุนแรงในสามจังหวัดภาคใต เปนเรื่องที่เกี่ยวเนื่องกับประวัติศาสตร
ผลประโยชนทางเศรษฐกิจและการเมือง ตลอดจนกระบวนการของการสรางชาติ  ความแตกตาง
ทางชาติพันธุและศาสนาถูกเนนย้ําเพื่อรักษาความเขมแข็งของกลุมและการปองกันตนเอง ชาติพันธุ
และศาสนาเปนเรื่องของความรูสึกที่ไดรับการอบรมและปลูกฝงมาตั้งแตเยาววัย ลบลางไดยาก แต
ไมจําเปนตองนําไปสูความขัดแยงเสมอไป ชาติพันธุและศาสนาสามารถสรางพลังในการตอตาน
หากไดรับการปลุกระดมหรือบงการ (mobilization and manipulation) โดยสถานการณ และบุคคลที่
มีผลประโยชนในสถานการณนั้น ๆ  แมวาความแตกตางทางชาติพันธุและศาสนาจะมีเชื้อของความ
ขัดแยงอยูในตัว(เพราะมีความแตกตางกัน)แตก็สามารถแปรเปลี่ยนใหเปนการรวมมือกันได ทั้งสอง
สถานการณสามารถศึกษาไดจากประวัติศาสตรชาติไทย การเนนความแตกตางยอมนําไปสูความขัด
แยงที่มีแตจะเพิ่มขึ้น แตการยอมรับความแตกตางอาจชวยลดความขัดแยงและเกิดการรวมมือ หรือ
อยูรวมกันอยางสันติได (civic incorporation) ขอควรระวังคือ การใชอํานาจรัฐที่เกินขอบเขต อาจ
ถูกนําไปใชแอบอาง เชนเดียวกับการอางศาสนาและชาติพันธุ โดยกลุมผูหวังประโยชนทาง
เศรษฐกิจและการเมือง หรือแมกระทั่งศาสนา ไมวาจากภายในหรือภายนอกก็ตาม  ในอันที่จะปลุก
ระดม หรืออางความชอบธรรมของการใชความรุนแรงในการตอบโตอํานาจรัฐ เพื่อสรางสถาน
การณที่จะเปนประโยชนตามเปาประสงคของกลุมตน การสรางรัฐประชาชาติ (civic society) ที่ยอม
รับศักดิ์ศรี วิถีชีวิตตามความเชื่อและการอยูรวมกันโดยสันติ  จึงจําเปนเพื่อปองกันความรุนแรงดัง
กลาวขางตน



6

ตอนที่ II

แนวคิด : ศาสนา  ชาติพันธุ-ชาตินิยม และความรุนแรง



7

ศาสนา  ชาติพันธุ-ชาตินิยม และความรุนแรง

1)  คํานํา

Charks Keyes ในบทความเรื่อง “การเมืองเรื่องชาติพันธุในประเทศไทย”1  ไดแสดงใหเห็น
อยางชัดเจนถึงความหลากหลายทางชาติพันธุ และศาสนา ในสังคมไทยกอนยุคสมัยใหม (นับแต
การสถาปนากรุงเทพเปนราชธานี ในสมัยรัชกาลที่ 1 จนถึงการปฏิรูปการเมืองการปกครองในสมัย
รัชกาลที่ 5)  สยามประเทศสามารถมีอํานาจเหนือดินแดนตาง ๆ ที่มีความแตกตางกับไทยสยามทาง
ดานศาสนา  และวัฒนธรรม  ภาษาพูดไปจนถึงความเปนชาติพันธุ  ในภาคเหนือสยามประเทศมี
อํานาจเหนือกลุมชนในกลุมภาษาไตที่เรียกวา ยวน หรือ โยนก รวมไปถึงกลุมชาติพันธุยอยอ่ืน ๆ ที่
อยูบนภูเขา เชน กลุมชาติพันธุแมว  ลีซอ  เยา  กะเหรี่ยง และอื่น ๆ ตลอดจนกลุมชนชาวไทยใหญ
หรือฉาน  ทางภาคตะวันออกเฉียงเหนือ สยามสามารถผูกพันชาวลาวใหเขามาเปนสวนหนึ่งของ
สยามประเทศ รวมทั้งเขาดูแลกลุมชาติพันธุอ่ืน ๆ เชน เขมร  กุย หรือสวย เปนตน  ดานภาคใตซ่ึง
เปนเขตแดนที่มีลักษณะเฉพาะคือ มีความแตกตางทั้งศาสนา และชาติพันธุ  ดินแดนแถบนี้มีประวัติ
ความเปนมาที่ยาวนาน เคยเปนอาณาจักรหรือรัฐอิสระ ประชากรสวนใหญนับถือศาสนาอิสลาม
สยามประเทศสามารถผนวกเอาดินแดนโดยเฉพาะในสวนที่เคยเปนรัฐปตตานี เขามาไวในปกครอง
บัณฑิตย  สะมะอุน2 ไดกลาวถึงความเปนมาทางการปกครองของไทยสยามในเขตแดนทางภาคใต
ไวในบทความเรื่อง “ความขัดแยงชายแดนภาคใตของไทย”  อยางชัดเจน

การครอบครองดินแดนในภาคตาง ๆ โดยไทยสยาม (ซ่ึงแตกตางจากไทยยวน ไทยลาว
และ “ไทยมุสลิม”) มีปญหาอันเนื่องมาจากการตองการเปนอิสระ ปกครองตนเองของคนใน
หัวเมืองที่เกิดขึ้นเปนครั้งคราวมาโดยตลอด  แตโดยพระบรมราโชบายและพระอัจฉริยะขององค
พระมหากษัตริยไทย สามารถแกปญหาตาง ๆ ไปในทางที่ดี  จนกระทั่ง เมื่อมีการจัดระบบราชการ
แบบรวมศูนย (bureaucratic centralization) โดยรัฐเขาปกครองหัวเมืองตาง ๆ โดยตรง  แมจะเกิด
ปญหาบาง แตก็ถือไดวาการสรางชาติ (nation-building) ประสบความสําเร็จไดในระดับหนึ่ง
อํานาจของสวนกลาง อาทิเชน การจัดระบบราชการ (bureaucracy) การศึกษาสมัยใหม  แบบแผน
ทางวัฒนธรรมและอื่นๆ ไดแทรกซึมแผเขาครอบคลุมสวนตาง ๆ ของประเทศ อยางไรก็ตาม   ความ
แตกตางทางดานวัฒนธรรม ภาษา และชาติพันธุยังคงอยูและแตกตางกันในแตละพื้นที่ งานของ
Keyes3  แสดงใหเห็นถึงรากเหงาของความเปนภูมิภาคนิยมและชาติพันธุ-ชาตินิยม    ที่นําไปสู
ปญหาความรุนแรงที่ตามมาภายหลัง และโดยเฉพาะอยางยิ่งความขัดแยงระหวางรัฐไทยกับจังหวัด



8

ชายแดนทางภาคใต เชน ปตตานี  ยะลา นราธิวาส ที่เกิดเปนระลอก ๆ แมวาหลาย ๆ กรณีความขัด
แยงดังกลาวไมอาจเชื่อมโยงกับความขัดแยงที่เกิดขึ้นในปจจุบัน  แตก็คงไมมีใครปฏิเสธไดวา ไม
ไดเกี่ยวเนื่องดวย เหตุผลทางภาษา  ศาสนา และชาติพันธุ  ซ่ึงก็คือ เร่ืองของชาติพันธุ-ชาตินิยม
(ethno-nationalism) นั่นเอง ดังที่ บัณฑิตย สะมะอุน ไดแสดงใหเห็นชัดแจงถึงการปฏิบัติของรัฐ
บาลในบางยุคบางสมัย อันเนื่องมาจากความคิดในเรื่องการสรางชาติ (nation-building)  ซ่ึงหมายถึง
การกระตุนทางชาตินิยมไทย (Thai nationalism) นําไปสูความขัดแยงตั้งแตอดีต และบางสวนถูกนํา
มาตอเนื่องกับความขัดแยงและความรุนแรงที่เกิดขึ้นใน 3 จังหวัดภาคใตในปจจุบัน

จุดมุงหมายของการศึกษาครั้งนี้ มุงที่จะแสดงใหเห็นถึงความเกี่ยวพันระหวางความแตก
ตางทางดานศาสนา  ชาติพันธุ  และชาตินิยมที่นําไปสูความขัดแยงและความรุนแรงได  ปญหาดัง
กลาวเชนปญหาทางการเมืองเปนเรื่องของความแตกตางและความไมเทาเทียมกัน เพื่อความเขาใจ
และเพื่อจุดมุงหมายของการวิเคราะหปรากฎการณตาง ๆ ดังกลาว ผูวิจัยตองการนําเสนอแนวคิด
และทฤษฎีบางเรื่องที่เปนพื้นฐานหรือหัวใจสําคัญที่จะนําไปสูความเขาใจนั้น ๆ ได  ผูวิจัยจํากัด
ขอบเขตของงานวิจัยนี้เฉพาะในเรื่องของแนวคิดและทฤษฎีที่สําคั ญบางอยาง   สําหรับราย ละเอียด
ของขอเท็จจริงของเหตุการณความรุนแรงตาง ๆ จะอางถึงก็เฉพาะเพื่อขยายความเขาใจในแนวคิด
หรือทฤษฎีนั้นๆ มากกวาที่จะเนนวิเคราะหเหตุการณเฉพาะเรื่องหรือเฉพาะกรณีไป  ขอเท็จ จริง
เปนสิ่งสําคัญแตก็ตองอาศัยแนวคิดหรือทฤษฎีที่จะอธิบายขอเท็จจริง ๆ นั้นอยางเปนกลาง หรือเพื่อ
แสดงจุดยืนของตนตามแนวทฤษฎีนั้น ๆ เปนเบื้องตน  การนําเสนอแนวคิดหรือทฤษฎีในงานวิจัยนี้
ไมใชเพื่อยืนยันวา แนวคิดหรือทฤษฎีที่นําเสนอเปนสิ่งที่ถูกตองแทจริงเพียงหนึ่งเดียว ผูวิจัยหยิบยก
แนวคิดตาง ๆ ขึ้นมาก็เพื่อการอภิปรายโตแยงกันในอันที่จะสรางความเขาใจรวมกันที่มีเปาประสงค
ที่ตองการคลี่คลายหรือลดปญหาหรือความรุนแรง อันเนื่องมาจากความแตกตางกันทางศาสนา ชาติ
นิยมและชาติพันธุ และแมกระทั่งความคิดและจุดยืนในการมองปญหาหรือความรุนแรงดังกลาว

2)  ความเปนชาติพันธุ (Ethnicity)

คําวา ethnicity มีพื้นฐานมาจากคําวา ethnos ซ่ึงเปนภาษากรีก แปลวา ประชาชน (people)
หรือชาติ (nation) แตเดิมการใชคํานี้เปนไปอยางหลากหลายและกวางขวาง ปจจุบันคํานี้ใชหมายถึง
ความเหมือนหรือความแตกตางทางวัฒนธรรม ที่เปนผลมาจากการมีปฏิสัมพันธทั้งภายในและ
ระหวางกลุมชาติพันธุ   (ethnic group)  วัฒนธรรมจึงไมใชตัวกําหนดกลุมชาติพันธุ   แตการปฏิ



9

สัมพันธทําใหเกิดพรมแดนทางชาติพันธุที่แสดงความเหมือนและความแตกตางทางวัฒนธรรม
ระหวางกลุมชาติพันธุและภายในสมาชิกของกลุมชาติพันธุนั้น ๆ เอง

Everett Hughes นักสังคมวิทยารุนแรกใหนิยามกลุมชาติพันธุโดยอางถึงการศึกษาของ
Max Weber ที่ไมไดใหความสําคัญกับความแตกตางทางวัฒนธรรม (‘cultural traits’) วาเปนตัว
กําหนดกลุมชาติพันธุ :

“กลุมชาติพันธุไมไดเปนกลุมชาติพันธุเพราะระดับของความแตกตางที่เราสามารถวัดได
หรือสังเกตได : แตที่มันเปนกลุมชาติพันธุเพราะสมาชิกในกลุมและคนนอกกลุมรูวามันเปนกลุม
ชาติพันธุ โดยเหตุที่วา ทั้ง “คนใน” และ “คนนอกกลุม” พูด รูสึก และกระทําในลักษณะที่เปน
สมาชิกของกลุมที่แยกแตกตางกัน  กรณีเชนนี้จะเกิดขึ้นไดเฉพาะเมื่อสมาชิกไดเรียนรูมาแตเยาววัย
อยางลึกซึ้งและไมสามารถปลดความเปนสมาชิกของกลุมที่เขาเปนอยูไดงาย ๆ   ถาเขาสามารถเพิก
ถอนตนเองออกจากกลุมไดงาย ๆ กลุมเชนนี้หาใชลักษณะของกลุมชาติพันธุ4

ส่ิงที่ชวยผูกพันสมาชิกกลุมชาติพันธุ เขาไวดวยกันคือ การกระทํารวมกัน (collective
action) ที่เปนผลจากการปฏิสัมพันธระหวางกันของสมาชิกในกลุม จนเกิดความเชื่อรวมกัน คือ
ความเชื่อวากลุมของตนเองเกิดจาการมีบรรพบุรุษรวมกัน  มีวัฒนธรรมสําคัญรวมกัน ที่สําคัญคือ
ศาสนา และภาษา วิถีชีวิตทั้งทางสังคม เศรษฐกิจ อีกนัยหนึ่งคือ ลักษณะรวม (collectivity) ของกลุม
เหลานี้เปนผลจากการกระทํารวมกันของสมาชิกในกลุมทําใหเกิดวามเปนกลุมชาติพันธุแยกแตก
ตางจากกลุมอื่น

ความแตกตางระหวางกลุมชาติพันธุเปนผลมาจากการปฏิสัมพันธกันเชนเดียวกันดังกลาว
แลว  คนจีนและคนไทยจะไมรูสึกแตกตางกัน ถาไมติดตอสัมพันธกัน ทั้งสองรูสึกถึงอัตลักษณของ
ตนเองและของคนที่แตกตางจากกระบวนการการติดตอสัมพันธกัน  ในลักษณะเชนนี้หมายความวา
เราจะรูจักชนกลุมนอย (minority group) โดยไมศึกษาชนกลุมใหญ (majority group) ไมได  ทั้งคู
เปนสวนประกอบของกันและกัน ถาขาดสวนหนึ่งก็หมายถึงการขาดความสมบูรณของภาพรวม
(the whole) แมกระทั่งสังคมในอดีตที่ประกอบดวยหลายกลุมชาติพันธุ

Fredrik Barth ใน Ethnic Groups and Boundaries  ไดเสนอแนวคิดที่วา การศึกษาเรื่องกลุม
ชาติพันธุไมไดอยูที่เนื้อหาทางวัฒนธรรม (the cultural stuff) โดยตรง แตอยูที่ความเขาใจความแตก



10

ตางของลักษณะทางวัฒนธรรมที่แยก “เขา”  กับ “เรา” ส่ิงสําคัญไมไดอยูที่เนื้อหาของวัฒนธรรม แต
อยูที่กระบวนการทางสังคมที่ชวยสรางและสรางซ้ํา ตลอดจนกําหนดการจัดระเบียบภายใน รวมทั้ง
อัตลักษณและความแตกตางระหวางกลุมชาติพันธุตาง ๆ (ethnic collectivities)    “….ลักษณะทาง
วัฒนธรรมเฉพาะบางอยางเทานั้นที่ถูกใชโดยผูกระทํา (สมาชิกของกลุมชาติพันธุ) ในแงที่เปนสัญญ
ลักษณและตัวแทนของความแตกตาง (ระหวางกลุมชาติพันธุ) ในขณะที่สวนอื่น ๆ ของวัฒนธรรม
ถูกมองขาม และในบางกรณีของการติดตอสัมพันธกัน   ลักษณะที่แตกตางทาง   วัฒนธรรมที่
จะแจงอาจถูกมองขามไปโดยสิ้นเชิง”5

โดยเหตุนี้ อัตลักษณทางชาติพันธุจึงเปนสิ่งยืดหยุนหรือล่ืนไหล (fluid) ได ขึ้นอยูกับสถาน
การณตามกาละและเทศะ  แตทั้งนี้ไมไดหมายความวา กลุมชาติพันธุไมมีตัวตน หรือไมมีโครงสราง
หากแตตัวตน หรืออัตลักษณทางชาติพันธุ   (ซ่ึงเปนผลจากการปฏิสัมพันธระหวางสมาชิกในชาติ
พันธุและตางชาติพันธุ)  สามารถปรับเปลี่ยนไดตามเหตุการณ โครงสรางทางชาติพันธุสามารถขยับ
ปรับเปลี่ยนได หรือถูกสรางและสรางซ้ํา โดยผูกระทําที่เปนสมาชิกโดยเฉพาะผูนําในการติดตอ
สัมพันธภายในและระหวางกลุมชาติพันธุ  โดยเหตุผลเดียวกันนี้ เราจะพบวา     อัตลักษณทางชาติ
พันธุของบุคคลไมไดมีเพียงหนึ่งเดียวตายตัว เชน คนมุสลิม  อิสลาม  คนไทย  เพศชาย  เปนกํานัน
เปนสมาชิกพรรคประชาธิปตย  ฯลฯ ลวนแลวแสดงถึงอัตลักษณสวนตัวของบุคคลนั้น  ซ่ึงแตกตาง
จากสมาชิกคนอื่น ๆ แมในกลุมชาติพันธุเดียวกันได  แตลักษณะเดนของการเปนสมาชิกของกลุม
ชาติพันธุคือ การเปนสมาชิกของกลุมปฐมภูมิ (primary group) ที่เปนกลุมสังคมที่เขาไดรับการบม
เพาะขัดเกลาสรางลักษณะรวมที่เขามีเหมือนกับคนอื่น ๆ ทุกคนในกลุมซึ่งคืออัตลักษณพื้นฐานทาง
ชาติพันธุ

ประเด็นสําคัญของความเปนชาติพันธุ (ethnicity) จึงไมไดอยูที่วาเราเปนใคร  แตอยูที่วาเรา
แตกตางจากคนอื่นอยางไร  นั่นคือ เขาคือใคร ซ่ึงเปนผลมาจากการสรางลักษณะทางชาติพันธุของ
ความเปน “เรา” และความเปน “เขา” (construction of ethnicity) โดยเหตุนี้ความเปนชาติพันธุจึง
เปนเรื่องของการกําหนดคุณลักษณะของคนอื่นมากกวาลักษณะของกลุมเราเอง  ทุกคนในสังคม
เปนสมาชิกของกลุมชาติพันธุ เราเปนสมาชิกของกลุมชาติพันธุ เชนเดียวกับ “คนอื่น”  เชน ชนกลุม
นอยชาวจีน  มง  เยา  กะเหรี่ยง เปนกลุมชาติพันธุ (ethnic minorities) ซ่ึงเปนเรื่องปกติธรรมดาใน
ปจจุบัน  และบางครั้งความเปนชาติพันธุก็ซอนเหลื่อมกันเชน เปนทั้งคนจีนและเปนคนไทย รวมถึง
อาจเปนพลเมืองอเมริกันได เร่ืองเหลานี้สําหรับบางคนอาจเปนเรื่องปกติธรรมดา  แตสําหรับบาง
คนหรือบางกลุมชาติพันธุและในหลาย ๆ กรณี เปนเรื่องที่ “ไมธรรมดา” ที่การยึดถือความเปน



11

“เรา” และ “เขา” มีมาก  ความเปนชาติพันธุจึงเปนเรื่องทั้งของความรูสึก และเรื่องของการสราง
(social construction) พอ ๆ กับเรื่องของชาติ (nation)  และชาตินิยม (nationalism) ที่เปนเรื่องของ
ความรูสึก (sentiment) และการสรางทางสังคมเชนเดียวกัน6

Jenkins ใน Rethinking Ethnicity7 ไดนําเสนอสวนประกอบของตัวแบบของการสรางทาง
สังคมเกี่ยวกับความเปนชาติพันธุ (a basic social constructionist model of  ethnicity) ไวดังนี้

ก)  ความเปนชาติพันธุเปนเรื่องของการกําหนดความแตกตาง (differentiation) ถึงแมวาเมื่อ
พูดถึงอัตลักษณ (identity) เราจะเนนทั้งเรื่องของความสัมพันธที่เปนพลวัตรระหวางความเหมือน
และความแตกตาง (a dialectic between similarity and difference) เชน ในกรณีของมุสลิมภาคใต
เราเนนที่ความแตกตางทางศาสนา และชาติพันธุ ไมเหมือนคนไทยภาคกลางที่เปนคนไทยและนับ
ถือศาสนาพุทธ

ข) ความเปนชาติพันธุ  เปนเรื่องของวัฒนธรรม  ที่เปนที่เขาใจรวมกันของคนในกลุม
(shared meanings) และเปนผลมาจากการสราง และสรางซ้ํา (สัญลักษณ) ของการปฏิสัมพันธ
(social interaction) หมายความวา วัฒนธรรมเกิดจากการใหความหมายรวมกันในการที่จะสื่อสาร
คมนาคมระหวางสมาชิกในกลุม  อีกนัยหนึ่ง วัฒนธรรมคือ ระบบสัญญลักษณที่ใหความหมายกับ
ชีวิตกลุมและการอยูรวมกัน ที่สําคัญคือ ภาษา ศาสนา และพิธีกรรม และวิถีชีวิตโดยรวม

ค)  ความเปนชาติพันธุเปนสิ่งแปรผันและบังคับเลือกใชได (variable and manipulable) นั่น
หมายความวาไมใชเปนสิ่งที่ตายตัวหรือเปลี่ยนแปลงไมได  แตเปนเรื่องของการแขงขันเพื่อผล
ประโยชนและอํานาจที่อาจถูกกระตุนโดยผูกระทําการที่สมาชิกในกลุมเชื่อถือและคลอยตามทั้งโดย
รูตัวหรือไมรูตัว (ทําตามประเพณี)

ง)  ความเปนชาติพันธุในแงที่เปนอัตลกัษณทางสังคม (social identity) มีลักษณะเปนทั้ง
เร่ืองของบุคคลและของกลุม (collective and individual) บุคคลจะถูกอบรมขัดเกลาทางสังคมและ
วัฒนธรรมที่แสดงออกทางภาษา ศาสนา กริยาทาทางที่รวมเขาเปนอัตลักษณทางสังคมที่เปนตัวตน
(selfhood) รวมตลอดถึงสวนที่เปนเรื่องของจิตใจที่ตอบสนองตอความรูสึกมั่นคง ความเปนตัวของ
ตัวเองที่เมื่อกอรูปแลวยากตอการเปลี่ยนแปลง ดังนั้น เร่ืองอัตลักษณของบุคคล (self identification)
จึงเปนสิ่งที่กําหนดโดยกระบวนการการอบรมใหเปนสมาชิกของกลุม

สมาชิกของกลุมชาติพันธุหนึ่ง ๆ ยอมไดรับการขัดเกลาเรียนรูขอปฏิบัติ ความเชื่อ พิธีกรรม
ภาษา ฯลฯ ที่ซึมซับเขาไปในตัวบุคคลโดยเฉพาะตั้งแตยังเยาววัย อัตลักษณนี้จึงเปนสิ่งที่ถูกกําหนด



12

(สราง) ภายในสังคมผานกระบวนการขัดเกลา (primary socialization) ซ่ึงมักจะเปนลักษณะที่ติดตัว
ไปกับบุคคลนั้น ๆ ไปนาน (ascriptive status)  อยางไรก็ตามอัตลักษณของบุคคลไมไดมีเพียงหนึ่ง
เดียว และล่ืนไหลไดตามสถานการณ ซ่ึงหมายความวา บุคคลสามารถปรับเปลี่ยนอัตลักษณของตน
เมื่อเติบโตขึ้น เชน ลูกคนจีนถูกเลี้ยงมาแบบจีน เปนคนจีนโดยกําเนิด พูดภาษาจีนได แตเมื่อโตขึ้น
เขาโรงเรียนไทย มีเพื่อนคนไทย เขารับราชการ มีภรรยาเปนคนไทย อัตลักษณของความเปนจีนอาจ
เปนเรื่องรองจากอัตลักษณของความเปนไทย  เปนขาราชการ  พูดและคิดเหมือนคนไทยได
กระบวนการเชนนี้จะเกิดไดตองใชเวลานาน  สถาบันที่สําคัญภายในของกลุมชาติพันธุนั้นๆ ทําหนา
ที่ไมแตกตางจากสถาบันของกลุมชาติพันธุที่เปนของชนกลุมใหญมากนัก เชน การอบรมปลูกฝงคา
นิยมความเชื่อในศาสนาและพิธีกรรม ประวัติความเปนมา รวมถึงการศึกษา ภาษา เปนตน  แตโดย
ทั่วไปแลวดังที่ Walker Connor8 เชื่อวา เร่ืองชาติพันธุเปนเรื่องของความรูสึก (sentiment)    ที่คนใน
กลุมมีตอกลุมชาติพันธุของตนที่เปลี่ยนแปลงและแกไขไดยาก ประเด็นนี้จะเปนเรื่องที่เราตอง
พิจารณาตอไป

3)  ขอกําหนดทางสายโลหิตหรือธรรมชาติ กับขอกําหนดเชิงเคร่ืองมือ : พื้นฐานแนวคิดเกี่ยวกับ
      ความเปนชาติพันธุ (The Primordial and the Instrumental)

ขอถกเถียงที่สําคัญเกี่ยวกับอัตลักษณทางชาติพันธุที่มีผลตอการมองปญหาเรื่องชาติพันธุ
บนพื้นฐานทางความคิดที่แตกตางกันคือ แนวคิดที่วา ความเปนชาติพันธุของมนุษยเปนลักษณะ
ธรรมชาติโดยทั่วไป โดยเฉพาะอยางยิ่งเปนสิ่งติดตัวมาแตกําเนิดไมเปลี่ยนแปลงหรือเปลี่ยนแปลง
ไมได  เปนสํานึกที่มีมาแตดึกดําบรรพ หรือในอีกแนวคิดหนึ่ง ชาติพันธุเปนเรื่องที่ขึ้นอยูกับสถาน
การณ  กลยุทธในการควบคุมบังคับ และเปนสิ่งที่เปลี่ยนแปลงไดทั้งในระดับบุคคลและในระดับ
กลุม อีกนัยหนึ่งคือ อัตลักษณทางชาติพันธุไมวาในระดับบุคคลหรือกลุมเปนเรื่องของการสรางทาง
สังคมทั้งสิ้น (ผลจากการปฏิสัมพันธุเชิงสัญญลักษณทั้งภายในและระหวางกลุมชาติพันธุ) –social
construction

ขอโตแยงระหวางสองแนวคิดดังกลาวมีมาแตยุคแสงสวางแหงปญญา (enlightenment)     
ที่เปนการโตแยงระหวางการใชเหตุผล (rationality) และอารมณความรูสึก (romantic reaction to
rationalism)อุดมการณเกี่ยวกับขอกําหนดทางธรรมชาติทําใหความเปนชาติพันธุเปนเรื่องธรรมชาติ 
และเปนฐานของการสรางความชอบธรรมใหกับสํานึกในความเปนชาติพันธุที่จะอางสิทธิในเรื่อง
ตาง ๆ  (chauvinistic ethnic sentiments) Geertz เปนคนหนึ่งที่ใหความสําคั ญกับแนวคิดขอกําหนด



13

ทางธรรมชาติในเรื่องชาติพันธุที่มีพื้นฐานอยูที่ความเปนญาติ  ความเปนทองถ่ิน และวัฒนธรรม
โดยช้ีใหเห็นวา เร่ืองดังกลาวนี้ดูจะเปนอุปสรรคสําคัญตอการสรางรัฐสมัยใหมและความรูสึกของ
การเปนพลเมือง (citizenship) ที่ตองการความจงรักภักดีตอรัฐมากกวาความรูสึกทางชาติพันธุที่แตก
ตางกันภายในรัฐชาติ  ซ่ึงเปนความคิดในยุคหลังอาณานิคมที่การเกิดรัฐสมัยใหม (“new state”)
กําลังเปนกระแสนิยม9  กลาวอีกนัยหนึ่ง Geertz กําลังอางความชอบธรรมใหกับการสรางชาติสมัย
ใหมที่ตองรวมกลุมชาติพันธุ   ทั้งหลายเขาไวภายใต อัตลักษณหรือชาตินิยมของชนกลุมใหญ โดย
ถือวากลุมชาติพันธุที่เปนชนกลุมนอยยังคงรักและผูกพันกับชาติพันธุเดิมของตนที่เปนเรื่องธรรม
ชาติ

การอางขอกําหนดทางธรรมชาติที่ความเปนชาติพันธุเปนธรรมชาติที่เปลี่ยนแปลงไมได 
และเปนอุปสรรคตอการเปนรัฐสมัยใหมดังกลาวเปนเครื่องยืนยันวา ความคิดเรื่องนี้หาไดเปนเรื่อง
ใหมที่ใชอางหรืออธิบายปรากฎการณที่กําลังเกิดในยุคปจจุบันที่ความขัดแยงทางชาติพันธุเปนไป
อยางกวางขวาง ในทางตรงกันขาม อีกแนวคิดหนึ่งอธิบายชาติพันธุในแงเปนขอกําหนดเชิงเครื่อง
มือหรือขอกําหนดทางสถานการณ (‘instrumentalist’ or ‘situationalist’ perspective) Barth  เปนคน
หนึ่งที่นําเสนอตัวแบบเกี่ยวกับความเปนชาติพันธุที่ตั้งขอสงสัยเกี่ยวกับอัตลักษณทางชาติพันธุและ
สวนประกอบของการเปนกลุมชาติพันธุ นั่นก็คือ  เขามีความเชื่อที่วา คนสามารถเปลี่ยนแปลงโยก
ยายสถานะภาพทางชาติพันธุที่เปนมาแตกําเนิด  (ethnic  ascriptions)  ตามสถานการณหรือส่ิงแวด
ลอมที่เปนอยู ทั้งนี้เราจะสังเกตไดจากการแสวงหาอํานาจทางการเมือง   หรือผลประโยชนทาง
เศรษฐกิจสวนตนที่มีการไตรตรองคิดคํานวณแลว ที่ชวยยืนยันถึงพฤติกรรมดังกลาวของคน (การ
เปลี่ยนแปลงสถานภาพทางชาติพันธุของบุคคลและกลุม) ซ่ึงมีตัวอยางที่ศึกษาจํานวนมาก โดยนัก
มานุษยวิทยา

ขอโตแยงระหวางผูที่ยึดแนวคิดทั้งสองฝายเพิ่มความรอนแรงมากกวาที่จะกอใหเกิดปญญา  
Jenkins แมวาจะมีแนวโนมใหน้ําหนักกับแนวคิดขอกําหนดเชิงเครื่องมือ ยอมรับความจริงวาขอโต
แยงบางครั้งเกิดจากความเขาใจผิดในสาระสําคัญของขอโตแยงและเห็นดวยวา ความแตกตาง
ระหวางสองแนวคิดนี้ไมใชการแยกขั้ว11 Barth เองก็ถูกกลาวหาวา เปนนักขอกําหนดทางธรรมชาติ
(primodialist)  ทั้ง ๆ ที่ Barth เปนผูที่นิยมและริเร่ิมแนวคิดขอกําหนดเชิงเครื่องมือ สําหรับ Geatz
เองขอผูกพันทางชาติพันธุมีความสําคัญตางกันไประหวางบุคคล  กลุม  หรือชวงเวลา หาไดเปนไป
เสมอเหมือนกันหมด เขาเห็นวา ความสัมพันธุทางสายโลหิต  ภาษา  และวัฒนธรรม ที่มีอยูในตัวคน
ผูกระทํา (actors) เปนเรื่องที่อธิบายยาก และดูจะเปนขอกําหนดดวย  โดยเหตุนี้ ความผูกพันดัง



14

กลาวจึงเปนเรื่องขอกําหนดธรรมชาติ (natural) แตทั้งนี้เขาอธิบายพฤติกรมเชนนี้ของคนในบริบทที่
วา  มีการปลุกระดมและสรางความรูสึกผูกพันในระดับพื้นที่ที่อาศัยส่ิง  ที่คนในพื้นที่นั้นมีความเชื่อ
รวมกัน (วัฒนธรรม  ภาษา  ความเปนมา เปนตน)  และนี่เองที่เปนที่มาของการอธิบายหรือการอาง
ความผูกพันของขอกําหนดทางธรรมชาติ (‘primordial attachments’)   ที่เปนเรื่องงายที่จะถูกใชใน
การสรางการเมืองสมัยใหมของรัฐชาติ (political modernization of nation building การอางถึงความ
เปนชาติหรือชาตินิยม-ผูเขียน) พอกับการอางชาติพันธุเพื่อประโยชนทางเศรษฐกิจและการเมือง
ของกลุมชาติพันธุอ่ืน ๆ หรือบุคคลที่สําคัญในกลุม

เชนเดียวกัน Barth เองก็ไมปฏิเสธการคงอยูและแขงขันทางอํานาจที่เปนเรื่องของอัตลักษณ
ทางชาติพันธุที่เปนไปอยางตอเนื่อง และเปนเครื่องแสดงความแตกตางของความเปนชาติพันธุ ทั้ง
ในแงของการจัดระเบียบภายในและในเรื่องของการติดตอสัมพันธระหวางกลุมชาติพันธุ  แตเขาเชื่อ
วา ในสถานการณที่ชัดเจน การเปลี่ยนแปลงทางชาติพันธุเปนสิ่งที่เกิดขึ้นได  แตไมใชส่ิงที่แนนอน
ตายตัว (คือไมไดปฏิเสธการคงอยูของความรูสึกผูกพันทางชาติพันธุ)  เขายังยืนยันวาอัตลักษณทาง
ชาติพันธุเปนสิ่งสรางและสรางซ้ําในชีวิตประจําวัน  นั่นหมายความวา ความเปนชาติพันธุเปนสิ่งที่
เปลี่ยนไดตามสถานการณแมวาในแงกลุมการเปลี่ยนแปลงอาจไมเกิดขึ้นอยางรวดเร็วหรือสังเกตได
งายดายนัก  โดยเหตุนี้ Barth ในป 1994 จึงไดเนนย้ําการแยก  การวิเคราะหในระดับจุลภาค และ
ระดับมหภาคแทนความพยายามสรางทฤษฎีระดับกลางที่เปนพื้นฐานของงานเปนของเขาในป 1969
(Ethnic Groups and Bonndaries)12หมายความวา เราจําตองดูดวยวา ความเปนชาติพันธุมีความหมาย
อยางไรตอปจเจกบุคคลดวย   เปนสิ่งที่ดูจะชัดเจนวา ความเปนชาติพันธุหรืออัตลักษณทางชาติพันธุ
เปนสิ่งที่ล่ืนไหลและเปลี่ยนแปลงได จากงานจํานวนมากที่เกี่ยวกับชาติพันธุที่ศึกษาโดยนักมานุษย
วิทยา  กลาวอีกนัยหนึ่งอัตลักษณทางชาติพันธุ (ethnic identification) เปนสิ่งสรางทางสังคม เปน
สวนหนึ่งของการจัดระเบียบทางสังคมในการดํารงชีวิตในสภาพการ ตาง ๆ กัน  งานศึกษาของ
Leach13  เปนตน เปนตัวอยางที่แสดงใหเห็นวาความเปน Kachin หรือ Chin เปน  ส่ิงที่เปลี่ยนแปลง
ได ไมไดถูกกําหนดไวตายตัวตาม “ความเปนคะฉิ่นในรูปแบบธรรมชาติ”  แตผันแปรไปตามการป
ฏิสัมพันธุภายในและระหวางกลุมคะฉิ่นดวยกัน และกลุมชาติพันธุอ่ืนเชน ไทยใหญ เพราะฉะนั้น
“ความเปนคะฉิ่น  เปนสิ่งสราง” ตามแนวคิดของ “การสรางนิยม” (constructionism)

ประการสุดทายที่ทําใหขอถกเถียงระหวางแนวคิดขอกําหนดทางธรรมชาติ และขอกําหนด
เชิงเครื่องมือผิดประเด็นไป ก็โดยเหตุจากความรูสึกของคนที่เกี่ยวของกับเรื่องนี้ ซ่ึงอาจแยกไดวา
ฝายหนึ่งมองชาติพันธุจากหัวใจ (ความรูสึก ความหวงใย) กับอีกฝายหนึ่ง อาจเรียกวา มองความเปน



15

ชาติพันธุจากสมอง (“ethnicity in the heart” and “ethnicity in the head”) ทั้ง ๆ ที่การเชื่อวา เร่ือง
ชาติพันธุเปนเรื่องของความรูสึก (sentiment) กับความเชื่อวาชาติพันธุเปนเรื่องของการหาประโยชน
(instrumental manipulation) ไมจําตองขัดแยงกัน  แตความรูสึก (sentiments) หลาย ๆ อยางที่แตก
ตางกันทั้งในระดับและความเขมขนหรือผลประโยชนหลาย ๆ เร่ืองที่แตกตางกันตางหากที่เปนเรื่อง
ที่หาขอยุติหรือรอมชอมกันยาก และเมื่อเปนอยางนี้ (ความแตกตาง) ก็หมายความวา การปลุกระดม
และการครอบงําทางการเมืองเปนสิ่งที่จะเกิดตามมา (political manaeuver and manipulation)  ไมวา
จะภายในชนกลุมใหญ หรือชนกลุมนอย

ในแงของการบูรณาการ (“integration”) เราอาจอางวา ความขัดแยงและความรุนแรงใน      
3 จังหวัดภาคใต เปนเรื่องของความเปนมาเลย  ความเปนมุสลิม (ศาสนา) และเปนสิ่งที่ตายตัว เปน
ธรรมชาติ  และปฏิเสธแนวคิดของ “การสรางนิยม” (social constructionist perspective) ที่เนน
สถานการณและความลื่นไหลทางอัตลักษณที่เปนเรื่องการสรางเพื่อผลประโยชนทางเศรษฐกิจและ
อํานาจทางการเมือง ขอโตแยงดังกลาว (ไมวาจะอางโดยฝาย “รัฐ” หรือ “กลุมชาติพันธุ”) ไมไดชวย
แกปญหาและไมอยูบนพื้นฐานของความเปนจริง เร่ืองของการสรางทางสังคมเพื่อแยกระหวาง
“เรา” กับ “เขา” สะทอนใหเห็นลักษณะทางวัฒนธรรม  ซ่ึงเปนพื้นฐานในการกําหนดกลุมสังคม
โดยทั่วไปของมนุษย (ไมวาจะเปนกลุมสังคมประเภทใด เชน ช้ันทางสังคม กลุมผลประโยชน
พรรคการเมือง ฯลฯ) ก็ตาม

การแยกความเปน “เรา” เปน “เขา” จึงเปนเรื่องของสังคมและวัฒนธรรมที่เปลี่ยนแปลงได
ซ่ึงแฝงไวดวยการแขงขัน  อํานาจ และผลประโยชน หาใชเร่ืองของการที่ “ถูกกําหนดโดยธรรมชาติ
ตายตัว  เปลี่ยนแปลงไมได”  หากเปนเชนนี้แลวสังคมไทยคงอยูไมไดมาจนถึงทุกวันนี้  ประเด็นนี้
เกี่ยวดวยความคิด 2 ประการที่จะตองทําความเขาใจเพิ่มเติม

1)  ชาติพันธุเปนเรื่องของการกําหนดอัตลักษณภายในกลุม (internal self identification)
และขณะเดียวกันก็เปนเรื่องของการกําหนดประเภทจากคนภายนอก (external categorization)

2)  ความหลากหลายทางชาติพันธุ หรือพหุนิยม (pluralism) เปนผลมาจากการสรางรัฐชาติ
สมัยใหมที่เพิ่งเริ่มในยุคสมัยใหม (modernity) หรือเปนสิ่งที่มีอยูแตอดีตกาล (perennial)



16

4)  การกําหนดอัตลักษณ (internal self identification) กับการจัดประเภท (external
      categorization) ทางชาติพันธุ

เพื่อที่จะเขาใจความลื่นไหลและการเปลี่ยนแปลงของอัตลักษณในเรื่องของการโตแยง
ระหวางแนวคิดขอกําหนดทางธรรมชาติ และขอกําหนดเชิงสถาบันในสวนนี้ เราจะกลาวถึงการ
กําหนดอัตลักษณทั้งจากกระบวนการที่เกิดจากการขัดเกลาทางสังคมในกลุมชาติพันธุนั้น ๆ และ
การจัดประเภทอัตลักษณโดย “คนอื่น” ซ่ึงมีผลตอการรับรูและปรับเปลี่ยนอัตลักษณภายในของ
บุคคลที่เกิดจากการอบรมและขัดเกลาทางสังคม

internal self identification ความรูสึกถึงการเปนสมาชิกของกลุมชาติพันธุหนึ่ง                
ทั้งโดยทั่วไปและภายใตสถานการณเฉพาะจะถูกกําหนดหรือปลูกฝงภายในจิตใจใหกับปจเจกโดย  
การขัดเกลาทางสังคมขั้นปฐมภูมิตั้งแตเยาววัย (primary socialization) ซ่ึงรวมไปถึงการรับรู
ลักษณะทางชาติพันธุของตนเองโดยเฉพาะเรื่องภาษา  ศาสนา  และพฤติกรรมเชิงสัญญลักษณ
เฉพาะของกลุมชาติพันธุนั้น ๆ ในชวงวัยตน ๆ   อัตลักษณเกี่ยวกับความเปนตัวตน  เพศสภาพ
และความรูสึกกับความเปนคนจะถูกปลูกฝงและหยั่งรากลึกภายในตัวบุคคล ลักษณะเชนนี้เรากลาว
ไดวา อารมณ ความรูสึก และลักษณะทางจิตวิทยาเปนตัวกําหนดสําคัญของอัตลักษณของบุคคลที่
ชวยสรางความรูสึกถึงความเขมแข็งและความมั่นคงภายในของบุคคลและอาจจะทําใหเปนพลังใน
การตอตานความพยายามในการเปลี่ยนแปลงใด ๆ ของอัตลักษณนั้นอยางรุนแรง  ในบริบททาง
สังคม ความแตกตาง ทางชาติพันธุที่เดน ๆ หรือสําคัญจะเขาไปสูการรับรูและปลูกฝงตั้งแตวัยเด็ก
และอัตลักษณทาง  ชาติพันธุไดกอตัวข้ึนโดยวิธีการดังกลาวนี้เอง และกลายมาเปนความรูสึกถึงตัว
ตนของคนในกลุมโดยทั่วไป  โดยเหตุดังกลาว เราอาจกลาวไดวา ความเปนชาติพันธุ ภายใตขอ
กําหนดของทองถ่ิน (ชุมชน) จึงเปนเรื่องของ “ปฐมกําหนดในวัยเยาว” (primary) จากการขัดเกลา
แตไมใชเร่ือง “ขอกําหนดตามธรรมชาติมาแตกําเนิด” (primordial) ที่เปนตัวกําหนดอัตลักษณของ
ปจเจกบุคคล  แตแมวาความเปนชาติพันธุจะเปนตัวกําหนดอัตลักษณของบุคคลโดยเริ่มแรก แต
ความแข็งแกรง โดดเดน และการควบคุมบังคับใชเปนเรื่องของสถานการณและโอกาสทั้งในเวลา
และสถานที่ของเหตุการณและผลประโยชนที่เกี่ยวของ

ส่ิงสําคัญอีกประการหนึ่งคือ การกําหนดอัตลักษณภายในไมวาจะเปนปจเจก หรือกลุมไม
ใชกลไกเดียวในการกําหนดอัตลักษณทางชาติพันธุของบุคคลหรือกลุม  บางครั้งคนเราไมอาจเลือก
ไดวาตัวเองจะเปนใคร หรืออัตลักษณของตนเองหมายถึงอะไรเมื่อพิจารณาถึงผลที่จะตามมา อํานาจ



17

ในการกําหนดความแตกตางมีความสําคัญในเรื่องนี้ หมายความวา อัตลักษณของบุคคลถูกกําหนด
จากการจัดประเภทจากภายนอก (external categorization) พอ ๆ กับการถูกกําหนดในปฐมวัย และ
ในแทบทุกสถานการณที่ลอมรอบบุคคลอยู เราจึงสามารถกลาวยืนยันไดวา ความเปนชาติพันธุเปน
เร่ืองของการสรางทางสังคม (social construction) แมวาความคิดเกี่ยวกับขอกําหนดทางธรรมชาติ
โดยทั่วไปเปนเรื่องสามัญสํานึกที่ขึ้นกับความรูสึก ซ่ึงสามารถสรางหรือกําหนดพลัง ที่มีอิทธิพล
มหาศาลตอการอยูรวมกันของบุคลและกลุม และตอโลกทั้งหมด  แนวคิดของนักคิด “การสราง
นิยม” (social constructist assumption) สามารถใหคําตอบและการหาทางออกที่ดีกวา ขอกําหนด
แบบชาติพันธุนิยม และความขัดแยงทางชาติพันธุ

เพื่อความเขาใจในเรื่องนี้ เราตองกลับไปทําความเขาใจเกี่ยวกับการกําหนดประเภทและ
อํานาจ (categorization and power)

ประการแรก เร่ืองของการกําหนดอัตลักษณทางชาติพันธุหรือความเปนชาติพันธุ เปน
กระบวนการของการปฏิสัมพันธระหวางกลุมชาติพันธุและสมาชิก และโดยทั่วไปมักเกี่ยวเนื่องดวย
ประวัติศาสตรหรือชวงเวลาที่ยาวนาน  นั่นหมายความวา เราตองเขาใจเรื่องชาติพันธุในบริบท
ของประวัติศาสตร และการปฏิสัมพันธุที่เกี่ยวเนื่องหรือกําหนดการจัดประเภทระหวาง “เรา”       
กับ “เขา” ทั้งในระดับบุคคล (internal definition) และในระดับกลุม (collectivities and external
categorization) ทั้งหมดเปนเรื่องของ “อํานาจ” ทีมีผลตอกระบวนการสรางอัตลักษณทางชาติพันธุ
ทั้งของ  “บุคคล”  และ  “กลุม”  (collectivity)   เปนกระบวนการที่ประสานเกี่ยวเนื่องกันนั่น หมาย
ความวา การปฏิสัมพันธของปจเจกทั้งในและภายนอกกลุมกับปจเจกอื่น และการกําหนดประเภท
ของ “เรา” และ “เขา” ที่เปนผลจากการปฏิสัมพันธระดับกลุม (collectivity หรือ “group-ness”) ทั้ง 2
ประการชวยสรางอัตลักษณทางชาติพันธุองบุคคลและของกลุมขึ้น (collective or individual
identities)  การกําหนดประเภท (social categorization) เปนเรื่องของความสัมพันธเชิงอํานาจโดยที่
กลุมหนึ่งประสบความสําเร็จในการกําหนดประเภทของประชาชนอีกกลุมหนึ่งไมวาคนในกลุมนั้น
จะยอมรับหรือไมก็ตาม(categories of ascription) ในขณะเดียวกลุมที่ถูกกําหนดประเภทอาจจะ
สามารถระดมทรัพยากรเพื่อตอตานการถูกกําหนดประเภทนั้น ๆ โดยคนกลุมอื่น
โดยการแสดงออกของความรุนแรง

การเขาใจ การกําหนดอัตลักษณของกลุมจากภายใน (groups identification) และการ
กําหนดประเภทจากภายนอก (categorization) ชวยทําใหเขาใจความสัมพันธระหวางกลุมอํานาจ



18

และกลุมดอยอํานาจ (domination and subordination) ที่จะชวยใหการกลาวหากันและกันระหวาง
ทั้งสองกลุมเปนสิ่งที่เขาใจ และหลีกเลี่ยงได ตัวอยางเชน ความเปนชาติพันธุอาจถูกเนนหรือให
ความสําคัญมากขึ้น หรืออาจกลืนกลาย ลดความเปนชาติพันธุของตนลง  ซ่ึงเปนผลของการตอบโต
หรือตอบรับของการกําหนดประเภทนั้นเอง  โดยเหตุนี้ความเปนชาติพันธุของคนกลุมหนึ่งอาจจะ
เปนภาพสะทอนจากการกําหนดประเภทของกลุมที่กลุมนั้น ๆ ไดตีตราใหกับกลุมอื่นนั่นเอง  ไมวา
ในลักษณะใด  ความสัมพันธระหวางกลุมชาติพันธุเปนความสัมพันธเชิงอํานาจ ไมใชเชิงความ รู
สึกที่ฝงลึกโดยมีธรรมชาติเปนตัวกําหนด  เร่ืองนี้เปนเรื่องที่จําตองยอมรับในการวิเคราะหความ
สัมพันธทางชาติพันธุวา เปนเรื่องของความสัมพันธเชิงอํานาจ15

การกําหนดประเภท ถูกกําหนดโดยบริบททางสังคมและวัฒนธรรม ทั้งที่เปนทางการและ
ไมเปนทางการ   Jenkins16 ไดกําหนดขอบเขตหรือบริบทของการจัดประเภทไวอยางกวาง ๆ 11
ประเภท ดังนี้

การจัดประเภทที่ไมเปนทางการ -  การขัดเกลาทางสังคมในวัยแรกเริ่ม
-  การปฏิสัมพันธในที่สาธารณะในชีวิตประจําวัน
-  ขอจํากัดในการมีความสัมพันธทางเพศกับกลุมอื่น
-  ความผูกพันภายในกลุม
-  การเปนสมาชิกของกลุมที่ไมเปนทางการในการ
    ดําเนินชีวิตประจําวัน
-  การแตงงานและเครือญาติ
-  ความสัมพันธเชิงการคา (การเลือกคูคาหรือ
    ผูรวมงาน)
-  การจางงาน (จากคนภายในกลุม)
-  การจัดหนาที่ในการบริหาร (โดยผูนํา)
-  การรวมตัวทางการเมือง (เชน จดทะเบียน)

การจัดประเภทที่เปนทางการ -  การกําหนดชาติพันธุโดยรัฐอยางเปนทางการ

ระดับของการจัดประเภท ที่เปนทางการและไมเปนทางการ อาจซอนทับกัน และทั้งสอง
เปนสวนสําคัญของการจัดประเภทพอ ๆ กันได ทั้งสองประเภทสะทอนถึงอัตลักษณทางชาติพันธุ
ในบริบทของความผูกพันในกลุม (ที่แสดงความแตกตางระหวาง “เรา” และ “เขา”) กับการถูกตีตรา



19

อยางเปนทางการ การตีตราจากลักษณะที่เปนทางการและไมเปนทางการเปนสวนประกอบของ
กันและกัน  การจัดประเภททางชาติพันธจึงมักแสดงออกถึงอคติ การดูถูก และเปนการตีตรา
(stigmatization) มากกวาในทางตรงกันขาม  นั่นคือ การจัดประเภทเปนเรื่องของความสัมพันธทั้งที่
เปนทั้งไมเปนทางการ และเปนทางการ จากภายใน และภายนอก ที่อาจนําไปสูการอยูรวมกันอยาง
ราบรื่น หรือขัดแยงและนําไปสูความรุนแรงตาง ๆ ตามอคติและการเลือกปฏิบัติที่เปนผลตามมา

คําถามสําคัญคือวา การจัดประเภทที่มีผลตอการกําหนดอัตลักษณทั้งของปจเจกและกลุมมี
ผลตอความสัมพันธทั้งภายในและระหวางกลุมชาติพันธุอยางไร Jenkins17 ไดสรุปลักษณะและผลที่
เกิดขึ้นดังนี้

1) ในกรณีที่การกําหนดอัตลักษณของตนเอง และการจัดประเภทจากภายนอกตรงกัน    ใน
กรณีเชนนี้อัตลักษณของทั้งสองฝายจะไดรับการย้ําจากทั้งสองฝายวาเปนอยางไร (การยึดอัตลักษณ
ของกลุม)

2)  หากความสัมพันธระหวางกลุมชาติพันธุทั้งสองกลุมเปนไปอยางตอเนื่องและราบรื่น
พรมแดนทางชาติพันธุก็อาจเหล่ือมกันเขาไปไมเฉพาะเรื่องความสัมพันธระหวางสมาชิกของทั้ง
สองกลุม (เชน การแตงงาน ไปถึงการผสมผสานทางวัฒนธรรม และภาษา) ในกรณีเชนนี้           
ยอมกอใหเกิดผลกระทบตออัตลักษณของกลุมชาติพันธุทั้งสองกลุม (การผสมกลมกลืน)

3)  ในกรณีที่การกําหนดประเภทมาจากกลุมคนที่คนในกลุมชาติพันธุคิดวามีอํานาจชอบ
ธรรมในการจะกําหนดประเภทของกลุมคนไมวา ความชอบธรรมหรืออํานาจนั้นจะมีที่มาจาก
สถานะภาพที่เหนือกวา ทางศาสนา และพิธีกรรม หรือความรู หรืออ่ืน ๆ กรณีเชนนี้เปนเรื่องของ
ความแตกตางทางสังคมมากกวาวัฒนธรรม โดยเหตุที่ทั้งสองกลุมมีลักษณะรวมกันในเรื่องของคา
นิยม หรือความเชื่อทางศาสนา (การจัดชั้นหรือฐานะทางสังคม)

4)   เปนกรณีของการใชอํานาจโดยตรง     การกําหนดประเภทเปนเรื่องของการใชอํานาจ
บังคับ (physical force) และการขมขู ถาหากกลุมผูถูก ‘ตีตรา’ (เชน ทาสผิวดําในอเมริกาในยุคตน)
ปราศจากความสามารถในการขัดขืน ไมวาในเรื่องการจัดระเบียบกําลังคนหรืออาวุธยุทโธปกรณใน
การตอสูขัดขืน การยอมรับการถูก ‘ตีตรา’ ดูจะเปนทางเลือกที่เหลืออยู (การยอมรับสภาพ)

5)  ในหลาย ๆ กรณี ผูที่ถูกกดขี่ (‘ตีตรา’) ขัดขืนไมยอมรับการแบงพรมแดนทางชาติพันธุ
ดังกลาว หรือไมยอมรับกฎเกณฑเนื้อหาของการกําหนดประเภท  ทั้งนี้ตองเขาใจวาเหตุของการ
ปฏิเสธการจัดประเภท หรือการขัดขืนตอสูเพื่อกําหนดอัตลักษณของตนเองมาจากผลของการถูกจัด
ประเภทในเบื้องตน  การไมยอมรับอัตลักษณที่ถูกกําหนดประเภทฝงอยูในความรูสึกและจิตใจของ



20

ผูถูกประทับตรา และนี่เองเปนประเด็นสําคัญของการปฏิเสธความรูสึกการถูกประทับตราที่ฝงอยู
ในใจของตนเอง ที่อาจนําไปสูความรุนแรงในที่สุด

ทั้งหากรณีแสดงใหเห็นถึงระดับของความแตกตางระหวางอํานาจ และความชอบธรรม
ของที่มาและการใชอํานาจ (power and legitimate authority) การ ‘ตีตรา’ (labeling) และการถูก
ทําใหเปน ‘เหยื่อ’  (stigmatization) สรางผลกระทบที่รุนแรงมหาศาล ที่เปนผลมาจากพลวัตรความ
สัมพันธระหวางการกําหนดอัตลักษณของตนเองกับการถูกจัดประเภทใหเปน “คนอื่น” (Others)
โดยเฉพาะจากกลุมที่มีอํานาจมากกวา ในลักษณะเชนนี้ชีวิตประจําวันภายในของกลุม  ชาติพันธุจะ
ดูคลายกับถูกแทรกแซงและอาจถูก “จํากัด” จากการกําหนดประเภทจากภายนอก       ในขั้นสุดทาย
การตอตาน (resistance) อาจออกมาในรูปตาง ๆ และอาจนําไปสูความรุนแรงในที่สุด

5)  เนื้อหาทางวัฒนธรรม : ศาสนา (Cultural Stuff : Religion)

ประการสุดทายที่ตองการจะกลาวถึงในหัวขอนี้คือ เร่ืองของวัฒนธรรม Jenkins18 แมจะเชื่อ
ตามแนวคิดของ Barth ที่วา “ขอบเขตชาติพันธุ เปนตัวกําหนดกลุมชาติพันธุ ไมใช “เนื้อหาทาง
วัฒนธรรม”  (cultural staff)  ที่เปนเรื่องภายในของกลุม19  “เนื้อหาทางวัฒนธรรม” ไดแก  ภาษา
ศาสนา  ระเบียบประเพณีและกฎหมาย ตลอดจนเครื่องแตงกาย อาหาร และอื่น ๆ แตทั้งนี้ไมได
หมายความวา เนื้อหาทางวัฒนธรรมเหลานี้ถูกลดความสําคัญลงและเหลือเปนเพียงสวนประกอบที่
ถูกใชในการสรางทางสังคมของความแตกตางระหวางกลุมชาติพันธุอยาง จงใจ (arbitrarily socially
constructed ethnic differentiation) Jenkins ไดปฏิเสธการนําเสนอดังกลาว เนื้อหาทางวัฒนธรรม
เปนสวนประกอบทางเนื้อหาที่สมาชิกรับรูรวมกันและถือเปนสวนประกอบที่ทําใหเกิดความแตก
ตางระหวาง “เรา” กับ “เขา” เชน คนมุสลิมยอมรับรูวาแตกตางจากคนพุทธ หรือคนที่พูดภาษามา
เลยยอมรูสึกวาตัวเองตางจากคนที่พูดภาษาไทย  เพราะฉะนั้นสําหรับ Jenkins เนื้อหาทางวัฒนธรรม
จึงเปนคุณลักษณะสําคัญ ในการบงบอกอัตลักษณทางชาติพันธุ โดยเฉพาะภาษา และศาสนา
Jenkins แบงเนื้อหาทางวัฒนธรรมเปน 2 สวน คือ สวนที่เปนชื่อ (nominal content) เชน พุทธ
คริสต  อิสลาม  เปนลักษณะบงบอกความเชื่อและวิถีชีวิตที่แตกตางกัน และเปนพื้นฐานสําคัญของ
การแบงแยกกลุมชาติพันธุ สวนที่สองคือ เร่ืองของผลของปฏิสัมพันธ   ที่ตามมา  (virtual  content)
ระหวางคนที่มีความเชื่อตางกัน ซ่ึงในลักษณะหนึ่งเปนเรื่องของประวัติศาสตร ซ่ึงมักจะเปนเรื่องที่
เกี่ยวเนื่องกับเรื่องของเศรษฐกิจ และการเมือง Jenkins ไดยกกรณีของความแตกตางทางชาติพันธุใน
ไอรแลนดเหนือวา มีพื้นฐานที่ความเชื่อทางศาสนาที่แตกตางกันระหวาง “คาทอลิก” และ “โปร



21

แตสแตนท” นั่นหมายความวาในแง nominal content ทั้งสองกลุมถูกตีตราระหวางกันและกันวาตาง
กัน ในแงของ Virtual Content ทั้งสองกลุมแยกเขตกันในแงที่อยูอาศัย  มีการอบรมเลี้ยงดูและการ
ใหการอบรมที่เนนความแตกตาง การแตงงาน รวมไปถึงเรื่องเศรษฐกิจ การจัดองคกรทางการเมือง
และอื่น ๆ เปนของตนเอง20  Jenkins ไดยกตัวอยางของความขัดแยงและความรุนแรงในไอรแลนด
เหนือระหวาง คาทอลิค และโปรแตสแตนทวา ไมใชความขัดแยงทางศาสนาเหมือนกับที่คนโดยทั่ว
ไปเขาใจกัน แตความขัดแยงเปนเรื่องของชาติพันธุ ความเปนมาทางประวัติศาสตรและที่เปนผลมา
จากผลประโยชนทางเศรษฐกิจและการจัดองคกรทางเศรษฐกิจ เชน ช้ันทางสังคม (ชาวคาทอลิค
สวนใหญยากจน แมจะมีจํานวนคนมากกวา) ซ่ึงนําไปสูความขัดแยงและกลายเปนความรุนแรงทาง
การเมืองในที่สุด โดยเฉพาะการผนวกเอาเรื่อง “ชาตินิยม” ของความเปนคนไอริชกับการเปนคนบริ
ติช(ภายใตรมธงของสหราชอาณาจักรและความเปนโปรแตสแตนท) เขาไปดวย

คําถามก็คือ ความขัดแยงใดเปนความขัดแยงทางศาสนา และความขัดแยงใดเปนความขัด
แยงทางชาติพันธุ

Jenkins ไดแบงประเภทของความขัดแยงทางศาสนา (religious conflicts) โดยตรงไว 5
ประเภทคือ

1)  ความขัดแยงในเรื่องการเผยแพรศาสนา (missionary conflict) เปนความขัดแยงที่เปน
เร่ืองของกรณีสมาชิกของกลุมศาสนาหนึ่งตองการขยายเขตแดนและชักจูงคนนอกศาสนาใหเปลี่ยน
ศาสนา ซ่ึงอาจมีผลใหเกิดการใชกําลังบังคับใหเปลี่ยนหรือการตอตานจากคนในทองถ่ินได
ตัวอยาง เชนนี้ ปรากฎใหเห็นมากมายในประวัติศาสตรการขยายตัวทางศาสนาคริสต และอิสลาม
ในลักษณะดังกลาวอาจกลาวตอไปไดวา การแพรขยายทางศาสนาอาจใชเปนขออางหรือสรางความ
ชอบธรรมไมตางกับการขยายตัว หรือการครอบงําทางชาตินิยมและเชื้อชาตินิยม (nationalism and
racism)

2)  สงครามศักดิ์สิทธิ์ (holy war) ขอพิพาทเกี่ยวกับดินแดนหรือการครอบครองดินแดนที่
ฝายใดฝายหนึ่งที่ขัดแยงกัน เชื่อวาเปนดินแดนศักดิ์สิทธิ์ หรือเปนสัญญลักษณสําคัญทางศาสนา
ของกลุม ขอพิพาทในลักษณะเชนนี้หาไดไมยาก เชนกรณีพิพาทเกี่ยวกับดินแดนศักดิ์สิทธิ์ในปาเลส
ไตนระหวางคริสเตียน มุสลิม และยิว (ในปจจุบัน) ในทางปฏิบัติขอพิพาทระหวาง missionary
conflict กับ holy war เปนเรื่องที่แยกกันไมไดโดยเด็ดขาด บางครั้งอาจเปนเรื่องเดียวกัน

3)  การเบียดเบียนทางศาสนา  (religious persecution) คือสถานการณที่กลุมศาสนา 2 กลุม
หรือมากกวาครอบครองดินแดนทั้งทางภูมิศาสตรและพื้นที่ทางสังคม โดยฝายที่มีอํานาจเหนือ ใช



22

อํานาจในการตัดสินลงโทษการปฏิบัติศาสนกิจของกลุมที่มีอํานาจดอยกวา  ตัวอยางที่เห็นโดย ทั่ว
ไปคือ ความขัดแยงระหวางศาสนาหลักกับความเชื่อทองถ่ินหรือในกรณีโซเวียตรัสเซีย หรือจีน
คอมมิวนิสต นั้นหากถือเอาลัทธิคอมมิวนิสตสังคมนิยมเปนศาสนาประเภทหนึ่ง (secular religion)
การประหารคนที่มีความเชื่ออ่ืนโดยเฉพาะศาสนาเดิม ปรากฎอยูบอย ๆ ความขัดแยงประเภทนี้อาจ
ขยายตัวไปถึงขอหามที่เกี่ยวของกับประเด็นขอหามทางวัฒนธรรม เชน สิทธิในการพูดภาษาถิ่น
เปนตน

4)  การแขงขันทางศาสนา (religious competition) เกิดขึ้นในกรณีกลุมคนที่เชื่อในศาสนา
ตางกันอยูรวมกันในพื้นที่เดียวกัน และตางแยงกันเปนใหญ  การขัดแยงประเภทนี้มักจะไมถาวร
เพราะแตละฝายตางมีโอกาสที่จะชนะเหนืออีกฝายหนึ่งเชน การแขงขันระหวางคาทอลิคกับ
โปรแตสแตนทในเนเธอรแลนดในศตวรรษที่ 16-17 เปนตน21  ขอยุติของปญหานี้มักจะนําไปสูการ
ประหารอีกฝายหนึ่งเชนในกรณีที่กลาวขางตน

5)  การเมืองในศาสนา (religious politics) คือความขัดแยงทางศาสนา อันเนื่องมาจากการ
ตอสูแยงชิงอํานาจและอิทธิพลภายในสถาบันศาสนาหรือกลุมศาสนาเดียวกัน  ความขัดแยงในองค
กรทางศาสนาเปนปรากฏการณที่ไมตางจากความขัดแยงภายในองคกรทางโลกแตอยางใด ตัวอยาง
งาย ๆ เชน การแขงขันระหวางผูนําทางศาสนา ไมวาจะเปนผูนําในศาสนาใด หรือความแตกตาง
และแขงขันกันระหวางนิกายในศาสนาตาง ๆ  ความขัดแยงภายในดังกลาวอาจนําไปสูการแบงกลุม
หรือความขัดแยงในทางการเมืองระหวางประชาชนหรือกิจการของรัฐได

การจัดประเภทดังกลาวในโลกของความเปนจริง เปนเรื่องแยกกันไดชัดเจนไมงายนัก
ความขัดแยงอาจมีลักษณะรวมกันระหวางความขัดแยงหลายประเภท หรือนําไปสูความขัดแยง
ประเภทอื่นตอไปได  อยางไรก็ตาม ประเภทของความขัดแยงดังกลาวสามารถนําไปใชในการ
วิเคราะหความขัดแยงทางศาสนาได ประการสําคัญจําเปนตองเขาใจวา ความขัดแยงจะเปนความขัด
แยงทางศาสนาก็ตอเมื่อคนสวนใหญคิดวา เปนเรื่องศาสนา คําถามคือวา ในกรณีที่คนสวนใหญไม
แนใจหรือเพียงแตคิดวา “เปน” เร่ืองของศาสนา ในกรณีเชนนี้ จะถือวาเปนความขัดแยงทางศาสนา
ไหม  ส่ิงสําคัญในเรื่องนี้คือ ไมมีคําตอบหรือขอช้ีขาดที่งาย ๆ ในเรื่องยุงยากนี้ แต Giddens22 ไดช้ี
แนะวา ผูกระทําที่มีความรอบรูในเรื่องสังคม เชื่อไดวาเขาสามารถรูเกี่ยวกับความหมายและผลที่
ตามมาของการกระทําของตนและของบุคคลอื่น อยางไรก็ตาม ในกรณีที่ผูกระทํามีความเห็นแตก
ตางกันในเรื่องที่กําลังเกิดขึ้น นักสังคมศาสตรมักจะอยูในฐานะที่พอจะใหเหตุผลตอสถาน การณ
หรืออธิบายสิ่งที่เกิดขึ้นไดดีกวา ผูที่รวมอยูในเหตุการณนั้น ๆ   ส่ิงที่เราจะทําไดก็คือ ตรวจ สอบราย
ละเอียดของแตละกรณี และพยายามที่จะอธิบายหรือวิเคราะหเหตุการณที่เกิดขึ้นได



23

ความสําคัญคือ ความแตกตางทางศาสนาไมจําเปนตองนําไปสูความขัดแยง ไมวาในแงของ
สาเหตุของความรุนแรง หรือไมรุนแรงก็ตาม  ไมวาระหวางบุคคลหรือกลุม แมวาในแงของความ
เชื่อที่แตกตางกันแลว อาจกลาวไดวามีพื้นฐานของความขัดแยงอยูก็ตาม  เชนในกรณี 3 จังหวัดภาค
ใต มีความแตกตางทางความเชื่อวิถีชีวิตอิสลาม และวิถีชีวิตชาวพุทธ แตไมใชความขัดแยงทาง
ศาสนา เปนความขัดแยงของกลุมคนหรือบุคคลที่เปนสมาชิกของศาสนาที่แตกตางกัน สาเหตุของ
ความขัดแยงจะตองพิจารณาในแงของความสัมพันธทางประวัติศาสตร เศรษฐกิจ และการเมือง (ผล
ประโยชนกับความเทาเทียม ความชอบธรรม และสิทธิ กับอํานาจ เปนตน) ดังเชนกรณีของความขัด
แยงทางชาติพันธุในไอรแลนดเหนือที่กลาวมาขางตน ความขัดแยงในไอรแลนดเหนือเปนเรื่องที่คน
ในไอรแลนดสวนใหญเชื่อวาเปนเรื่องของการเมืองและชาตินิยมที่มีประวัติความเปนมาที่ยาวนาน
ไมใชเร่ืองความขัดแยงทางศาสนา เพราะฉะนั้นเหตุผลหนึ่งของการถือวาความขัดแยงใด ๆ เปน
ความขัดแยงทางศาสนาหรือไมขึ้นอยูกับคนสวนใหญคิดวามันเปนหรือไมเปนความขัดแยงทาง
ศาสนา ความขัดแยงระหวางคาทอลิคและโปรแตสแตนทในไอรแลนดเปนความขัดแยงทางชาติ
พันธุ ศาสนามีความเกี่ยวพันแตเพียงบางสวน

การกลาวอางเชนนี้ไมไดปฏิเสธความสําคัญของศาสนา   ดังกลาวแตแรกเริ่มแลววา ศาสนา
เปนเนื้อหาทางวัฒนธรรมที่มักเปนที่มาที่สําคัญของอัตลักษณทางชาติพันธุ ในกรณีของไอรแลนด
ประเด็นทางศาสนาหรือบรรทัดฐานที่สําคัญบางอยางเปนเพียง  “ส่ือ”  (medium of vocabulary)
ที่ใชพูดกันหรืออางถึงเพื่อใหสาเหตุความขัดแยงนั้นมีน้ําหนักขึ้นเทานั้น  เชนเดียวกันความแตกตาง
ของการเปนสมาชิกของนิกายทางศาสนา ไดเพิ่มปริมาณเชื้อเพลิงใหกับความรูสึกทางชาตินิยม
(nationalism)  และความรักในประเทศชาติ (patriotism) ความเปนคนบริติชและในทางกลับกันดวย
จึงเปนสิ่งที่กลาวไดวาความขัดแยงในไอรแลนดเปน  “ความขัดแยงทางชาติพันธุที่มีแงมุมของ
ศาสนา”  เขามาเกี่ยวของดวย (an ethnic conflict with a religious dimension) ความขัดแยงทาง
ศาสนาแท ๆ   ที่ไมเกี่ยวของกับความเปนชาติพันธุ ความเปนทองถ่ิน ความเปนชาติ ชนชั้นและผล
ประโยชนทางเศรษฐกิจเปนปรากฎการณที่เกิดขึ้นใหเห็นนอยมาก ความขัดแยงใดๆ ก็ตาม มัก  จะ
ซับซอนประกอบดวยหลายแงมุม  เราอาจกลาวไดเชนกันวา ความขัดแยงทางชนชั้นและผล
ประโยชนทางเศรษฐกิจ หรือความขัดแยงทางชาติพันธุ โดยสาเหตุเพียงสาเหตุหนึ่งเดียวลวน ๆ เปน
ไปไดนอยมาก  แมวาสาเหตุดังกลาวอาจเปนสาเหตุหลักก็ตาม

Jenkins เนนความแตกตางระหวางความขัดแยงทางศาสนาออกจากความขัดแยงที่มีแงมุม
ทางศาสนา (religious conflicts from conflicts with a religious dimensions) โดยเหตุนี้เขาเชื่อวาพื้น
ฐานของความขัดแยงในไอรแลนดเหนือเปนเรื่องชาตินิยม (nationalism) และการเมืองของอํานาจ



24

ครอบงําทางชาติพันธุ (politics of ethnic domination) แตในกรณีนี้ การแยกกลุมทางศาสนากับ
ความเปนชาติพันธุซอนทับกันอยู สถานการณของความขัดแยงจึงมีแงมุมของศาสนาดวย     ความ
ขัดแยงและความรุนแรงมักจะถูกกลาวอางพาดพิงถึงเรื่องศาสนา ซ่ึงกลายเปนสื่อ “ในแง    ของการ
เปนสาเหตุของความขัดแยง และความรุนแรงที่เกิดขึ้นและที่จะกระทําการตอไป โดยเฉพาะอยางยิ่ง
เพื่อการ “กําหนดอัตลักษณ” (group identification) และการกําหนดประเภท (social
categrorization) หากไมมีศาสนา (ความแตกตาง การอางความชอบธรรม และหลักความเชื่อ ฯลฯ)
ความขัดแยงคงเปนเรื่องธรรมดา และความรุนแรงคงจะไมเกิดขึ้น ขณะเดียวกัน ความจงรักภักดีตอ
ชาติ (national allegiance) ชวยกระตุนใหความขัดแยงทางศาสนากลายเปนเรื่องลุกลามใหญโตตอ
ไปเชนเดียวกัน

Stephen Cornell23 ไดเสนอแบบแผนของการคงอยูและการเปลี่ยนแปลงทางชาติพันธุ (การ
ยึดมั่นในความเปนชาติพันธุ) วาขึ้นอยูกับพื้นฐานภายในของความผูกพันทางชาติพันธุ ซ่ึงไดแก
การยึดถือในผลประโยชนรวมกัน การยึดสถาบันรวมกัน และการยึดถือวัฒนธรรมเดียวกัน (shared
interests, shared institutions และ shared culture) สําหรับการมีสถาบันและวัฒนธรรมรวมกันเปน
ปจจัยที่คอนขางตายตัวและตอเนื่องเชนการเติบโตมาในชุมชนเดียวกัน เขาโรงเรียนเดียวกัน เติบโต
มาดวยกัน  การอบรมเลี้ยงดู ตลอดจนความเชื่อในทางศาสนา ส่ิงเหลานี้มักจะฝงรากลึกในความคิด
ความทรงจําของบุคคลและกลุมที่เปนสิ่งที่จะเปลี่ยนแปลงยาก รวมทั้งอาจเปนสิ่งที่เปนความรูสึก
ตอตานการเปลี่ยนแปลงใด ๆ ก็ตามที่จะมีผลกระทบตอความเปนชาติพันธุของกลุม เชนการเปนคา
ทอลิค และการเปนโปรแตสแตนท มีความสําคัญมากตอบุคคลและกลุมทั้งสองฝาย แมวาระดับและ
ความแปรผันอาจแตกตางกันไป  ทั้งหมดเปนเรื่องของความรูสึก (sentiments) ที่เปนผลมาจากการ
ขัดเกลาปลูกฝงมาแตเยาววัย ที่ตางฝายตางยึดถือเพื่อคงไวซ่ึงความเปนคาทอลิค หรือโปรแตสแตนท

สวนในเรื่องของผลประโยชนรวมกัน โดยคําจํากัดความแลวเปนเรื่องที่ขึ้นกับสถานการณ
และเหตุการณ (situations and circumstances) ซ่ึงทําใหเปนเรื่องที่งายตอการเปลี่ยนแปลง ตีความ
ใหมและการควบคุมบงการ (manipulation)  ประเด็นดังกลาวนี้ เปนเรื่องยุงยากในการที่จะกะเกณฑ
หรือกําหนดไดวา อันไหนเปนเรื่องผลประโยชนที่แยกแตกตางจากเรื่องของวัฒนธรรมและสถาบัน
เพราะดังที่กลาวขางตน การมีผลประโยชนรวมกันอาจเปนเรื่องที่ขึ้นอยูหรือเกี่ยวเนื่องกับการยึดถือ
สถาบัน หรือศาสนารวมกัน  เชนการรวมมือทางธุรกิจ ตลอดจนการรับและเลือกแรงงานในการทํา
ธุรกิจมักจะเปนไปภายในคนกลุมเดียวกัน ที่นับถือศาสนาหรือชาติพันธุเดียวกัน เปนตน  สุดทาย
Jenkins ไดตั้งประเด็นสําคัญตอไปวา เพื่อที่จะแกไขปญหาความขัดแยงในไอรแลนดอาจทําไดโดย



25

สรางผลประโยชนรวม (shared interest) ระหวางคาทอลิคกับโปรแตสแตนท  เพราะการสราง
หรือเปลี่ยนแปลงการยึดถือคุณคาสถาบันรวมและศาสนารวมกันของแตละกลุมเปนไปไดยาก ผล
ประโยชนรวมในที่นี้หมายถึงความพยายามรวมกันในอันที่จะแกไขปญหาความขัดแยง ซ่ึงเปนสิ่งที่
ทุกฝายตองการ โดยการปรับปรุงเงื่อนไขทางเศรษฐกิจ เชน การกระจายรายไดและความเทาเทียม
ทางเศรษฐกิจ  ลดความรูสึกถึงความแตกตางระหวางชั้นทางสังคมระหวางโปรแตสแตนท และคา
ทอลิค ประเด็นดังกลาวนี้เปนเรื่องละเอียดออนที่หากไมระมัดระวังอาจนําไปสูการเนนย้ํา  ถึงความ
แตกตางทางสถาบันและศาสนาที่มีอยูและเปนตัวกําหนดของความเปนชาติพันธุของทั้งสองกลุม 
สุดทายอาจทําใหประเด็นความขัดแยงทางชาติพันธุ กลายเปนความขัดแยงทางศาสนาได หมาย
ความวา การเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจและการเมืองไมวาจากฝายใดก็ตาม อาจกระทบตอความเปน
หนึ่งทางสถาบันและศาสนาของกลุมชาติพันธุที่เกี่ยวของ  การเปลี่ยนแปลงนั้น ๆ จึงอาจนําไปสู
ความขัดแยงทางศาสนา (ที่เปนเรื่องความเชื่อและวัฒนธรรมที่เปนเครื่องยึดเหนี่ยวและเปนเรื่องของ
ความรูสึก) ตอไปได ส่ิงที่ไมใชเร่ืองศาสนาไมไดหมายความวาไมเกี่ยวกับศาสนาที่เปนสิ่งที่แสดง
ความแตกตางระหวางกลุม

6)  พหุนิยม  ชาตินิยม ชาติพันธุ-ชาตินิยม (Pluralism, Nationalism, Ethnonationalism)

โดยที่เร่ืองของความเปนชาติพันธุในโลกปจจุบัน มักเกี่ยวดวยเร่ืองของความเปนชาติ
(nation) และความหลากหลายทางชาติพันธุ (ethnic pluralism) ความรุนแรงที่เกิดขึ้นจึงมักมีที่มา
เกี่ยวดวยเร่ืองความขัดแยงระหวางชาติพันธุในสังคม กอนอื่นเราจําตองเขาใจความหมายของคํา
เหลานี้กอน

Pluralism  ดังกลาวแตตนวา Charles Keyes24 ในบทความเรื่องการเมืองเรื่องชาติพันธุได
แสดงใหเห็นชัดเจนวา สังคมไทยเปนสังคมที่เปนพหุสังคมในทางชาติพันธุคือ ประกอบดวยกลุม
ชาติพันธุที่มีวัฒนธรรมและความเปนมาที่หลากหลาย และโดยความเปนจริงแลวในพื้นที่ที่เปน
อาณาเขตของประเทศไทยในปจจุบันเปนที่อยูของคนหลายชาติ หลายภาษา ศาสนา และวัฒนธรรม
มาแตโบราณ ไมวาในสมัยสุโขทัย อยุธยา หรือกรุงเทพ ความสําคัญก็คือวาคําวาพหุสังคมในความ
หมายทางรัฐศาสตรไดถูกนําไปผูกตอไวกับคําวา ชาติ (nation) และชาตินิยม (nationalism) และรัฐ
(states)



26

Jenkins25 เชื่อวา แนวคิดเกี่ยวกับพหุนิยมเปนแนวคิดที่ถูกสรางขึ้นมาเมื่อมีการกอตัวของ
รัฐชาติ (nation state)   ในพื้นที่ที่เรียกวา สุวรรณภูมินี้ แตเดิมมีความหลากหลายของชนชาติ   ตาง ๆ 
ไมวา เขมร มอญ พมา ลาว ไทยยวน ไทยลาว ละวา และอื่น ๆ อีกมากมาย แตชนชาติตาง ๆ เหลานี้
อยูรวมกันได อาจมีการตั้งอาณาจักรขึ้น แต “แตละชนชาติยังคงมีอิสระในการดูแลตนเองหรือยึด
มั่นและปฏิบัติตามธรรมเนียมประเพณีทางวัฒนธรรมของตนไดพอสมควร  อาณาจักรสยาม มีความ
หลากหลายทางดานวัฒนธรรม แสดงใหเห็นไดจากทั้งผูอพยพ (จีน อินเดีย และอื่น ๆ) และชาวพื้น
เมือง ซ่ึงไมไดสรางปญหาใหผูปกครองอาณาจักรสยามกอนกาวเขาสูยุคทันสมัย  อยางไรก็ตาม การ
คุกคามของการขยายตัวของลัทธิลาอาณานิคม  โดยมหาอํานาจจากยุโรปไดเปลี่ยนแปลงสถาน
การณอยางถอนรากถอนโคน” 24 นั่นคือ ความจําเปนในการสรางรัฐชาติ ที่หมายถึง “ความตองการ
มีอัตลักษณเพียงหนึ่งเดียวที่ชัดเจน”ชาติแสดงถึงการซอนทับกันระหวางพรมแดนทางการเมืองและ
พรมแดนทางวัฒนธรรม (One culture, One state หรือ homogeneous nation-state) แมในความเปน
จริงแลว รัฐชาติไทย “ประกอบไปดวยกลุมคนหลากหลายวัฒนธรรม หลากหลายภาษา (ศาสนา)
ขนบธรรมเนียม มีปญหา ผลประโยชน และเปาหมายที่ตางกันไป”25

Keyes ไดแสดงใหเห็นชัดเจนถึงความพยายามสรางรัฐ-ชาติไทย ที่มีผลตอการสราง “ชาติ
นิยม” (nationalism) เพื่อสรางอัตลักษณของความเปนหนึ่งเดียวภายใตการคุกคามของยุค ความเปน
สมัยใหม (modernity) กลาวอีกนัยหนึ่งก็คือ “ชาตินิยม” ใหความชอบธรรมกับ “ชาติ”     ที่มีอํานาจ
เหนือในการครอบงํา “ชาติ” ที่มีอํานาจดอยกวา  ความเปนหนึ่งเดียวของรัฐชาติไทยจึงเปนเพียง
มายาภาพ26  ที่ถูกสรางขึ้นภายใตความหลากหลายทางวัฒนธรรมและ  ชาติพันธุ ในทํานองเดียวกัน
Jenkins ก็ใหมุมมองในแงเดียวกันวา พหุสังคมหรือความหลากหลายทางชาติพันธุและวัฒนธรรม
เปนสิ่งที่มีอยูมาแตดั้งเดิม ความเปนรัฐชาติที่เปนชาติเดียวเปนสิ่งสรางทางสังคม เพราะในความเปน
จริงไมมีรัฐชาติใดที่จะประกอบดวยคนชาติเดียว เผาเดียวมาแตดั้งแตเดิมแลว (Myths of Pluralism)
27

อยางไรก็ตามความหลากหลายในการใหความหมายกับคําวา ชาติ  (nation)  รัฐชาติ
(nation-state) ชาติที่ไรรัฐ  (nation without state  หรือ stateless-nation)   ชาติพันธุ-ชาตินิยม
(ethno-nationalism หรือ ethnic –nationalism) เปนเรื่องที่จะทําใหความเขาใจการพรรณนาขางตน
กระจางขึ้น

Jenkins28 สงวนคําวา พหุสังคมใหกับความหลากหลายทางวัฒนธรรม แตความหลากหลาย
ทางชาติพันธุเปนสิ่งที่เปนอยูมาแตในอดีตไมวาของชาติ (nation) ใดก็ตาม หาไดเปน ผลเนื่องมา
จากความเปนสมัยใหมแตอยางใด29 ดังเชนชาติไทยในอดีตดังไดกลาวแลว เพราะฉะนั้น ในแงนี้ชาติ



27

จึงเปนกรอบแนวคิดที่สรางขึ้น ที่มีความยืดหยุนในการรวมความหลากหลายทางชาติพันธุไว   ใน
ความหมายทางรัฐศาสตรชาติกับชาติพันธุ (nation และ ethnic group) เปนสิ่งที่แยกออกจากกันได
สําหรับ Jenkins หรือในแงมานุษยวิทยา ความหมายของคําวา “ชาติ” ในสมัยใหม เปนสิ่งที่ถูกสราง
ขึ้นในยุคสรางชาติ (nation-building) ที่ตามมาดวยการสรางสํานึกทางชาตินิยม (nationalism) ที่
กําหนดโดยกลุมชาติพันธุที่มีอํานาจหรือผูปกครอง  ในแงนี้ “ชาติ” เปนสิ่งเดียวกับ “ชาติพันธุ” ใน
ความหมายที่เปนอุดมการณชาติพันธุของกลุมผูปกครองที่เปนผูกําหนดอัตลักษณประจําชาติ โดย
อาศัยอัตลักษณทางชาติพันธุของกลุมตน

Smithไดอภิปรายแนวคิดของ Walker Connor เกี่ยวกับเรื่องชาติ (nation) ไวอยางกวางขวาง
Smith ไดแยกแนวคิดของ “ความคิดดั้งเดิม” (perenialist) ที่เชื่อวา ชาติเปนสิ่งที่เปนอยูมาแตดึก
ดําบรรพ ไมวาจะเปนอิยิปต จีน อินเดีย และแนวคิดของ “ความคิดสมัยใหม” (modernist) ที่เชื่อวา
ชาติเปนแนวคิดที่สรางขึ้นมาในยุคสมัยใหม และเปนผลผลิตของกระบวนการความเปนสมัยใหม
(modernisation) นั่นคือ ทุนนิยมและการเปนอุตสาหกรรม การเปนเมือง ระบบราชการ ประชาธิป
ไตยมวลชน การศึกษาและกระบวนการทางโลก (secularization) นับตั้งแตคริสตศตวรรษที่ 19
เปนตนมา  ในชวงนี้เองที่ขบวนการชาตินิยมและอุดมการณชาตินิยมไดเกิดขึ้นในการสรางชาติ
(nation-building) และการครอบครองรัฐในนามของชาติ30 Connor  กลาวถึงกระบวนการสรางชาติ
วา นําไปสูการแพรขยายของการแยกตัวทางชาติพันธุ (ethnic separatism) และความลมเหลวของ
การผสมผสานทางวัฒนธรรม (cultural assismilation)  โดยเหตุที่ชนชาติ (nationality) ที่มีอํานาจ
ทางวัฒนธรรมและการเมืองจะผสมกลมกลืนกลุมชาติพันธุกลุมยอยอ่ืน ๆ ในรัฐชาติ รวมไปถึง
ภาษาโดยหนวยงานของรัฐสมัยใหม ในแงนี้ Connor เห็นวา แทนที่จะเปนกระบวนการสรางชาติ
แตการสรางรัฐชาติสมัยใหม  กลับเปนกระบวนการ “ทําลายชาติ” (nation-destroying)31 (ทําลาย
ความเปนชาติของกลุมชาติพันธุ   ตาง ๆ)

Conner32 ใหความหมายของชาติในความหมายที่เปนกลุมชาติพันธุที่มีสํานึกในตนเองวา
แตกตางจากกลุมอื่น ไมใชโดยการกําหนดจากคนนอกกลุม ความหมายก็คือวา ชาติคือกลุมชาติ
พันธุที่มีสํานึกของความเปนกลุมตัวตนสูง (self-defining category) เปนเรื่องเกี่ยวกับความรูสึก
หรือสํานึกของกลุมในทางจิตวิทยา (sentiments) ที่อธิบายดวยเหตุผลไดยาก  ฉะนั้น ชาติและชาติ
พันธุจึงไมแตกตางกันโดยสิ้นเชิง แตเปนการตอเนื่องระหวางความเปนชาติพันธุ และชาติ    รัฐชาติ
(nation-state) ในอีกความหมายหนึ่งคือ  รัฐชาติพันธุ   (ethnic-state)  ชาตินิยม (nationalism) จึงเปน
เร่ืองของชาติพันธุนั่นเอง  ชาตินิยมจึงไมใชเร่ืองของรัฐประชาชาติ (civic state) ที่ประกอบดวยคน



28

หลากหลายกลุมชาติพันธุ ความรูสึกภักดีตอรัฐคือคําวา patriotism คือความรักในแผนดินรัฐ เชน
คนจีนมีความภักดีตอประเทศไทยคือ รักในผืนแผนดินไทย สวนชาตินิยมจีน  (เชน ในสมัยที่ลัทธิ
คอมมิวนิสตยังแพรหลายในหมูคนจีนในไทย)   คือความรักความรูสึกในความเปนชาติพันธุจีน  ใน
ความหมายนี้ แมในปจจุบันคนจีนก็ยังอาจมีชาตินิยมจีนที่หมายถึงความเปนชาติพันธุจีน แตหาใช
ความจงรักภักดีตอแผนดินจีน  ชาวจีนในปจจุบันมีความจงรักภักดีตอแผนดินไทย และโดยการ
ผสมกลมกลืนก็มีชาตินิยมไทย ที่แสองออกทั้งในระดับกลุมและบุคคล

โดยเหตุนี้ที่ Connor จึงไดสรางคําวา ชาติพันธุ- ชาตินิยม (ethnonationalism) ซ่ึงโดยนัย
แลวมีความหมายที่ซอนทับกับคําวา ชาตินิยม ในความหมายที่คําวา ชาติ (nation) ก็คือ ชาติพันธุ
(ethnos)  แตในทางปฏิบัติ คําทั้งสองอาจแยกกันได โดยชาตินิยมหมายถึง ชาตินิยมที่ไปดวยกับ
นิยามของรัฐสมัยใหมที่ชาติพันธุที่มีอัตลักษณที่โดดเดน ยึดถืออัตลักษณของตนเปนอัตลักษณของ
ชาติ (นั่นหมายถึง “อํานาจ”)   สวน ethnonationalism ใชในความหมายของกลุมชาติพันธุใดก็ไดที่มี
ความรูสึกผูกพันรวมกันเปนความรูสึกโดยธรรมชาติ (primondialism) เชน มุสลิมภาคใตถือเปน
กลุมที่มีชาติพันธุ-ชาตินิยม คนจีนก็อาจมีชาติพันธุ ชาตินิยม ระดับของความเปนชาติพันธุอาจแตก
ตางกันไดระหวางกลุมคนและเวลา  เชน คนมุสลิมภาคใตอาจมีชาติพันธุ-ชาตินิยม  (มาเลยมุสลิม)
มากกวามุสลิมในภาคอื่น ๆ ของประเทศ แมโดยรวมยังคงถือเปนพวกเดียวกัน มีความผูกพันกัน ถึง
แมวา Connor จะถือวา ชาติพันธุ-ชาตินิยม เปนเรื่องที่เปนธรรมชาติ แต Connor ก็ไมไดบอกวา
เปลี่ยนแปลงไมได เพียงแตเขาเชื่อวา ความรูสึกทางชาติพันธุอยูเหนือความรูสึกอื่น ๆ ในความเปน
กลุมพวกเดียวกัน และสิ่งเหลานี้เปนเรื่องที่อธิบายยาก บางครั้งไมอาจอธิบายโดยเหตุผล
(rationality) Connor นิยามชาติวา “a groups of people who believe they are ancestrally related.  It
is the largest grouping that shares such a belief” และ “the essence of a nation is intangible.  This
essence is psychological bound that joins a people and differentiates it, in        the subconscious
conviction of its members, from all other people in a most vital way33 โดยเปรียบเทียบ เราอาจพูด
ถึง British  patriotism (ความรักรวมกันในแผนดินของรัฐ) แตชาตินิยมของคนอังกฤษ คนสกอตช
คนเวลช และคนไอริช เทานั้น  แตละกลุมชาติพันธุในสหราชอาณาจักรตางมีความรักในกลุมชาติ
พันธุของตน ซ่ึงแตละกลุมตางรับรูอยูในใจ และจะแสดงออกใหเห็นไดในความสัมพันธภายในหมู
พวกของตน ชาตินิยมในความหมายนี้คือ ชาติพันธุ-ชาตินิยมนั้นเอง  (ethnonationalism)  ตัวอยาง
อ่ืน ๆ ที่อาจยกมาใหเห็นไดเชน   ชาติพันธุ-ชาตินิยมของชาว ควีเบ็ค ในแคนาดาที่เปนคนเชื้อสาย
ฝร่ังเศส ตางจากคนสวนใหญที่เปนคนอังกฤษ หรือพวก Kurds ในอิรัค Basques ในสเปน และแม
กระทั่งพวกอาเจะหในอินโดนีเซีย ไทยใหญในพมา เปนตน   พวกนี้มักจะถูกเรียกกันอีกอยางหนึ่ง



29

วา “ชาติที่ไมมีรัฐ” (“nation without state” หรือ “stateless nation”34โดยการถูกปกครองโดยชาติ
(พันธุ)  กลุมชาติ (พันธุ) เหลานี้มี ethnonationalism ซ่ึงในอีกความหมายหนึ่งคือ ชาตินิยมของกลุม
ที่ไมมีรัฐ (non-state nationalism)   ที่ยังพยายามรักษาความเปนพวกเดียวกัน โดยผานความเชื่อทาง
ศาสนา วัฒนธรรม ภาษา และประวัติความเปนมาดั้งเดิมของตนอยางตอเนื่อง

ความคิดดังกลาวนี้ สอดคลองกับความคิดของ Jenkins ที่พูดถึงชาตินิยม (nationalism) วา
เปนอุดมการณของการกําหนดอัตลักษณทางชาติพันธุ หรือความตองการปกครองตนเอง (self-
determination) ที่เกี่ยวดวยเร่ือง

1)  ประวัติศาสตร และ สถานการณของการกําหนดกลุม
2) เปนลักษณะของสังคมที่ซับซอน
3) เงื่อนไขของการเปนสมาชิก เปนเรื่องของวัฒนธรรมและชาติพันธุ
4) เชื่อในความเปนมาทางประวัติศาสตรของสมาชิกหรือกลุมรวมกัน35

อยางไรก็ตามสําหรับ Jenkins ชาตินิยมไมไดมีความหมายเดียว แตเปนหลากหลายชาตินิยม
(nationlisms) ซ่ึง Jenkins เชื่อวา ชาตินิยมของแตละชาตินี้เปนเรื่องของความแตกตางกัน และความ
เหมือนกัน เชนเดียวกับเรื่องชาติพันธุที่เปนเรื่องของความเหมือนและความตาง (similarity และ
difference) ทั้งนี้ขึ้นกับสถานการณและประวัติศาสตรในความหมายนี้เราอาจถือวาคือ ความแตก
ตางระหวาง nationalism และ ethnonationalism นั่นเอง

7)  สรุป

ดังกลาวแลวในกรณีของไอรแลนดเหนือ ความแตกตางทางชาติพันธุ (ความเปนไอริช
ดั้งเดิม และพวกอพยพชาวอังกฤษ และสกอตช) รวมทั้งความแตกตางทางศาสนา ที่มีพื้นฐานจาก
ความแตกตางในความเปนมา ความแตกตางทางเศรษฐกิจ และอํานาจทางการเมือง ทําใหเกิดวามขัด
แยง (โดยเฉพาะอยางยิ่งเศรษฐกิจ และชาติพันธุ) ที่นําไปสูความรุนแรง (violence) และการใชกําลัง
ที่ยังหาขอยุติไมได แมวาทุกฝายตางตองการสรางสันติภาพใหเกิดขึ้น เร่ืองดังกลาวเปนเรื่องละเอียด
ออน  การใชกําลังและความรุนแรงไมใชวิธีการแกปญหาที่ถูกตอง มีแตจะเกิดการตอบโตโดยใช
กําลังและความรุนแรงตอกันมากยิ่ง ๆ ขึ้น และเมื่อนั้นปญหาความขัดแยงทางชาติพันธุจะเปน
ปญหาเรื้อรัง และหาขอยุติไดยาก  ดังที่เปนอยูในหลาย ๆ ประเทศในปจจุบัน



30

เร่ืองของชาติพันธุ ศาสนา ชาติ ชาตินิยม และชาติพันธุ-ชาตินิยมเปนเรื่องของความรูสึก
ซ่ึงถึงแมจะมีระดับขึ้นลง เปลี่ยนแปลงตามสถานการณได แตหากเรื่องดังกลาวถูกนําเขาไปผนวก
เขาดวยกันกับเรื่องของผลประโยชนทางเศรษฐกิจ และอํานาจทางการเมือง ความรูสึกดังกลาว
สามารถถูกนํามาใชเพื่อสรางความรุนแรง ตอบโตระหวางกลุมที่เกี่ยวของได โดยเฉพาะสําหรับ
กลุมชาติพันธุที่เปนคูกรณีทั้งสองฝายหรือมากกวา

ความเปนชาติ ไมจําตองหมายถึงอัตลักษณหนึ่งเดียว ดังเชนเมื่อพูดถึงลักษณะประจําชาติ
รัฐชาติสมัยใหมมักจะรวมเอากลุมชาติพันธุตาง ๆ เขาไวดวยกัน โดยรับรองถึงสิทธิและความ
ชอบธรรมในการรักษา หรือคงไวซ่ึงความเชื่อทางศาสนา ภาษา และวัฒนธรรมประเพณีเดิมของ
แตละกลุมชาติพันธุ (civic incorporation)  ขอโตแยงเรื่องชาติพันธุระหวาง  primordialist กับ
instrumentalist หรือขอโตแยงเกี่ยวกับชาตินิยมระหวาง perennialist กับ modernist แมจะเปนเรื่อง
ความแตกตางทางความคิด แตไมใชการแยกขั้วทางความคิดกันอยางเด็ดขาด  ชาติพันธุจะเปนเรื่อง
ของความรูสึก ความผูกพันในกลุมที่เปนมาโดยธรรมชาติ ที่เปนสิ่งคงที่ไมเปลี่ยนแปลงหรือเปน
เร่ืองของการขัดเกลาทางสังคมเรื่องของสถาบันและวัฒนธรรมที่เปลี่ยนแปลงไปตามสถานการณ
และเหตุการณและตัวแปรตาง ๆ ทางเศรษฐกิจ และการเมืองก็ตาม ส่ิงสําคัญคือ เร่ืองของสังคมเปน
เร่ืองของความผูกพัน ตระหนักรูถึงการอยูรวมกัน ที่ย้ําโดยความเชื่อ ประเพณี และการปฏิสัมพันธ
ในชีวิตประจําวันที่เปนพื้นฐานของกลุม

ส่ิงนี้ใหความหมายกับชีวิตของกลุมแตละกลุม  แตขณะเดียวกันไมมีสังคมใดคงที่ โดยไม
เปลี่ยนแปลงไมวาจะเปนบุคคลหรือกลุม เร่ืองของชาติพันธุเปนเรื่องของจิตใจที่ลบลางไดยาก     
แตก็เปลี่ยนแปลงไดโดยเฉพาะการเปลี่ยนแปลงอันเกี่ยวเนื่องกับเรื่องของการกําหนดอัตลักษณ  
ของตัวเอง ผลประโยชนทางเศรษฐกิจ และการเมืองและแมกระทั่งเรื่องศาสนา  หากความสัมพันธ
ภายในกลุมและระหวางกลุมเปนไปอยางตอเนื่องและราบรื่น  การเปลี่ยนแปลงปรับตัวเขาหากัน
ระหวางกลุมชาติพันธุก็จะเกิดขึ้น    การปฏิสัมพันธจึงเปนหัวใจของความเปนชาติพันธุ การแกไข
ความขัดแยงทางชาติพันธุและความรุนแรง จึงอยูที่การสรางความเขาใจที่ดีตอกัน การคมนาคม ส่ือ
สารที่ชัดเจนสม่ําเสมอ และที่สุดคือความเทาเทียมกัน การเคารพศักดิ์ศรีในคุณคาของความเปนคน
และความเชื่อของกันและกัน ยึดหลักของการอยูรวมกันโดยสันตินั่นเอง  สังคมไทยเปนสังคม  ที่มี
ความหลากหลายทางชาติพันธุ แตเปนสังคมที่มีความขัดแยงทางชาติพันธุนอยมากตลอดประวัติ
ศาสตรความเปนมา อัตลักษณดังกลาวนี้จึงควรที่จะระมัดระวังรักษาไวใหไดตลอดไป  การยอมรับ



31

ความแตกตางและ อยูรวมกันโดยสันติจึงไมอาจหลีกเลี่ยงไดสําหรับทุก ๆ ฝายที่เกี่ยวของ ไมวา
“ฝายเขา” หรือ “ฝายเรา”  ความเหมือนและความแตกตางจึงมีความสัมพันธเปน   พลวัตรที่ตองทํา
ความเขาใจและตระหนักรู เพื่อไมใหเปนสาเหตุนําไปสูความแตกราวและการแกปญหาที่ใชความ
รุนแรงตอกันทั้งสองฝาย



32

เชิงอรรถ

1ดูรายละเอียดใน ชารลส เอฟ คายส “การเมืองเรื่องชาติพันธุในประเทศไทย”  แปลโดย
ศิริรัตน แอดสกุล ใน เอเชียปริทัศน ปที่ 9 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2541

2บัณฑิต  สะมะอุน “ความขัดแยงชายแดนภาคใตของไทย” ใน เอเชียปริทัศน 25  ฉบับที่ 1
มกราคม-มิถุนายน 2547

3Charles Keyes  Isan : Regionalism in Northeastern Thailand,  Cornell Thailand
Project, Data paper, No.65, Cornell University, Ithaca, New York 1967.

4Everett Hughes, On work, Race and the Sociological Imagination, L.A. Cuser,
Chicago, (ed.), University of Chicago Press, 1994.

5Frederik Barth, Ethnic Groups and boundaries : The Social Organization of Culture
Difference, Oslo : Universitetsforlaget, 1969.

6ดู Richard Jenkins, Rethinking Ethnicity : Anguments and Explorations,  SAGE
Publications, 1997  และ Daniele Conversi, Ethnonationalism in Contemporary World :
Walker Connor and the study of nationalism, Routledge, London and New York, 2004.

7Ibid.
8Walker Connor, “Nationalism and political illegitimacy” in Ethnonationalism in the

Contemporary World : Walker Connor and the study of nationalism.  Daniele Conversi (ed),
Routledge, London and New York, 2004.

9Clifford Geertz,  The Interpretation of Culture, New York : Basic Books, PP. 255-
310, 1973.

10ดู Barth, op.cit.
11Jenkins, op.cit. pp. 44-48.
12Ibid., p. 46.
13Edmund Leach, Political Systems of Highland Burma : A Study of Kachin Social

Structure, London, Athlone, 1954.
14Jenkins, op.cit. p. 46.
15เปรียบเทียบ D.L. Horowitz, “The Primordialists” in Ethnonationalism in

Contemporary World.  Daniele Conversi, (ed.), Routledge.  2004.
16ดู Jenkins, op.cit. pp. 63-70.



33

17Ibid, pp. 70-71
18Ibid.
19Barth, op.cit. p. 15.
20Jenkins.  Op.cit. pp. 110-120.
21Gondsblom Dutch Society  N.Y. : London House, 1967.
22Anthony Giddens, Central Problems in Social Theory : Action, Structure and

Contradiction in Social Analysis.  London : Macmillan 1979.
23Stephen Cornell, “The variable ties that bind : content and circumstances in ethnic

process” in Ethnic and Racial Studies. 19,  pp. 265-89, 1996.
24Keyes, op.cit.
25Jenkins, op.cit.
26Keyes, op.cit. p. 48.
27ธีรยุทธ บุญมี พหุนิยม คณะกรรมการสภาวิจัยแหงชาติ สาขาสังคมวิทยา สํานักงานคณะ

กรรมการวิจัยแหงชาติ หนา 5-8,  2546.
28Keyes, op.cit.  p. 40.
29Jenkins, op.cit.  pp. 25-30
30Ibid.
31Cf. Gellner, Nations and Nationalism.  Oxford : Basil Blackwell,
32Anthony D. Smith. “Dating the National”, in Ethnonationalism in Contemporary

World. Daniele Conversi (ed.) Routledge, London. P. 54, 2004.
33Smith. Ibid.  p. 55.
34Conversi. Op.cit. p. 3.
35Smith. Op.cit.
36Conversi. Op.cit. p. 3Kivisto, Multiculturalism in a Global Society, Blackwell

Publishing. P. 19, 2002.



34

บรรณานุกรม

ภาษาไทย
คายส, ชารลส เอฟ.  “การเมืองเรื่องชาติพันธุในประเทศไทย” (“Politics of Ethnicity in Thailand”)

แปลโดย ศิริรัตน  แอดสกุล ใน เอเชียปริทัศน.  ปที่ 9 ฉบับที่ 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2541.
ธีรยุทธ  บุญมี.  พหุนิยม.  คณะกรรมการสภาวิจัยแหงชาติ สาขาสังคมวิทยา สํานักงาน

คณะกรรมการวิจัยแหงชาติ 2546.
บัณฑิตย  สะมะอุน.  “ความขัดแยงชายแดนภาคใตของไทย” ใน เอเซียปริทัศน 25.  ฉบับที่ 1

มกราคม-มิถุนายน 2547.

ภาษาอังกฤษ
Barth, Federik”   Ethnic Groups and Boundaries : The Social Organization of Culture

Difference, Oslo : Universitetsforlaget, 1969.
Barth, Federik.  “Enduring and emerging issues in the analysis of ethnicity” in H.Vermenlen and

Covers (eds.), The Anthropology of Ethnicity : Beyond Ethnic Groups ad
Boundaries,  Amsterdam : het Spinhuis. 1994.

Conner, Walker.  “Nationalism and political illegitimacy” in Ethnonationalism in the
Contemporary World : Walker Connor and the study of nationalism.  Daniele
Conversi (ed), Routledge, London and New York, 2004.

Conversi, Daniele.  Ethnonationalism in the Contemporary World : Walker Connor and
the study of nationalism.  Routledge, London and New York, 2004.

Cornell, Stephen.  “The variable ties that bind : content and circumstances in ethnic processes.”
Ethnic and Racial Studies. 19, pp. 265-89, 1996.

Geertz, Chifford.  The Interpretation of Culture. New York : Basic Books, 1973.
Giddens, Anthony.  Central Problems in Social Theory : Action, Structure and Contradiction

In Social Analysis.  London : Macmillan. 1979.
Goudsblom, J.  Dutch Society. N.Y. : Random House, 1967.
Horowitz, D.L.   “The Primodialists” in Ethnonationalism in the Contemporary World.

Daniele Conversi, (ed) Routledge, London and New York, 2004.



35

Hughes, E.C.  On Work, Race and the Sociological Imagination.  L.A. Coser, Chicago, (ed),
University of Chicago Press, 1994.

Jenkins, Richard.  Rethinking Ethnicity : Arguments and Explorations. SAGE Publications,
1997.

Keyes, Charles.  Isan : Regionalism in Northeastern Thailand. Cornell Thailand Project, Data
paper, Number 65, Cornell University, Ithaca, New York 1967.

Leach, Edmund.  Political Systems of Highland Barma : A Study of Kachin Social Structure,
London, Athlone, 1954.

Smith, Anthony D.  “Dating the Nation”, in Ethnonationalism in the Contemporary  World :
Walker Conner and the study of nationalism.  Daniele Conversi (ed.) Rutledge,
London. 2004.



36

ตอนที่  III

กรณีศึกษา ความขัดแยงทางชาติพันธุ ศาสนา และการแยกดินแดน

ปรีชา  คุวินทรพันธุ
         กรรณิการ  อุยตระกูล



37

 กรณีศึกษาที่ 1  ความขัดแยงทางชาติพันธุ-ศาสนาในเขตมินดาเนา และซูลู ในฟลิปปนส1

คํานํา

ฟลิปปนสเปนอีกประเทศหนึ่งในบรรดาประเทศตาง ๆ ในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต
ที่ตองเผชิญกับการขัดแยงทางชาติพันธุ และความขัดแยงที่มีแงมุมของศาสนา ความขัดแยงเกิดขึ้น
ในเขตมินดาเนา-ซูลูทางใตของฟลิปปนสระหวางกลุมชาวมุสลิมที่เรียกกันวา “โมโร” (Moros)ที่นับ
ถืออิสลามกับกลุมชาวคาทอลิค ซ่ึงเปนประชากรสวนใหญ (ในขณะที่พวกโมโรมีประชากรรวมกัน
คิดเปน 6  เปอรเซนตของประชากรทั้งประเทศ)

พวกโมโรทําการตอสูเรียกรองเอกราชของเขตมินดาเนา-ซูลูมาเปนเวลากวา 50 ป โดยทํา
การสูรบแบบสงครามกองโจร จนในที่สุดก็สามารถไดรับ “สิทธิในการปกครองตนเอง” บางสวน
(partial “antonomy”) แมวาจะยังไมไดรับเอกราช กระนั้นก็ตาม ก็หาไดหมายความวาภูมิภาคนี้มี
ความสงบสันติเกิดขึ้นไม โดยเฉพาะเมื่อเร็ว ๆ  นี้ไดมีการจัดตั้งกลุมกอการราย ‘อาบูไซยาฟ’ (Abu
Sayyaf) ที่ทําการลักพาตัวชาวตางประเทศ รวมทั้งวางระเบิดกอความไมสงบอยางรุนแรง โดยมีจุด
หมายในการจัดตั้งรัฐอิสลามในเขตมินดาเนาซูลู

กรณีของความขัดแยงและความตองการแยกตัวเองของโมโร จะเขาใจไดตองเขาใจประวัติ
ศาสตรความเปนมา และพลวัตรของความขัดแยง อันจะนําไปสูแนวทางหรือขอสรุปในการแกไข
ปญหาและความรุนแรงดังกลาว

เขตมินดาเนา-ซูลู แตดั้งเดิมเปนที่อยูของชนพื้นเมืองชาวเกาะที่เชื่อในภูติผีอํานาจลึกลับ
(animism) มีการตั้งอาณาจักรเปนอิสระอยูในดินแดนแถบนี้  จวบจนศตวรรษที่ 8 ชาวอาหรับไดเขา
มาพรอมดวยศาสนาอิสลาม โดยพวกพอคาที่เดินทางคาขาย จนถึงศตวรรษที่ 13 จึงไดตั้งหลักอาศัย
อยูในเกาะนี้เปนการถาวร  ภายในศตวรรษเดียวชาวมุสลิมก็ไดสถาปนาอาณาจักรอิสลามถือเปน
ศาสนาที่ยอมรับโดยทั่วไปโดยชาวพื้นเมือง

สเปนเริ่มเขามาในดินแดนแถบนี้ประมาณป ค.ศ. 1565 โดยเขาโจมตีอาณาจักรของสุลตาน
อิสลามทางใตของหมูเกาะมินดาเนา-ซูลู  การตอสูยืดเยื้อมากวา 350 ป  ชนมุสลิมแถบนี้ถูกขนาน
นามวา โมโร (“Moros”) ซ่ึงแผลงมาจากคําวา “Moors” ที่เปนมุสลิมที่เคยยึดครองสเปนมากอน



38

แมสเปนไมสามารถยึดหมูเกาะในบริเวณนี้ไวไดอยางเต็มที่ แตสเปนก็สามารถตั้งกองกําลังไดบาง
สวนในเขตมิดาเนาโดยมีขอตกลงกับสุลตานแหงมินดาเนาวาจะไมเขาไปรุกรานชาวมุสลิมในเขต
อํานาจของซูลู  ในชวงเวลานั้น สเปนไดยึดครองเกาะฟลิปปนสไวไดแลว และไดเผยแพรศาสนาคา
ทอลิคใหกับชาวพื้นเมืองสวนใหญไดสําเร็จ

การปกครองของสเปนไดสรางความรูสึกถึงความไมลงรอยกันะรหวางชุมชนคาทอลิคและ
ชุมชนมุสลิม ชาวสเปนถือวาพวกมุสลิมเปนศัตรูที่จะตองพิชิตใหไดและเปลี่ยนความเชื่อใหหันมา
นับถือศาสนาคริสต  ชาวพื้นเมืองคาทอลิคเขารวมสงครามในการตอสูกับชาวมุสลิม  ทั้งสองฝาย
ตางมีอคติตอกัน ชาวพื้นเมืองคาทอลิคเห็นวาพวกมุสลิมปาเถ่ือน เปนพวกโจร โหดเหี้ยม ในขณะที่
พวกมุสลิมคิดวา พวกคาทอลิคอคติเห็นตนเองดีกวา ไมใหเกียรติหรือเคารพวัฒนธรรมและขนบ
ธรรมเนียมของชาวมุสลิม  ความตึงเครียดไดเพิ่มขึ้นเรื่อย ๆ โดยเฉพาะอยางยิ่งความไมพอใจอัน
เนื่องมาจากฐานะที่ดอยกวาในทางเศรษฐกิจของพวกโมโร และการขยายตัวของระบบการศึกษา
ของสเปน

สเปนพยายามที่จะทําลายพื้นฐานทางสังคมและเศรษฐกิจของชาวมุสลิม โดยการดําเนินกล
ยุทธทําลายลางระบบการเพาะปลูกและเรือประมง  ตลอดจนการแนะนําระบบการศึกษาที่ขึ้นอยูกับ
คานิยม  สถาบัน และผลประโยชนที่ขัดตอพื้นฐานความเชื่อของศาสนาอิสลาม  การตอตานจึงได
เกิดขึ้นเพื่อรักษาวัฒนธรรมและประวัติความเปนมาของชาวมุสลิมพื้นเมือง ปรากฎวา สเปนไม
สามารถจัดตั้งโรงเรียนในระบบของตนขึ้นในเขตมุสลิมไดแมแตโรงเรียนเดียว โดยเหตุดังกลาว
การไมรูหนังสือ ความลาหลังและการดอยการพัฒนาเศรษฐกิจ จึงเปนผลที่ตามมาในระยะยาว ตรง
ขามชาวพื้นเมืองคาทอลิครับเอาการศึกษาแผนใหมเชน การแพทย กฎหมาย ครู และอื่น ๆ ที่ไม
เคยปรากฎในเขตมุสลิม อันเปนผลใหชองวางทางสังคมและเศรษฐกิจระหวางคาทอลิคและมุสลิม
ในประเทศทิ้งหางกันมากขึ้น

เมื่ออเมริกาชนะสงครามเหนือสเปนในป 1898  ฟลิปปนสตกอยูภายใตการปกครองของ
อเมริกา  แมวาสเปนไมสามารถครอบครองเขตมินดาเนา ซูลู ไดอยางสมบูรณ  อเมริกาสามารถที่จะ
รวมเอาเขตดังกลาวไวใตปกครอง การตอตานทําสงครามกับอเมริกาเกิดขึ้นหลายครั้ง ในป 1899
สุลตานแหงซูลูยอมเซ็นสัญญา the Bates Treaty สละสิทธิของราชวงศในการปกครองซูลู แมวา
อเมริกายังยอมรับอํานาจของสุลตานในฐานะผูนําทางศาสนาตราบเทาที่สุลตานไมกระทําการเปน
ปฏิปกษตอกฎหมายที่ออกโดยอเมริกา



39

อยางไรก็ตามสนธิสัญญาเบทส ส้ินสุดลงในเวลาอันรวดเร็วกอนที่จะกอใหเกิดผลอันใด
อเมริกาตัดสินใจจัดระบบการปกครองของฟลิปปนสใหมเพื่อผนวกเอาการปกครองรัฐอิสลาม    
ตางๆ เขาไวภายใตรัฐบาลของฟลิปนส จังหวัดโมโรถูกจัดตั้งขึ้นขึ้นตรงตอรัฐบาลกลางที่มะนิลา
สงครามระหวางพวกโมโรกับรัฐบาลครั้งสําคัญที่สุด 2 คร้ังเกิดขึ้นในป 1906 และป 1913 จนในที่
สุดในป 1940 รัฐบาลอเมริกันจึงสามารถเลิกลมระบบสุลตานไดสําเร็จ และอาณาเขตของโมโรได
ถูกผนวกเขาเปนสวนหนึ่งของระบบการบริหารประเทศของฟลิปปนส

ภายใตการปกครองโดยรัฐบาลอเมริกัน ‘โครงการสรางความสนใจ’ (“policy of
attraction”) ที่มีจุดมุงหมายที่จะ “พัฒนา” “ยกระดับความศิวิไลซ” และ “การศึกษา” ใหกับประชา
ชน โดยเฉพาะอยางยิ่งมุงหวังที่จะเปลี่ยนแปลงคนมุสลิมทั้งในดานการเมือง เศรษฐกิจ และสังคม
เพื่อที่จะสามารถปรับตัวใหเทาเทียมกับคนคาทอลิคที่ “ทันสมัย” และ “ศิวิไลซ” กวาในฐานะ
ประชากรของประเทศฟลิปปนส รัฐบาลอเมริกันริเร่ิมโครงการหลายอยางในจังหวัดโมโรเชน    
การสรางงานสาธารณะ โรงเรียน โรงพยาบาล รวมทั้งจัดระบบการศึกษาแบบสมัยใหม (secular
education) โดยใชครูที่ไมใชมุสลิมเปนผูสอนเด็กนักเรียนโมโร คนมุสลิมมองการกระทํานี้วาเปน
การดูถูกครูสอนศาสนาอิสลาม และปฏิเสธที่จะสงลูกหลานไปเรียนในการศึกษาระบบใหมนี้       
ซ่ึงนําไปสูความไมรูหนังสือมากขึ้น

ที่สําคัญไปกวานั้นคือ รัฐบาลสนับสนุนใหชาวฟลิปปนสที่ไมใชมุสลิมจากสวนอื่น ๆ ของ
ประเทศเขาไปตั้งรกรากทํามาหากินในจังหวัดโมโร รัฐบาลใหการสนับสนุนผูอพยพทั้งเงินทุนและ
ที่ดินในการทํามาหากิน ลําดับตอมารัฐบาลทําการเวนคืนที่ดินของเอกชนใหเปนของรัฐ  ชาวโมโร
ตองสูญเสียที่ดินใหกับรัฐ  ในป 1919 รัฐบาลผอนปรนใหเอกชนที่เปนคริสเตียนถือครองที่ดินไดถึง
24 เฮ็คเตอร ในขณะที่คนที่ไมใชคริสเตียนถือครองที่ดินไดเพียง 10  เฮ็คเตอรตามกฎหมาย 1919 นี้
ที่ดินสวนใหญในมินดาเนาจึงตกอยูกับชาวฟลิปปนสคริสเตียนเปนสวนใหญ

รัฐยังสนับสนุนการลงทุนจากตางประเทศในเกาะมินดาเนา มีบรรษัทขามชาติเขามาทําอุต
สาหกรรมเกษตรที่ตางชาติเปนเจาของและผูดําเนินการ ซ่ึงนําไปสูการสรางระบบการเพาะปลูก
ขนาดใหญ (plantations) ที่ผลิตวัตถุดินทางการเกษตร เพื่อไปปอนโรงงานในประเทศอุตสาหกรรม
กิจกรรมตาง ๆ เหลานี้รวมไปถึงการทําเหมืองทองคํา ทองแดง ถานหิน ในบริเวณแถบนี้ดําเนินการ
โดยบริษัทตางชาติเชนกัน  ผลประโยชนเหลานี้จากมินดาเนาเชื่อกันวา ไมเพียงแตจะเพียงพอเลี้ยง
คนในฟลิปปนสทั้งประเทศเทานั้น แตรวมไปถึงผลกําไรมหาศาลใหกับบริษัทของอเมริกัน



40

ทายที่สุด กระบวนการปรับถายการบริหารใหเปนของคนฟลิปปนสไดเร่ิมขึ้นในป 1920
ภายใตนโยบายนี้ เจาหนาที่ที่เปนคาทอลิคถูกโยกยายเขามาประจําอยูที่มินดาเนาเพื่อเปลี่ยนการ
บริหารจากคนอเมริกันเปนคนฟลิปปนโน ผูวาราชการจังหวัดในเขตมุสลิมเกือบทั้งหมดไมใช
คนมุสลิม  ชาวมุสลิมจึงยังคงถูกปกครองโดย “เจาอาณานิคมภายใน” ซ่ึงไดแก ชาวฟลิปปนส
ที่เปนคาทอลิคที่แตกตางกับคนมุสลิมทั้งในเรื่องศาสนา และวัฒนธรรม รวมไปถึงระบบการเมือง
การปกครอง และผูนํา

โครงการตาง ๆ เหลานี้สรางความรูสึกไมพอใจใหกับชาวมุสลิมในมินดาเนาและซูลู เปน
อยางมาก  ทันทีกอนไดรับเอกราชในป 1946 ผูนําชาวโมโรไดยื่นบันทึกถึงรัฐบาลอเมริกันยืนยันวา
มินดาเนาและซูลูเปนดินแดนของชาวโมโร จึงไมสมควรที่จะรวมเขาไวกับการใหเอกราชของ
ประเทศฟลิปปนส เรามีกฎหมายของเราที่จะตองไดรับการยอมรับ  มีศาสนาที่ไมควรถูกปดกั้น
ทายที่สุดบันทึกไดกลาว เปนการไมถูกตองที่จะใหชน 2 กลุมที่เปนศัตรูกันอยูภายใตรมธงผืนเดียว
กัน  รัฐบาลอเมริกันปฏิเสธไมยอมรับขอเสนอ

ในชวงสงครามโลกครั้งที่ 2 ชาวมุสลิมหวังจะเห็นการมีสวนในการปกครองตนเอง แมจะ
ไมใชเปนประเทศเอกราช  แตส่ิงนี้ไมไดเกิดขึ้น  ขบวนการตอตานของชาวมุสลิมจึงไดรับการจัดตั้ง
ขึ้นทันทีที่ฟลิปปนสไดเอกราช โดยจุดมุงหมายสูงสุดของขบวนการคือ จัดตั้งรัฐอิสลาม (dar-al-
Islam) ในเขตมินดาเนา ซูลู  ชาวมุสลิมจํานวนมากปฏิเสธที่จะเรียกตนเองวา เปน “ฟลิปปนโน”
เพราะพวกนี้เชื่อวาภายใตการปกครองของสเปน พวกเขาไมใช “ฟลิปปนโน” เชนเดียวกับพวกที่
ยอมสยบใหกับการปกครองของสเปน

เปนสวนที่เห็นไดชัดเจนวารากเหงาของขบวนการแยกดินแดนอยูบนพื้นฐานความแตกตาง
ทางศาสนา และวัฒนธรรมระหวางคาทอลิคทางเหนือ และมุสลิมภาคใต อยางไรก็ตาม ลําพังความ
แตกตางทางศาสนาและวัฒนธรรมหาไดเปนบอเกิดของความขัดแยงแยกตัวทางชาติพันธุ(separatist
ethnic conflict) สาเหตุสําคัญอยูที่รัฐบาลอเมริกันที่สรางสถานการณที่ชวยสงเสริมใหเกิดอัตลักษณ
ทางศาสนาและชาติพันธุของชาวฟลิปปนสในมุสลิมอยางตอเนื่อง (Transcendent ethno-religious
identity) อัตลักษณรวมดังกลาวเปนพื้นฐานของอัตลักษณของชาวโมโร (Bangsa Moro identity)
ที่กอตัวเปนขบวนการแบงแยกดินแดน  การลุกขึ้นจับอาวุธตอสูกับสเปนเปนไปอยางดุเดือด และ
รุนแรง  แตนั่นไมไดเปนการตอตานอยางเปนหนึ่งเดียว อเมริกันตางหากที่เห็นวา พวกโมโรไมได
รวมตัวเปนหนึ่งเดียว และไมมีการศึกษา  ฉะนั้นอเมริกันเชื่อวา ชาวมุสลิมจะอยูในสภาพที่ดีขึ้นหาก



41

รวมกันเขาเปนรัฐ ๆ หนึ่งของฟลิปปนส อเมริกันจึงทุมเทความพยายามที่พัฒนาสารพัดโครงการ
เพื่อพัฒนาเขตของชาวโมโร ทําใหชาวโมโรที่ตอตานการพัฒนาเขมแข็งขึ้นและเปนหนึ่งเดียวรวม
กันเปนฐานของขบวนการแยกดินแดนชาวมุสลิมในเขตมินดาเนา-ซูลูของฟลิปปนส

พลวัตรของขบวนการ

แทนที่จะแสดงความหวงใยและยอมรับขอเรียกรองบางอยางของชาวมุสลิม รัฐบาล
ฟลิปปนสหลังไดเอกราช ยังคงดําเนินนโยบายตามแบบเจาอาณานิคม เปนตนวา อพยพโยกยายผูคน
จากเขตที่ยากจนหรือเขตที่มีความไมสงบทางการเมืองจากภาคเหนือและภาคกลางลงมาทางใตใน
เขตมินดาเนา-ซูลูที่เปนเขตที่อุดมสมบูรณ และมีประชากรนอย  จนถึงทศวรรษ 1960 ชาวมุสลิมใน
เกาะมินดาเนา (ชาวโมโร) ไดกลายเปนชนกลุมนอย เนื่องจากการหลังไหลเขามาของชาวคาทอลิค
จากสวนอื่น ๆ ของประเทศ

การเคลื่อนยายของคนจากภายนอก ทําใหเกิดความไมลงรอยกันระหวางพวกคาทอลิคที่เขา
มาอยูใหมและชาวมุสลิมโมโร รัฐบาลไดใหความชวยเหลือในดานตาง ๆ ใหกับผูอพยพที่เขามาตั้ง
ถ่ินฐานที่เปนคาทอลิค การจัดสรรปนสวนเปนไปอยางไมยุติธรรม ความชวยเหลือที่คาทอลิคไดรับ
อยูในอัตราสวนที่สูงกวาชาวมุสลิมพื้นเมือง  พวกคาทอลิคสามารถตั้งตัวไดในเวลาอันรวดเร็ว และ
สามารถเชื่อมโยงกับชาวคาทอลิคในเขตอื่น ๆ ของประเทศโดยเสนทางคมนาคม และการสื่อสารที่
พัฒนาขึ้น ในขณะที่ชุมชนของชาวมุสลิมมักอยูหางไกลและโดดเดี่ยว ขาดเสนทางคมนาคมติดตอ
กับภายนอก

ในทศวรรษที่ 1960 รัฐบาลมารคอส ไดผานกฎหมายเวนคืนที่ดินที่เปนของชาวมุสลิมตาม
ประเพณี เพื่อจัดตั้งชุมชนใหม และเพื่อขยายการเกษตร  ซ่ึงหมายความวา ชาวมุสลิมตองเสียที่ดิน
ตามประเพณี ใหกับชาวคาทอลิคที่เขามาจัดตั้งชุมชน  การปะทะกันโดยใชกําลังระหวางชาวคาทอ
ลิคและมุสลิมเปนเหตุการณที่เกิดขึ้นเปนประจําในเขตอาณาบริเวณนี้  เหตุการณที่สําคัญที่สุดคือ
“การฆาหมูจาไบดา” (Jabaidah massacre) ที่เกิดขึ้นในเดือนมีนาคม 1968 กองทัพถูกกลาวหาวา
สังหารกลุมชาวมุสลิมโดยการฝกจูโจมภายใตช่ือ “จาไบดา” ภายใตรัฐบาลมารคอส กองทัพไดส่ัง
การใหหนวยจูโจมนี้ทําการปลุกระดมเพื่อสรางความวุนวายขึ้นระหวางประชาชนในซาบาห และ
บอรเนียวเหนือ เพื่อหาเหตุที่จะผนวกเอาดินแดนทั้ง 2 นี้ ชาวโมโรปฏิเสธจึงถูกสังหารหมูในขอหา
กอการจลาจล ความไมพอใจของชาวมุสลิมถึงขีดจํากัด และไดลุกฮือจัดตั้งองคกรขึ้น รัฐบาลไดทํา



42

การสืบสวนหาขอเท็จจริง แตไมมีการตั้งขอหาใด ๆ จากนั้นศาลทหารไดทําการไตสวนทหารที่เกี่ยว
ของในคายจาไบยาหในขอหากระทําความผิด  ทายสุดศาลทหารไดตัดสินใหผูตองสงสัยพนจากขอ
กลาวหา

ความรูสึกเครียดแคนแพรกระจายทั่วไปในหมูชาวมุสลิม องคกรมุสลิมหลายองคกรกลาว
หารัฐบาลเปนผูวางแผนเบื้องหลังการสังหารหมูชาวมุสลิม  การประทวงแพรขยายโดยเฉพาะใน
มินดาเนา ไดมีการจัดตั้งขบวนการเรียกรองเอกราชของมุสลิม (the Muslim (Mindanao)
Independence Movement-MIM) ขึ้นในป 1968 โดยมีเปาหมายที่การไดรับเอกราชจากการปกครอง
ของฟลิปปนส

รัฐบาลฟลิปปนสและบรรดาผูนําชาวคาทอลิคทาทายคําประกาศของ MIM ในการเรียกรอง
เอกราช ไดมีการจัดตั้งหนวยตอตานชาวโมโรคือ ของขบวนการ ILAGA เปาหมายหลักคือ         
การตอตานชาวมุสลิมและกิจกรรมที่รายแรงโดยการกระทําของขบวนการดังกลาวเกิดขึ้นในการ
สังหารชาวมุสลิมกวา 70 คน ในมัสยิดแหงหนึ่งทางเหนือของ Cotabato ในวันที่ 19 มิถุนายน 1971
เพื่อแกไขสถานการณ รัฐบาลไดตั้งผูนําสําคัญของ MIM ใหการบริหารจังหวัด เร่ืองนี้สรางความไม
พอใจใหกับนักรบเยาวชนมุสลิมของ MIM ภายใตการนําของ Nur Misuari นักศึกษาจาก
มหาวิทยาลัย  คนหนุมเหลานี้ประกาศแยกตัวจาก MIM และจัดตั้ง Moro National Liberation Front
(MNLF) ขึ้นมาอีกขบวนการหนึ่ง

เปาหมายสําคัญของ MNLF คือ การปลดปลอย Moro ใหเปนอิสระ ขบวนการ MNLF
ดึงดูดชาวมุสลิมเขารวมในขบวนการจํานวนมากโดยอางการทําสงคราม Jihad MNLF ใหตั้งกอง
กําลังติดอาวุธ  BMA หรือ Bangsa Moro Army ประกอบดวย นักรบหนุมชาวมุสลิมทําสงครามกอง
โจรกับรัฐบาลฟลิปปนส Nur Misuari เปนผูนําที่มีความสามารถทําให MNLF เขมแข็งขึ้น อยางไร
ก็ตาม ผูนําที่อาวุโสชาวมุสลิม (datus) ไมพอใจผูนํารุนหนุมจนเกิดความขัดแยงขึ้น ในขณะที่ datus
ตองการการปกครองตัวเองภายใตการนําของมุสลิมอาวุโส  แตสําหรับคนหนุม พวกเขาตองการเปน
ผูนําเชนกัน  ขบวนการ MNLF ประสบความสําเร็จในการเปนผูนําแทนพวก dutus และดึงดูดให
เยาวชนมุสลิมจํานวนมากเขารวมขบวนการ MNLF ไดขยายการปฏิบัติการออกไปในวงกวางไป ทั่ว
ทั้งมินดาเนาและซูลู ความรุนแรงเปนเรื่องเกิดขึ้นทั่วไป จนในที่สุด มารคอสไดประกาศใชกฎ
อัยการศึกในป 1972



43

แตการประกาศกฎอัยการศึก มีผลเสียหลายประการ ประการแรกเปนการตอกย้ําอํานาจของ
ผูนําชาวคริสเตียน โดยเฉพาะครอบครัวและบริวารแวดวงของมารคอสเอง ประการที่สอง หมายถึง
ทางแพรงระหวางการเลือกของชาวมุสลิมที่จะอยูภายใตการนําของฝายรัฐบาล กับการตอตานและ
ทําการปฏิวัติ  ประการที่สาม  เปนการผลักดันใหมุสลิมสายกลาง รวมทั้งผูที่ไดประโยชนจากเหตุ
การณของความรุนแรงหันเขารวมกับขบวนการของมุสลิมที่ตองการเปลี่ยนแปลงแบบถอนราก 
ถอนโคน

ฝาย MNLF ตอบโตการประกาศกฎอัยการศึกดวยเงื่อนไข 4 ประการสําหรับการสงบศึกคือ
1)  ใหถอนกําลังทหารทั้งหมดออกจากภาคใต  2)  คืนที่ดินทั้งหมดใหแกชาวโมโร  3) ประกาศใช
กฎหมายและขนบประเพณีตามศาสนาอิสลามในเขตมุสลิม 4) ใหมีการปกครองตนเองของชาว
มุสลิม

ในขณะเดียวกัน MNLF ไดจัดตั้งหนวยประชาสัมพันธสําหรับมุสลิมนอกประเทศ พวกเขา
สามารถเรียกรองการสนับสนุนจาก OIC (องคกรมุสลิมระหวางประเทศ) จนกระทั่งประเทศมุสลิม
ตาง ๆ ในตะวันออกกลางรวมกันสงสาสนแสดงความเปนหวงชาวมุสลิมในฟลิปปนส เรียกรองให
รัฐบาลฟลิปปนสปกปองชีวิตชาวมุสลิมและรับผูอพยพชาวมุสลิมกลับเขาประเทศ จนกระทั่งลิเบีย
ซาอุดิอาระเบีย ซินิคัล และโซมาเลีย ไดสงตัวแทนเขาเจรจากับรัฐบาลฟลิปปนส อยางเปนทางการ
ในป 1973

การสรางความเปนนานาชาติของการกอการรายของ MNLF ทําให MNLF สามารถไดรับ
การยอมรับในวงการระหวางประเทศในโลกมุสลิม ภายใตการกดดันจาก OIC ไดมีการลงนามใน
Tripoli Agreement ระหวางรัฐบาลฟลิปปนส และ MNLF ในฐานะตัวแทนของชาวโมโรในเดือน
ธันวาคม 1976 ขอตกลงทริโปลิใหอํานาจในการปกครองตนเองของชาวมุสลิมใน  13 จังหวัด และ
9 เมือง รัฐบาลฟลิปปนส และ MNLF ยอมรับในเงื่อนไขเพื่อแลกกับการแยกตัวเปนเอกราชองพวก
Bangsa Moro

อยางไรก็ตาม Marcos หลังจากขอตกลงทริโปลิ ถือวา การไดการปกครองตนเองของ
จังหวัด และเมืองตาง ๆ เปนเรื่องการเมืองภายในของฟลิปปนส และจะตองมีการลงประชามติของ
ประชาชนในจังหวัดตาง ๆ ที่เกี่ยวของ  MNLF ประทวง เพราะถาเปนอยางรัฐบาลเรียกรอง พวก
MNLF ไมมีหวังในชัยชนะ โดยเหตุที่เมืองและนครตาง ๆ ดังกลาว มีเพียง 2-3 เมืองเทานั้นที่มีคน



44

มุสลิมเปนชนกลุมใหญ นอกนั้นประชากรสวนใหญของจังหวัดหรือเมืองเปนชาวคริสเตียน การสู
รบจึงดําเนินตอไปในป 1977 Nur Misuari ผูนํา MNLF ล้ีภัยไปอยูตะวันออกกลาง

ความลมเหลวของขอตกลง Tripoli ลดความสําคัญของผูนําและสรางความแตกแยกภายใน
พวกคนหนุมที่ไดรับการศึกษาทางศาสนาเห็นวา Nur Misuari เปนนักปฏิรูปทางโลก ซ่ึงเทากับเปน
การเปดโอกาสใหกับผูนําดานการตางประเทศของ MNLF คือ Hashim Salamat ผูนําอันดับสองได
กาวขึ้นมามีอํานาจแทน  Salamat กลาวหา Misuari ในขอหาคอรรัปชั่น เปนคอมมิวนิสต และ
บกพรองในความเปนผูนํา Salamat อางความแตกตางขององคกรที่เขาจัดตั้งขึ้นใหมคือ Moro
Islamic Liberation Front (MILF) วาตางจาก MNLF ที่เปาประสงคสําคัญคือ การปลดปลอยแผนดิน
ของมุสลิม ตองการจัดตั้งระบบการปกครองแบบมุสลิม (Islamic political system) ที่จะเปนไปไดก็
โดยการทํา “Da” wah Tarbiyyah และ Jihad ทันใดนั้นเอง การแตกแยกเกิดขึ้นโดยกลุมหัวรุนแรง
ภายใตการนําของ Abdal Razzak Jan Jalani ไดจัดตั้งกลุม Abu Sayyaf ที่กระทําการ “กอการราย”
เชน วางระเบิด จับตัวประกัน ปลนฆา โดยไมคํานึงชีวิตของผูที่ไมเกี่ยวของโดยรวม ทั้งสามกลุมก็
ยังคงปฏิบัติการตอตานรัฐบาลโดยการทําสงครามกองโจรอยูในสมัยรัฐบาลมารคอส

ในกลางทศวรรษ 1980 Corazon Aquino ประกาศตัวข้ึนชิงตําแหนงประธานาธิบดีฟลิป
ปนสแขงกับ Marcos และไดรับการสนับสนุนจากชาวมุสลิมจํานวนมาก Aquino ไดใหสัญญาวาจะ
ใหการปกครองตนเองแกกลุมมุสลิม หากไดรับการเลือกตั้ง ภายหลังไดเปนประธานาธิบดี Aquino
ไดประกาศจัดตั้ง Autonomons Regions in Muslim Mindanao หรือ ARMM   พวก MNLF แสดง
ความไมพอใจเพราะเขตปกครองตนเองมีเพยง 4 จังหวัด ไมใช 13 จังหวัด และ 9 เมือง ดังที่ปรากฎ
ในขอตกลง Tripoli

รัฐบาล Aquino ไมสามารถทําอะไรไดมาก เพราะจังหวัดที่มีชาวมุสลิมเปนสวนใหญมี
เพียง 3 จังหวัด และทหารเองก็แสดงความไมพอใจตอรัฐบาลที่แสดงความเห็นใจตอ Misuari ใน
ทางปฏิบัติจึงไมมีอะไรกาวหนานัก  การตอตานรัฐบาลยิวคงดําเนินตอไป

จนกระทั่ง ประธานาธิบดี Fidel Ramos ไดขึ้นเปนประธานาธิบดีในป 1992 การเจรจา
ระหวางรัฐบาลกับกลุม MNLF ไดเกิดขึ้นอีกครั้งหนึ่ง คร้ังนี้ Misuari ประสบความสําเร็จ รัฐบาล
ยอมเซ็นสัญญาใหโครงการพัฒนาทางเศรษฐกิจและสังคมในมินดาเนาทั้งหมดอยูภายใตการดูแล



45

ของ Misuari และ Misuari ไดรับการแตงตั้งใหเปนผูวาราชการจังหวัด ความสงบสุขไดเกิดขึ้นอีก
คร้ังหนึ่งในป 1996

อยางไรก็ตาม ฝายของ MILF ภายใตการนําของ Salamat ไมยอมรับขอตกลงดังกลาว โดย
ถือวาเอกราชเทานั้นที่เปนสิ่งสูงสุดที่ชาวโมโรตองการ ไมใชสิทธิในการปกครองตนเอง Salamat
ตองการเอกราช และความเปนรัฐอิสลาม (Islamic state) โดยเหตุนี้ MILF ยังคงดําเนินการสูรบ
ตอตานรัฐบาล Ramos อยูตอไป

ในป 1997 ประธานาธิบดี Ramos ใหแสดงความจริงใจในการจะเปดการเจรจากับฝาย
MILF โดยสัญญาวา การพัฒนาสังคมและเศรษฐกิจของชาวพื้นเมืองมุสลิมจะเปนเงื่อนไขและใน
กระบวนการทางกฎหมาย เชน การใหความเคารพในแผนดินและวัฒนธรรมของชาวมุสลิมที่เปน
ชนกลุมนอย MILF ปฏิเสธโดยกลาวหาวา รัฐตองการใหเขตมุสลิมเปนเพียงรัฐในอาณัติของรัฐบาล
ฟลิปปนส การเจรจาเขาสูจุดอับ MILF เรียกรองใหมีการถอนกําลังทหารทั้งหมดออกจากมินดาเนา
กอนที่การประกาศหยุดยิงจะเปนที่ยอมรับ  รัฐบาลกลาวหาพวก MILF วากําลังเรียกรองในสิ่งที่เปน
ไปไมได และทหารจําตองทําหนาที่ของตน ประธานาธิบดี Ramos ไมไดเลิกลมความพยายามโดย
การเสนอโครงการพิจารณาตาง ๆ เชน ถนน เขื่อน โดยอาศัยผูรับเหมาชาวมุสลิมในมินดาเนา
ทั้งสองฝายตางเริ่มความหวังใหมวา การเจรจาหาขอตกลงจะไดขอยุติเพื่อสันติภาพในมิดาเนาใน
เร็ววัน

ในป 1998 Estrada ไดเปนประธานาธิบดีไดยืนยันที่จะใหมีการเจรจาตอไปเพื่อยุติการสูรบ
และสรางสันติภาพในมินดาเนา การเจรจาหยุดชะงักเมื่อฝาย MILF เรียกรองใหเปดการเจรจาใน
มาเลเซีย อินโดนีเซีย หรือ ลิเบีย ในขณะที่ฝายรัฐบาลถือวา การเจรจาเปนเรื่องภายในของฟลิปปนส
โดยเหตุนี้ แมจะมีความพยายามตาง ๆ เพื่อยุติปญหา ไมมีอะไรเกิดขึ้นอยางแทจริง ยิ่งไปกวานั้น
การปฏิบัติการของกบฏ Abu Sayyaf ในการลักพาตัวประกันชาวตางประเทศทําใหเกิดความตึง
เครียดขึ้นเอง ประธานาธิบดี Ramos ไดใหความเห็นวา คงตองใชระยะเวลาอีกนานในการที่จะแก
ไขปญหา การแกปญหาความขัดแยงที่ดําเนินมากวา 26 ป



46

การจัดการความขัดแยง

ประชากรชาวมุสลิมในฟลิปปนสตองพบกับภาวะที่ยุงยากในชวงยุคอาณานิคม การรุกราน
ของสเปนและอเมริกันในเขตมินดาเนา และซูลู เปนตนกําเนิดของ “ตัวแบบของการควบคุม”
(“control model) ที่เจาอาณานิคมทั้งสองใชในการบังคับกดขี่ชาวมุสลิมทางใต  การครอบงําของ
เจาอาณานิคมตะวันตกเปนสาเหตุของความเสื่อมทรามทางสังคมและเศรษฐกิจของชุมชนมุสลิม 
และทําใหเกิดการปฏิสัมพันธที่ทําใหทราบถึงอัตลักษณที่แตกตางกันระหวางคาทอลิคและมุสลิมใน
ฟลิปปนส

ชาวมุสลิมตอตานนโยบายของรัฐบาลอเมริกันในอันที่จะผนวกเอาดินแดนของชาวโมโร  
เขาไวกับประเทศฟลิปปนส Haji Abdul Kamid Bogabong ผูนําทางศาสนาไดสงสาสนถึง
ประธานาธิบดี Roosevelt ใจความตอนหนึ่งวา การปฏิบัติกิจทางศาสนาอิสลามเปนสิ่งที่ตองให
ความเคารพ เพราะสิ่งเหลานี้เปนภาระกิจของมุสลิม….หากปราศจากศาสนา (อิสลาม) ของเราก็เทา
กับวา เราไรชีวิตแลว  รัฐบาลอเมริกันยังคงดําเนินการตามแผนตอไป  การปะทะกันดวยอาวุธจึงเกิด
ขึ้นในหลายพื้นที่ในเกาะมิดาเนา รัฐบาลอเมริกันไดปฏิเสธสิทธิหลาย ๆ อยางของชาวโมโร โดย
อางถึงเรื่องประเพณีของระบบสังคมของชาวโมโร โครงการทางสังคมและเศรษฐกิจที่วางไว เพื่อ
ชวยเหลือชาวมุสลิมก็ถูกยกเลิกหรือจํากัดลง ทั้งหมดนําไปสูความรุนแรงระหวางมุสลิมและรัฐบาล
ของฟลิปปนสในชวงป 1936-1941

หลังจากฟลิปปนสไดรับเอกราช กอนที่เหตุการณรุนแรงจะบานปลาย รัฐบาลฟลิปปนสได
จัดตั้งคณะกรรมการบูรณาการแหงชาติ (the Commission on National Integration) ในป 1957 มี
หนาที่ที่จะเสริมสราง “ขวัญและกําลังใจตลอดจนประโยชนทั้งทางวัตถุส่ิงของและทางการเมือง”
ใหแกชาวฟลิปปนโนที่ไมใชคริสเตียน  โดยเหตุนี้ มหาวิทยาลัยแหงรัฐมินดาเนา (the Mindauao
Stute University) ไดถูกตั้งขึ้นที่เมืองมาราวี และโดยเฉพาะอยางยิ่งไดมีการจัดสรรทุนสําหรับนัก
ศึกษามุสลิมถึง 8,300 คน ในระหวางป 1958-67 นอกจากนี้ องคการพัฒนามินดาเนา (Mindanao
Development Authority) ไดตั้งขึ้นในป 1961 เพื่อเรงรัดพัฒนาสังคมและเศรษฐกิจในเขตภาคใตนี้
อยางไรก็ตาม โครงการตาง ๆ เหลานี้ไมบรรลุวัตถุประสงคที่ตั้งไวเพราะการปฏิบัติงานอยางไมตรง
ไปตรงมา และวิกฤติการทางการเงิน



47

ในสมัย Marcos ความสัมพันธระหวางมุสลิมและคริสเตียนเริ่มเสื่อมลงไปอีก ความขัดแยง
ไดกลายเปนความรุนแรง รัฐบาล Marcos ใชมาตรการทางทหารที่เขมงวดและกดขี่ ปฏิบัติการทาง
ทหาร ภายใตช่ือตาง ๆ ถูกกําหนดเพื่อตอตานชาวมุสลิม โดยมุงหวังที่จะตัดกําลังและจัดตั้งรัฐบาล
ทองถ่ินของฟลิปปนส โครงการทางสังคมและเศรษฐกิจในหลาย ๆ ดานเพื่อบูรณาการชาวโมโรเขา
กับสังคมฟลิปปนสถูกกําหนดขึ้นแตโดยยังคงมีการปฏิบัติการทางทหารไปดวย ชาวมุสลิมไมยอม
แพ และยังคงตอสูตอไปดวยความเขมขน

รัฐบาลมารคอส เร่ิมตระหนักวา การที่จะแกปญหามินดาเนา นโยบายที่สรางสรรเปนสิ่งที่
หลีกเลี่ยงไมได เพราะเหตุผลคือ 1) การยอมรับขอเรียกรองทางวัฒนธรรม และเศรษฐกิจของชาว
มุสลิมเปนสิ่งที่จะชวยใหกําลังทางการเมืองของ MNLF ออนลง ประการที่สอง เปนเรื่องของ “หนา
ตา” และชื่อเสยงของมารคอส และรัฐบาลที่จะอางความสําเร็จในการจัดตั้ง “สังคมใหม” (New
Society”) การชวยเหลือใด ๆ ก็เพื่อรักษาภาพพจนและขออางของรัฐทั้งสิ้น ประการที่ 3 การเขามา
เกี่ยวของของรัฐอาหรับตอชาวมุสลิม ทําใหรัฐบาลตองคิดหนัก ไมวาในเรื่องของน้ํามันในประเทศ
และรายไดจากการทํางานของแรงงานฟลิปปนสในตะวันออกกลาง เปนครั้งแรกในประวัติศาสตร
ของฟลิปปนสที่อาหรับมีอิทธิพลตอการกําหนดนโยบายภายในของประเทศ

ประธานาธิบดี มารคอส ออกไปเยี่ยมเยียนชนพื้นเมืองในภูมิภาคเหลานั้น นอกจากนี้ ก็ได
ออกกฎหมายประกาศ คําสั่ง และอื่น ๆ โดยตรงตอกลุมกบฏโมโรกลุมตาง ๆ จุดประสงคก็เพื่อ      
a) ยกเลิกขอจํากัดตาง ๆ ในการซื้อขายแลกเปลี่ยนตามประเพณี  b) ประกาศนิรโทษกรรมพวกกบฏ
c) ประกาศใหวันฉลองทางศาสนาอิสลามเปนวัดหยุดราชการ  d)  จัดตั้ง Institute of Islamic Studies
e) อนุญาตใหใชภาษาอาหรับเปนภาษาที่ใชสอนในโรงเรียนสอนศาสนา (Madaris) และ f) อนุญาติ
ใหชาวมุสลิมมีสิทธิ์ในที่ดินของบรรพบุรุษ นอกจากนี้กําลังมีการจัดตั้งโครงการสวัสดิการฟนฟู
และการพัฒนาตาง ๆ เฉพาะชาวมุสลิมในเขตมินดาเนาและซูลู เชน การฟนฟูสุขภาพจิตและรางกาย
ของชาวมุสลิมที่ไดรับจากการสูรบกับฝายรัฐบาล การสรางถนนเชื่อมเขตแดนตางๆ การใหการ
ศึกษาขั้นพื้นฐาน สุขอนามัย เปนตน

ในการที่จะผนวกเอาคุณลักษณะที่พึงปรารถนาตามศาสนาอิสลามเกี่ยวกับสังคมและ
เศรษฐกิจ เชน การจัดตั้งธนาคารอิสลามที่ยึดหลักศาสนา เชน ไมมีดอกเบี้ย หรือการใหสวัสดิการ
โครงการออมทรัพยเพื่อสวัสดิการและการพัฒนาของชาวมุสลิม และโครงการออมทรัพยเพื่อการ
แสวงบุญตามพิธีฮัจ (haj) ของชาวมุสลิมที่เม็กกะ  นอกจากนี้ก็มีการยอมรับกฎหมายอิสลามบาง



48

ประการเขาเปนสวนหนึ่งของกฎหมายของรัฐ มีการจัดตั้งกระทรวงกิจการมุสลิมในป 1981 มี จุด
หมายเพื่อรวมชาวมุสลิมเขาไวในรัฐโดยคงความเชื่อ ขนบธรรมเนียม และสถาบันตามอิสลามไว
การปฏิรูปที่ดินใหชาวมุสลิมพื้นเมืองมีสิทธิถือครองที่ดินของบรรพบุรุษ มีการจัดสรรปนสวนที่ดิน
ใหแกชาวมุสลิมยากจน และสุดทายมีการตั้งสภาที่ปรึกษา ประกอบดวยผูอาวุโสชาวมุสลิมที่เปนผู
นํา เชน อดีตสุลตาน สมาชิกสภาคองเกรส นักการทูต และอดีตนายทหารชั้นผูใหญในกองทัพ
เปนตน

นอกจากจะเผชิญกับความรุนแรงในประเทศแลว ทางดานการตางประเทศประธานาธิบดี
มารคอสยังตองดําเนินการเกี่ยวกับเรื่องนี้กับประเทศมุสลิมตางๆ ที่เขามาเกี่ยวของ เชน การสราง
สัมพันธไมตรีทางการทูตกับประเทศมุสลิม  การโจมตีอิสราเอลเกี่ยวกับเรื่องปาเลสไตน การสงขา
ราชการผูใหญไปเพื่อเจรจาประชาสัมพันธเกี่ยวกับเรื่องภายในประเทศ นางมารคอส ภรรยา
ประธานาธิบดีมีบทบาทสําคัญในเรื่องนี้ดวย  เร่ิมแตป 1975 เมื่อความขัดแยงเกี่ยวกับการแบงแยก
ดินแดนขึ้นถึงขีดสุด  นางมารคอสไปเยือนประเทศอียิปต และเขาพบเจรจากับประธานาธิบดีซาดัต
สรางเสริมสัมพันธไมตรีใหแนนแฟนยิ่งขึ้น นอกจากนี้ เธอยังไดไปเยือนประเทศอัลจีเรีย ลิเบีย และ
ไดเขาพบประธานาธิบดีกัดดาฟ ซ่ึงการพบปะและเจรจาตาง ๆ เหลานี้ นําไปสูขอตกลงที่ทริโปลิ
(Tripoli Agreement)

ปฏิบัติทางการทูตของนางมารคอสประสบความสําเร็จเปนอยางยิ่ง บรรดาผูนําของประเทศ
มุสลิมเดินทางเขาสูประเทศฟลิปปนสเพื่อแสดงถึงสัมพันธไมตรีที่ดีตอกัน เชน การเสด็จเยือนของ
กษัตริยฮุซเซน มาดามซาดัต ชิคอับดุลลาหแหงซาอุดิอาระเบีย เปนตน โดยเหตุผลนี้ทําใหการ
สนับสนุนจากตางประเทศของกลุม MNLF ออนลง Misuari พยายามแกไขสถานการณ แตลมเหลว
โดยเฉพาะเมื่อมีขาววา Misuari ไดติดตออยางลับ ๆ กับผูนําขององคกรเยาวชนคอมมิวนิสตสากลที่
มอลตา  ประเทศมุสลิมสวนใหญเลิกใหการสนับสนุน Misuari

ขณะเดียวกัน ประธานาธิบดีมารคอสก็ทราบถึงจุดออนเกี่ยวกับความแตกแยกระหวางผูนํา
อาวุโส และผูนํารุนใหมในกลุม MNLF กลุมผูอาวุโสหันมายอมรับและสนับสนุนโครงการพัฒนา
ทางสังคมและเศรษฐกิจองรัฐบาล Misuari เร่ิมถูกโดดเดี่ยวและถูกกลาวหาวาเปนผูนําที่ออนแอ ไม
สามารถตัดสินใจ จนในที่สุด ซาลามัต (Salamat) ไดแยกตัวออกมาตั้งขบวนการ MILF ดังกลาวแลว



49

ในทายที่สุด มาตรการทั้งหลายของรัฐบาลลมเหลวในอันที่จะแกไขความขัดแยง โดยเหตุที่
วา การดําเนินโครงการตาง ๆ ไมสามารถสรางสมดุลยทางสังคมและเศรษฐกิจที่เปนผลมาจากการ
ละเลย และการเลือกปฏิบัติที่มีตอชาวมุสลิมเปนเวลานานใหกลับคืนมาได โครงการพัฒนาภาคใต
ของฟลิปปนสถูกกําหนดโดยคนที่ไมใชมุสลิม ชาวมุสลิมไมยอมรับแมแตรัฐมนตรีวาการกระทรวง
กิจการมุสลิม ศาลอิสลามหาไดเปนไปอยางเต็มรูปแบบ  การปฏิรูปที่ดินลมเหลว โครงการของรัฐ
รวมทั้งบรรษัทขามชาติครอบครองที่ดินที่เปนของชาวมุสลิมเปนสวนใหญ ชาวมุสลิมปฏิเสธการ
พัฒนาตาง ๆ โดยเหตุที่วา พวกเขาหาไดมีสวนรวมในการดําเนินการ และในผลประโยชนที่พึงได
เพราะเขายังคงเปนคนมุสลิม (ที่ถูกเลือกปฏิบัติและกีดกัน)

การจัดตั้งเขตการปกครองอิสระก็ไมประสบผลสําเร็จ รัฐบาลยังคงคุมอํานาจการบริหาร
สวนใหญไว ผูวาราชการมีอํานาจจํากัดเทาที่รัฐบาลจะอนุมติ การดําเนินการบริหารการเงินก็เชน
เดียวกัน อํานาจแทจริงยังอยูที่กระทรวงการคลังของรัฐ กระบวนการฟนฟูตาง ๆ ของรัฐถูกมองวามี
จุดมุงหมายที่จะผสมกลมกลืนชาวมุสลิม โครงการสรางชาติฟลิปปนสที่มีลักษณะรวมเปนหนึ่ง
เดียวเปนเรื่องที่มุสลิมโมโรไดปฏิเสธไมยอมรับและตอสูมานานนับศตวรรษ โดยความกลัววาจะ
สูญเสียอัตลักษณความเปนมุสลิมของตนไป

ยุคหลังมารคอส ประธานาธิบดีอาควิโนไดเสนอใหสิทธิในการปกครองตนเอง แตชาว
มุสลิมไมยอมรับขอเสนอดังกลาว ในสมัยประธานาธิบดีรามอส รัฐบาลไดขอตกลงกับ MNLF ให
สิทธิในการปกครองตนเองกับ MNLF อยางไรก็ตาม MILF ซ่ึงเปนขบวนการที่แข็งกราวกวา
MNLF ตองการมากกวานั้นคือ ตองการเอกราชจากฟลิปปนส MILF จึงไมยอมรับขอตกลงและ
ดําเนินการตอสูดวยอาวุธตอไป

สมัยประธานาธิบดีเอสตราดา แมการเจรจากับ MILF จะยังคงมีอยู โดยเจาหนาที่ระดับสูง
ของรัฐบาลใหการสนับสนุน โดยเฉพาะอดีตประธานาธิบดีรามอสยังเห็นวา การเจรจาเปนชองทาง
เดียวที่จะนําไปสูการแกไขปญหาความเดือดรอนและการสูรบในเกาะมินดาเนา  อยางไรก็ตาม การ
ตอสูกลับรุนแรงขึ้น MILF ถอนตัวออกจากการเจรจาเพื่อสันติภาพในป 2000 แมวา เอสตราดา
เสนอนิรโทษกรรมแกหัวหนากลุมกบฏ เพื่อเปดการเจรจาเพื่อสันติภาพใหม  แต MILF ไมสนใจ
โดยเหตุที่เอสตราดาไมใหคํามั่นสัญญาใด ๆ ที่จะใหเอกราชแกมินดาเนา เวนแตการใหอิสระในการ
ปกครองตนเองเทานั้น



50

ในชวงครึ่งหลังของป 2000 การสูรบกลับทวีความรุนแรงขึ้นในเขตมินดาเนาและซูลู โดย
เฉพาะการกอการรายของกลุม Abu Sayyaf โดยการวางระเบิด จับกุมตัวประกัน และการสังหารชาว
ตางประเทศ  ในเดือนพฤษภาคม 2000 กลุม Abu Sayyaf ไดจับกุมตัวประกันชาวตางประเทศ
จํานวน 21 คน รัฐบาลตัดสินใจยอมเสียเงินเพื่อไถตัวประกัน การวิพากษวิจารณเกิดขึ้นอยางกวาง
ขวางวา รัฐบาลทําใหฝายกบฏถือเปนจุดออนของรัฐบาล และจะใชวิธีการดังกลาวเพื่อบีบคั้นรัฐบาล
อีกตอไป

กลางป 20001 ประธานาธิบดีอาโรโยไดแสดงความเต็มใจที่จะเปดการเจรจากับฝาย MILF
การเจรจาระหวางฝายรัฐบาลกับ MILF จัดขึ้นที่มาเลเซียหลายครั้ง ทั้งสองฝายหลีกเลี่ยงที่จะสรุปผล
เพียงแตกลาวอยางกวาง ๆ วา การเจรจายังจะตองทําตอไป การหวังผลไมเพียงแตการหยุดยิง  การ
ลงนามในสัญญาใด ๆ จะยังไมเกิดขึ้น ผลระยะยาวที่ตองการคือ สันติภาพในภูมิภาคนี้

ผลกระทบของสงครามตอสูกับการกอการราย

ป 2001  นิมิตหมายที่เกิดขึ้นคือ การตกลงรวมมือกันระหวางขบวนการ MNLF และ MILF
ซ่ึงหมายถึง การโดดเดี่ยวกลุมหัวรุนแรง Abu Sayyaf ออกไป  อยางไรก็ตาม เหตุการณกอการราย
11 กันยายน ในอเมริกา ทําใหเกิดความตึงเครียดขึ้นมาอีกครั้ง ในฟลิปปนส ทหารอเมริกัน 660 นาย
บุกเขาชวยตัวประกันที่ถูกจับกุมโดยกลุมกบฏ Abu Sayyaf ทางภาคใตของฟลิปปนส และกลาวหา
วา บริเวณแถบนี้เปนที่ซองสุมของคนของ Al Qaeda และกลุมมุสลิมหัวรุนแรงอื่น ๆ  รัฐบาลฟลิป
ปนสแสดงความแข็งกราวอีกครั้งหนึ่ง กองทัพกลาวหาขบวนการ MILF ละเมิดการเจรจาและให
การสนับสนุนกลุม Abu Sayyaf

กลุมแยกดินแดนมุสลิม รวมทั้งชาวฟลิปปนโนโจมตีการเขามาของกองทัพอเมริกันในแผน
ดินฟลิปปนสเปนเสมือนการบุกรุกและจะมีผลทําใหเกิดอัฟกานิสถานแหงที่สองขึ้น สหรัฐ อเมริกา
นําการกอการรายเขามาในฟลิปปนส และดินแดนในภูมิภาคแถบนี้  ประธานาธิบดีอาโรโย หวังพึ่ง
รัฐบาลอเมริกันเพื่อรักษาสถานการณของรัฐบาลแลกกับการสนับสนุนการคงอยูของทหารอเมริกัน
ในฟลิปปนส

ประธานาธิบดีอาโรโยไดแถลงตอบโตวา การคงอยูของทหารอเมริกันเปนไปเพื่อการฝก
ของทหารในกองทัพ ไมใชเพื่อปฏิบัติการตอสูกับกลุมกบฏ เหตุผลสองประการที่นางอาโรโยมี



51

สําหรับการแถลงการณคือ ประการแรก ภายใตรัฐธรรมนูญฟลิปปนสกองทัพตางชาติถูกหามปฏิบัติ
การในแผนดินฟลิปปนส ประการที่สอง อเมริกาไดเขามาพัวพันกับกิจการภายในของฟลิปปนสมา
โดยตลอด ฉะนั้น การปฏิบัติการทางทหารของอเมริกาเปนสิ่งยั่วยุที่ทําใหเกิดการตอตานไดไมยาก
โดยทั่วไป ปฏิบัติการตอตานกอการรายในฟลิปปนสทําใหเกิดความวิตกไปทั่ววา จะเปนสาเหตุที่
ทําใหการกอการรายระบาดไปทั่วทั้งเอเชียตะวันออกเฉียงใตได

ในตนป 2002 ความหวังวาการปฏิบัติการทางทหารของอเมริกาจะชวยใหการปลอยตัว
ประกันมิชชันนารีชาวอเมริกัน 2 คนที่ถูกจับโดยกลุม Abu Yassaf จะสําเร็จลงไดและจะเปนการ
ปองกันการลุกลามของการกอการรายในภูมิภาคนี้ เหตุการณกลับปรากฎวา หลังจากเหตุการณจับ
ตัวประกันผานไปได 8 เดือน ทหารอเมริกันไมสามารถชวยตัวประกันชาวอเมริกันจากกลุมกบฏ
แตกลับเปนวา กลุมกบฏไดจัดการสังหารตัวประกันทั้งสอง ความขัดแยงทั้งหลายหาไดยุติลงอยางที่
คาดหวังไม

จากการประเมินสถานการณ สมาชิกกลุมกบฏ Abu Sayyaf ถูกสังหารไปเปนจํานวนมาก
และผูนํากลุมหลบหนีออกนอกประเทศ รัฐบาลฟลิปปนสแสดงความยินดีตอการคงอยูของทหาร
อเมริกันในฟลิปปนส โดยหวังผลในการฝกการสูรบกับฝายกบฏ และการปราบปรามการใชกําลัง
ตอกลุมกบฏ ในความเปนจริง ไมมีสัญญาณใด ๆ ที่แสดงใหเห็นวา ความขัดแยงไดยุติส้ินสุดลง
หรือแมกระทั่งการปฏิบัติการกอการรายของกลุมกบฏ รัฐบาลอเมริกันเสนอสินบนนําจับตอหัวหนา
ของกลุมกบฏตาง ๆ เปนเงินถึง 5 ลานดอลลาร และยังสัญญาวาจะสงกําลังเพิ่มเติมในการปฏิบัติการ
ที่ฟลิปปนสอีก  นอกจากนี้ ยังเปนที่เขาใจกันวา กลุม Abu Sayyaf ไดรับการสนับสนุนจากภายนอก
จากประเทศลิเบีย ซ่ึงหมายความวา การปฏิบัติการกอการรายจะยังไมส้ินสุดลงได การเรียกรองและ
ปญหาของกลุมขบวนการ MILF ก็ยังไมสามารถแกไขใหลุลวงไปได  โดยเหตุนี้ ความรุนแรงจาก
การกอการรายยังคงไมมีทางสิ้นสุด ตราบใดที่ไมมีแผนการที่พอจะยอมรับกันได เพื่อจัดการกับ
ปญหา “มินดาเนา” ที่คงอยูมาหลายสิบป

สรุป

หลังการปฏิบัติการตอสูของพวกโมโร แมจะไมไดรับเอกราช แตก็ไดสิทธิในการปกครอง
ตนเองบางสวน พื้นที่เขตมินดาเนาและซูลู เคยเปนเขตครอบงําทางเศรษฐกิจและการเมือง รวมทั้ง
การเปลี่ยนศาสนาโดยรัฐบาลยุคตาง ๆ มาโดยตลอด หลังจากไดเอกราช ชาวคริสเตียนจํานวนมาก



52

ไดอพยพเขาไปตั้งรกรากในเขตนี้ โดยการสนับสนุนของรัฐบาล ทําใหเกิดการเปลี่ยนแปลงในอัตรา
สวนประชากรโดยสิ้นเชิง ชาวมุสลิมที่เคยเปนชนกลุมใหญในพื้นที่รกรางวางเปลากลับกลาย เปน
ชนกลุมนอย นับเปนเพียง 22% ของประชากรทั้งหมด  การเขายึดครองที่ดินโดยชาวคริสเตียนจาก
ภายนอกเกิดขึ้น ทําใหที่ดินสวนใหญในเขตมินดาเนาและซูลูเปนของคนตางถิ่น แมแตคนตางชาติ
ดวย  รัฐบาลฟลิปปนสใหการสนับสนุนการลงทุนของบรรษัทขามชาติจากภายนอก  เพื่ออุตสาห
กรรมสงออกมากกวาเพื่อประโยชนของชาวพื้นเมือง และไดกลายเปนแหลงรายไดที่สําคัญของรัฐ
บาล ผลก็คือวา การพัฒนาเศรษฐกิจไดทําลายระบบยังชีพของชาวโมโร  ชาวโมโรถูกผลักออกไป
อยูชายขอบของเศรษฐกิจอุตสาหกรรมสมัยใหม เปนกลุมชนยากจนและไรการเอาใจใส

รัฐบาลคิดวา กลุมกบฏคงจะไมมีกําลังปฏิบัติการใด ๆ หากเศรษฐกิจของชาวโมโรออนแอ
ในทางตรงกันขาม นโยบายพัฒนาเศรษฐกิจของรัฐบาลในลักษณะนี้ทําใหพวกโมโรเดือดแคนมาก
ยิ่งขึ้น ในแงของการเมือง จะเห็นวา การปฏิบัติการดังกลาวเปนการใชนโยบายบังคับใหพวกโมโร
เขามาอยูรวมในสังคมฟลิปปนโน พวกหนุม ๆ ที่ไดรับการศึกษาปฏิเสธการเขารวมที่รัฐบาลเสนอ
ใหโดยส้ินเชิง กลาวกันวา สองทศวรรษหลังจากที่ฟลิปปนสไดเอกราช ชีวิตชาวโมโรถูกลดคุณคา
เศรษฐกิจอยูในลักษณะซบเซา  สภาพสังคมเสื่อมโทรม  กฎหมายและประเพณีทองถ่ินกําลังแตก
สลาย  เหตุนี้ชาวโมโรไมมีทางเลือกอื่นใด นอกจากการใชกําลังและความรุนแรงในการตอสูดวย
อาวุธสงคราม

การตอตานเกิดขึ้นจากชาวโมโรทุกรุนอายุ  นับแตดะโตะ (datus) ผูนําทางศาสนา ไปจนถึง
คนรุนหนุมในกลุม MNLF ที่มีการจัดองคกรที่เขมแข็ง  ตลอดจนการฝกอาวุธตอสูปองกันตนเอง
สวนพวก MILF ที่แยกตัวออกไปมีความแข็งกราวถึงขนาดเรียกรองเอกราชแทนสิทธิในการปก
ครองตนเองบางสวน รัฐบาลฟลิปปนสตองหันมาเจรจาดวย  ทั้งหมดยืนยันไดวา การจัดองคกรที่
เขมแข็งทําใหพลังการปลดปลอยตนเองของชาวโมโรมีกําลังสูงมาก

ยิ่งไปกวานั้น กลุมขบวนการดังกลาวไดรับการสนับสนุนอยางเขมแข็ง ทั้งจากคนในทอง
ถ่ิน และจากตางประเทศ ชาวมุสลิมรวบตัวกันอยางแนนแฟนในการสนับสนุนขบวนการแยกดิน
แดน และเปนที่ทราบกันดีวา ขบวนการ MNLF ไดรับการสนับสนุนจากประเทศมุสลิมในภูมิภาคเอ
เซียตะวันออกเฉียงใตคือ มาเลยเซียและอินโดนีเซีย และขยายตัวออกไปถึงการสนับสนุนจากองค
กรนานาชาติ เชน UN, OIC และ INGO เชน องคกรสิทธิมนุษยชน ประเทศในโลกมุสลิมที่มีอํานาจ
ตางบีบคั้นรัฐบาลฟลิปปนสในการเจรจากับ MNLF โดยรัฐบาลฟลิปปนสไมมีทางหลีกเลี่ยง เพราะ



53

ตองพึ่งน้ํามันจากประเทศเหลานี้  ความพยายามในการแกปญหาความขัดแยงและความรุนแรงได
ดําเนินการอยางตอเนื่องเชน ขอตกลง Tripoli หรือแมกระทั่งการแทรกแซงของกองทัพอเมริกัน
หลังการกอการรายในเดือนกันยายน ก็หาไดแกไขปญหาความขัดแยงและลดความรุนแรงลงไม

โดยสรุป อัตลักษณทางศาสนาและชาติพันธุอาจไมนําไปสูขบวนการแยกดินแดนเสมอไป
เวนแตวา กลุมชาติพันธุและศาสนานั้น ๆ ไดรับการบีบคั้นทางสังคม เศรษฐกิจและการเมือง หากรัฐ
บาลฟลิปปนสใชนโยบายประนีประนอม (accommodative policy) มากกวานี้ ขบวนการแบงแยก
ดินแดนคงไมเบงบานอยางรวดเร็วเชนนี้ กลาวไดวา การแทรกแซงของรัฐบาลในทางสังคม
เศรษฐกิจ และการเมืองอยางมากมาย รวมไปถึงการกดขี่ชนกลุมนอย ที่นําไปสูการจัดตั้งการดําเนิน
การอยางตอเนื่อง  และความสําเร็จของกลุมแยกดินแดนในฟลิปปนส สุดทายคือ การแกปญหา
ความขัดแยงโดยใชกําลังและความรุนแรง ไมวาจากภายในหรือภายนอก ไมใชทางออกในการลด
ความเขมแข็งของขบวนการแยกดินแดนดังกลาว   

เชิงอรรถ

1บทความนี้แปลและเรียบเรียงโดย ปรีชา คุวินทรพันธุ และ กรรณิการ  อุยตระกูล จากบท
ความของ Sged Serajul Islam, “Ethno-communal Conflict in the Philippines : The Case of
Mindanao-Sulu Region” in Ethnic Conflict and Secessionism in South and South east Asia, Rajat
Ganguly and Ian Macdult (ed.) SAGE Publications, 2003 : 195-224.

กรณีศึกษาที่ 2 ความขัดแยงในอะเจห (Aceh) : อินโดนีเซีย



54

อะเจห (Aceh) เปนจังหวัดหนึ่งของอินโดนีเซีย มีเมืองหลวงชื่อบันดา อะเจห (Banda
Aceh) เดิมชื่อวา คูตาราจา (Kutaraja) เปลี่ยนชื่อในสมัยของซูการโน ตั้งอยูตรงตอนเหนือสุดของ
เกาะสุมาตรา เมืองซาบัง (Sabang) ซ่ึงอยูปลายตะวันตกสุดของอะเจห จึงเปนเมืองปลายสุดทางทิศ
ตะวันตกของอินโดนีเซียดวย ตําแหนงทางภูมิศาสตรจะอยูระหวางเสนรุงที่ 2-6 องศาเหนือ เสนแวง
ที่ 95-98 องศาตะวันออก  มีพื้นที่ราว 55,390 ตารางกิโลเมตร ทิศตะวันตกจดมหาสมุทรอินเดีย     
ทิศตะวันออกจดชองแคบมะละกา ทิศเหนือจดอาวเบงกอล ทิศใตจดจังหวัดสุมาตราเหนือ จึงมีทะเล
ลอมรอบทั้ง 3 ดาน ประกอบดวยเกาะตางๆ นับรอยเกาะ ซ่ึงสวนใหญเกาะทั้งหลายจะอยูทางทิศ
ตะวันตก มีชายฝงทะเลยาว 1,110 กิลโลเมตร อะเจหประกอบดวยพื้นที่ราบ พื้นที่ราบสูง และภูเขา
เปนจํานวนมาก ภูเขาบารซัน (Bukit Barisan) แบงอะเจหออกเปนสองสวนคือ ที่ราบตอนเหนือ
และตะวันออกกับที่ราบทางตะวันตก และทางใตที่ราบตอนเหนือ และตะวันออก เปนที่ราบต่ํา และ
มีขนาดกวางกวาทางตะวันตก และทางใตในเขตที่ราบต่ํามีการเพาะปลูกขาว และทําสวน มีตน
โกงกาง  และจากขึ้นตามหนองบึงทั่วไป ตอนกลางจังหวัดอะเจหมีที่ราบสูง สูงจากน้ําทะเลระหวาง
500-2,000 เมตร อุณหภูมิชวง 12-23 องศาเซลเซียส สวนบริเวณชายฝงระหวาง 26-30 องศา
เซลเซียส ในแนวเขาบูกิตวารีซันมีภูเขาไฟจํานวนมากกระจายทั่วไป มีแมน้ํา 45 สาย มีจํานวน 22
สายอยูในเขตอําเภออะเจหตะวันตก และอําเภออะเจหใต ไหลลงมหาสมุทรอินเดีย อีก 23 สายอยูใน
เขตอําเภออะเจหใหญทางเหนือ และตะวันออก  แลวไหลลงชองแคบมะละกา ไดแก แมน้ําอะเจห
(Krueng Acch) เตอนอม (Teunom) ,เมอเรอโบ (Meureubo) ,ตริปะ (Tripa) เปนตน และแมน้ําเหลา
นี้ใชเปนเสนทางคมนาคมอีกดวย

คนอะเจหประกอบดวยหลายชาติพันธุ เชนพวกกาโย (Gayo) มักอยูในเขตที่ราบสูงกาโย
และอาลัส พวกอนุก จาเม (Aneuk Jame) มักอยูตามชายฝงตอนใต และราวรอยละ 80 เปนพวก
อะเจหสวนใหญอยูกระจายทั่วไป นอกนั้นยังมีพวกตาเมียง(Tamiang) พวกคลุท (Kluet) อะเจหมี
ภาษาเปนของตัวเองเดิมใชอักษรอารบิกเปนตัวเขียน ปจจุบันมักเขียนดวยอักษะโรมัน (คลายกับ
อักษรยาวีของไทย) นับวาเปนภาษาที่มีตระกูลเดียวกับภาษาจาม บางก็วาคลายภาษาเขมร นอกนี้จะ
มีภาษาถิ่นอีกมากตามกลุมชาติพันธุตางๆ ดังกลาวมาแลว

คนอะเจหเปนชาวมุสลิมที่เครงครัดมาก ศาสนาอิสลามเขาสูอินโดนีเชียผานทางอะเจห จน
อะเจห ไดช่ือวาเปนทวารสูเมกกะ  (Serambi Mekka/Mekah)  ประชากรประมาณ 5 ลานคน



55

(ค.ศ.2001) รอยละ 96 เปนมุสลิม นอกนั้นเปนคริสต ฮินดู และพุทธ มีโบสถ 2,359 หลัง ของมุสลิม
โบสถคริสต 91 หลัง และวัดพุทธ 6 แหง

อะเจหเปนเขตปกครองพิเศษเทากับจังหวัดหนึ่ง มีสุลตานทําหนาที่คลายผูวาราชการ
จังหวัด หรือผูวาราชการจังหวัดเปนผูปกครอง ประกอบดวย อําเภอ 13 แหง และเทศบาล 2 แหง     
มี 146  กิ่งอําเภอ และตําบลราว 5,463 แหง  กับยังมีส่ิงที่เรียกวา “เมืองปกครอง” อีก 2 แหง คือ     
ลังซะ (Langsa) กับโลคเซอมาเว (Lhokseumawe) อะเจห มีเสนทางคมนาคมทางบกที่สําคัญ 3 สาย
มีเสนทางรถไฟเชื่อมตอในบางสายเลียบชายฝงทะเลตอนเหนือ สวนทางน้ําจากเมืองเมดานไปยัง
บันดา  อะเจห  ไดอีกเสนทางหนึ่ง สวนทางอากาศมีสายการบินจาการตา แวะที่เมดานแลวไป   
บันดา อะเจห เปนสายการบินซิลคแอร (Silk Air) ของสิงคโปร กับสายการบินมาเลเซีย

ทางดานเศรษฐกิจนั้น อะเจหไดช่ือวา เปนแหลงน้ํามัน และกาซธรรมชาติที่อยูในทะเลตอน
เหนือของจังหวัด โดยเฉพาะเขตอําเภอ อะเจหเหนือ   เปนแหลงกาซธรรมชาติขนาดมหึมาคนพบใน
ป ค.ศ.1969 (สวนน้ํามันไดถูกนํามาใชตั้งแตดัทซปกครองแลว)  โดยบริษัทโมบิลออย (Mobil oil)
ของสหรัฐอเมริกาไดรวมกับเปอรตามินา (Pertamina) ของอินโดนีเซียกอตั้งโมบิลออย อินโดนีเซีย
(Mobil Oil Indonesia ) ขึ้น และมีโรงงานแยกกาซธรรมชาติ และน้ํามัน ช่ือ พี.ที.อารุน (P.T. Arun)
พบวา รอยละ 30 ของกาซธรรมชาติ   และน้ํามันที่อินโดนีเซียสงออกไปจากอะเจห   อุตสาหกรรม
อ่ืนไดแก ปุย ผลิตภัณฑเคมี ซีเมนต ไม เปนตน เมืองโลดเซอมาเว  เปนเขตอุตสาหกรรมของอําเภอ
อะเจหเหนือ เปนแหลงที่มีผูมีรายไดสูงใชทุนสูงเปนเขตเมือง สวนคนมุสลิมของอะเจหซ่ึงเปนคน
สวนใหญมีรายไดต่ํา เปนพวกใชแรงงานจะอยูในเขตชนบท พบวามีถึงรอยละ 80 ของคนอะเจห
และทําอาชีพทางการเกษตรแตมีพื้นที่ทําการเกษตรไดเพียงรอยละ 10 เทานั้น  นอกนั้นเปนปา พืชที่
ปลูกไดแก ขาว เปนหลัก รองมาไดแกถ่ัวลิสง ถ่ัวเขียว ถ่ัวเหลือง ขาวโพด มันสําปะหลัง มันเทศ
โกโก ยางพารา กาแฟ พริกไทย ปาลมน้ํามัน ไม มีการทํานากุง และเลี้ยงปลาจํานวนมาก มีตลาดสด
สําคัญสองแหงคือ ตลาดอะเจห (Pasar Aceh) อยูหลังวิหารไบตูรราหมัน เปนตลาดขนาดใหญมีของ
ขายทุกประเภทตลอดทั้งวัน กับตลาดที่เปอนายาง อยูกันคนละฟากแมน้ํา จะขายของจอแจยามเชา
เปนยานชาวจีนจํานวนมาก มีซูปเปอรมาเก็ตเล็กๆ 2-3 แหง และโรงแรมขนาดสามดาวอยู 2 แหงชื่อ
Kuala Tripa Hotel กับ Sultan Hotel นอกนั้นเปนประเภทดาวเดียว และแบบโรงแรมเล็กๆ ทั่วไป
จํานวนมาก



56

บันดา อะเจหเปนเมืองที่มีแมน้ําอะเจห (Krueng Aceh) ผานกลางเมือง   และแมน้ําอื่นอีก 2-
3 สาย มีสถานที่ราชการตั้งอยูสองฟากแมน้ํา ที่ทําการทหารอยูกลางเมือง มีสถาบันอุดมศึกษาสอง
แหงคือ มหาวิทยาลัยไซทคูอาจา  และสถาบันอิสลามอารรานิรี  มีสถานที่สําคัญของเมือง คือ  มหา
วิหาร หรือมัสยิด ไบตูรราหมัน ตั้งอยูกลางเมือง สรางในสมัยสุลตานอาไลดิน มาหมุดชาที่ 1 ใน
สมัยดัทซปกครองถูกเผาทิ้งแลวสรางใหใหมเปนลักษณะรูปโดมขนาดใหญจํานวน 7 โดม  ภายใน
รอบวิหารมีรานคาจําหนายสินคาที่ทันสมัย 2 ราน และมีการสงเสริมการทองเที่ยว แตไมมีนักทอง
เที่ยวกลาเขาไป เพราะเกรงอันตรายจากความไมสงบในอะเจห

ลักษณะสังคมเดิมของอะเจห  ในสมัยที่มีสุลตานปกครอง หนวยที่เล็กที่สุดคือ ตําบลที่
คนอะเจห  เรียกกัมปง (Gampong)   ประกอบดวยบานราว 50-100 หลังคาเรือน มีหัวหนาดูแลเรียก
วา เกอซยิค (Keusyik) หรือ เกอจิค (keucik) คือกํานัน จะสืบทอดจากพอไปลูกที่ไดรับการ  แตงตั้ง
จากระดับบนดวย   ในแตละตําบลจะมีผูนําทางศาสนา เรียกวา เต็งกู (Teungku หรือ teungku
meunasoh) ไดรับการคัดเลือกจากลุมคนที่เห็นวามีภูมิรูทางศาสนาอิสลามดี และแตละตําบลมีสภา
ผูเฒา (majelis ureungtua) ซ่ึงตองเปนผูที่มีความรูในเรื่องขนบธรรมเนียม ชาวบานจะชวยกันเลือก
ขึ้นมาสูงจากตําบลขึ้นไป เรียกวา มูคิม (mukim) ประกอบดวยหลายตําบล ผูนํามูคิมเรียกวา อิหมาม
(imeum) จะมีบทบาททางศาสนา และดานปกครองไปดวยจากการแตงตั้งจากระดับสูง    สูงกวามู
คิมขึ้นไปเรียกวานังกูร (Nanggroe) ผูน้ําเรียกวาอูเลบาลัง (uleebalang) ซ่ึงจะมีอํานาจเด็ดขาดในการ
ปกครองของตน และสืบเชื้อสายกัน โดยสุลตานจะไมสามารถเขาไปสอดแทรกแตคนกลุมชั้นปก
ครองนี้ จะมักขัดแยงกับผูนําศาสนาเนืองๆ  สูงขึ้นไปกวานังกูร คือ ซาโต หรือซากิ (sago/sagi)
ประกอบขึ้นจากมูคิมจํานวนหนึ่ง ผูปกครองเรียก อูเลบาลัง จะมีความเกี่ยวของทางสายโลหิตกับ
สุลตาน เคยมีซากิเพียง 3 แหงเรียกกันวา Sagi 22 ,Sagi 25 และ Sagi 26 จํานวนตัวเลขหมายถึง
จํานวนมูคิมที่ประกอบกันขึ้นเปนซากิ  สูงกวาซากิ และสูงสุดในสังคมคือสุลตาน  เปนนาสังเกตวา
ศาสนาอิสลามมีอิทธิพลอยางมากในสังคมของอะเจห  จะเห็นวามีผูนําสองคนในตําบล    ที่เปนผูนํา
ทางโลกหรือการปกครอง คือเกอจิคกับเต็งกู   เต็งกูเปนที่นับถือของคนทั้งตําบล และมีอํานาจสูงสุด
ในการตีความปญหาศาสนาอิสลาม และมีสภาผูเฒาอีกลุมที่คอยชวยเหลือตีความ   มีคํากลาววา
ขนบธรรมเนียม และกฎหมายแยกออกจากกันไมได สุลตานเปนผูดํารงขนบธรรมเนียมไว   สวน
ฝายผูนําทางศาสนารักษากฎหมายอิสลามไว พบวาศาสนาอิสลามนิกายชาฟ (Syafii) เปนนิกายที่ค
นอะเจห สวนมากนับถือ แตก็มีบางสวนที่เปนนิกายชิอะห (Syiah) การที่อะเจหไดช่ือวาเปนทวารสู
เมกกะ  หรือทวารสูดินแดนศักดิ์สิทธิ์ ก็เพราะสมัยกอนผูที่จะเดินทางไปจากเอเซียตะวันออกเฉียง
ใต จะแวะที่อะเจหกอน เพื่อเตรียมตัว เมื่อกลับมาจากเมกกะแลวก็จะแวะพักที่อะเจหระยะหนึ่งเพื่อ



57

ศึกษาศาสนาอิสลามใหลึกซึ้งกอนแยกยายไปบานของตน ในการศึกษาเลาเรียนนั้นชาว    อะเจห
นิยมใหเด็กๆไปเรียนศาสนาอิสลามที่ศาสนสถานที่เรียก meunasah/madrasah แลวไปเขาโรงเรียน
กินนอนที่รูจักกันทั่วไปวา “เปอรซันเตร็น”  (pesantren) คือปอเนาะหนั่นเอง  เจาของคือครูสอน
ศาสนาเต็งกูของแตละแหงนั่นเองจะเรียนอยูจนอายุ 15 ป หรือมากกวานั้น แลวจึงไปเรียนโรงเรียน
มัธยมตน-ปลาย จนสูระดับอุดมศึกษา

ในดานความเชื่อแมวาคนอะเจหจะเครงครัดในศาสนาอิสลาม  แตความเชื่อเดิมๆ กอนรับ
ศาสนาอิสลามเขามาก็ยังมีบทบาทสําคัญอยูอยางมาก สวนใหญเปนความเชื่อในอํานาจเรนลับใน
ธรรมชาติเกี่ยวกับภูติผี และบรรพบุรุษที่ลวงลับไปแลว อาทิเชน เชื่อวามีผีปาเรียกวา ออรัง บูนิอัน
(Orang bunian) หรือ เคอมัง (Kemang), ผีน้ําเรียกกวา กูลุงติการณ (gulung tikar) ,ผีบึงตามหนองน้ํา
นิ่งๆ เรียกวาซาเน (sane) ,ผีตายทั้งกลม เรียกวา คุนติอานัค (kuntianak) ผีตายโหงเรียกวา อันเคอร
(anker)

บานตามแบบเดิมของคนอะเจหจะเปนเรือนยกสูงจากพื้นดินประมาณ 6 ฟุต มีเสา 16 ตน
พื้นและฝาเรือนอาจเปนไมกระดาน หรือไมไผ หลังคามุงจาก แบงตัวบานออกเปนสามสวน สวน
หนาเปนหองรับแขก สวนกลางเปนสวนหามผูอ่ืนเขาไปเปนหองนอน สวนหลังบานเปนของสตรี
จะทําครัว หรือสรางหองครัวออกไปตางหาก  ธรรมเนียมของคนอะเจหหลังแตงงานฝายชายจะไป
อาศัยอยูเรือน ของฝายหญิง ผูใหญของฝายหญิงจะตอบานออกไปใหอีกหองหนึ่ง แตถาฐานะไมดีคู
แตงงานใหมจะใชหองกลางของบานเปนหองนอน  แบบบานเชนนี้จะพบเฉพาะในเขตชนบทใน
เขตเมืองหาพบไดยาก จะเปนแบบบานสมัยใหม เขามาแทนที่ทั้งหมด ผูมีฐานะดีจะสรางคฤหาสน
สวยงามตามแบบตะวันตก  ชาวบานทั่วไปก็สรางบานตามความจํากัดของพื้นที่ ที่อยูในเขตการคาก็
อาศัยหองแถวแทนบาน แตบานที่มีฝาเปนไมไผสานหรือฝาขัดแตะ และมุงจากยังมีหนาตาทั่วไป
บานในเขตตัวเมืองไมนิยมยกเสาเรือนตามแบบเกา คนอะเจหมีการเครงครัดศาสนาอิสลามบางแต
ไมเสมอไป ยังพบวาสตรีไมใชผาคลุมศีรษะเวลาออกนอกบานมากมาย และมีการใสเสื้อยืดกางเกง
ยีนส หรือเสื้อผาตามสมัยนิยมกันอยูมากในสตรีวัยรุน  อะเจหที่เคยเปนอาณาจักรที่รุงเรือง เปนเมือง
ทาที่สําคัญ ปจจุบันเปนจังหวัดหนึ่งของสาธารณรัฐอินโดนีเซีย ที่มีน้ํามัน และกาซธรรมชาติจํานวน
มาก แตรายไดจากวัตถุดิบทั้งสองนี้รัฐบาลกลางที่จาการตานําไปใชเกือบทั้งหมดคืนมาใหอะเจห
เพียงเล็กนอย เปสาเหตุสําคัญของความขัดแยงระหวางอะเจหกับรัฐบาลกลางที่จาการตา  ศาสนาอิส
ลามจึงเปนเครื่องแสดงออกของความไมพอใจตอรัฐบาลกลางหรือใชเปนเครื่องมือทางการเมืองเชน



58

เดียวกับการขัดแยงตอรัฐบาลกลาง และทาทายดวยการประกาศเปนอิสระจากการควบคุมของสวน
กลาง

ในอดีตอะเจหตกอยูภายใตการปกครองของดัทซไดจากการคนควาของฟานลังเงน      (Van
Langen) ซ่ึงเคยมีตําแหนงเปนผูวาราชการอะเจหในระยะสองทศวรรษสุดทายของศตวรรษที่ 19
กลาวถึงคนพื้นเมืองเดิมของอะเจห เรียกกันวา อูเร็อง มันเต (Ureveng Mante) ตอมาถูกคนกลุมบา
ตัก (Batak) ในเขตสุมาตราเหนือเขามาขับไลใหตองอพยพเขาลึกไปในแผนดินจากที่อยูแถบชายฝง
ทะเลของอะเจท  ตอมามีกลุมคนฮินดูเขามาประมาณตนคริสตศตรวรรษอยูทางชายฝงทะเลตอน
เหนือ และตะวันออกของอะเจห  มีผูครองชาวฮินดูนามวา ราวานะ (Rawana) ครองเมือง         อิ
นทรบุรี   ทําใหคนอะเจหรับเอาภาษาสันสกฤต และวัฒนาธรรมมาใช จากนั้นไดมีพอคาชาวจีน
อินเดีย เดินทางมาคาขายพรอมกับไดนําเอาศาสนาอิสลามเขามาเผยแพร   กอนคริสตศตวรรษที่ 16
อะเจหเปนเมืองทาที่สําคัญ และเปนเมืองขึ้นของปาไซ ตอมาสมัยสุลตาน อาลี มูกายัด  ชาห ผูเปน
สุลตานองคแรกของอะเจห  ไดประกาศเอกราชจากปาไซ และขับไลชาวโปรตุเกสไปจนหมดสิ้นใน
ราว ค.ศ.1514  อะเจหเจริญรุงเรืองมาก และเปนศูนยกลางของวัฒนธรรม และการศึกษาของศาสนา
อิสลาม การจัดระบบการปกครองอะเจหไดทํากันจริงจังในสมัยสุลตานอิสคานดาร มุดา เขตปก
ครองที่เล็กสุดคือ ตําบล มีผูนําเรียกวาเกอจิค มีผูชวยเรียกกวา วากิ แตละตําบลมีหมูบานในหมูบาน
มีศาสนสถานเรียกวา เมอนาซะห ผูดูแลเรียกวา เต็งกู

เมอนาซะห จะทําการสวดทุกวันศุกรที่โบสถ จากนั้นจะสูงขึ้น  จนถึงระดับสุลตานตามที่
ไดกลาวไว จนถึงป ค.ศ.1641 อะเจหเร่ิมเสื่อมอํานาจลง และตกเปนเมืองขึ้นของเนเธอแลนด  ตอมา
ในสมัยหลังของสุลตานอิสคานดารธานี แตชาวดัทซตองทําสงครามกับอะเจหอยูนานถึงกวา 30 ป
จึงสามารถเขาครอบครองอะเจหไดทั้งหมด และไดนําการศึกษาสมัยใหมเขาสูอะเจห กอใหเกิดการ
ปฏิรูปการศึกษามีการจัดตั้งโรงเรียนแบบใหมขึ้น อะเจหตกภายใตการปกครองของดัทซจนถึงป
ค.ศ.1942 ญ่ีปุนยกพลขึ้นบกที่เมืองซาบัง แลวเขายึดครองอะเจหไดทั้งหมดจากดัทซ จนถึงป        
ค.ศ.1945 ญ่ีปุนแพสงครามอินโดนีเซียจึงประกาศเอกราชไมขึ้นกับฐี่ปุนอีกตอไป สาธารณรัฐอินโด
นีเซียไดจัดตั้งหนวยการปกครองทองที่ขึ้นในระดับเรซิเดนซี (residency) ซ่ึงสูงกวาอําเภอแตต่ํากวา
จังหวัดขึ้นที่โกตาราชา โดยจะทําหนาที่ทําใหเกิดการปองดองของกองกําลังระหวางอูลามะ และอูเจ
บาลัง ไดกอตั้งองคกรคนหนุมขึ้น 2 องคกร คือ กองกําลังคนหนุมอินโดนีเซีย กับสมาคมคนหนุม
อินโดนีเซีย ซ่ึงตอมากลายเปนกลุมคนหนุมสังคมนิยมอินโดนีเซีย เรียกตัวเองวา “มูจาฮิดิน”
(Mujahidin) คือกําลังพลเรือน เขามาทําหนาที่ตํารวจทั้งในเขตเมือง และชนบท รัฐบาลกลาง



59

พยายามลดอํานาจของทหารอะเจหลงโดยโยกยายผูบังคับบัญชาที่เปนคนอะเจหไปชวา ลดกอง
กําลังทหารจากระดับกองทัพบกระดับกองพันเปนกองรอย ยายกองรอยทหารอะเจหไปไวที่เมืองเม
ดาน เมืองหลวงของสุมาตราเหนือ เอากองรอยที่เปนทหารจากพื้นที่อ่ืนเขาไปในอะเจห เพียงหนึ่ง
เดือนรัฐบาลกลางก็สามารถเปลี่ยนฐานอํานาจทางทหารจากกํามือคนอะเจหไดทั้งหมด ทําใหอะเจห
กลายเปนสวนหนึ่งของจังหวัดสุมาตราเหนือ ซูการโนไดเขาปกครองอะเจห โดยยึดหลักปญจศลี    
5 ประการคือ 1.  การเชื่อในพระเปนเจา  2.  อินโดนีเซียแบงแยกไมได  3.  การรวมปรึกษาหารือกัน
4.  ความยุติธรรมทางสังคม และ 5 หลักความเปนสากลนิยม ภายในสถานการณเชนนี้   อะเจหเร่ิม
แสดงออกถึงความไมพอใจตอรัฐบาลจนเกิดสงครามกลางเมืองขึ้น อะเจหเห็นดวยกับการกระจาย
อํานาจสูทองถ่ิน และการกอเกิดสหพันธรัฐแตติดใจตรงที่สาธารณรรัฐสถาปนาขึ้นเปนปญจศลี    
แตไมยอมรับศาสนาอิสลาม และการกอตั้งรัฐอิสลาม แตกระนั้นก็ตามการชวงชิงอํานาจกันที่จาการ
ตาทําใหอะเจหเปนเมืองที่ยังคง  ดูแลตัวเองตามลําพังตอไป ในระยะเวลานี้กอใหเกิดการตอตานรัฐ
บาลกลางหลายประการ ส่ิงที่สมควรกลาวถึงคือวาในกระบวนการกอตั้งรัฐอิสลามแหงอินโดนีเซีย
และการตอตานดัทซ     และ  รัฐบาลสาธารณรัฐนั้นกลุมคนหนุมในอะเจห ไดมีสวนเขารวมดวย
อยางแข็งขัน และเพราะนี้เองเมื่อมีการตกลงใหอะเจหเปนจังหวัดหนึ่งตางหากในป ค.ศ.1957 ไดตั้ง
ใหอาลี ฮัจมี (Ali Hasjmy) ผูนําของคนหนุมอะเจหเปนผูวาราชการคนแรกของอะเจหนั่นก็หมาย
ความวาการเปลี่ยนแปลงในอะเจหนั้น กลุมคนหนุมเปนกลุมสําคัญกลุมหนึ่งที่จะลืมมิได   ฮัจมีนั้น
ไดช่ือวาเปนเซามะคนสําคัญในอะเจหอีกดวย กลุมเซามะนั้นเมื่ออะเจหไดเปนจังหวัดตางหาก และ
เปนเขตปกครองพิเศษที่นับวาพอเพียงแลว ไมไดติดใจในเรื่องรัฐอิสลามอีกตอไป อีกประการหนึ่ง
คือในชวงทศวรรษ 1950   และตน    ทศวรรษ 1960 แมอูลามะปฏิรูปจะมีอิทธิพลทางการเมืองสูง
แตอิทธิพลภายในสังคมอะเจหกลับออนลงไปมาก ยังผลใหกลุมอูลามะหัวเกามีโอกาสแสดงบท
บาทของตนขึ้นมาแทน การเลื่อมอิทธิพลของอุลามะปฏิรูปนั้นเปนเพราะเหตุจาก    1.  การกอตั้ง
โรงเรียนแผนใหมหรือมาตาซะหเปดโอกาสให อูลามะหัวเกาดูแลโรงเรียนสอนศาสนาหรือดาซะห
ไดเต็มที่เทากับไดฟนอิทธิพลขึ้นมาอีกครั้งในหมูประชาชน  2.  โรงเรียนแผนใหมที่วากลับไม
สามารถแขงขันกับระบบการศึกษาที่รัฐบาล สาธารณรัฐตั้งขึ้น 3.  การที่อูลามะปฏิรูปยังเกี่ยวของ
กับการเมืองการปกครอง ฐานะความเปน “ครู” จึงดอยลงในหมูประชาชน ทั้งหมดนี้จึงเทากับเปด
โอกาสใหอูลามะหัวเกาไดมีโอกาส  และบทบาทตอที่เดนชัดขึ้น นอกจากนี้แลวการที่อะเจหมีฐานะ
เปนเขตปกครองพิเศษ ยังมีผลใหอิทธิพลจากสาธารณรัฐเขาไปเกี่ยวของกับอะเจห ดีมาก การชวง
ชิงอํานาจทางการเมืองกันที่จาการตา และแมการที่ซูการโนมีบทบาททางการเมืองอยางสูงในชวงท
ศตวรรษ 1960 หาไดมีผลกระทบตออะเจหไม กลาวคืออะเจหมีการปกครอง และดูแลตัวเองตาม
ลําพัง



60

อะเจหในยุคระเบียบใหม   ลักษณะเดนของระเบียบใหมจึงเพื่อแสดงใหเห็นสภาพทางเศรษฐกิจ
สังคม และการเมืองของอินโดนีเซียในชวงที่นายพลซูฮารโต เขาควบคุมประเทศ และใชอํานาจทาง
การเมืองอยางกวางขวางมาตั้งแต ค.ศ.1965 ถึง ค.ศ.1998 จะเห็นวาอะเจหไดรับผลกระทบโดยตรง
จากระบอบการเมืองที่เปลี่ยนแปลงไป อดีตประธานาธิบดีซูการโน ไดกอตั้งระบอบการเมืองที่เรียก
กันวา “ ประชาธิปไตย”  แบบมีผูนํา (Demokrasi-Terpimpin หรือ Guided Democracy) ในชวงระยะ
ป ค.ศ.1960-65 ในยุคนี้การเมืองและเศรษฐกิจของอินโดนีเซียผันผวนอยางมาก เพราะ
ประธานาธิบดีไมไดใหความสนใจจะแกไขปญหาจริงจัง   ถึงแมจะไดใชแผนพัฒนาประเทศอันเปน
การพัฒนาเศรษฐกิจ แตงบประมาณไมสามารถจัดสรรใหได ทั้งนี้เพราะประธานาธิบดีเลิกติดตอกับ
ประเทศตะวันตกทั้งหมด ไปติดตอกับกลุมประเทศสังคมนิยม   หรือคอมมิวนิสตแทน   ความชวย
เหลือตางๆ จึงมาจากประเทศกลุมนี้แทน  สงผลใหพรรคคอมมิวนิสตมีอํานาจมากขึ้นจนประชาชน
กองทัพ และขารัฐตางๆ รวมมือกันตอตาน และกําจัดอํานาจพรรคคอมมิวนิสตลง โดยทําการสูรบ
และลมลางรัฐบาลลงทําใหเกิดการตอสูที่นองเลือดครั้งใหญ จนพรรคคอมมิวนิสตถูกยุบลงในป
ค.ศ.1966 นําโดยนายพลซูฮารโต เขายึดอํานาจ และกําจัดซูการโนลงจากอํานาจการเมืองโดยส้ินเชิง
และจํากัดใหอยูแตในบานจนเสียชีวิตลงในป ค.ศ.1970 “ระเบียบใหม” หรือระบอบการเมืองใน
สมัยของ ซูฮารโต (ระเบียบเกาคือระบบการเมืองสมัยซูการโน) ใชวิธีการที่สําคัญในการผนึกอํานาจ
ดวยการ   1.  ปรับโครงสรางของหนวยงานของรัฐใหมใหสนองนโยบายของรัฐบาลไดมากขึ้น ซ่ึงมี
การตั้งหนวยของรัฐขึ้นใหมดวย  โดยเฉพาะในดานความมั่นคง ซ่ึงประธานาธิบดี   ซูฮารโตให
ความสนใจเปนพิเศษ   โดยเปนผูบังคับบัญชาหนวยงานความมั่นคง  กองทัพบก กองบัญชาการ
ทหารสูงสุด รัฐมนตรีกลาโหมเพียงผูเดียว แลวเปลี่ยนใหผูใกลชิดเขามาบริหารตอมามีการสง
เสริมสวัสดิการขาราชการ ดึงอํานาจมาไวที่ผูวาราชการจังหวัดเพิ่มขึ้น และใหตําบลกลายเปนหนวย
การปกครองสวนภูมิภาค แทนที่จะเปนสวนทองถ่ิน ทําใหรัฐบาลมีอํานาจเด็ดขาดมากยิ่งขึ้น  2.
การอิงหลักกฎหมายซึ่งหมายถึงการที่ประธานาธิบดีเนนวาการตัดสินใจและนโยบายตางๆ มี
กฎหมาย หรือกฤษฎีกาของประธานาธิบดีที่รัฐสภาใหความเห็นชอบเปนสิ่งรองรับไมใชการกระทํา
ตามอําเภอใจของประธานาธิบดีหรือรัฐบาลเอง  3.  การพัฒนาประเทศหมายถึง การวางแผนพัฒนา
เศรษฐกิจของประเทศระยะหาป เพื่อเรงรัดการพัฒนาประเทศตามแนวทางทุนนิยมที่อาศัยการลง
ทุนกระตุนการขยายตัวของเศรษฐกิจ และเนนการพัฒนาอุตสาหกรรมใหเปนเครื่องฉุดใหภาคอื่นๆ
ของระบบเศรษฐกิจไดพัฒนาตาม  โดยเริ่มแผนพัฒนาแผนแรกในป ค.ศ.1966 มีนายทุนตางชาติเขา
มาลงทุน และใชทรัพยากรธรรมชาติในอินโดนีเซียอยางมาก รัฐบาลใชเงินลงทุนในการพัฒนาโครง
สรางพื้นฐานทางเศรษฐกิจ  จึงมีระบบตรวจสอบควบคุมการขยายตัวทางเศรษฐกิจมาดูแล  4.  การ
ใชกองทัพเปนเครื่องค้ําจุนอํานาจรัฐ ระเบียบใหมถือวาการพัฒนาประเทศจะดําเนินไปไดจะตองมี



61

ความมั่นคงทางการเมือง ความเปนระเบียบ มีการบังคับพรรคการเมืองยุบเหลือ 3 พรรคใหญ และมี
การควบคุมพรรคฝายคานในการวิพากษวิจารณการทํางานของรัฐบาล ประชาชนมีหนาที่ไปเลือกตั้ง
หาปคร้ัง ขาราชการทุกคนตองยึดในสิ่งที่เรียกวา “เอกภักดี” (monoloyalty) คือสนับสนุนระเบียบ
ใหมอยางเต็มที่  ในป ค.ศ.1979 เอาหลักปญจศีล มาเปนปรัชญาของชาติเพียงอยางเดียว บังคับพรรค
อิสลาม และคริสตตองยอมรับหลักการดังกลาว กอใหเกิดความไมพอใจอยางมาก หลังป ค.ศ.1982
มา ซูฮารโตสามารถใชอํานาจรัฐอยางเต็มที่ และสามารถควบคุมพรรค นักศึกษา ปญญาชน ส่ือมวล
ชนได และพยายามระดมความสนับสนุนจากกลุมมุสลิมดวยการดึงเอาอูลามะจํานวนหนึ่งเขามาให
มีบทบาทตลอดจนชวยสนับสนุนโรงเรียนมุสลิม สรางมัสยิด สุเหราสนับสนุนการไปประกอบพิธี
ฮัจที่เมกกะ แต ขณะเดียวกันการพัฒนาประเทศเอื้อประโยชนใหกลุมนายทหาร และผูใกลชิด
ประธานาธิบดีบรรดาเครือญาติ บุตรธิดาของประธานาธิบดี นักธุรกิจเชื้อสายจีนที่มีความสัมพันธ
กับประธานาธิบดี ตางไดผลประโยชนรํ่ารวย มีผูประกอบชาวอินโดนีเซียแทๆ และเปนมุสลิมกลับ
ไมไดรับการสงเสริม  การทุจริตจึงมีทั่วไปจํานวนมาก รายไดไมกระจายออกไป แตกระจุกอยู
เฉพาะคนกลุมเล็กๆ   การเมืองไมมีการพัฒนานานรวมสามทศวรรษ และการที่ประธานาธิบดีไมมี
ทาทีวางมือหากอํานาจการเมือง  นําไปสูความไมพอใจประชาชนที่เดือดรอนหากการพัฒนา
ประเทศ เพราะถูกยึดที่ดินทํากิน และไมไดรับการชดเชย หรือชดเชยไมเปนธรรม เร่ิมประทวงรัฐ
บาลโดยมีนักศึกษา  ปญญาชน และขารัฐการบํานาญรวมตัวกัน  นโยบายการโยกยายประชากร จาก
เกาะชวา และบาหลีไปสุมาตรา กาลิมันตัน  ซูลาเวซี   และเกาะอื่นๆ กอใหเกิดปญหาของผูที่โยก
ยายไปใหม ไมสามารถอยูในที่ทํากินที่รัฐจัดสรรให เกิดการแยงชิงอาชีพของคนทองถ่ิน ทําใหมี
ความขัดแยงบาดหมาง และเปนอริกันขึ้น ทหารเขาดํารงตําแหนงขารัฐการประจํา ทั้งองคกรสวน
กลาง  ภูมิภาค และทองถ่ิน จึงมีอํานาจปกครองทั้งหมด มีการจัดตั้งองคกรเรียกวา “ที่ประชุม   ผูนํา
“  ในระดับจังหวัด และอําเภอ คือการใหผูนําฝายทหารครอบงําฝายปกครองโดยสะดวก กองทัพมี
การใชมาตรการเด็ดขาดฆาทิ้งผูสงสัยวาเปนอาชญากร สรางความหวาดหวั่นใหกับประชาชนอยาง
มาก อะเจหก็เชนกันกับคนอินโดนีเซียทั่วไปที่ตอบรับ ระเบียบใหมอยางไมพอใจ และสภาพการณ
ดังกลาว แตก็ตอบรับเนื่องจากมีความไมพอใจในระบบปกครองแบบมีผูนําของซูการโน ผูนําสวน
กลางตองการกําจัดอิทธิพลของกลุมอูลามะในอะเจห เพราะตอตานรัฐบาลที่มีศักยภาพสูง วิธีการที่
รัฐใชคือ การสนับสนุนกลุมผูรู หรือเทคโนเครตที่ไดเกิดขึ้นในอะเจหดวยกัน เพราะกลุมผูรูจะชวย
ในการพัฒนาประเทศไดอยางดี และเปนผูที่มีความรูระดับอุดมศึกษาที่จบจากมหาวิทยาลัยชิอะห กู
อาลา หรืออุนชิอะห  กลุมนี้จะเขารับราชการในหนวยงานของรัฐได ถูกเรียกวา อุนชิอะห มาเฟย
(Unsyiah Mafia) ผูวาราชการของอะเจหในชวงนั้น คือ ศาสตราจารย ดร.อิบราฮิม ฮะซัน (Ibrahim
Hasan) ในป ค.ศ. 1986-1993 เปนชาวอะเจหโดยแท และไดมีการแตงตั้งนักวิชาการ 3 คนขึ้นดํารง



62

ตําแหนง  ผูวาราชการตอมาอีก ซ่ึงมองดูแลวรัฐบาลกลางนาจะเห็นความสําคัญของอะเจห แตก็ยัง
ไมเปดโอกาสใหผูวาราชการทําอะไรนอกเหนือจากที่รัฐบาลกําหนดไดเลย และโครงการพัฒนา
ประเทศ การฝกอบรม การศึกษาดูงานตางประเทศ ตางๆ จะตองไดรับการอนุมัติผานรัฐบาลกลาง
ทั้งหมด เมื่อเปนเชนนี้ทองถ่ินจึงมีหนาที่เพียงสนองนโยบายของรัฐบาลเทานั้น ตามระบอบการปก
ครองของระเบียบใหม ผลกระทบของการพัฒนาประเทศในกรณีของอะเจห โดยเฉพาะนั้นไดระบุ
ชัดเจนวาทศวรรษ 1970 มา เกิดการเปลี่ยนแปลงในดานเศรษฐกิจ  และสังคมของอะเจหอยางมาก มี
โครงการพัฒนาตางๆ กลุมนักธุรกิจอะเจหที่เติบโตขึ้นเฉพาะดานผูรับเหมาะกอสราง จัดหาอุปกรณ
และผลิตภัณฑตางๆ มีการขยายตัวของชนชั้นกลางในอะเจห เพราะมีบัณฑิตใหมที่รับบรรจุเขา
ทํางานในหนวยงานของรัฐ และมีกลุมผูนําจากที่อ่ืนโดยเฉพาะชวา มีจํานวนมากขึ้น มีการรวมมือ
เพื่อตอ       ธุรกิจของนักธุรกิจ และนักการเมือง ปญหาที่ตามมาก็คือการยึดเหนี่ยวภายในสังคมอะ
เจหไมอาจเกิดขึ้นไดในกลุมคนที่ผูกพันกับระบบอุตสาหกรรม และประกอบธุรกิจใหม แตมีกลุมค
นอะเจหบางกลุมที่ไมไดรับผลพวงของการพัฒนา รัฐมีการดึงเอาอูลามะ เขาไปรวมกิจกรรมตางๆ
ของรัฐ แตทําในนามของประเทศอินโดนีเซีย แตนั่นหมายถึงการพรากอูลามะออกไปจากสังคมอะ
เจห ทําใหอูลามะที่เปนผูนําทองถ่ินจะทําหนาที่นําชุมชนตามกรอบที่อํานาจของรัฐกําหนดเทานั้น
และมีอูลามะบางคนคลอยตามนโยบายนี้เพื่อผลประโยชนบางประการที่ตนไดรับ สวนอูลามะ
ปฏิรูปก็พยายามที่จะมีบทบาทในสถาบันศาสนาอิสลามแหงรัฐ และอูลามะหัวเกาก็พยายามคงอิทธิ
พลในโรงเรียมศาสนา และในป 1980 รัฐสามารถดึงเอาคนรุนใหมจํานวนมากเขาสูระเบียบใหมได
ซ่ึงสวนใหญจะเปนบรรดาลูกหลานของอูลามะที่จบจากสถาบันอุดมศึกษาขั้นสูงในอะเจหนั่นเอง  
และคนกลุมนี้จะกลายเปนอูลามะใหม รัฐบาลในระเบียบใหมไดกอตั้งสภาอูลามะแหงอินโดนีเซีย
(MUI) ขึ้นใน ค.ศ.1975 รัฐไดใชองคกรนี้เปนเครื่องมือในการควบคุมผูนําศาสนาอิสลามโดยมีองค
กรหลักที่จาการตา และมีองคกรรองประจําทุกจังหวัดใหมีกระทรวงศาสนาดูแล  ถาดูแลวจะเห็นวา
องคกรนี้จัดตั้งขึ้นเพื่อใหผูนํามุสลิมใหการสนับสนุนนโยบายตางๆ ของรัฐตามนโยบายการพัฒนา
ประเทศในระบอบการปกครองระเบียบใหม และจากสภาพการณที่รัฐบาลใชอํานาจการเมือง และ
การปกครองอยางกวางขวางทําใหสวนทองถ่ินตางๆ ไมมีอํานาจในการตัดสินใจอะไรไดเอง ยังผล
ใหมีปญหาใหญที่ทับถมลงมาที่อะเจหชวยสะสมความรูสึกไมพอใจรัฐบาลมากขึ้นทุกขณะ โดย
เฉพาะในเรื่องผลตอบแทนที่อะเจหไดรับจากการเปนแหลงผลิตน้ํามัน และกาซธรรมชาติสงออก
ตางประเทศนําเงินตราตางประเทศเขาคลังมหาศาล แตอะเจหกลับไมไดรับอะไรตอบแทนอยางเปน
ธรรม งบประมาณพัฒนาอะเจหที่รัฐบาลจัดสรรใหนอยนิดเหลือเกินหากเทียบกับรายไดที่รัฐบาล
กลางไดไปจากอะเจห ประชากรมีรายไดนอย และมีคนยากจนในอะเจหอยูในระดับที่ 10 ของอินโด
นีเซีย แตผลการเลือกตั้งทุกครั้งที่ผานมาคนอะเจหก็ยังเลือก ประชากรมีรายไดนอย และมีคนยากจน



63

ในอะเจหอยูในระดับที่ 10 ของอินโดนีเซีย แตผลการเลือกตั้งทุกครั้งที่ผานมา  คนอะเจหก็ยังเลือก
พรรคอิสลามนั่นเอง แมวาพรรคกลุมนี้ไมกอใหเกิดการพัฒนาใหกลับอะเจห แตเปนผลของความ
สัมพันธ และคนอะเจห       อิสลามก็ยังเหนียวแนนกับขนบธรรมเนียมของชุมชนนั่นเอง

อะเจหในสมัยปฏิรูป ภายหลังประธานาธิบดีซูฮารโตลาออกจากตําแหนงเมื่อวันที่ 21
พฤษภาคม 1998 รองประธานาธิบดีบัคคารุดดิน ยูซุพ ฮาบิบี (B.J.Habibie) ก็เขารับตําแหนงตอเปน
ประธานาธิบดีคนที่สามของอินโดนีเซีย เมื่อเขารับตําแหนงในป 1999 ฮาบิบีไดไปเยือนอะเจห และ
แสดงความเสียใจ พรอมขอโทษตอคนอะเจห  พรอมกับใหยกเลิกการกําหนดอะเจหเปนเขตปฏิบัติ
การทางทหาร ที่ถูกกําหนดตั้งแตสมัยซูฮารโตในชวงป ค.ศ.1990 แตกําลังทหาร และตํารวจยังคงตอ
สูกับกลุมแบงแยกดินแดนที่ช่ือวา “ขบวนการอะเจหเอกราช” เร่ือยมา ชาวบานที่ถูกสงสัยวาอยูฝาย
ใดฝายหนึ่งจึงเดือดรอน เพราะถูกจับกุม และถูกสังหาร ประชาชนจํานวนมากใชวิธีอพยพหนีไปอยู
ที่อ่ืนเชน เมืองเมดาน เปนเมืองหลวงของจังหวัดสุมาตราเหนือ  จากการที่รัฐบาลฮาบิบียอมใหติ
มอรตะวันออกมีการลงมติวาจะอยูกับอินโดนีเซียตอไปหรือแยกตัวเปนอิสระทําใหคน   อะเจห
ตองการทําเชนนั้นบาง ในสมัยประธานาธิบดีฮาบิบีกินระยะเวลา 17 เดือน แตเปนชวงที่คนทั่วโลก
ไดรับรูเร่ืองราวของคน อะเจหอยางมาก โดยเฉพาะการละเมิดสิทธิมนุษยชนในอะเจห        มีการ
เสนอการพัฒนาไปพรอมกัน 3 ประการ เรียกวา ไตรภาคแหงการพัฒนา (development trilogy)
ประกอบดวยการพัฒนาทางเศรษฐกิจ การเมือง และกฎหมาย แตผลปรากฎวาทําใหเกิดวิกฤติการณ
ทางเศรษฐกิจภายในประเทศการปฏิรูปการเมือง และกฎหมายทําใหกลุมชาติพันธตางๆ ที่อาศัยอยู
ตามเกาะตองการแยกเปนอิสระโดยเฉพาะอะเจห การสอบสวนผูกระทําผิดตอการละเมิดสิทธิมนุษย
ชนของฮาบิบียังไมสมบูรณปรากฎวาแพคะแนนเลือกตั้งตอนางเมกะวะตี ซูการโน บุตรี เสียกอน
การสอบสวนจึงถูกยกเลิกไป ป ค.ศ.1999 นายอับดูรระหมัน วาฮิด ดํารงตําแหนงประธานาธิบดีและ
นางเมกะวะตีเปนรองประธานาธิบดีไดเสนอแนวทางในการอะเจหแยกเปนอิสระ ได แตไมไดรับ
การเห็นชอบ ดังนั้นอะเจหจึงไดรับขอเสนอเพียงแคมีสถานภาพพิเศษเปนเขตการปกครองพิเศษ
ตามที่รัฐบาลกลางอนุญาตใหเทานั้น และภายหลังการเขารับตําแหนงไมนานของวาฮิด กอใหเกิด
การเดินขบวนของประชาชนกวาหาแสนคนในกรุงบันดา อะเจหในวันที่ 8 พฤศจิกายน ค.ศ.1999
เพื่อเรียกรองเอกราช และเปนการแสดงความขัดแยงของคนอะเจหกับฝายรัฐบาลกลางครั้งใหญ ใน
การประชุมครั้งใหญนี้ มีชาวอะเจห 11 อําเภอ และ 2 เขตเทศบาลมารวมประชุมหนามัสยิดกลาง
กลุมผูดําเนินการครั้งนี้ใชช่ือวาศูนยขาวสารเพื่อการลงประชามติของอะเจห (SIRA-Sentral
Informasi Referendum Aceh) กอนหนานี้ไมมีกี่วันก็มีรายงานวาคน     อะเจหราว 250,000 คนได
ชุมนุมในแบบเดียวกัน ในหลายทองที่ทั้งจังหวัดในระยะปลายเดือนพฤศจิกายน ปรากฎรายงานขาว



64

วาฝายขบวนการฯ ไดคุกคามทํารายคนชวาที่ไปตั้งถ่ินฐานอยูในที่ตางๆ ในอะเจห โดยมีขาวลือวา
ในวันที่ 4 ธันวาคม เปนวันครบรอบการกอตั้งขบวนการอะเจห   เอกราช ฝายนี้จะทํารายคนชวา
โดยกลาวหาวาคนชวาเปนเหมือนเจาอาณานิคมในอะเจห จนเมื่อวันที่ 24 พฤศจิกายน คณะ
กรรมการอิสระดานความรุนแรงในอะเจหไดเปดเผยรายงานการสอบสวนใหความรุนแรงที่เกิดขึ้น
ในอะเจหตั้งแตป ค.ศ.1989 ถึง ค.ศ.1999เขาลักษณะอาชญากรรมสงคราม (war crime) และเปนการ
กระทําของกองบัญชาการรบพิเศษ (Kopassus) ไดระบุช่ือนายทหารระดับสูงโดยใชอักษะชื่อยอ
จํานวน 4 คนวามีสวนเกี่ยวของกับความรุนแรงในอะเจห  ในสวนผูบัญชาการ  ประธานาธิบดีวาฮิด
ไดเรงรัดใหมีการสอบสวนลงโทษนายทหารที่มีความรับผิดชอบตอเหตุการณความรุนแรงในอะ
เจห ในเรื่องสําคัญวาดวยความสัมพันธระหวาง รัฐบาลกลางกับทองถ่ินนั้น ในกรณีของอะเจหสภา
ผูแทนราษฎรของอินโดนีเซียมีมติไมยอมรับการตัดสินลงมติของคนอะเจห และไดมีการเสนอแนะ
ใหนําระบบสหพันธมาใชกับสาธารณะรัฐอินโดนีเซีย แตประธานาธิบดีวาฮิด กลับเห็นวาอะเจห
ควรจะปกครองตนเองอยางเต็มที่จะดีกวาเพราะจะไมมีความจําเปนตองไปแกไขรัฐธรรมนูญที่ระบุ
วาอินโดนีเซียเปนรัฐเดี่ยว  และพบวากรณีของอะเจหนั้นพบวาประธานาธิบดีวาฮิดไดเจรจากับรัฐ
มนตรีตางประเทศมาเลเซียใหชวยเหลืออะเจห  แตฝายขาวมาเลเซียออกมาปฏิเสธขาวดังกลาวไม
เปนความจริง และมาเลเซียมิไดเปนฐานใหพวกอะเจหจัดหาอาวุธสงเขาไปในอะเจหตามที่เปนขาว
แตอยางไร ทําใหเกิดการขัดแยง และความตึงเครียดในอะเจหอยางมาก จนวันที่ 26 มกราคม
ค.ศ.2000 วาฮิดไดเดินทางไปอะเจหตามคํารองขอของบุคคลสําคัญในรัฐบาล  เพื่อเขาไปเจรจา
ประนีประนอมกับตัวแทนคนอะเจห และผูนําขบวนการอะเจหเอกราช คือนายอับดุลเจาะห ซาฟ
เพื่อลดความขัดแยง และพยายามหาขอยุติ แตตองลมเหลวดวยเหตุผลหลายประการ นอกจากความ
ปลอดภัยที่วาฮิดตองใชเวลาอยูที่ซาบัง เพียงสองสามชั่วโมง แลวยังไมมีบุคคลหรือตัวแทนจากฝาย
ขบวนการอะเจหเอกราชมาพบประธานาธิบดีแมแตคนเดียว แมวาการเจรจาจะลมเหลว แตวาฮิดได
รับปากวาจะเพิ่มพูนผลประโยชนทางเศรษฐกิจใหกับพื้นที่ โดยการฟนฟูซาบังใหที่เปนทาเรือเสรี
อีกครั้ง

เหตุการณหลังความรุนแรงจากนั้นทวีมากยิ่งขึ้น เมื่อกลุมขบวนการอะเจหเอกราชเริ่มไม
พอใจที่รัฐบาลไมสามารถหาตัวผูกระทําการละเมิดสิทธิมนุษยชนตอชาวอะเจหในสมัยรัฐบาลซูฮาร
โตมาลงโทษได อีกทั้งพบวาประชาชนอะเจหสวนใหญเร่ิมหันไปสนับสนุนกลุมนักศึกษาที่เรียกตน
เองวา “ศูนยขาวสารเพื่อการลงมติของอะเจห” (SIRA)  เพื่อการแยกตัวเปนเอกราชทั้ง 2 กลุมนี้มี
วัตถุประสงครวมกันแตแยกกันทํางานของตัวเอง โดยกลุมนักศึกษาจะใชการเคลื่อนไหวอยางสันติ
ไมมีการจับอาวุธ แตขบวนการอะเจหเอกราชเนนการสูรบกับฝายรัฐบาลกลาง มีการตอสู และกอง



65

กําลังที่ถูกฝกมาอยางดี มีการแทรกซึมเขาสูการปกครองทุกระดับจนทั่วอะเจหมีการใชกองกําลังซุม
โจมตี ลอบทําราย และเผาอาคารสถานที่ของตํารวจทหาร ทางฝายกองกําลังของรัฐบาลกลางก็ทํา
การกวาดลางผูตองสงสัยวาจะเปนพวกเดียวกับขบวนการอะเจหเอกราช ซ่ึงบางครั้งขาดพยาน หลัก
ฐานแนชัด ความขัดแยงของทั้ง 2 ฝายทวีความรุนแรงขึ้นเรื่อยๆ มีประชาชนผูบริสุทธิ์ตองถูกทําราย
จนถึงชีวิตและสูญหายเปนจํานวนมาก สถานการณเปนเชนนี้จนกระทั่งกลางป ค.ศ.2000 ศูนยเจรจา
เพื่อสิทธิมนุษยชน (HDC-Humanitarian Dialogue Center) ไดยื่นมือเขามาเปนตัวกลางในการจัด
การเจรจาเพื่อยุติความขัดแยงที่เกิดขึ้น และรัฐบาลเองก็พยายามแกปญหานี้ จนในที่สุดก็สามารถตก
ลงกันได โดยพักรบกันชั่วคราวเปนเวลา 3 เดือน เรียกวา “การหยุดพักเพื่อมนุษยธรรม”
(humanitarian pause) กลาวคือหามไมใหทั้งสองฝายปะทะกันเพื่อเห็นแกประโยชนของชาวบาน
ทั้งสองฝายตั้งคณะกรรมการขึ้น 3 ชุด ประกอบดวยฝายรัฐบาล ฝายขบวนการอะเจหเอกราช และ
กลุมที่สามเปนกลุมที่เปนกลาง ระหวางการพักรบที่วานี้ ตัวแทนของรัฐบาล และฝายขบวนการได
พบปะกันที่เมืองหลวงของอะเจหคือเมืองบันดา อะเจห รายงานผลการหารือกันไปยังคณะกรรมการ
ใหญที่เจนีวา ในที่สุดรัฐบาลกลางก็ลงนามในขอตกลงเพื่อสันติภาพกับขบวนการฯ ณ ประเทศสวิส
เซอรแลนด เมื่อ 12 พฤษภาคม ค.ศ.2000 โดยเริ่มมีผลบังคับใชใหหยุดการตอสูตั้งแต 2 มิถุนายน
จากนั้นไดทําขอตกลงเพื่อสันติภาพฉบับที่ 2 เมื่อวันที่ 25 กันยายน ค.ศ.2000 และมีผลบังคับใชตั้ง
แต 15 มกราคม ค.ศ.2001 อยางไรก็ตามมีรายงานการปะทะกันประปรายไมมีการแถลงการณผลการ
หารือระหวางที่หยุดยิง จึงมองไมเห็นความคืบหนาในการแกปญหาอะเจห  ฝายทหารนั้นไมเห็น
ดวยกับการเจรจา ตองการใหปราบปรามขบวนการฯ ไดมีการลักพาตัวผูนําของกลุมเรียกรองความ
เปนธรรมใหแกคนอะเจหที่ถูกทหารรังควาน ผูนําสองคนที่ถูกลักพาตัวถูกลอบสังหารอยางทารุณ
และนําศพไปทิ้งในที่สาธารณะ  ผูนํานักศึกษาถูกติดตามตัวทําใหเกิดความหวาดกลัววิตกกันทั่วไป
ตองพากันหลบหนีออกนอกพื้นที่ บางไปอยูจาการตา บางไปตางประเทศ

สภาพการณเลวราย ตึงเครียด และการละเมิดสิทธิมนุษยชนตอพลเรือนทั้งฝายรัฐบาลกลาง
และจากฝายขบวนการฯ   ฐสภามีมติใหถอดถอนนายวาฮิด ออกจากตําแหนงประธานาธิบดี และ
แตงตั้งนางเมกะวะตี ซูการโนบุตรีขึ้นเปนประธานาธิบดีแทน   ภายใตการบริหารของนางเมกะวะตี
ไดวางปญหาความขัดแยงระหวางรัฐบาลกลางกับชนกลุมนอยตามเกาะตางๆ ที่ตองการแยกตัวเปน
อิสระอยางอิเรียนจายา และอะเจหไวเปนอันดับตน ไดใหนายฮัดซัน วิรายูดา (Hassan Wirayuda)
รัฐมนตรีวาการกระทรวงตางประเทศ และนักการทูตในการเจรจาตอรอง หลังเขารับตําแหนงนางเม
กะวะตีไดแสดงความเสียใจตอปญหาการละเมิดสิทธิมนุษยชนในอะเจหและอิเรียนจายาที่เกิดขึ้น
นานนับทศวรรษ และสัญญาวาจะนําขอตกลงเกี่ยวกับสถานภาพพิเศษแกทั้งสองจังหวัดมาพิจารณา



66

อีกครั้ง แตเนนวาการเจรจาจะตองอยูภายใตกรอบที่วาอินโดนีเซียจะตองมีสถานะเปนรัฐเดี่ยวจะ
เปนอื่นใดไมได นั่นคือไดขอใหผูนําขบวนการฯ และคนอะเจหลมเลิกความคิดที่จะเปนอิสระจาก
อินโดนีเซีย แตใหหันมาเจรจากันอยางสันติ และความพึงพอใจของทั้งสองฝาย เมื่อพิจารณาจากจุด
ยืนทั้งสองฝาย คือรัฐบาลยินดีที่จะเจรจาเพื่อหาขอยุติ แตการเจรจานั้นตองอยูภายใตกรอบแนวคิด
ความเปนรัฐเดี่ยว และความเปนเอกภาพแหงสาธารณรัฐอินโดนีเซีย และขอใหคนอะเจหลมเลิก
ความคิดที่จะเปนอิสระออกไปเพราะรัฐบาลจะไมมีการยินยอมตอแนวคิดนี้อยางแนนอน ทางเลือก
ที่รัฐบาลกลางขณะนี้มีใหก็คือมีสภานะเชนเดิมตอไป คือเปนเขตพิเศษ (special territory) และเขต
ปกครองตนเอง (autonomous) มีสิทธิในการจัดการ และดูแลกิจกรรมภายใน 3 เร่ือง ไดแก การ
ศึกษา กฎหมายภายใน และศาสนา โดยรัฐบาลอาจจะเพิ่มอํานาจในการใหคนอะเจหมีสวนรวมใน
การกําหนดนโยบายมากขึ้น และแนวคิดที่เสนอใหรัฐบาลพิจารณาในแนวคิดสหพันธรัฐ
(federalism) ก็ยอมเปนไปไมได เชนกัน

ในขณะเดียวกันพบวาจุดยืนของฝายขบวนการฯ และประชาชนอะเจหนั้นใชวาทุกคนจะ
เห็นดวยกับการแยกตัวเปนอิสระของอะเจห และมีความเห็นดวยกับการเปนเขตปกครองตนเอง
พิเศษแตขอมีสวนรวมในการกําหนดนโยบายมากขึ้น และขอใหรัฐบาลกลางกระจายรายไดที่ไดจาก
ทรัพยากรธรรมชาติใหกลับคืนอะเจหมากขึ้นเชนกัน ทั้งนี้แนวคิดแยกตัวเปนอิสระยังคงเปนอุดม
การณของขบวนการฯ และเปนสาเหตุใหการเจรจาหาขอยุติอยางสันติเกิดขึ้นไดยากเพราะฝาย
ขบวนการไมยอมใหเกิดขึ้น เนื่องจากรัฐบาลไมใหทางเลือกในการแยกตัวเปนอิสระ

ดังนั้นเมื่อวิเคราะหสถานการณในปจจุบัน จึงหาทางประนีประนอมกันไมได และยังไม
ยอมรับในขอเสนอของแตละฝาย อีกทั้งการหยุดยิงเพื่อสันติเปนการชั่วคราวก็ไมมีประสิทธิผลจริง
การ   สูรบระหวางทั้ง 2 ฝายก็ยังตองดําเนินตอไป นั่นหมายถึงการสูญเสียทรัพยสิน และชีวิตผูคน
บริสุทธิ์ชาวอะเจหตองรับผลกระทบอยางเสียไมได สงผลตอการพัฒนาทรัพยากรธรรมชาติ การ
เติบโตทางเศรษฐกิจ สภาพจิตใจของคนอะเจห ที่ไดรับผลอันเกิดจากเหตุการณดังกลาวอยางมาก

การแกปญหาของอะเจหจะเห็นวาในสมัยของซูฮารโตใชกําลังปราบปรามผูตอตานรัฐบาล
ของขบวนการอะเจหเอกราชอยางหนัก มีการปะทะกันรุนแรงหลายครั้งโดยมีสหประชาชาติเปนผู
รับรูไมมีการเจรจาปรากฎชัดเจน แตในสมัยฮาบิบีไดยกเลิกการปฏิบัติการทางทหารในอะเจหมป
ค.ศ.1999 แตความเปนจริงไดแอบสงกําลังทหารและตํารวจเขาไปเพิ่มและกวาดลางขบวนการฯตอ
และมีประกาศภาวะฉุกเฉินในอะเจห มีการจัดตั้งคณะกรรมการดานความรุนแรงอิสระในอะเจหขึ้น



67

ตอมาสมัยวาฮิดไดยกเลิกถอนกองทัพที่มีอยูเดิมออกจากอะเจห มีการสอบสวนหาผูกระทําผิดเยี่ยง
อาชญากรสงคราม มีการเจรจาหยุดพักเพื่อมนุษยธรรม 3 เดือน มีการจัดหารือ 3 ฝายแตไมมีตัวแทน
ของฝายขบวนการฯ เขารวม ตอมาสมัยนางเมกะวะตี มีการลงนามในกฎหมายจัดตั้งเขตปกครอง
พิเศษ ใหอะเจหแตตองคงสภาพของสภาพรัฐเดี่ยวของอินโดนีเซีย และขอใหมีการหารือทุก 3 เดือน
มีรัฐมนตรีตางประเทศของไทยเขารวมดวยที่กรุงเจนีวา ประเทศสวิสเซอรแลนด

ส่ิงที่นาสนใจคือวาในป ค.ศ.2001 และค.ศ.2002 ทั้งฝายรัฐบาลอินโดนีเซีย และฝายขบวน
การฯตางแสดงความจริงจังในการใหการเจรจาบังเกิดผลที่เปนเชนนี้อาจเนื่องจากไดรับแรงกดดัน
จากองคการนานาชาติในปญหาของอะเจห และเรื่องสิทธิมนุษยชนอยางตอเนื่อง และยังมีปญหา
การปะทะกันของฝายทหารและตํารวจในอะเจหจากการขัดผลประโยชน ทําใหภาพลักษณเสียหาย
รัฐบาลถูกกลาวหาวาควบคุมฝายทหารไมไดการยุติปญหาลงได จึงนาจะเปนการดี และถาการเจรจา
ไดผลดี ความแตกแยกภายในชาติจะไมเกิดขึ้นโดยเฉพาะปญหาที่อีเรียนจายา หรือปาปวจะไมลุก
ลาม ปญหาการปกครองตนเองของอะเจหตามกฎหมายฉบับใหม(NAD) ยังตองแกไขกันอีกมาก
และผูนําในอะเจหเองตองรวมหารือกัน เหตุการณระเบิดที่บาหลี เมื่อวันที่ 12 กันยายน 2545 ทําให
สหรัฐฯ มองวาอะเจหจะเปนแหลงซองสุมผูกอการรายที่มีขอบขายการดําเนินการทั่วทั้งภูมิภาคเอ
เซียตะวันออกเฉียงใต สหรัฐฯ จึงตองการเห็นการยุติปญหาของอะเจห ฝายขบวนการฯเองก็มีความ
เห็นแตกแยกกันอยางนอยสองกลุมใหญ คือกลุมผูนํารุนป พ.ศ.2519 กับกลุมรุนใหม ทําใหขบวน
การฯขาดเอกภาพ หากสภาพการณยังไมคล่ีคลายลง ขบวนการฯยอมออนแอลง ประกอบกับผูนํา
ทางทหารของขบวนการฯรุนใหมไดเสียชีวิตลงจากากรตอสูกับกองทัพอินโดนีเซีย และประชาชน
อะเจหเดือดรอนทางดานเศรษฐกิจสภาความเปนอยู และการกระทําของขบวนการฯ ทําใหเกิดความ
รูสึกไมแนนอน และไมมั่นใจในการรูสึกวาจะไดรับการปกปองจากขบวนการฯที่แนชัดตลอดไป
การเจรจากันที่เจนีวาเริ่มเห็นผลในสัปดาหแรกของเดือนกุมาภาพันธ ค.ศ.2002 แลวบรรลุขอตกลง
ในวันที่ 10 พฤษภาคม ค.ศ.2002 ทั้งสองฝายสามารถรวมลงนามในความตกลงยุติความรุนแรง
ระหวางกันได มีขอตกลงทั้งหมด 10 มาตรา ใหมีคณะกรรมการตรวจสอบ และรายงานการหยุดยิงที่
มาจากสามฝายคือ ฝายเปนกลาง ฝายรัฐบาล และฝายขบวนการฯใหกองกําลังทหารไทยจํานวน 18
นาย  และฟลิปปนสเปนกองกําลังกลางเขาตรวจสอบ แลวตอไปจะใหองคกรเอกชนไดแก สิทธิ
มนุษยชน ส่ือมวลชน นักวิชาการ ฯลฯ จะไดเขาไปสังเกตการณ และรายงานใหทราบผลการตกลง
หยุดยิง   ดวยความตกลงนี้จึงเปนจุดเริ่มตนของสันติวิธีหลังจากมีการใชความรุนแรงมากกวาสี่ทศ
วรรษ



68

ความตกลงในครั้งนี้ทําใหอนาคตของอะเจหไมมืดมนแมจะยังตองแกปญหากันอีกมาก ส่ิง
ที่รัฐบาลอินโดนีเซียตองทําคือ ควบคุมกองทัพ และตํารวจในอะเจหใหได มีการใหศาลยุติธรรม
พิจารณาลงโทษกรณีที่นายทหารพัวพันกับการกอเหตุรายแรงในติมอรตะวันออก ขอตกลงที่ยินยอม
ใหอะเจหเปนเขตปกครองพิเศษจะมีความสําคัญยิ่งตอคนอะเจห ที่ตองการรูวาละเอียดในมาตรการ
ตางๆ มีอะไรบางที่เรียกวาเปนการปกครองตนเอง ประเด็นการรวมเจรจาหารือกันทุกฝายที่ระบุไว
จะมีการดําเนินการจริงจังเพียงไร เพราะที่ผานมาอะเจหใชรายไดจากผลผลิตรอยละ 70     ที่นับวา
สูงมากแตไดมีขาราชการในอะเจหมีรายไดที่เพิ่มขึ้นไปกับประโยชนสวนตัว รูปแบบการปกครอง
ใหมจะชวยแกปญหาไดแคไหนในการเจรจาตอรองกับบริษัทขามชาติขนาดใหญที่ดําเนิน กิจการอุต
สาหกรรมน้ํามัน และกาซธรรมชาติในอะเจหจะทําไดผลแคไหน ที่จะใหการวาจางงานเอื้อตอค
นอะเจหมากขึ้น ฝายรัฐบาลกลางตองเลิกคิดแบบเจาอาณานิคม ที่คอยตักตวงผลประโยชนจากอะ
เจห ตองมีนโยบายประสานผลประโยชนรวมกัน ชุมชนอิสลามในอะเจหควรเขามามีบทบาทมาก
ขึ้นทั้งดาน การเมือง  การปกครอง  และเศรษฐกิจมากขึ้น  ไมใชเนนเฉพาะดานศาสนาอยางเดียว ทั้ง
สวนทองถ่ิน และสวนกลางตองทําความเขาใจไมปรักปรําอิสลามหัวรุนแรงงายๆ ดังที่ผานมา หาก
เปนเชนนี้การคาดการณตางๆ ในทุกดานของอนาคตของคนอะเจหนาจะพอแยกพิจารณาไดวา ใน
ดานการเมือง ความตกลง ค.ศ.2002 เปนการยุติการสูรบการวางอาวุธ และจํากัดที่ตั้งของกองกําลัง
ทั้งสองฝาย เปนเพียงขั้นตน ยังตองมีการเจรจาเพื่อหารือกันในขอตกลง การปกครองตนเองของอะ
เจห และลมเลิกความคิดแบงแยกตัวอิสระออกจากสาธารณรัฐอินโดนีเซีย เมื่อเปนเชนนี้รัฐบาลอิน
โดนีเซียจําเปนตองทําใหอะเจหสามารถปกครองตนเองไดสําเร็จ ไมใชแบบสหพันธกัน การเจรจา
ตกลงก็นาจะเปนไปดวยดี  ดานการศาสนายังเกี่ยวของอยูกับเรื่องการเมืองในประเด็นของการเปน
รัฐอิสลาม แตความจริงในอะเจหศาสนาอิสลามไมใชศาสนาเดียว ศาสนาและความเชื่ออ่ืนๆ คงอยู
ในอะเจหได วัฒนธรรม กฎหมาย และการศึกษายังมีทั้งดานศาสนาอิสลาม และแบบทางโลกคงมี
อยูทั่วไป และเปนมาตอเนื่องยาวนาน คนอะเจหจึงมิไดถือวาดินแดนอะเจหเปนดินแดนอิสลาม
หรือทุกอยางตองดําเนินไปตามบทบัญญัติของศาสนาอิสลาม หากเปนเชนนี้ รัฐบาลกลางยอมไม
เห็นดวย และเกิดขอขัดแยงกันขึ้นอีกอยางแนนอน เมื่อเปนเชนนี้การถูกกดขี่อยางรุนแรงยอมไมเกิด
ขึ้น และไมมีการใชศาสนาเปนเครื่องมือตอบโตอยางรุนแรงดังที่เปนมา ซ่ึงหากเปนเชนนั้นในดาน
ความมั่นคงก็จะมีความแนชัด  แตในความเปนจริงไมมีการรับรองวาไมมีการตายเกิดขึ้นอีกภายหลัง
การเจรจาตกลงแลว  รูปการณจึงนาจะเปนวาหากกําหนดตกลงกันได แลววาอาวุธของขบวนการฯ
จะเก็บรวบรวมไว ณ ที่ใด  ดูแลกันอยางไรไมใหเกิดการขมขูคุกคามตอสาธารณะชนได เหตุการณก็
นาจะผอนคลายลงได ประเด็นจึงอยูวารัฐบาลจะดูแลทหาร และตํารวจจริงแคไหน เปนที่รูกันวา
ทหารและตํารวจในอะเจหตางมีผลประโยชนจาการปฏิบัติหนาที่ จนกระทั่งเกิดความขัดแยงกัน



69

และปะทะกันเกิดขึ้นมาแลวชวงปลายป ค.ศ.2002 และทหารตํารวจยังเกี่ยวของกับการเสียชีวิตของค
นอะเจห การกระทําการที่เปนการพรากสิทธิมนุษยชนดวยวิธีการตางๆ ที่ผานมา ซ่ึงรัฐบาลตอง
ดําเนินการดวยความยุติธรรม ไมปลอยทิ้งไวเนิ่นนานตอไป ในกลางป ค.ศ.2004 จะเปนการเลือกตั้ง
ทั่วไปที่จะมีการเลือกตั้งประธานาธิบดีโดยตรงเปนครั้งแรกของอินโดนีเซีย ในกรณีของอะเจหก็จะ
มีเลือกตั้งของอะเจหเอง นอกเหนือไปจากการเลือกสมาชิกสภาผูแทนราษฎร และสมาชิกวุฒิสภา
ของอะเจหประจํารัฐสภาระดับชาติกับการเลือกตั้งสมาชิกสภาทองถ่ินระดับจังหวัด อําเภอ/เทศบาล
พรอมกับมีการเลือกตั้ง   ผูวาราชการจังหวัด นายอําเภอ/นายกเทศมนตรี โดยตรงโดยคนทองถ่ิน
เปนครั้งแรกดวย ในการนี้ขบวนการฯสามารถจัดตั้งพรรคการเมืองขึ้นมาและลงแขงขันในการเลือก
ตั้งของทองถ่ินได  นาจะเปนวามีพรรคที่มาจากขบวนการฯ มากกวาพรรคเดียวลงแขงขันในการ
เลือกตั้ง ยกเวนแตวามีการเจรจาปรองดองกันในขบวนการฯ เองไดลุลวงใหมีเพียงพรรคเดียว ซ่ึงจะ
ทําใหมีเอกภาพ และความนาเลื่อมใสสูงกวาแขงขันกับพรรคการเมืองอื่นๆ ในทองถ่ิน  การเลือกตั้ง
ในครั้งนี้อาจเปลี่ยนโฉมหนาการเมืองทองถ่ินของอะเจหคร้ังใหญก็เปนได แตทั้งหมดนี้ขึ้นอยูกับ
วาคนอะเจหเองจะใหความสนใจแคไหน แมพอคาดการไดวาคนอะเจหนาจะกระตือรือรนมากขึ้น
เพราะเปนการเลือกผูปกครองของตนเองเปนครั้งแรก แตถาหากมาตรการในการใหความรู และขอ
มูลที่ดี ความสนใจที่วานั้นก็อาจจะลดลงไปเพียงหนวยงานรัฐบาลทองถ่ินอยางเดียวไมสามารถชวย
ไดมาก ตองอาศัยองคกรเอกชน นักศึกษา ครูผูสอนศาสนารวมกัน ชวยกระตุนใหคนอะเจหออกมา
ใชสิทธิ์ใชเสียงใหมีปริมาณมากพอ อนาคตทางการเมืองของอะเจหนาจะสดใสไดถาการณเปนไป
ดังคาด

ในทางเศรษฐกิจนั้น หากขอตกลงตางๆ ระหวางรัฐบาลทองถ่ิน รัฐบาลกลางและบรรษัทน้ํา
มันขามชาติเปนที่เขาใจ และพอใจกันทุกฝาย กําหนดอัตราตอบแทนเปนที่พึงพอใจของทุกฝาย การ
ปรับลดอัตราราคามีกลไกควบคุมเปนที่พอใจ ก็นาจะไมมีปญหาอะไรยุงยาก สวนการจะใหคนอะ
เจหไดรับสวนแบงในการวาจางแรงงานใหมากยิ่งขึ้นในอุตสาหกรรมน้ํามัน กาซธรรมชาติ   และปุย
ก็ตองคอยๆ ทํา เพราะการปลดคนงานอื่นออกแลวสักแตวารับคนอะเจหเขาไปทํางานยอมทําไมได
ยังมีปญหาอีกวาคนอะเจหมีความรูความสามารถพอหรือไมอีกตางหาก การเจรจาตอรองกับรรษัท
ขามชาติไมใชของงาย อะเจหยังตองอาศัยรัฐบาลชวยเหลืออยางมาก และถาหากเปนไปตามขอตก
ลงเจรจาในการลงนามยุติความรุนแรงกันอยางจริงจังของทุกๆฝาย ความสงบก็จะกลับคืนสูอะเจห
อีกครั้งหลังจากตกอยูกับความรุนแรงมานานนับหลายทศวรรษ



70

เชิงอรรถ
1บทความนี้เรียบเรียงโดย กรรณิการ  อุยตระกูล จาก วิทยา สุจริตธนารักษ และสุภาคพรรณ

ขันชัย อดีตและอนาคตแของอะเจห โครงการอาณาบริเวณศึกษา 5 ภูมิภาค (อบศ.5) กรุงเทพฯ :
2546.



71

บรรณานุกรม

Syed Serajul Islam, “Ethno-Communal Conflict in the Philippines : The Case of Mindanau – Sulu
Region” in Ethnic Conflict and Secessionism in South and Southeast Asia, Rajat
Gangly and Ian Macduff (ed.) SAGE Publications, 2003 : 195-224.

วิทยา  สุจริตธนารักษ  สุภาคพรรณ  ขันชัย อดีตและอนาคตของอะเจห  โครงการอาณาบริเวณ
ศึกษา 5 ภูมิภาค (อบศ.5) กรุงเทพฯ 2546.



72

สรุป

จากกรณีศึกษาทั้งสองกรณีเราจะเห็นวาเริ่มตนมาจากความแตกตางทางชาติพันธุและ    
ศาสนา (ในกรณีฟลิปปนส) ระหวางชนพื้นเมืองกับกลุมชาติพันธุอ่ืนจากภายนอก แมวาในกรณีฟ
ลิปปนสจะเริ่มตนดวยการเขามาของจักรวรรดินิยม แตอินโดนีเซียก็ไมไดเปนขอยกเวน อคติที่มีตอ
กันระหวางคนภายนอกและชนพื้นเมือง ซ่ึงมักจะถูกดูถูกวาต่ําตอย และนําไปสูการเอาเปรียบและ
การเลือกปฏิบัติ (prejudice and discrimination) ที่นําไปสูการกดขี่เอารัดเอาเปรียบ (suppression and
exploitation) ทั้งในทางเศรษฐกิจและการเมือง โดยเฉพาะอยางยิ่งดินแดนที่เปนของชนพื้นเมืองเดิม
ของชาวโมโรทางใตของฟลิปปนสและอะเจหของอินโดนีเซียเปนดินแดนที่อุดมสมบูรณเต็มไป
ดวยแรธาตุ ปาไม และน้ํามัน และแกส ในอะเจห

ผลประโยชนเหลานี้ถูกเบียดบังเอาไปเปนประโยชนทั้งของบรรษัทขามชาติ และของฝาย
รัฐที่อางความชอบธรรมในการเปนเจาของ ชนพื้นเมืองถูกทิ้งใหยากจนแรนแคน เปนกลุมคนชาย
ขอบที่มีชีวิตแบบพอยังชีพ แมจะมีการพัฒนาดินแดนเหลานี้ แตก็เปนไปเพื่อประโยชนของคนภาย
นอกแทบทั้งสิ้นไมวาจะในฟลิปปนส หรืออินโดนีเซีย ชนพื้นเมืองถูกทิ้งใหลาหลังโดยไมมีชอง
ทางดิ้นรนตอสู ความพยายามเรียกรองความยุติธรรมและการแบงสันปนสวนดูจะไรความหมาย ที่
สําคัญชนพื้นเมืองเหลานี้สูญเสียศักดิ์ศรีและถูกดูถูกเหยียดหยาม พวกเขาจึงรวมตัวกันตอสูเพื่อสิทธิ
และความชอบทั้งในแงของความเปนคนโมโร (ไมใชฟลิปปนโน) หรืออะเจห พวกเขามีความเชื่อ
ทางศาสนาของตนเองที่ทําใหพวกเขาสามารถยืนหยัดรวมกันบนพื้นฐานความเชื่อและการเติบ โต
และเรียนรูวิถีชีวิตแหงความเปนกลุมเปนพวกของตนมาดวยกัน

จากเหตุปจจัยทางดานชาติพันธุ ศาสนาที่แตกตางกันและเปนที่มาของการยึดมั่นในชาติ
พันธุของกลุมตน (ethnocentrism หรือ ethnonationalism) พวกเขาถูกหาวาต่ําตอย ประกอบกับการ
ถูกเอาเปรียบและถูกกดขี่ขมเหงโดยอํานาจและกฎหมายที่เขาไมคุนเคย ผลประโยชนทางเศรษฐกิจ
ในดินแดนของเขาตกอยูในมือของผูมีอํานาจทางการเมืองและทางทหาร จากการเรียกรองดวยวิธี
การตามประเพณี พวกเขาเพิ่มความรุนแรง และแสวงหาความรวมมือจากกลุมคนและองคกรภายใน
ประเทศและนอกประเทศ ปจจัยดังกลาวตาง ๆ ประกอบกัน ทําใหมีการใชกําลังอาวุธ และกระทํา
การกอการรายทั้งในฟลิปปนสและอินโดนีเซีย



73

เหตุการณเหลานี้ดําเนินอยางตอเนื่องหลายทศวรรษและไมมีทีทาวาจะยุติลงได จากขอ
เรียกรองใหมีอิสสระในการปกครองตนเองมาเปนการเรียกรองเอกราช ประเทศมหาอํานาจไม
สามารถทําอะไรได โดยเฉพาะอยางยิ่งเมื่อการกอการรายขยายขอบเขตเปนการกอการรายโลก
การกอการรายในฟลิปปนสและในอินโดนีเซียจึงโยงใยเขากับเครือขายการกอการรายโลกอยาง
หลีกเลี่ยงไมได  สงครามกอการรายในทั้งสองประเทศคงจะไมยุติลงไดงาย ๆ และอาจจะขยาย
ขอบเขตไปทั่วทั้งภูมิภาคเอเชียอาคเนยได

สําหรับประเทศไทย ปญหาความยุติธรรม โอกาสที่เทาเทียมกันตองไดรับการยึดถือปฏิบัติ
อยางเครงครัด การลงโทษเจาหนาที่ และผูมีอิทธิพลในในหนาที่ที่แสวงหาผลประโยชนเพื่อตนเอง
ตองไดรับการจัดการตามตัวบทกฎหมาย การพัฒนาเศรษฐกิจตองไดรับการยอมรับรวมทั้งการมี
สวนรวมของคนในทองถ่ิน รัฐตองเปนหลักประกันวา การพัฒนาเศรษฐกิจจะไมทําใหพวกเขาตอง
ต่ําตอยลงไปอีกทั้งในศักดิ์ศรีทางสังคม เศรษฐกิจ และการเมือง การกระจายผลประโยชนตองทั่วถึง
และเทาเทียม พวกเขาอาจไดรับสิทธิ์พิเศษบางอยางเพื่อทดแทนขอดอยในเรื่องการศึกษาสมัยใหม
ตลอดจนความรูในเทคโนโลยีสมัยใหม ยังไมสายเกินไปที่เราจะสื่อสาร คมนาคมกันอยางเทาเทียม
และมีศักดิ์ศรีอยางสม่ําเสมอและตอเนื่อง เพื่อความเขาใจอันดีระหวางกันทั้ง “ฝายเขา และ “ฝาย
เรา” สวนการกระทําผิดกฎหมายก็ตองจัดการอยางเด็ดขาดและโปรงใสยุติธรรม


