

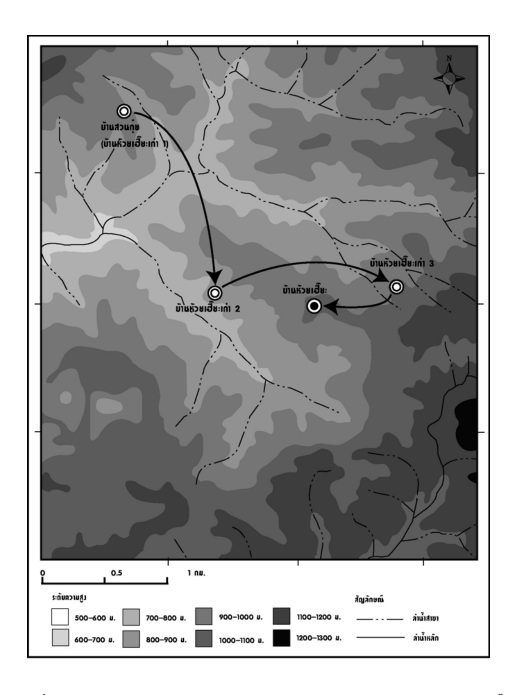
แผนที่ 5.6 เส้นทางการอพยพของชาวมูเซอดำในปางมะผ้า (แสดงสายอพยพหลักและสายย่อย) ช่วงประมาณ พ.ศ.2470-2520

<u>หมายเหตุ</u> ตำแหน่งของบ้านใคหลงในแผนที่เป็นตำแหน่งที่สมมติขึ้นของผู้เขียนที่คำนวณจากคำบอก เล่าของชาวบ้านที่ว่าตั้งอยู่ทางด้านเหนือของบ้านแสนคำลือและใช้ระยะเวลาในการเดินเท้าระหว่างหมู่บ้านทั้ง 2 ประมาณ 2 ชั่วโมง



แผนที่ 5.7 เส้นทางการอพยพของชาวมูเซอดำ (แสดงตำแหน่งหย่อมบ้านและการกระจายตัวของหมู่บ้าน)

ย้อนกลับมาที่บ้านสวนกุ๋ยเมื่อชาวบ้านอพยพมารวมกันจากหลาย ๆ แห่งจึงทำให้จำนวน ประชากรเพิ่มจำนวนมากขึ้น มีจำนวนประมาณ 15-20 หลังคาเรือน ความต้องการทรัพยากรก็เพิ่มมากตามมา ปัญหาในช่วงนั้นคือวัวควายของชาวบ้านที่เลี้ยงไว้เข้าไปรุกรานพื้นที่การเกษตรของชาวไทยใหญ่บ้านไม้ลัน และ ปางคาม อีกทั้งแหล่งน้ำใช้ของหมู่บ้านก็ลดน้อยลง ชาวบ้านจึงได้ย้ายบ้านมาอยู่ที่บ้านเก่าแห่งแรกคือบริเวณที่ ตั้งอยู่ทางด้านตะวันตกเฉียงใต้ของหมู่บ้านปัจจุบัน สภาพที่ยังพอเห็นอยู่ของหมู่บ้านเก่านี้กลายเป็นพื้นที่ เกษตรกรรมของชาวบ้าน ที่นี่ได้มีชาวบ้านจากหมู่บ้านไคหลงอพยพมาสมทบเพิ่มดังที่ได้กล่าวมาแล้ว การจัด ระเบียบภายในหมู่บ้านไม่ได้มีการแบ่งแยกกลุ่มเครือญาติหรือแหล่งที่มาของแต่ละบ้าน ทุกคนเข้ามาอยู่ร่วมกัน โดยใช้กฎต่าง ๆ ร่วมกัน มีการช่วยเหลือเกื้อกูลเป็นอันดี<sup>10</sup>



แผนที่ 5.8 แสดงตำแหน่งหมู่บ้านเก่า-หมู่บ้านปัจจุบันและเส้นทางอพยพของชาวมูเซอดำบ้านห้วยเฮี้ยะ

\_

<sup>10</sup> สัมภาษณ์นางนากอ สามาอานันต์ อายุประมาณ 50 ปี

ที่บ้านเก่าที่ลุ่มนี้มีประชากรที่ขยายตัวรวมแล้วกว่า 45 หลังคาเรือน ชาวบ้านตั้งบ้านอยู่ได้ประมาณ 10 ปี ก็เกิดปัญหาว่าหาฟืนสำหรับก่อไฟได้ยากเนื่องจากพื้นที่อยู่ต่ำมาก ส่วนป่าที่มักจะไปหาฟืนอยู่แถวเทือกเขาใหญ่ ใกล้กับหมู่บ้าน ชาวบ้านได้ตกลงใจร่วมกันอีกครั้ง ได้ย้ายขึ้นมาอยู่ที่หมู่บ้านเก่าอีกแห่งตั้งอยู่บนไหล่เขาทางด้าน ทิสเหนือของหมู่บ้านปัจจุบัน ชาวบ้านตั้งบ้านเรือนอยู่ได้ประมาณเกือบ 20 ปีก็มีปัญหาอีกครั้ง ซึ่งปัญหานี้มีการ กล่าวถึงอยู่หลายสาเหตุคือ ปัญหาแรกมีชาวบ้านกลุ่มหนึ่งต้องการจะแยกตัวออกไปแสวงหาที่ทำกินใหม่ จึงได้ขอ แยกบ้านออกไปตั้งบ้านใหม่ที่บ้านผาเผือกกว่า 20 หลังคาเรือน จำนวนบ้านเรือนที่เหลืออยู่ในหมู่บ้านประมาณ 15 หลังคาเรือน ทำให้ชาวบ้านที่เหลืออยู่เกิดความรู้สึกหดหู่จึงต้องการย้ายไปหาที่ใหม่ด้วย และอีกเหตุผลหนึ่งคือเกิด การคลอดลูกและเสียชีวิตในหมู่บ้านหลายคนเชื่อว่าผู้ตายยังคงวนเวียนอยู่และจึงเกิดความหวาดกลัว ในที่สุดจึง ตกลงใจกันย้ายออกมาหาที่ตั้งหมู่บ้านใหม่นั่นคือหมู่บ้านห้วยเอี้ยะในปัจจุบัน (ซึ่งอยู่ห่างจากตำแหน่งบ้านเดิมมา ประมาณเพียง 500-700 เมตรเท่านั้น)

รูปแบบการอพยพของกลุ่มชาติพันธุ์มูเซอคำมีลักษณะที่คล้ายคลึงกับกลุ่มชาติพันธุ์มูเซอแคงที่ได้ กล่าวถึงมาแล้ว เพียงแต่ในช่วงต้นก่อนการอพยพเข้าสู่ปางมะผ้าเป็นในช่วงของการแสวงหาทรัพยากรทำให้เห็น ว่าชุมชนที่อพยพออกมาจากดอยสามหมื่นมีอยู่หลายระลอกในช่วงเวลาที่แตกต่างกัน ต่อเมื่อแหล่งทรัพยากรเริ่ม มั่นคงมากขึ้นชุมชนที่เคยกระจัดกระจายจึงมารวมตัวกันอยู่ในบริเวณหย่อมบ้านเก่าโดยรอบบริเวณของหมู่บ้าน ห้วยเฮี้ยะในปัจจุบัน แล้วจึงเกิดการแยกตัวของเครือญาติเพื่อออกไปแสวงหาที่ทำกินอื่นก่อตั้งเป็นชุมชนอื่นคือ บ้านจำโบ่ บ้านบ่อไคร้ และบ้านลูกข้าวหลาม ส่วนกลุ่มบ้านหลักเดิมยังคงมีการโยกย้ายอยู่ในบริเวณใกล้เคียงกัน (ดังแผนที่) ในระยะเวลากว่า 30 ปี จึงมีการตั้งบ้านใหม่อีกถึง 3 ครั้งจนถึงปัจจุบันคือหมู่บ้านห้วยเฮี้ยะที่ถูกทาง ราชการจัดการให้ตั้งเป็นหมู่บ้านถาวร

# **5.3 กลุ่มชาติพันธุ์กะเหรี่ยง บ้านเมืองแพม** (อ่านรายละเอียดในภาคผนวก)

ประชากรของหมู่บ้านอพยพมาจาก 2 แหล่งหลัก ๆ คือ กลุ่มแรก มาจากบ้านหนองขาวกลาง ในเขต ตำบลหัวยปูลิง อำเภอเมือง จังหวัดแม่ฮ่องสอน และอีกกลุ่มอพยพมาจากบ้านวัดจันทร์ อำเภอแม่แจ่ม จังหวัด เชียงใหม่ เมื่อมีการแต่งงานระหว่างกลุ่มกันบ่อยครั้งจึงกลายเป็นกลุ่มเครือญาติเดียวกัน

ประวัติตั้งแต่การอพยพครั้งแรกเริ่มจาก เมื่อประมาณ พ.ศ.2467-2468 ชาวบ้านส่วนหนึ่งประมาณ 16-17 ครัวเรือน จากหมู่บ้านหนองขาวกลาง ตำบลห้วยปูลิง อำเภอเมือง จังหวัดแม่ฮ่องสอน อพยพมาตั้งหมู่บ้านอยู่ที่ บ้านแม่ยาง<sup>11</sup> อำเภอปาย เมื่อแรกย้ายมาพื้นที่บริเวณบ้านแม่ยางยังเป็นป่าทึบไม่มีบ้านเรือนมาก่อน กระทั่งราวปี พ.ศ.2470 โดยการนำของพ่อเฒ่าตะเลาะ จึงได้ย้ายมาอยู่ห้วยแม่หมู (ปัจจุบันคือบริเวณใกล้ๆ กับบ้านแม่หมูลีซอ อำเภอปางมะผ้า) ก่อนจะอพยพอีกครั้งขึ้นไปอยู่บริเวณหัวน้ำแม่หมูซึ่งอยู่สูงขึ้นไปกว่าที่ตั้งหมู่บ้านเดิม ประวัติ การอพยพหลังจากนี้สามารถประมาณช่วงเวลาอย่างคร่าว ๆ ได้ดังนี้

ปี พ.ศ. 2473 อยู่บ้านแม่อุมอง ยังคงมีชาวบ้านบางส่วนอาศัยอยู่ต่อ ไม่ได้ย้ายตามออกไป

ปี พ.ศ. 2475 อยู่บ้านผามอน ตอนอยู่ที่ผามอนนี้ย้ายไป-มา โดยรอบผามอนได้ตั้งหมู่บ้านอยู่ประมาณ 3 แห่ง ก่อนจะย้ายออกจากเขตผามอน

\_

<sup>11</sup> เอกสารงานวิจัยหลายฉบับใช้ชื่อว่า บ้านแม่ยาน แต่จากการสอบถามชาวบ้านผู้ให้สัมภาษณ์ถึงการออกเสียงหลายคน ต่างยืนยันว่า เรียก "บ้านแม่ยาง"

ปี พ.ศ. 2478 อยู่บ้านห้วยไร่ (บางคนอาศัยอยู่ประมาณ 20 กว่าปี และมีบางส่วนที่อพยพกลับไปอยู่บ้าน แม่ยาง และบ้านอื่น ๆ ) แสดงให้เห็นว่าหมู่บ้านในยุคนี้ยังตั้งอยู่กระจัดกระจายในหลายพื้นที่

ปี พ.ศ. 2487 อยู่บ้านห้วยโป่ง

ปี พ.ส. 2493 อยู่บ้านห้วยผาตี๊ บ้านปางควาย และบ้านผักห้า (แยกกันอยู่หลายหย่อมบ้าน)

ปี พ.ศ. 2496 ตั้งบ้านหัวน้ำแพม (ครั้งแรก)

ปี พ.ศ. 2500 ตั้งบ้านหัวน้ำแพมแห่งที่สอง (ย้ายไปอยู่อีกบ้านซึ่งยังคงอยู่ในบริเวณหัวน้ำแพม)

ปี พ.ศ. 2504 ตั้งบ้านเมืองแพม

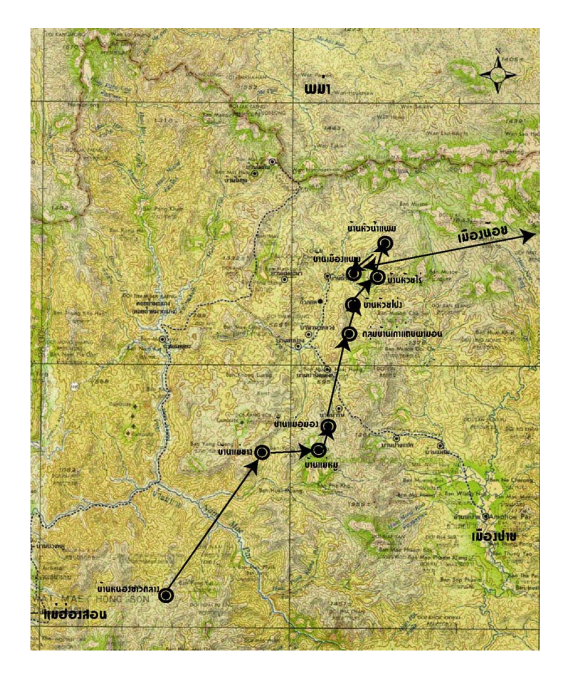
ชาวบ้านที่เคยกระจัดกระจายอยู่โดยรอบตั้งแต่ช่วงที่ย้ายออกจากบ้านแม่หมู ซึ่งเวลาดังกล่าวชาวบ้านได้ แยกออกไปเป็นกลุ่มหลายกลุ่มอาศัยอยู่โดยรอบทั้ง บ้านแม่อุมอง บ้านห้วยไร่ บ้านผามอน ก่อนที่พ่อเฒ่ากะเดอ วงศ์กะเหรี่ยง ผู้นำชาวบ้านในตอนนั้น) จะชักชวนให้ชาวบ้านหลาย ๆ กลุ่มทั้งที่อพยพมาด้วยกันจากบ้านหนอง ขาวกลาง และชาวบ้านจากบ้านวัดจันทร์ ซึ่งกลายเป็นเครือญาติที่เกี่ยวดองกันทางการแต่งงานมาอยู่ร่วมกันที่ บ้านเมืองแพม ครั้งแรกที่อพยพมานั้นมีเพียง 18 ครัวเรือน 2 หลังจากตั้งบ้านเรือนแล้วก็มีญาติพี่น้องจากหมู่บ้าน อื่น ๆ อพยพมาสมทบจากการชักชวนของคนในหมู่บ้านเพิ่มขึ้นเรื่อย ๆ จนกระทั่งกลายเป็นหย่อมบ้านหลักใน ปัจจุบัน

ประวัติบอกเล่าของเกี่ยวกับการอพยพโยกย้ายของชาวบ้านที่เมืองแพมมีรายละเอียดที่ชัดเจนกว่าใน หมู่บ้านอื่นเนื่องจากผู้นำในการอพยพส่วนใหญ่ยังมีชีวิตอยู่ เส้นทางและการกระจายตัวของหมู่บ้านในอดีตจึงให้ ภาพของรูปแบบการอพยพที่ชัดเจนและโดดเด่น กล่าวคือ ในช่วงของการแสวงหาทรัพยากรตามเส้นทางแต่ละ ช่วงนั้นก็จะมีหย่อมบ้านที่กระจัดกระจายอยู่ในบริเวณใกล้เคียงมากกว่ามารวมกันเป็นกลุ่มใหญ่อาจเป็นเพราะ รูปแบบการผลิตของชาวกะเหรี่ยงที่คล้ายคลึงกับชาวไทยใหญ่คือมีทั้งการทำนาลุ่มและทำไร่เสริม ในความเป็น จริงหุบเขาที่มีความอุดมสมบูรณ์ส่วนใหญ่ถูกจับจองโดยชาวไทยใหญ่ไปเกือบจะหมดแล้วทำให้ชุมชนของชาว กะเหรี่ยงที่อพยพเข้ามาต้องแยกย้ายกันไปจับจองตามหุบเขาขนาดเล็กที่ให้ผลผลิตไม่พอเพียงต่อคนทั้งหมด จนกระทั่งเมื่อมาถึงเขตหุบเขาของลำน้ำแพมซึ่งมีขนาดใหญ่และอุดมสมบูรณ์กว่าที่ผ่านมาทำให้ชุมชนขนาดเล็ก กลับมารวมกันเป็นหมู่บ้านใหญ่อีกครั้ง นั่นคือรูปแบบการอพยพของชาวกะเหรี่ยงจะมีการสลับไป-มาระหว่าง การอพยพออกแสวงหาทรัพยากรที่ทำให้ชุมชนลดขนาดลงและกระจัดกระจายไปตามแหล่งทรัพยากรจนเมื่อพบ แหล่งที่อุดมสมบูรณ์เพียงพอชุมชนจึงมีการขยายตัวเป็นชุมชนใหญ่แห่งใหม่

การอธิบายข้างต้นอาจดูเป็นการคาดการณ์แบบการสร้างข้อกำหนด (determinist) จนเกินไปถ้าหากไม่ พิจารณาถึงบริบท โดยรอบก่อนการก่อตั้งชุมชนใหญ่ของชาวกะเหรี่ยงในหุบเขาน้ำแพมคือพิจารณาจากหลักฐาน ทางโบราณคดีและประวัติสาสตร์บอกเล่าจากชุมชนอื่นอันถือว่าเป็นบริบททางประวัติสาสตร์ของพื้นที่ ซึ่งผู้วิจัย เห็นว่าแต่เดิมชุมชนกะเหรี่ยงไม่ได้มีการกระจัดกระจายอยู่อย่างโดดเดี่ยวคำบอกเล่าจากชาวไทยใหญ่รวมทั้งชาว กะเหรี่ยงเองก็พบว่าบริเวณหุบเขาเมืองแพมก็ได้เกิดชุมชนของชาวไทยใหญ่ขนาดเล็กอยู่ก่อนแล้วในภายหลังได้ อพยพไปรวมกับเครือญาติในชุมชนใหญ่ใกล้เคียง ชาวกะเหรี่ยงจึงได้อพยพเข้าไปจับจองพื้นที่แทนกระทั่งถึง ปัจจุบัน และในช่วงเวลาที่อาจย้อนไปได้ถึงร่วมสมัยกับอาณาจักรล้านนาก็ยังเคยมีชุมชนขนาดใหญ่ที่จับจอง

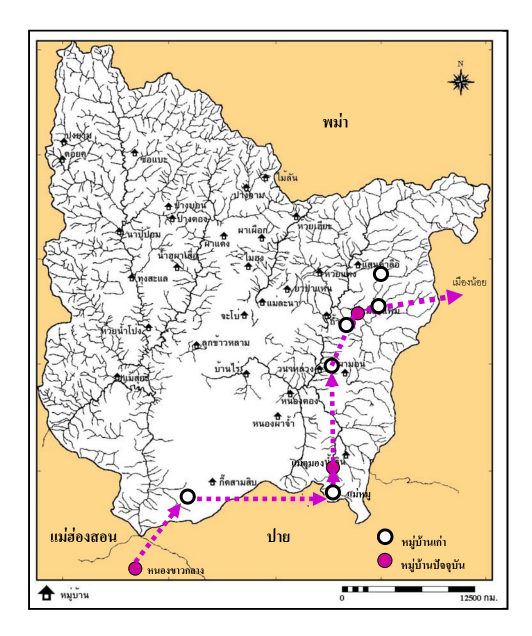
<sup>12</sup> สัมภาษณ์ นายกะเดอ วงศ์กะเหรี่ยง อายุ 79 ปี นายตอลา คีรีประสงค์ทอง อายุ 68 ปี นายพะหมู่ทู ดาวเปล่งสุข อายุ 76 ปี นายพะ เจพอ รัตนอารยธรม อายุ 54 ปี นายทุน ไพรเครือพัน อายุ 67 ปี นายอำพัน ดอยคำรงสุข อายุ 49 ปี นายสานุโพ เก่งทางธรรม อายุ 69 ปี นายแชแด พิทักษ์พนาสิทธิ์ อายุ 66 ปี นายหม่อส่วยวา ดอยเจริญสุข อายุ 59 ปี นายพะแนคา แก้วโพธิสิทธิ์ อายุ 58 ปี นายทอโข่ รัตนอารยธรรม อายุ 80 ปี และนายกมล มลคีรีทอง อายุ 41 ปี

ดินแดนในหุบเขาน้ำแพมอยู่เช่นกัน ดังนั้น การเคลื่อนไหวของกลุ่มชาวกะเหรี่ยงที่เข้าสู่ปางมะผ้านี้จึงไม่ได้เคยขึ้น อย่างลอยๆ แต่อาจมีปัจจัยของบริบททางประวัติศาสตร์เป็นตัวผลักดันร่วมอยู่ด้วย



แผนที่ 5.9 แสดงเส้นทางการอพยพของชาวกะเหรี่ยงสู่ปางมะผ้า ช่วงปี พ.ศ. 2473-2504

หมายเหตุ ตำแหน่งที่ตั้งของหมู่บ้านเก่าคือ บ้านแม่ยาง บ้านแม่หมู กลุ่มบ้านเก่าแถบผามอน บ้านห้วยโป่ง บ้านห้วยไร่ และบ้านหัว น้ำแพม เป็นตำแหน่งคร่าวๆ ของหมู่บ้านจากคำบอกเล่าและการตรวจสอบชื่อหมู่บ้านที่ยังปรากฏอยู่ในแผนที่ เนื่องจากผู้วิจัยไม่ สามารถออกสำรวจเพื่อกำหนดตำแหน่งในแผนที่ได้ ซึ่งทำให้อาจกลาดเคลื่อนจากตำแหน่งที่แท้จริง



แผนที่ 5.10 เส้นทางการอพยพของชาวกะเหรี่ยง (แสดงตำแหน่งหมู่บ้านและการกระจายตัวของหมู่บ้าน)

# **5.4 กลุ่มชาติพันธุ์ถีซอ บ้านน้ำบ่อสะเป่** (อ่านรายละเอียดในภาคผนวก)

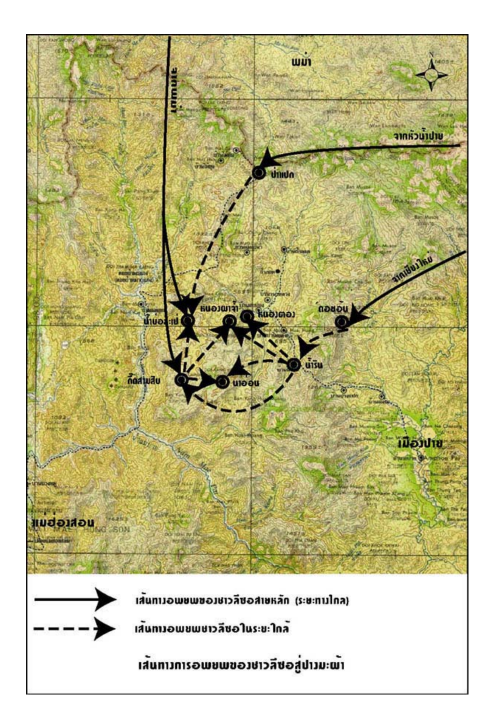
ตามประวัติจากคำบอกเล่าเกี่ยวกับการตั้งถิ่นฐานของชาวลีซอในเขตปางมะผ้าหมู่บ้านในสมัยแรกเมื่อ ประมาณ พ.ศ.2506 เป็นบ้านน้ำรินเป็นหมู่บ้านหลักแล้วจึงมีบางส่วนขยายไปอยู่บ้านกี๊คสามสิบ ที่มาแรกเริ่ม ชาวบ้านส่วนใหญ่มาจากอำเภอเชียงดาว จังหวัดเชียงใหม่แล้วจึงขยับเข้ามาทางด้านอำเภอปายก่อนเข้าสู่อำเภอปาง มะผ้า ตั้งแต่ปี 2513 เป็นต้นมาจึงได้มีการแยกหมู่บ้านออกไปจากหมู่บ้านน้ำริน และบ้านก็๊คสามสิบ ประกอบกับ เครือญาติที่เข้ามาสมทบจากอีกหลายแหล่ง คือ จากในประเทศพม่าซึ่งหนีภัยสงครามเข้ามา จากอำเภอเชียงดาว จังหวัดเชียงใหม่ ที่บ้านดอยหลวง และบ้านดีหลวง และกลุ่มชาวลีซอที่ออกรับจ้างปลูกต้นไม้และดูแลต้นไม้ของ ทางราชการที่ลัดเลาะเข้ามาทางด้านชายแดนบริเวณหัวน้ำแม่ละนา (บ้านป่าแปก) ก็ได้ย้ายมาสมทบร่วมอยู่ด้วย ทำ ให้เกิดหมู่บ้านที่ขยายออกไปคือ บ้านหนองตอง บ้านแม่หมูลีซอ บ้านหนองผาจ้ำ บ้านนาอ่อน และบ้านน้ำบ่อ สะเท่

รูปแบบของการอพยพในกลุ่มของชาวลีซอมีความพิเศษที่เห็นได้ชัดว่าแตกต่างไปจากกลุ่มชาติพันธุ์อื่น อาจเป็นเพราะระบบเครือญาติของชาวลีซอที่มีลักษณะของความเป็นสายตระกูลเป็นสิ่งเชื่อมโยงกลุ่มคนเข้าไว้ ด้วยกันอย่างเหนียวแน่น ต่างไปจากชาวมูเซอที่เราจะเห็นว่าการแยกหมู่บ้านแต่ละครั้งจะมีกลุ่มเล็กๆ ที่แยกไปซึ่ง มักเป็นเครือญาติใกล้ชิดและอาจมีการโยกย้ายข้ามกันไป-มา บ้างระหว่างหมู่บ้าน แต่ไม่ได้เป็นกลุ่มใหญ่ แต่ สำหรับชาวลีซอเครือญาติกินความหมายกว้างกว่าเพียงกลุ่มคนที่มีสายเลือดใกล้ชิด หากหมายถึงกลุ่มตระกูลที่มี ทั้งตระกูลหลักและสายตระกูลย่อย ในหมู่บ้านจะขยับขยายแยกออกไปก็ต่อเมื่อทรัพยากรไม่พอเพียงกับประชากร จนกระทั่งอาจถึงขั้นขาดแคลนหรือพื้นที่ตั้งหมู่บ้านไม่สามารถรองรับคนได้อีกต่อไป แต่การย้ายข้ามหมู่บ้านนั้นก็ ยังพยายามไปหาหมู่บ้านใกล้เคียงที่มีเครือญาติของตน

คำกล่าวที่ว่า "ถ้าเห็นว่าได้ข่าวว่ามีพี่น้องอยู่ที่ไหนก็ไป แล้วมักจะเลือกพี่น้องที่ค่อนข้างมีฐานะ" ก็เพราะ ชาวลีซอเชื่อว่าถ้าเป็นพี่น้องตระกูลเดียวกันเดือดร้อนก็ต้องช่วยเหลือเกื้อกูลกัน ในการอพยพแต่ละครั้งหมายถึง การเริ่มต้นใหม่จากศูนย์ ข้าวของเครื่องใช้ที่ติดตัวไปมีจำกัดตามกำลังขนส่ง เมื่อไปอยู่ใหม่ ๆ จึงต้องหยิบยืมเงิน ทองหรือเครื่องใช้บางอย่างจากญาติพี่น้องเป็นธรรมดา ดังนั้น ตามความคิดของชาวลีซอแล้วเมื่อคิดที่จะ โยกย้าย ถิ่นฐานสิ่งสำคัญอันดับแรกคือญาติพี่น้อง หมายถึง 1) สถานที่ใหม่ที่กำลังจะไปย่อมเป็นที่ที่มีความมั่นคงทาง จิตใจมากพอและสามารถวางใจได้ว่าครอบครัวจะไม่อดตาย 2) ในกรณีที่การอพยพโดยยึดตามพี่น้องเป็นหลักข้อ ที่ต้องพิจารณาต่อมาคือความสมบูรณ์ของพื้นที่ที่จะไป แม้ว่าพี่น้องจะมีกระจัดกระจายอยู่ในหลายหมู่บ้านแต่สิ่งที่ ต้องเลือกคือบ้านที่พี่น้องค่อนข้างมีฐานะ (พื้นที่อุดมสมบูรณ์ ทรัพยากรมีมากมายเพียงพอต่อประชากร) และ สามารถที่จะเจียดแบ่งข้าวของเครื่องใช้ หรืออาหารมาให้กับพวกตนที่กำลังจะย้ายไปใหม่ได้โดยไม่เดือดร้อน

หากพิจารณาจากสภาพพื้นที่หินปูนที่สูงซึ่งเป็นพื้นที่หลักในการเลือกตั้งถิ่นฐานของกลุ่มชาวลีซอแล้ว จะเห็นข้อเสียของพื้นที่คือ ไม่ค่อยมีแหล่งน้ำผิวคินเช่น ลำห้วย หรือลำธาร ที่มีน้ำ ไหลตลอดทั้งปี แต่จะมีเพียงช่วง ฤดูฝนและหลังฝนหมดแล้วก็ซึมลงสู่ใต้คินอย่างรวดเร็ว แหล่งน้ำที่พอจะหาได้คือแหล่งน้ำซับ น้ำซึม หรือบ่อน้ำ ขุดที่ค่อนข้างยากลำบากในการนำมาใช้ในหมู่บ้าน แต่ในแหล่งน้ำใต้คินหลายแห่งก็ยังมีน้ำอยู่ตลอดทั้งปี ส่วน ข้อดีคือ พื้นที่เกษตรกรรมที่อุดมสมบูรณ์และกว้างใหญ่กว่าทั้งบริเวณพื้นที่ราบเชิงเขาในเขตพื้นที่สูง และพื้นที่สัน เขาในพื้นที่ไม่ใช่หินปูน (Non-Karst) ก็สมบูรณ์พอที่จะเลี้ยงประชากรจำนวนมากได้ในแต่ละปี เงื่อนไขของการ เลือกพื้นที่ของชาวลีซออาจไม่ใช่เพียงแค่ลักษณะทางกายภาพของพื้นที่แต่คงจะเกี่ยวข้องกับมิติในด้านของ นิเวศวิทยาการเมืองคือความขัดแย้งในการเข้าถึงทรัพยากร เพราะพิจารณาจากบริบททางประวัติศาสตร์ร่วมกับ ช่วงเวลาที่ชาวลีซอเริ่มเข้ามาสู่อำเภอปางมะผ้าแล้วก็จะพบว่าพื้นที่อุดมสมบูรณ์และที่ราบเชิงลุ่มริมน้ำส่วนใหญ่

จะถูกครอบครองโดยกลุ่มชาติพันธุ์ไทยใหญ่ กะเหรี่ยง มูเซอแดง และมูเซอคำไปแทบจะทั้งหมดแล้ว ถ้าหากชาว ถึซออพยพเข้าไปครอบครองส่วนที่มีอยู่น้อยนิคอีกก็จะเกิคทั้งปัญหาที่คินไม่เพียงพอหรือทรัพยากรขาดแคลน และยังมีปัญหาในระดับชุมชนที่อยู่ใกล้เคียงอีกด้วย ดังนั้น เมื่อเขตพื้นที่สูงหินปูนซึ่งค่อนข้างกันดารแหล่งน้ำแต่ ยังพอหาได้ และมีที่คินอุดมสมบูรณ์กว่าก็อาจเป็นทางเลือกที่ดีสำหรับชาวลีซอที่เพิ่งเข้ามาในภายหลังที่จะอยู่รอด ในแง่ของเสรษฐกิจ และในแง่ความสัมพันธ์กับชุมชนอื่นก็จะสามารถอยู่ร่วมกันอย่างพึ่งพาอาศัยกันได้ด้วย



แผนที่ 5.11 เส้นทางการอพยพของชาวลีซอสู่ปางมะผ้า ช่วงปี พ.ศ.2500-2513



แผนที่ 5.12 เส้นทางการอพยพของชาวลีซอ (แสดงตำแหน่งหมู่บ้านและการกระจายตัวของหมู่บ้าน)

โดยสรุปแล้วการอพยพเคลื่อนย้ายของกลุ่มคนบนพื้นที่สูงแต่ละกลุ่มต่างก็มีเงื่อนไขอยู่ในมิติบริบททาง ประวัติศาสตร์ ระบบนิเวศ และวัฒนธรรม ซึ่งอาจจะสรุปรูปแบบของการอพยพเคลื่อนย้ายในเขตพื้นที่สูงได้อย่าง น้อย 2 รูปแบบหลัก คือ

1) การเคลื่อนย้ายในวงรอบใหญ่ หรือลักษณะการเคลื่อนย้ายระยะทางไกล มีลักษณะการเดินทางโยกข้าย ที่ค่อนข้างห่างไกลจากหมู่บ้านเดิม แต่อยู่ในรัศมีที่สามารถเดินทางกลับไปหมู่บ้านได้ในชั่วระยะเวลา 2-3 วัน ก่อนหน้านั้นจะเริ่มส่งคนไปสำรวจดูพื้นที่ใหม่ที่จะไปเสียก่อนเพื่อตรวจสอบสภาพแวดล้อมหรือพื้นที่ รูปแบบ ของการอพยพเคลื่อนข้ายนี้อาจจะเป็นทั้งการอพยพทั้งเป็นรอบที่ค่อนข้างใหญ่โดยที่ยังมีหมู่บ้านอันเป็นแกนหลัก อยู่ แล้วจึงมีกลุ่มขนาดเล็กที่เคลื่อนข้ายไปในระยะทางที่ไกล กรณีตัวอย่างที่ยกมาพบในหมู่บ้านของกลุ่มชาติพันธุ์ มูเซอดำและมูเซอแดง ส่วนในกลุ่มชาติพันธุ์ไทยใหญ่นั้นจะเป็นไปในลักษณะของการส่งคนออกไปสำรวจหา พื้นที่ใหม่ที่อยู่ห่างไกลก่อนมากกว่า สาเหตุหลักของการอพยพคือต้องการเสาะแสวงหาที่ทำกินใหม่ (บุกเบิกพื้นที่ใหม่) และกว่าที่จะมีการอพยพครั้งใหญ่ในแต่ละครั้งมักจะเกิดขึ้นหลังจากที่ตั้งถิ่นฐานอยู่ในพื้นที่ใดพื้นที่หนึ่ง หรือโดยรอบมาเป็นระยะเวลาค่อนข้างนานจนกระทั่งทรัพยากรเริ่มไม่อุดมสมบูรณ์เพียงพอต่อประชากรอีกต่อไป (ในที่นี้เขตหมู่บ้านไม่ได้จำกัดเพียงแค่หมู่บ้านเดียวแต่อาจเป็นได้ทั้งเขตของหมู่บ้านเก่าที่เคยเคลื่อนย้ายอยู่ใน บริเวณใกล้เคียงโดยรอบด้วย หรืออาจจะเรียกได้ว่าออกไปจากเขตการอพยพอันเป็นวงรอบขนาดเล็ก ซึ่งผู้วิจัยจะ นำมาอภิปรายอีกครั้งในหัวข้อถัดไป) หรือเหตุจากสงครามหรือภัยอันตรายจากภายนอกที่ผลักดันให้ต้องย้ายหนี ออกไป

2) การเคลื่อนย้ายในวงรอบเล็ก หรือเคลื่อนย้ายในระยะใกล้ มักจะพบในหมู่บ้านที่เริ่มลงหลักปักฐาน กันเป็นกลุ่มใหญ่ต่อเนื่องมาจากการอพยพในรูปแบบแรก และเมื่อผ่านไปในช่วงเวลาหนึ่งที่อาจจะอยู่ในช่วง 10 ปี ไปจนกระทั่ง 40 ปี ขึ้นอยู่กับความสมบูรณ์ของทรัพยากรหรือปัจจัย เช่น ขัดแย้งในด้านทรัพยากรกับหมู่บ้าน ข้างเคียง แหล่งน้ำอยู่ห่างใกลจากหมู่บ้าน อยู่ห่างจากแหล่งทรัพยากรเกินไป และจากปัจจัยทางด้านความเชื่อ เช่น กรณีคนตายในหมู่บ้านในลักษณะที่ชาวบ้านเชื่อว่าเป็นการกระทำของผี ถ้าหากปัญหาไม่ร้ายแรงชาวบ้านจะยัง เลือกที่อยู่อาศัยอยู่ในบริเวณใกล้เคียงกับหมู่บ้านเดิมซึ่งอยู่ใกล้กับที่ทำกินเดิม ดังนั้น จึงมักจะพบว่ารัศมีของการ เคลื่อนย้ายมักจะยังอยู่ในรัศมีไม่เกิน 5 กิโลเมตร ต่างจากในกรณีแรกที่ถูกบีบกั้นจากข้อจำกัดของทรัพยากรหรือ การรบกวนจากภัยภายนอกที่ชาวบ้านไม่สามารถหลีกพ้นได้ ตัวอย่างของการเคลื่อนย้ายรูปแบบนี้ผู้วิจัยเห็นว่า สามารถเห็นได้ชัดเจนในกลุ่มชาติพันธุ์มูเซอดำและมูเซอแดง ส่วนในกลุ่มชาติพันธุ์กะเหรี่ยงนั้นผู้วิจัยพบว่ามีลักษณะคล้ายคลึงกันแต่ไม่สามารถออกสำรวจได้เนื่องจากอยู่ค่อนข้างไกลและเดินทางเข้าถึงได้ลำบาก ข้อมูลของ พื้นที่ตั้งบ้านเก่าหลายแห่งของทั้ง 2 กลุ่มชาติพันธุ์จึงพบว่ามีรูปแบบที่คล้ายคลึงกัน

### 5.5 เส้นทางคมนาคม

เนื้อหาในส่วนนี้เป็นการศึกษาเส้นทางคมนาคมในอดีตซึ่งกล่มคนบนพื้นที่สงในเดินทางติดต่อกัน ระหว่างชมชน โดยข้อมลส่วนใหญ่ได้จากคำบอกเล่าที่เป็นเส้นทางและจดแวะพักระหว่างทางผัวิจัยเห็นว่าข้อมล ในจุดนี้จะมีประโยชน์และแสดงนัยที่สัมพันธ์กับเส้นทางการอพยพของกลุ่มคนบนพื้นที่สูงและแหล่งโบราณคดี ในหลายสมัยและหลายพื้นที่ กล่าวคือ เมื่อพิจารณาเส้นทางคมนาคมเหล่านี้กับเส้นทางการอพยพเคลื่อนย้ายของ กลุ่มชาติพันธุ์จากประวัติบอกเล่า (ครายละเอียดในหัวข้อการอพยพ) จะพบว่ามักจะอยู่ในเส้นทางคมนาคมที่มีอยู่ แต่ดั้งเดิมทั้งตามทางสันเขาและตามล่มน้ำ ในขณะเดียวกันก็มีความสอดคล้องกับแหล่งโบราณคดีที่มักจะพบอย่ ตามแนวสันเขาและใกล้กับลำน้ำสายหลักหลายสาย เส้นทางคมนาคมในปัจจุบันอาจเกิดขึ้นมาในภายหลังแต่ใน ความเห็นของผู้วิจัยคือเส้นทางสายหลักบางแห่งสามารถใช้เดินติดต่อได้ตลอดทั้งปี โดยเฉพาะเส้นทางบนสันเขา ต่างกับเส้นทางในหุบหรือลุ่มน้ำที่จะยากลำบากในช่วงฤดุฝน ดังนั้น พื้นที่ของสันเขาอันเป็นเส้นทางสำคัญก็อาจ เป็นจุดคาดการณ์ที่ดีในการเดินสำรวจแหล่งโบราณคดีและจะช่วยในการแปลความแหล่งโบราณคดีได้มากขึ้น การเดินทางติดต่อก้าขายกับชุมชนอื่นของชาวไทยใหญ่มีมานานแล้ว จุดประสงค์การเดินทางมีส่วนใหญ่เป็น การค้าขาย แลกเปลี่ยนสินค้าที่พวกตนต้องการประเภท เกลือ และค้าขายไปด้วยในตัว แล้แล้วยังได้เยี่ยมเยียนญาติ พี่น้อง คนรู้จัก ซึ่งย้ายข้ามไป-มาอยู่ตลอดเวลา เช่น บ้านซามู่ บ้านหนองปะหลำ และบ้านนาบักตี บางคนก็ไปหา ้ ซื้อใบชากลับมาขายเพราะใบชาที่มีชื่อส่วนหนึ่งมาจากบ้านซามู่ และบ้านนาบักตี เมื่อได้มาแล้วจึงจะนำไปขายต่อ ที่เมืองแม่อ่องสอน<sup>13</sup> ในส่วนของหัวเมืองในเขตประเทศไทยเมืองที่ชาวบ้านมักเดินทางไปคือ เมืองปาย และเมือง แม่ฮ่องสอน จดประสงค์หลักยังคงเป็นการซื้อสินค้า นายโพ ปแขก อดีตพ่อค้าวัวต่างคนหนึ่งเล่าให้ฟังว่า เมื่อก่อน ้นี้ตนไม่ได้ค้าขายแต่เพียงอย่างเดียว แต่เนื่องจากขณะนั้นอย่ที่บ้านปางคาม อาชีพที่ทำมีอย่ 3 อย่าง คือปลกชา ปลก ข้าว ในถดกาลเพาะปลก หลังจากเก็บใบชาแล้วทั้งหม่บ้านจะได้ปริมาณรวมกันเยอะ ดังนั้นจึงทำชาเปียก หรือ เมี่ยงอม และเมื่อนอกฤดูเก็บเกี่ยวแล้วตนก็จะ ได้เดินทางไปพร้อมกับขบวนวัวต่างของตนและเพื่อน ทำการค้าขาย ้ขึ้นล่องระหว่างหัวเมืองไทยใหญ่ฝั่งพม่าที่เมืองตากแคค น้ำกัค เมืองนาย และเมืองใกล้ ๆ กับเมืองแม่ฮ่องสอน ำบางครั้งกิ๊จะเอาเมี่ยงอมที่ผลิตได้ไปแลกกับข้าวสาร¹⁴

## 5.5.1 สรุปเส้นทางคมนาคมระหว่างชุมชนในลุ่มน้ำลางไปสู่เมืองไทยใหญ่-เมือง แม่ฮ่องสอน-เมืองปาย

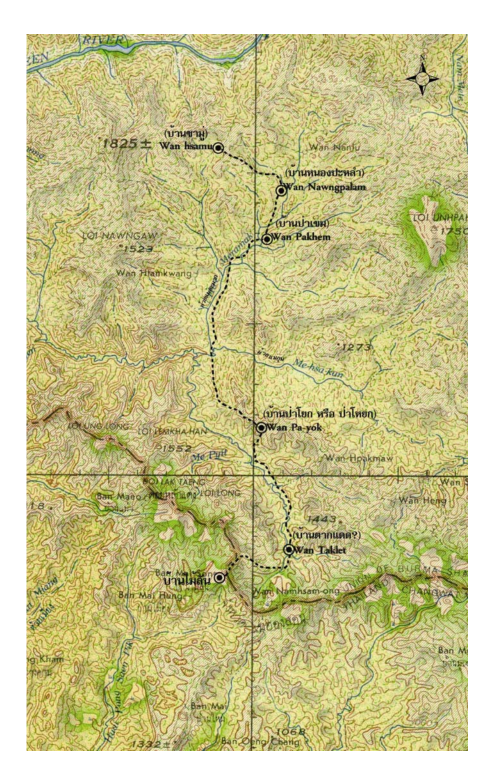
1.จากบ้านไม้ลัน-หัวเมืองไทยใหญ่ ถ้าเดินทางจากบ้านถ้ำลอดเพื่อไปเมืองไทยใหญ่ฝั่งพม่าใช้เวลาเดิน
 ไปบ้านไม้ลัน 1 วันเดินเลาะตามลุ่มน้ำลางและสันเขา จากไม้ลันใช้เวลา 2 ชม.→เมืองตากแดด ครึ่งชั่วโมง→ น้ำ
 กัด 1 วัน→บ้านป่าแขม 1 ชม.→ บ้านหนองปะหลำ 1 ชม.→บ้านซามู่ 1 ชั่วโมง→บ้านนาบักตี (แผนที่ 5.13)

2.จากบ้านไม้ลัน-เมืองแม่ฮ่องสอน ใช้เวลา 2 คืน กับ 3 วัน ในเส้นทางเดินจากไม้ลันมาแม่ละนาตามแนว สันเขา แวะค้าง 1 คืนที่บ้านแม่ละนา → บ้านปางหมากขือ →ถ้ำหมากแกง→น้ำของ→บ้านแม่สุยะ ค้าง 1 คืน→ บ้านห้วยผา ค้าง 1 คืน→บ้านปางหมู→เข้าเมืองแม่ฮ่องสอน (แผนที่ 5.14)

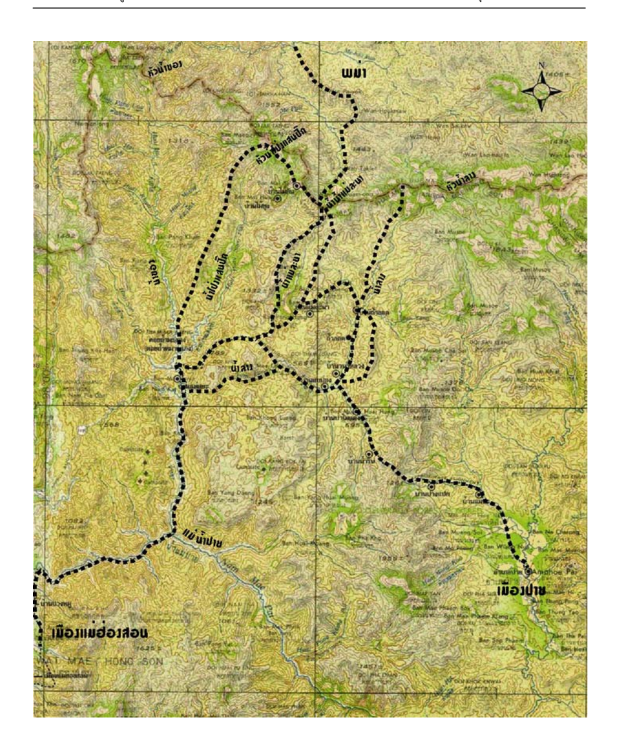
<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> สัมภาษณ์นายปานจุ่ง ฐิติกูลภัทรวงศ์ อายุ 52 ปี นายจั่นต๊ะ คล้ายเก้าแก้ว อายุ 70 กว่าปี และนายคำส่วย สินเกิดสุข อายุ 60 ปี

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> สัมภาษณ์นายโพ ป่แขก อาย 64 ปี

3.จากถ้ำลอด-เมืองปาย บ้านถ้ำลอดเดินเลาะตามลุ่มน้ำลางโป่งโก๋ย→บ้านวนาหลวง→บ้านสบป่อง หรือบางคนจะเดินลัดป่าไปออกบ้านน้ำรินเลยทีเดียว→ขึ้นดอยจิ่งจ้อง (บริเวณจุดชมวิวระหว่างเมืองปายมาปางมะ ผ้า)→บ้านปางแปก ค้าง 1 คืน→ถึงเมืองปาย (แผนที่ 5.14)



แผนที่ 5.13 แสดงเส้นทางเดินเท้าจากบ้านไม้ลันไปเมืองไทยใหญ่ ที่มา: ดัดแปลงจาก กรมแผนที่ทหาร 2515



แผนที่ 5.14 แสดงเส้นทางเดินจากปางมะผ้าไปเมืองแม่ฮ่องสอน และเมืองปาย ในอดีต ที่มา: ดัดแปลงจากกรมแผนที่ทหาร 2515

# เส้นทางคมนาคมระหว่างชุมชนในลุ่มน้ำโป่งแสนปิ๊กกับเมืองไทยใหญ่-เมืองแม่ฮ่องสอน-เมืองปาย

ข้อมูลในส่วนนี้ได้มาจากการเก็บข้อมูลภาคสนามที่หมู่บ้านปางบอนซึ่งตั้งอยู่ระหว่างทางที่สามารถ ้เคินทางติดต่อทั้งหัวเมืองไทยใหญ่ทางด้านทิศเหนือจากแนวเทือกเขาทอดยาวเหมือนเป็นถนนอย่างดี และยัง สามารถเดินทางไปยังเมืองแม่ฮ่องสอนและและเมืองปายซึ่งเป็นแหล่งศูนย์รวมสินค้ำสำคัญของชุมชนส่วนใหญ่ แถวนี้ ได้โดยไม่ยากลำบาก จึงมีเส้นทางที่ชาวบ้านมักใช้อย่บ่อย ๆ อย่ 3 เส้นทางหลัก ๆ คือ

**1.บ้านปางบอน-เมืองแม่ฮ่องสอน** เดินทางสันเขาลงไปที่บ้านไม้ซังหนาม (ทางด้านบ้านนาปู่ป้อม) แต่ ว่าไม่ใช่ถนนทางที่เป็นรถวิ่งผ่านไปทางบ้านปางตอง เป็นเส้นทางเดินเล็ก ๆ ที่ปัจจุบันชาวบ้านยังใช้เดินอยู่ บางครั้งก็มีคนไทยใหญ่จากพม่าเข้ามาซื้อของที่บ้านนาปป้อม แวะค้างคืนที่บ้านแม่สยะ 1 คืน ต่อไปค้างที่บ้าน ปางหมูอีก 1 คืน แล้วจึงเข้าเมืองแม่ฮ่องสอน เส้นทางนี้เป็นเส้นทางจากสันเขาเพียงจากบ้านปางบอนไปถึงนาปู ้ ป้อมเท่านั้น หลังจากนั้นจะเดินลัดเลาะตามริมฝั่งน้ำอยู่เป็นระยะ ช่วงที่มีถนนพอให้รถวิ่งแล้ว ชาวบ้านสามารถมา โบกรถต่อที่บ้านปางหมูได้อย่างสะดวก ร่นระยะเวลาเดินทางไปอีก 1 วัน การเดินเท้าไปแม่ฮ่องสอนเส้นนี้รวม เวลาไปกลับและแวะค้างแม่ฮ่องสอนเพื่อซื้อของแล้ว ใช้เวลา 5 คืน จึงกลับถึงปางบอน ถ้าบางคนที่เดินเร็วหน่อยก็ เป็น 4 คืนเท่านั้น (แผนที่ 5.14)

**2.บ้านปางบอน-เมืองปาย** "ทางนี้เป็นทางที่ต้องเดินตามสันเขาเป็นส่วนใหญ่ ถ้าวัดตามระยะทางจริง ๆ แล้วเมืองปายอยู่ใกล้บ้านปางบอนมากกว่าเมืองแม่ฮ่องสอน แต่ใช้เวลาเดินทางนานกว่า ชาวบ้านไม่ค่อยตัดลงไป เดินในลุ่มน้ำเหมือนทางแม่ฮ่องสอน เพราะว่าป่าแถบนี้เป็นป่าแก่ เต็มไปด้วยสัตว์ร้ายมากมาย จึงยอมเดินอ้อมตาม สันเขาที่เดินง่ายและปลอดภัยกว่า"<sup>15</sup> จากบ้านปางบอนมีสันเขาที่ทอดตัวยาวไปถึงดินแดนทางฝั่งพม่าปัจจุบัน ้ ยังคงเป็นถนนที่สำคัญอยู่ เวลาเดินจะวกกลับลงมาทางล่มน้ำแม่ละนา นอนค้างคืนที่บ้านแม่ละนา 1 คืน แล้วเดิน ต่อไปยังบ้านน้ำรินที่อยู่ทางทิศใต้ ค้างคืนบริเวณบ้านน้ำรินซึ่งเป็นที่ราบสุดท้ายก่อนขึ้นคอยกิ่วลม หรือจิ่งจ้อง ที่ สูงที่สุดระหว่างทางจากปางมะผ้า และเมืองปาย 1 คืน เมื่อข้ามดอยกิ่วลมได้แล้วจึงแวะค้างคืนที่บ้านแม่นาเติง ก่อนเข้าเมืองปายอีก 1 คืน หลังจากนั้นเข้าไปซื้อของที่เมืองปายแล้วเดินทางกลับในวันเดียวกัน ใช้เวลาเดินทางไป กล้าเรวมทั้งสิ้นประมาณ 5 คืน

หรือถ้าบางคนที่สามารถเดินได้เร็วกว่านี้ก็เดินจากปางบอนตามสันเขาไปค้างคืนที่ห้วยป่าไม้แคงอยู่ใกล้ กับบ้านน้ำริน ปัจจุบันเป็นที่ตั้งของหน่วยป่าไม้ ก่อนขึ้นดอยกิ่วลมเข้าเมืองปายได้ภายในวันนั้น ค้าง 1 คืน ก่อน เดินทางกลับ ใช้เวลาเพียง 4 คืน บางครั้งก็นอนที่กิ่วลมที่เมื่อก่อนเคยมีบ้านของชาวมูเซออยู่ 2-3 หลัง เรียกว่าบ้าน จะพโหล (หัวหน้าชื่อจะพโหล) $^{16}$  (แผนที่ 5.14)

3.**บ้านปางบอน-เมืองไทยใหญ่** เป็นเมืองที่อยู่ไม่ไกลเท่ากับแม่ฮ่องสอนและปายเดินเพียงวันเดียวก็ถึง คือบ้านซามู่ บ้านหนองปะหลำ ที่อยู่ในละแวกเดียวกัน และอยู่ใกล้กับบ้านเก่าที่ดอยกี่แสน(เกงแสน) จึงเดินเพียง 2 ชั่วโมงจากบ้านหนองปะหลำก็ถึงคอยกี่แสนจึงค่อนข้างค้นเคยทาง เคยเคินไปซื้ออาหารที่บ้านเหล่านี้บ่อย ๆ ส่วนบ้านตากแคคก็อย่ในละแวกเคียวกันแต่ต้องเดินออกไปทางตะวันออกอีกเล็กน้อย (แผนที่ 5.14)

<sup>15</sup> สัมภาษณ์นายยืน้อย รัตนนัยสุริยะ อายุ 60 ปี (อ้างแล้ว)

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> สัมภาษณ์นายจะปี วุฒิวิทวัส อายุ 80 กว่าปี และนางนาปี โชติเวทย์อนุกูล อายุ 70 ปี (อ้างแล้ว)

จากแผนที่ข้างต้นแสดงถึงเส้นทางคมนาคมหลักที่ชาวบ้านเลือกมิได้มีเพียงการเดินทางตามลุ่มน้ำ โดยเฉพาะในเส้นลำน้ำหลัก 4 สายของปางมะผ้า คือ ลำน้ำของ ลำน้ำแม่ละนา ลำน้ำลาง และลำน้ำโป่งแสนปิ๊ก ซึ่ง สามารถเดินทางติดต่อไปสู่ลุ่มน้ำปายและลุ่มน้ำสาละวินได้อย่างสะดวกเท่านั้น แต่ยังมีเส้นทางตามสันเขาที่ ชาวบ้านใช้เดินทางติดต่อระหว่างชุมชน เช่น ตามแนวเทือกเขาสันค่ายบริเวณลุ่มน้ำลางที่เป็นเส้นทางเดินติดต่อ ระหว่างชุมชนจากเขตต้นน้ำลางหรือหัวเมืองไทยใหญ่ทางด้านเหนือ เพื่อลงมาสู่ปลายน้ำซึ่งติดต่อกับเส้นทางตาม ลุ่มน้ำหลักสายอื่นต่อไป และเส้นทางแนวสันเขาในเขตลุ่มน้ำโป่งแสนปิ๊กที่แม้ว่าปัจจุบันจะมีความพยายามตัด ถนนที่ลัดเลาะระหว่างหุบเขาและสันเขาเป็นระยะแต่ก็เกิดอุปสรรคมากในช่วงฤดูฝนที่ถนนกลายเป็นร่องน้ำ ขนาดใหญ่ ดังนั้น การเดินทางตามแนวสันเขาเดิมจึงยังคงมีความสำคัญของเส้นทางตามแนวเทือกเขาที่เด่นชัดจะ อยู่ในช่วงฤดูฝน เมื่อพิจารณาจากสภาพแวดล้อม (ระบบนิเวศ) ตามแนวสันเขาที่เป็นป่าสน ป่าดิบเขา อันมี ลักษณะเป็นป่าโปร่งมีความเปลี่ยนแปลงน้อยตลอดทั้งปี กับระบบนิเวศตามหุบเขาหรือบริเวณโดยรอบลำน้ำสาย หลักที่มีความแตกต่างระหว่างฤดูฝนและฤดูแล้ง อุปสรรคสำคัญในฤดูฝนคือดันไม้ที่ขึ้นรกทึบและระดับน้ำในลำ ห้วยที่ขึ้นสูงทำให้หุบเขาบางช่วงที่แคบและเป็นหน้าผาตลอดสองข้างนั้นไม่เหมาะต่อการเดินเท้า ชาวบ้านส่วนใหญ่จึงเลือกเส้นทางตามแนวสันเขาเป็นหลักมากกว่า

**โดยสรุปแล้ว** ประเด็นของความเชื่อมโยงระหว่างเส้นทางการอพยพและเส้นทางคมนาคมของเนื้อหาใน บทนี้ผู้วิจัยเห็นว่าหากมองผ่านบริบททางประวัติสาสตร์แล้วจะพบว่ามีความสอครับกันในทิสทางเดียวกันคือ จาก บริบทของประวัติศาสตร์ช่วงก่อนอำนาจรัฐสมัยใหม่ศูนย์กลางของชุมชนที่สำคัญของปางมะผ้า โดยเฉพาะชุมชน ไทยใหญ่มีอยู่ 2 ชุมชนหลักคือ บ้านนาปู่ป้อม และบ้านแม่ละนา ทั้งสองแห่งอาจจะเรียกใค้ว่าเป็นชุมทางของ พ่อค้าวัวต่าง-ม้าต่าง ที่มักจะแวะพักเพื่อแลกเปลี่ยนสินค้า โดยเฉพาะที่บ้านนาปู่ป้อมนั้นชาวบ้านในลุ่มน้ำโป่ง แสนปิ๊ก ลุ่มน้ำของ และชาวไทยใหญ่จากหัวเมืองไทยใหญ่ถึงกับเรียกว่าเป็นตลาดที่สำคัญแห่งหนึ่ง อัน เนื่องมาจากลำน้ำของเป็นลำน้ำสายที่ยาวที่สดของปางมะผ้าเป็นเส้นทางที่เชื่อมระหว่างหัวเมืองไทยใหญ่ทางด้าน ทิศเหนือกับลุ่มน้ำปายที่เชื่อมระหว่างเมืองแม่ฮ่องสอน-ลำน้ำสาละวินทางค้านตะวันตก และเมืองปายทางค้าน ตะวันออก จึงอาจจะถือได้ว่าเป็นเส้นทางสายสำคัญของชุมชนในเขตพื้นที่สูง ดังนั้น จึงไม่น่าแปลกใจนักเมื่อ พิจารณาเส้นทางการอพยพของกลุ่มคนบนพื้นที่สูงโดยเฉพาะจากกลุ่มชาติพันธุ์มูเซอดำและมูเซอแดงที่เข้ามาจาก ทางค้านทิศเหนือคือจากเขตพม่าและจากเชียงใหม่แล้วมีเส้นทางที่กระจายอย่ตามหัวน้ำของลำน้ำทั้ง 4 เป็นสำคัญ โดยนัยนี้ผู้วิจัยเห็นว่าการเดินทางของคนในอดีตก็เป็นเช่นเดียวกับปัจจบันคือเลือกที่จะเดินทางเส้นทางที่มีอย่แล้ว ซึ่งจะช่วยให้ปลอดภัยจากการหลงป่าในสภาพแวดล้อมใหม่ที่ยังไม่คุ้นเคย และไม่ต้องถางทางใหม่ซึ่งต้องใช้ทั้ง เครื่องมือและแรงงานโดยเสียเปล่า ในท้ายที่สุดแม้กระทั่งการเลือกพื้นที่ตั้งถิ่นฐานที่หากพิจารณาแล้วก็พบว่า หมู่บ้านที่มีอายุในรุ่นแรกเมื่อเข้ามาในเขตปางมะผ้าของชาวมูเซอคำและมูเซอแดงต่างก็เลือกที่จะตั้งอยู่ใกล้กับ ้เส้นทางคมนาคมคั้งเคิมแทบจะทั้งสิ้นและหมู่บ้านใหม่ที่มีอายุประมาณ 50 ปีลงมาจึงได้เปลี่ยนมาอยู่บริเวณ เส้นทางคมนาคมที่ถูกสร้างขึ้นใหม่ภายใต้การปกครองของรัฐไทย

## บทที่ 6

# การตั้งถิ่นฐานของกลุ่มคนบนพื้นที่สูง

การตั้งถิ่นฐานในเขตพื้นที่สูงที่พบจากการศึกษาชาติพันธุ์วรรณนาในกลุ่มชาติพันธุ์ไทยใหญ่ กะเหรี่ยง สีซอ มูเซอคำ และมูเซอแคง ของงานวิจัยชิ้นนี้พบว่านอกจากเงื่อนไขในมิติของบริบทที่หลากหลาย คือ บริบท ทางประวัติศาสตร์ (ที่ได้กล่าวถึงไว้แล้วในบทที่ 4) ระบบนิเวศ (รายละเอียดในภาพรวมอยู่ในบทที่ 2) แล้วยัง ประกอบด้วยเงื่อนไขในเชิงวัฒนธรรม ซึ่งในบทที่ 6 ผู้วิจัยได้ทำการวิเคราะห์การตั้งถิ่นฐานภายใต้ปฏิสัมพันธ์ ระหว่างระบบนิเวศหรือสภาพทั่วไปทางด้านกายภาพของสภาพแวคล้อม และระบบวัฒนธรรม ซึ่งประกอบด้วย ความเชื่อ เทคโนโลยี องค์กรทางสังคม และวิถีการคำรงชีวิต ผลการวิเคราะห์ผู้วิจัยได้แบ่งระบบนิเวศของพื้นที่ ออกเป็น 2 รูปแบบหลัก คือระบบนิเวศบริเวณพื้นที่สูง (Hill) ลักษณะพื้นที่โดยรวมคือเป็นพื้นที่สันเขาหรือพื้นที่ หินปูนที่สูงซึ่งอยู่สูงกว่าลำน้ำสายหลัก และระบบนิเวศในหุบเขา (Valley) ผู้วิจัยตระหนักดีว่าในความเป็นจริงไม่ สามารถที่จะแยกการวิเคราะห์การคำรงชีวิตในระบบนิเวศทั้งสองลักษณะออกจากกันได้อย่างเด็ดขาด แต่เนื่องจาก การแยกวิเคราะห์ด้วยวิธีดังกล่าวทำให้เห็นถึงความแตกต่างของรูปแบบการตั้งถิ่นฐานได้อย่างชัดเจน และใน ท้ายที่สุดกลุ่มคนทั้งหมดก็ยังคงมีการเชื่อมโยงและปฏิสัมพันธ์อยู่ภายใต้ความสัมพันธ์ต่างตอบแทนในระบบ แลกเปลี่ยนซึ่งก็ยังทำให้เห็นภาพของกลุ่มคนบนพื้นที่สูงที่ไม่ได้แยกจากกันอย่างโดดเดี่ยว 58

เนื้อหาในบทนี้แบ่งออกเป็น ส่วนแรก เป็นข้อมูลชาติพันธุ์วรรณนาที่เกี่ยวกับการตั้งถิ่นฐานในกลุ่มคน บนพื้นที่สูง ประกอบด้วย 1) การวิเคราะห์การตั้งถิ่นฐานของกลุ่มชาติพันธุ์ที่อยู่ในระบบนิเวศบริเวณพื้นที่สูง (Hill) ประกอบด้วยกลุ่มชาติพันธุ์มูเซอดำ มูเซอแดง และสีซอ ซึ่งก็ยังสามารถแบ่งย่อยลงไปในอีก 2 ลักษณะคือ พื้นที่สันเขา และพื้นที่หินปูนที่สูง ซึ่งมีลักษณะทางกายภาพของโครงสร้างทางธรณีและทรัพยากรที่แตกต่างกัน ออกไปอีกเช่นกัน 2) วิเคราะห์การตั้งถิ่นฐานในระบบนิเวศแบบหุบเขา (Valley) ประกอบด้วยกลุ่มชาติพันธุ์ไทย ใหญ่และกะเหรี่ยง และส่วนที่สอง เป็นข้อมูลทางด้านชาติพันธุ์เกี่ยวกับการอพยพเคลื่อนย้ายของกลุ่มชาติพันธุ์แต่ ละกลุ่มซึ่งผู้วิจัยเห็นว่าได้แสดงนัยของการอพยพในเขตพื้นที่สูงซึ่งแสดงถึงความสัมพันธ์ระหว่างระบบนิเวศและ วัฒนธรรมของกลุ่มคนแต่ละกลุ่ม

# 6.1 การตั้งถิ่นฐานในระบบนิเวศของพื้นที่สูง (Hill)

เมื่อพิจารณาจากลักษณะ โครงสร้างทางธรณีของอำเภอปางมะผ้าจะพบว่าประกอบด้วย โครงสร้างแบบ หินปูน (Karst) และ ไม่ใช่หินปูน (Non-Karst) (ดูรายละเอียดการแบ่ง ได้ในแผนภูมิที่ 2.1 ของบทที่ 2) ทำให้ สภาพแวดล้อมและระบบนิเวศมีความแตกต่างกันด้วย ซึ่งในที่นี้ผู้วิจัย ได้แบ่งกลุ่มชาติพันธุ์ออกเป็น 2 กลุ่ม คือ กลุ่มแรกตั้งถิ่นฐานอยู่ในพื้นที่สันเขาของ โครงสร้างทางธรณีแบบไม่ใช่หินปูนคือกลุ่มชาติพันธุ์มูเซอดำและมูเซอ แดง และกลุ่มที่สองอยู่บนพื้นที่หินปูนที่สูงคือกลุ่มชาติพันธุ์สีซอ

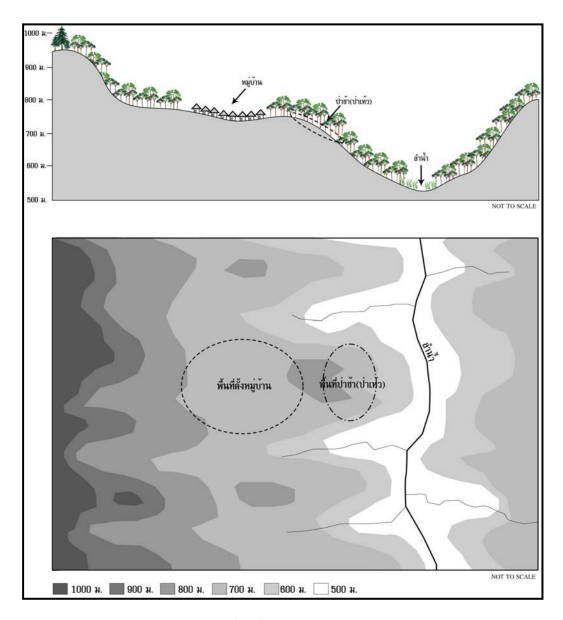
## 6.1.1 กลุ่มชาติพันธุ์มูเซอดำและมูเซอแดง

ตามบริบททางด้านประวัติสาสตร์กลุ่มชาติพันธุ์ทั้ง 2 กลุ่มเพิ่งอพยพเข้ามาสู่ปางมะผ้าเมื่อประมาณ 100 กว่าปีที่ผ่านมา (อ่านรายละเอียดในบทที่ 4 และ 5) โดยพื้นฐานแล้วเป็นกลุ่มที่ตั้งถิ่นฐานอยู่ตามบริเวณสันเขาสูง และมีระบบการผลิตแบบตัดฟัน โค่นเผา (Slash and Burn) และพืชเศรษฐกิจแต่เดิมคือการปลูกฝิ่นซึ่งเป็นพืชที่ ให้ผลดีในระดับความสูงมากกว่า 1,000 เมตรจากระดับน้ำทะเลปานกลาง ) กลุ่มชาติพันธุ์มูเซอแยกเป็นกลุ่มย่อย ออกไปได้อีกมากกว่า 23 กลุ่ม สำหรับกลุ่มชาติพันธุ์มูเซอในประเทศไทยมีเพียงไม่กี่กลุ่มเท่านั้น คือ มูเซอดำหรือ ลาฮูนะ (Black Lahu or Lahu Na) มูเซอแดงหรือลาฮูยี (Red Lahu or Lahu Nye) มูเซอเหลืองหรือมูเซอซี (Yellow Lahu or Lahu Shi) มูเซอขาว หรือมูเซอพู (White Lahu or Lahu Hpu) มูเซอเฌเล (Lahu Shele) และมูเซอลาบา (Lahu Laba) แต่มูเซอกลุ่มที่ใหญ่ที่สุดในประเทศไทยคือกลุ่มมูเซอแดง รองลงมาคือมูเซอคำ นอกจากนั้นมีกระจัด กระจายอยู่เพียงเล็กน้อย (Walker R. 1983: 231) ความแตกต่างของมูเซอแต่ละกลุ่มอยู่ที่การแต่งกาย ขนบธรรมเนียม และภาษาที่แตกต่างกันบ้างเล็กน้อย เหมือนกับกลุ่มคนไทที่มีแยกย่อยออกไปหลายกลุ่มเช่นกัน ปัจจุบันกลุ่มชาติพันธุ์มูเซอแดงกลายเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ที่มีจำนวนประชากรที่มากที่สุดของอำเภอปางมะผ้า

## 6.1.1.1 สภาพแวดล้อมโดยทั่วไปของพื้นที่ตั้งถิ่นฐาน

โดยทั่วไปพื้นที่ในการตั้งถิ่นฐานของกลุ่มชาติพันธุ์ทั้งสองจะพบว่าเลือกพื้นที่ตั้งถิ่นฐานอยู่ 2 ลักษณะ สักษณะแรก คือ สันเขาสาขาระดับต่ำ (Lower Ridge) มีลักษณะเป็นสันเขาสั้นๆ ที่แยกออกมาจากสันเขา หลัก จะพบอยู่ในโครงสร้างทางธรณีที่ไม่ใช่หินปูน (Non-Karst) ในพื้นที่ศึกษาส่วนใหญ่แล้วคือหินตะกอน ข้อสังเกตของภูมิประเทศในลักษณะนี้คือแนวสันเขาที่ทอดตัวเป็นระยะทางไกล มักเป็นด้นกำเนิดของลำน้ำสำคัญ หลายสาย ภูมิประเทศในเทือกเขาเหล่านี้ประกอบด้วยด้วย 1) สันเขาหลักที่มักจะมีระดับความสูงมากกว่า 1,000 เมตรจากระดับน้ำทะเลปานกลางสภาพแวดล้อมล้อมบริเวณสันเขาหลักจึงเป็นป่าเต็งรัง ป่าดิบเขา และป่าสนเขา เป็นต้น ตามแนวสันเขาหลักมักจะพบตาน้ำหรือต้นกำเนิดของลำห้วยสายเล็กๆ ที่ระบายลงจากยอดเขา ใหลผ่าน ตามแนวร่องน้ำสู่ลำห้วยสายหลัก 2) สันเขาสาขาระดับต่ำ เป็นสันเขาที่แยกจากสันเขาหลัก ด้านข้างมักจะเป็น แนวของทางน้ำหรือลำห้วยสายเล็กๆที่ใหลมาจากสันเขาหลัก ภูมิประเทศแบบไม่ใช่คาร์สต์นี้ก่อให้เกิดรูปแบบ ทางน้ำ (drainage pattern) แบบรูปทางน้ำกิ่งไม้ (subdendritic drainage pattern) แบบรูปทางน้ำกิ่งใน (subdendritic drainage pattern) และรูปแบบทางน้ำกึ่งขนาน (sub-parallel drainage pattern) (ชัยพร ศิริพรไพบูลย์ 2542: 28)

สันเขาสาขาระดับต่ำบางแห่งจะมีที่ราบแอ่งกระทะอยู่ที่ช่วงกลางของสันเขาซึ่งมักจะถูกเลือก เป็นที่ตั้งบ้านเรือน และบริเวณที่มักจะถูกเลือกมากอีกส่วนคือที่ลาดค้านข้างของสันเขาที่ความชันอยู่ในระดับที่ สามารถตั้งบ้านเรือนได้ คุณสมบัติที่สำคัญของพื้นที่ในลักษณะเช่นนี้อยู่ที่ 1) แหล่งน้ำ มักอยู่ในระยะที่ห่าง ออกไปไม่เกิน 500 เมตร เพราะโดยปกติสันเขาสาขาจะขนาบไปค้วยร่องน้ำ หรือตาน้ำที่ระบายลงมาจากสันเขา หลักสู่ลำน้ำสาขาหรือลำน้ำหลักที่อยู่ต่ำลงไปเบื้องล่าง ถ้าหากตั้งบ้านเรือนอยู่บริเวณสันเขาสาขาก็จะสามารถไป หาแหล่งน้ำที่อยู่ใกล้เคียงได้อย่างไม่ยากเย็น อีกเหตุผลเกี่ยวกับแหล่งน้ำคือในอดีตบริเวณที่เป็นหุบเขาหรือลำน้ำ มักจะเป็นแหล่งที่เพาะเชื้อมาลาเรีย สำหรับผู้ที่ไม่คุ้นเคยกับการดำรงชีวิตในพื้นที่ลุ่มจึงมักจะเจ็บป่วยได้ง่าย 2) ลักษณะของพื้นที่ ถ้าหากจะเทียบคุณสมบัติระหว่างสันเขาหลัก ที่มักจะมีระดับความสูงมากกว่า 1,000 เมตรจาก ระดับน้ำทะเลปานกลางขึ้นไปจึงมีอากาสหนาวเย็นและเต็มไปด้วยหมอกในฤดูหนาว รวมทั้งมีที่ราบบนสันเขาที่ ค่อนข้างแคบไม่เหมาะสำหรับการตั้งบ้านเรือน กับสันเขาสาขาระดับต่ำที่จะมีพื้นที่ราบกว้างกว่า 3) ทรัพยากร ประเภทป่าไม้ที่พบในป่าชนิดนี้มักจะเป็นป่าเบญจพรรมผสมเต็งรัง หน้าดินของพื้นที่ค่อนข้างลึกจึงสามารถฝังเสา บ้านได้สะควกกว่าในบริเวณที่เป็นป่าเด็งรังเพียงอย่างเดียว นอกจากนี้สภาพโดยทั่วไปยังเป็นป่าโปร่งความชื้นไม่ สูงมากนัก



แผนที่ 6.1 ภาพจำลองแสดงลักษณะพื้นที่ตั้งถิ่นฐานของกลุ่มชาติพันธุ์มูเซอดำและมูเซอแดง

จากแผนที่ข้างต้นแสดงการใช้พื้นที่ของชาวมูเซอบริเวณที่เรียกว่าสันเขาสาขาระดับต่ำตามที่ได้กล่าวถึง
คุณสมบัติของพื้นที่มาแล้วข้างต้น ช่วงกลางของสันเขาหรือบริเวณที่มีความลาดชันต่ำจะถูกปรับเป็นที่ตั้งของ
หมู่บ้าน ส่วนช่วงปลายของสันเขาซึ่งก่อนข้างแคบและความลาดชันสูงนั้นจึงมักถูกกันไว้สำหรับเป็นที่ฝังสพของ
หมู่บ้านโดยเฉพาะในกลุ่มชาติพันธุ์มูเซอแดงที่มักจะพบแหล่งฝังสพอยู่ที่ปลายของสันเขาที่ตั้งบ้านอยู่เสมอ ส่วน
ในกลุ่มของชาวมูเซอดำนั้นแม้จะไม่ได้เลือกที่ประกอบพิธีกรรมสพใกล้กับหมู่บ้านแต่ก็มักจะเลือกบริเวณที่เป็น
ปลายของสันเขาซึ่งสามารถมองออกไปได้กว้างไกลไม่มีสันเขาหรือเนินเขามาบดบังสายตา

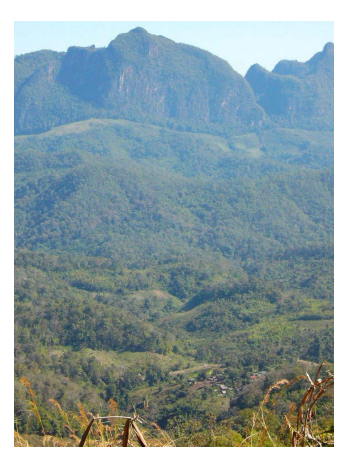


รูปที่ 6.1 สันเขาสาขาระดับต่ำพื้นที่ตั้งหมู่บ้านห้วยเฮี้ยะ



รูปที่ 6.2 สันเขาสาขาระดับต่ำที่ตั้งหมู่บ้านปางบอน

**ลักษณะที่สอง** คือ สันเขาหรือขอบหลุมยุบพื้นที่โครงสร้างทางธรณีแบบหินปูน (Karst) โดยมี ลักษณะเป็นสันเขาหรือเป็นขอบของหลมยบซึ่งมักจะอยู่ในระดับความสงตั้งแต่ 700 เมตรจากระดับน้ำทะเลปาน กลางขึ้นไป คณสมบัติของพื้นที่บางครั้งจะคล้ายกับสันเขาสาขาระดับต่ำ แต่แหล่งน้ำมักจะอย่ในบริเวณที่เป็น หลุมยุบซึ่งมีลักษณะเป็นแอ่งกระทะและยังเป็นจุคที่น้ำจากผิวคินไหลลงสู่ระบบน้ำใต้คิน จึงพบทั้งลำห้วยสายเล็ก ๆ ที่กำลังจะ ใหลเข้าสู่ระบบน้ำใต้ดิน และแหล่งน้ำใต้ดินที่เป็นน้ำซับ/น้ำซึม หรือบางครั้งก็ต้องขุดบ่อน้ำเพื่อดักน้ำ จากแหล่งน้ำคังกล่าวไว้ใช้ อย่างไรก็ตามพื้นที่นี้ก็มีความแตกต่างไปจากสันเขาหรือขอบหลมยบในเขตพื้นที่สง หินปน (Upper Karst) ตรงที่แหล่งน้ำสามารถหาได้ง่ายกว่า รวมทั้งในฤดแล้งยังมีแหล่งน้ำสำรองที่เป็นทั้งลำน้ำ สายหลัก หรือแหล่งน้ำผิวคินในโครงสร้างธรณีแบบไม่ใช่หินปน ซึ่งมักจะแทรกตัวอย่ไม่ไกลนัก และพื้นที่ เกษตรกรรมอันเป็นพื้นที่ในแอ่งหลุมยุบใกล้กับสันเขาหรือขอบของหลุมยุบก็มีขนาดใหญ่และอุดมสมบูรณ์ต่อ การเพาะปลูกมากกว่าพื้นที่บนสันเขาทั่วไป (รายละเอียดของพื้นที่หินปูนที่สูงจะกล่าวถึงอีกครั้งในหัวข้อการตั้ง ้ถิ่นฐานกลุ่มชาติพันธุ์ลีซอ) แม้ว่าหมู่บ้านในกลุ่มชาติพันธุ์มูเซอคำและมูเซอแคงที่ผู้วิจัยเก็บข้อมูลทั้ง 2 หมู่บ้านจะ ไม่ได้ตั้งอย่ในภูมิประเทศในลักษณะที่สองแต่จากการสำรวจเพิ่มเติมในหม่บ้านของชาวมเซออื่นในเขตปางมะผ้า ก็พบว่าในจำนวนหมู่บ้านที่สำรวจทั้งหมด 23 หมู่บ้านมีการเลือกตั้งถิ่นฐานบนสันเขาสาขาระดับต่ำจำนวน 11 หมู่บ้าน หรือร้อยละ 47.8 และเลือกพื้นที่สันเขาหรือขอบหลุมยุบจำนวน 7 หมู่บ้าน หรือร้อยละ 30 ตัวอย่างของ หมู่บ้านที่เลือกตั้งอยู่ในพื้นที่ลักษณะที่สองคือ กลุ่มชาติพันธุ์มูเซอแคงที่ บ้านยาป่าแหน และบ้านผาแคง เป็นต้น และกลุ่มชาติพันธุ์มูเซอคำที่ บ้านจ่าโบ่ และบ้านบ่อไคร้ เป็นต้น



รูปที่ 6.3 ที่ตั้งบ้านน้ำฮูผาเสื่ออยู่บนขอบหลุมยุบในเขตพื้นที่หินปูน (Karst)

### 6.1.1.2 เงื่อนใบและลักษณะทางวัฒนธรรม

องค์ประกอบทางค้านวัฒนธรรมเป็นปัจจัยที่สำคัญต่อรูปแบบของการตั้งถิ่นฐานซึ่งในหัวข้อนี้ ผู้วิจัยได้สรุปประเด็นที่เป็นเงื่อนไขและลักษณะทางวัฒนธรรมที่มีผลต่อการตั้งถิ่นฐานในพื้นที่สูง ดังนี้

## ก.ความเชื่อต่อพื้นที่ในการตั้งถิ่นฐาน

ความเชื่อที่เกี่ยวข้องกับการตั้งถิ่นฐานมีผลอย่างมากต่อการเลือกพื้นที่ ในการเลือกพื้นที่ตั้งแต่ ละครั้งมักจะเป็นการปรึกษาร่วมกันของคนหลาย ๆ คน ทั้งผู้อาวุโส หมอผี ผู้นำ และผู้ที่รู้ธรรมเนียมโบราณ ลักษณะของพื้นที่ตั้งถิ่นฐานได้รับอิทธิพลมาจากความเชื่ออย่างมาก บางครั้งลักษณะทางภูมิศาสตร์ของหมู่บ้าน อาจไม่สามารถระบุได้อย่างเฉพาะเจาะจงว่าต้องเป็นสันเขา หรือเทือกเขาในลักษณะใค ดังเช่นการเลือกพื้นที่สัน เขาสาขาระดับต่ำของชาวมูเซอดำ แต่สำหรับกลุ่มชาติพันธุ์ลีซอแล้วสิ่งที่ระบุได้อย่างแน่นอนจะเป็นลักษณะเท่าที่ เห็นได้ด้วยตา

1.มูเซอดำ ข้อมูลส่วนนี้ได้จากการสัมภาษณ์ในหมู่บ้านห้วยเยี้ยะ

**ข้อห้าม** ในหัวข้อนี้เป็นข้อห้ามหลัก ๆ ที่มีผลต่อลักษณะของพื้นที่ทางด้านภูมิศาสตร์โดยรวม ในการเลือกตั้งถิ่นฐานแบ่งออกเป็นหัวข้อต่าง ๆ ดังนี้

- 1.ห้ามตั้งหมู่บ้านบริเวณที่ราบใกล้กับลำน้ำ มักจะเลือกพื้นที่สันเขาใกล้น้ำมากกว่าเพราะเชื่อ ว่าถ้าเป็นที่ราบใกล้ลำน้ำจะทำให้เจ็บป่วยบ่อย ๆ
- 2. ไม่ตั้งบ้านเรือนบนคอยสูง ๆ คนเฒ่าคนแก่เล่ากันว่า "คอยสูง ๆ อยู่แล้วไม่คี ลมแรง เกินไป" บางคนก็บอกว่าเป็นทางเดินของผีไปตั้งบ้านเรือนขวางอยู่ก็จะทำให้เจ็บป่วยไม่สบาย<sup>2</sup>
- 3.ห้ามตั้งบ้านเรือนบริเวณที่เป็นเทือกเขายาวที่มีคอยเล็กอื่น ๆ เข้ามาชน เพราะเชื่อว่าเทือกเขา ยาวนี้ก็เป็นเหมือนกับเส้นทางรถ เส้นทางคมนาคม เป็นทางที่ผีจากทุกแห่งเดินทางไปไหนมาไหน จาก คอยเล็กมาสู่คอยหลัก ที่คอยหลัก (หรือเทือกเขาใหญ่) จึงเป็นเส้นทางหลักของผี<sup>3</sup>
- 4.ห้ามตั้งหมู่บ้านบริเวณที่มีคอยชนกัน โดยเฉพาะบริเวณที่คอย 3 ลูกขึ้นไปเข้ามาชนกันถ้า เป็นที่ราบตรงกลางระหว่างคอยทั้ง 3 นั้น เปรียบได้กับมีไม้ล้มใส่บ้าน ส่วนถ้าเป็นคอยก็จะเหมือนกับใน กรณีของข้อ 3 ตัวอย่างของพื้นที่แบบนี้เห็นได้จากบริเวณที่ราบใกล้กับผาแวทางไปหมู่บ้านน้ำจาง

## พื้นที่ที่เหมาะสำหรับเลือกตั้งหมู่บ้าน

- 1.เลือกพื้นที่ที่เป็นคอยสูง มีแคคคี น้ำหาง่าย
- 2.สันเขาเล็ก ๆ ที่แยกมาจากเทือกเขาหลัก มักจะหาน้ำง่าย ตั้งบ้านเรือนดี นายจะลอกล่าวว่า "เท่าที่เคยเห็นคนเฒ่าคนแก่เลือกที่ตั้งบ้านก็จะคล้าย ๆ กันตลอด เป็นดอยเล็ก ๆ ข้างดอยสูงอีกที เพราะ น้ำมันดี"

นอกจากจะเป็นเรื่องความเชื่อแล้วยังต้องคำนึงถึงลักษณะของพื้นที่ คือถ้าหากพื้นที่ชันมาก เกินไปก็ไม่ควรเลือก และต้องดูว่าในรัศมีรอบหมู่บ้านที่ใช้เวลาเดินไม่เกินกว่า 45 นาที ควรจะมีแหล่ง

\_

<sup>่</sup> สัมภาษณ์นายจะลอ หยกมณีใพร อายุ 48 ปี บ้านเลขที่ 32 ม.8 บ.ห้วยเฮี๊ยะ

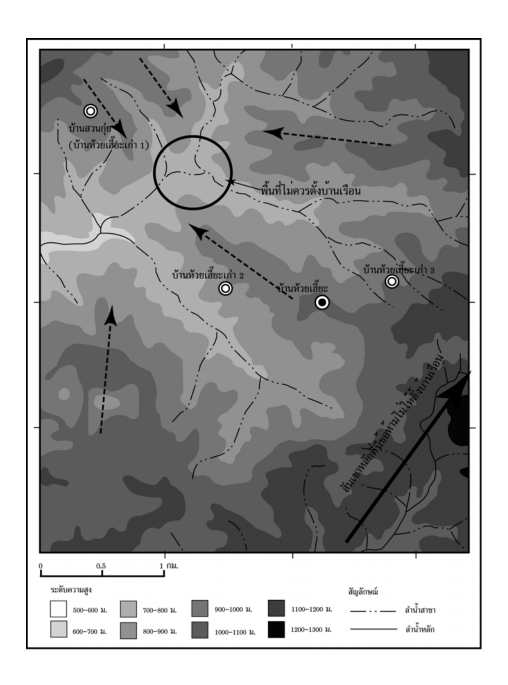
<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ดอยสูงที่ว่านี้มักจะเป็นเทือกเขาหลักที่สูงใหญ่และทอดยาว และมักเป็นเส้นทางคมนาคมติดต่อกับชุมชนอื่น

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ความเชื่อนี้เหมือนกับข้อที่ 2 คือหมายถึงเทือกเขาหลักเช่นกัน แต่ได้บรรยายลักษณะของเทือกเขาได้ชัดเจนกว่า

<sup>4</sup> สัมภาษณ์นายจะลอ หยกมณีใพร อายุ 48 ปี (อ้างแล้ว)

น้ำที่พอเพียงสำหรับคนทั้งหมู่บ้าน และสาเหตุของการเลือกย้ายหมู่บ้านที่สำคัญมักจะเป็นการแสวงหาที่ ทำกินใหม่ โดยมักจะย้ายออกไปตามที่ทำกินใหม่ที่ไปถางไว้นั่นเอง

หลังจากที่กำหนดพื้นที่ไว้แล้วขั้นตอนต่อมาจะเป็นการเสี่ยงทายว่าพื้นที่ดังกล่าวเหมาะสำหรับ ตั้งหมู่บ้านหรือไม่ จะคูว่าในคืนก่อนที่จะไปลงหลักปักฐานคนที่ถูกกำหนดให้เลือกจะนอน ถ้าหากหลับ ฝันเห็น บ่อน้ำ แม่น้ำ มีปลา ช้าง เสือ หรือไม่ฝันอะไรเลย เป็นสัญญาณที่ดีว่าเหมาะสม แต่ถ้าหากฝัน เห็น เหล็ก มีด และค้อน หมายถึงสิ่งไม่ดี ต้องเลือกหาพื้นที่ใหม่



แผนที่ 6.2 แสดงลักษณะของพื้นที่สันเขาลักษณะต่าง ๆ ที่เป็นข้อห้ามตามความเชื่อของชาวมูเซอ ใน บริเวณใกล้บ้านห้วยเฮี๊ยะ

แผนที่แสดงลักษณะของสันเขาตามข้อห้ามของชาวมูเซอดำโดยยกตัวอย่างจากพื้นที่บริเวณรอบหมู่บ้าน ห้วยเฮี้ยะ เส้นลูกศรทึบเป็นแนวของสันเขาหลักที่ชาวบ้านเชื่อว่าเป็นทางเดินของผีไม่เหมาะกับการตั้งบ้านเรือน ในอดีตและปัจจุบันสันเขาดังกล่าวเป็นเส้นทางคมนาคมสำคัญของชุมชนในเขตพื้นที่สูงในการเดินทางไปสู่หัว เมืองไทยใหญ่ ส่วนลูกศรเส้นประแสดงแนวของสันเขาสาขาระดับต่ำที่มักถูกเลือกตั้งบ้านเรือน และพื้นที่ใน วงกลมเป็นพื้นที่ต้องห้ามตามความเชื่อว่าเป็นจุดที่สบกันระหว่างสันเขาต่างๆ ชาวบ้านเชื่อว่าเป็นทางเดินของผี เช่นเดียวกันจึงไม่เหมาะต่อการตั้งท้านเรือน

#### 2.มูเซอแดง

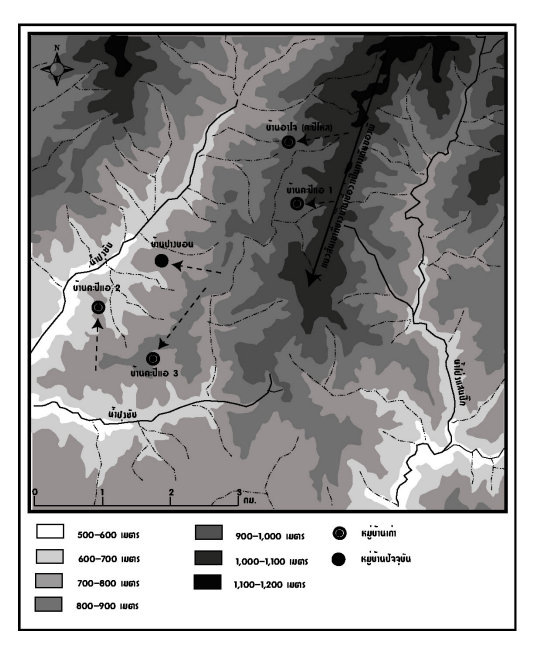
ความเชื่อในการเลือกพื้นที่ตั้งถิ่นฐานของชาวมูเซอนับว่ามีบทบาทมากเนื่องจากเมื่อ เปรียบเทียบพื้นที่การตั้งหมู่บ้านทั้งที่เป็นหมู่บ้านเก่าหลาย ๆ แห่ง และหมู่บ้านในปัจจุบันก็จะพบลักษณะที่ คล้ายคลึงกันอยู่ ข้อห้ามที่สำคัญในการเลือกพื้นที่คือ

1.ห้ามตั้งหมู่บ้านอยู่บนดอย (ภูเขา) ที่เป็นแนวยาวมาก ๆ เพราะเชื่อว่าเป็นทางเดินของผี ตัวอย่างของพื้นที่แบบนี้มีให้เห็นอยู่ใกล้ ๆ กับหมู่บ้าน คือแนวสันเขาที่เป็นเส้นทางถนนซึ่งอยู่ในช่วง จากหมู่บ้านปางตองมาที่หมู่บ้านปางบอน และต่อเนื่องไปยังชายแดนไทย-พม่า อันเป็นที่ตั้งของกอง กำลังทหารไทยใหญ่ แนวสันเขานี้เป็นสันเขาปันน้ำระหว่างลุ่มน้ำโป่งแสนปิ๊ก และลุ่มน้ำแม่ละนา ดังที่ แม่เฒ่านาปุ๊ โชติเวทย์อนุกุล อายุ 70 ปี ได้ให้สัมภาษณ์ไว้ว่า "ตรงคอยสูง ๆ ยาว ๆ ตรงถนนก่อนลงมา หมู่บ้านนั่นแหละที่เขาห้ามไม่ให้อยู่กัน คนเฒ่าคนแก่เค้าบอกกันมาว่าเป็นทางเดินผี ไปอยู่แล้วจะมีเรื่อง ไม่หยุดไม่หย่อน" บริเวณที่มักพบว่ามีการเลือกตั้งถิ่นฐานของชาวมูเซอแดงคือ สันเขาขนาดเล็กที่แยก ออกมาจากแนวเทือกเขาใหญ่แนวนี้อีกที่ซึ่งมีลักษณะคล้ายกับกิ่งไม้แขนงย่อยที่แยกออกจากกิ่งใหญ่อีก ทีหนึ่ง

- 2. ห้ามตั้งหมู่บ้านอยู่บริเวณที่เป็นกิ่วลม ลักษณะพื้นที่ที่อยู่ตรงช่องว่างระหว่างสันเขาหรือยอด เขา 2 ลูก บริเวณนี้มักเป็นจุดที่มีลมพัดแรงอยู่ตลอด เนื่องจากพื้นที่ 2 ข้างมีแนวสันเขากำบังทางลมไว้ ทั้งหมด ถ้าตั้งบ้านเรือนบริเวณนี้ก็จะต้องเกิดปัญหาจากลมที่แรงมากทำความเสียหายได้ง่ายโดยเฉพาะ ในช่วงฤดูมรสุม
- 3. ที่ตั้งหมู่บ้านต้องไม่อยู่สูงเกินไปหรือต่ำเกินไป ลักษณะของพื้นที่เช่นนี้มักสอดคล้องกับ รูปแบบของสันเขาที่เลือกตั้งถิ่นฐาน เพราะแนวสันเขาที่มีความยาวมาก ๆ ซึ่งอยู่ในข้อห้ามสำคัญอันดับ แรกนั้นมักเป็นสันเขาที่มีความสูงมาก สำหรับสันเขาที่อยู่ใกล้กับหมู่บ้านปางบอนมีความสูงมากกว่า 1,000 เมตรจากระดับน้ำทะเลปานกลางมาก สภาพแวดล้อมตามแนวสันเขามักเป็นป่าเต็งรัง เป็นพื้นที่ แคบ ๆ ไม่เหมาะสำหรับตั้งบ้านเรือน และที่สำคัญมีอากาศหนาวเย็นตลอดทั้งปี โดยเฉพาะในฤดูหนาว และฤดูฝน ที่มักปกคลุมด้วยละอองหมอกหนาทึบ ส่วนพื้นที่ซึ่งเป็นแนวสันเขาที่เป็นสาขาย่อยออกมา นั้นมักอยู่ในระดับที่ต่ำกว่ามักมีพื้นที่ราบที่อยู่ใกล้กับแหล่งน้ำ และที่ทำกินมาก เหมาะสมต่อการตั้ง บ้านเรือนได้มากกว่าแนวเทือกเขายาว
- 4. สามารถตั้งหมู่บ้านใกล้กับลำน้ำได้ แต่ต้องแน่ใจว่าพื้นที่บริเวณนั้นกว้างขวางมาก ๆ แต่ โดยมากถ้าเป็นไปได้มักไม่เลือกพื้นที่เช่นนี้ เพราะเกิดการเจ็บป่วยกันบ่อย ในกรณีของพื้นที่ตั้งถิ่นฐาน รูปแบบนี้มีตัวอย่างของหมู่บ้านเก่าของชาวบ้านปางบอนอยู่ใกล้ ๆ กับหมู่บ้านปัจจุบัน หมู่บ้านเก่านี้มี

ชื่อเรียกว่า "คะปีแอ" ตั้งอยู่บริเวณทางทิศเหนือของหมู่บ้านปัจจุบันห่างออกไปประมาณ 1 กิโลเมตร ซึ่ง อยู่ระหว่างทางไปชายแดนไทย-พม่า สภาพที่ตั้งหมู่บ้านอยู่บนสันเขาลูกเล็ก ๆ ที่แยกมาจากเทือกเขา ใหญ่อีกทีหนึ่ง ระดับความสูงระหว่างหมู่บ้านกับที่ราบเล็ก ๆ ระหว่างหุบเขาซึ่งเป็นเส้นทางน้ำของลำ ห้วยสายเล็ก ๆ นั้นไม่ต่างกันมากนัก ปัจจุบันที่ราบในหุบเขาเล็ก ๆ นี้ยังเป็นที่นาของชาวบ้านอยู่ ระยะเวลาในการตั้งถิ่นฐานบริเวณนี้อยู่ได้ประมาณ 1 ปีเท่านั้น เพราะเกิดการล้มเจ็บของคนในหมู่บ้าน และที่ตั้งหมู่บ้านมีความคับแคบเกินไป

5. ห้ามตั้งหมู่บ้านในที่ตั้งของหมู่บ้าน หรือป่าช้าเก่า



แผนที่ 6.3 แสดงแนวสันเขาที่เป็นข้อห้ามตามความเชื่อของชาวมูเซอแดง

จากแผนที่แสดงพื้นที่ด้องห้ามในการเลือกตั้งหมู่บ้านของชาวมูเซอแดงบ้านปางบอนลูกศรเส้นทึบแสดง แนวสันเขาหลักที่ชาวบ้านเชื่อว่าเป็นทางเดินของผีไม่สมควรตั้งบ้านเรือน ส่วนลูกศรเส้นประเป็นแนวของสันเขา สาขาระดับต่ำที่มักจะถูกเลือกเป็นพื้นที่ตั้งหมู่บ้าน และพื้นที่ตลอดสองฝั่งริมลำน้ำซึ่งเป็นลำห้วยสายใหญ่นั้นก็อยู่ ในข้อห้ามด้วยเช่นกัน โดยสรุปแล้วข้อกำหนดทางความเชื่อเกี่ยวกับพื้นที่ตั้งถิ่นฐานบนสันเขาเองก็ยังมีข้อห้ามที่ เกี่ยวข้องกับสันเขาอยู่เช่นเดียวกันนั่นคือการแยกแยะให้เห็นถึงรูปแบบทางกายภาพที่หลากหลายและแตกต่าง เมื่อ เปรียบเทียบระหว่างข้อห้ามตามความเชื่อกับสภาพพื้นที่ตามแผนที่ระหว่างหมู่บ้านปางบอนและบ้านห้วยเฮี้ยะจะ พบความคล้ายคลึงกันของพื้นที่ด้องห้าม คือ 1) สันเขาที่เป็นแนวยาวหรือสันเขาหลักซึ่งมักจะเป็นเส้นทาง คมนาคมติดต่อระหว่างชุมชน มักจะมีขนาดแคบเป็นพื้นที่รับลมเนื่องจากไม่มีเทือกเขาอื่นมากำบังลมให้และที่ สำคัญคือหาแหล่งน้ำได้ยาก 2) พื้นที่กิ่วดอยหรือดอยต่อ ในทางภูมิศาสตร์คือช่องเขาอันเป็นทางผ่านของลม 3) ที่ ราบใกล้แหล่งน้ำโดยเฉพาะบริเวณสบห้วยหรือสบของภูเขา 4) บริเวณที่ดอยหรือสันเขาหลายลูกพุ่งเข้าหากัน (คือ บริเวณที่ทำเครื่องหมายวงกลมไว้ในแผนที่ของชาวมูเซอดำ)

### ข.วิถีการดำรงชีวิต (ระบบการผลิต) และเทคโนโลยี

ระบบการผลิต แม้ว่าอาชีพหลักของชาวมูเซอดำและมูเซอแดงคือการทำเกษตรมาแต่คั้งเดิม ทว่าในช่วงเวลาหนึ่งเมื่อการค้าฝิ่นแพร่หลายโดยทั่วไป การเกษตรหลักของของชาวบ้านไม่ใช่การปลูกข้าวหรือ พืชผลเพื่อการค้าแลกเปลี่ยนกับชุมชนอื่น แต่เป็นการปลูกฝิ่นและเก็บยางฝิ่นไปแลกเปลี่ยนกับข้าวหรืออาหารกับ ชุมชนอื่นแทน เพราะจากตำแหน่งที่ตั้งถิ่นฐานบนที่สูงอันเอื้ออำนวยต่อการปลูกฝิ่นซึ่งมีราคาสูงแม้จะมีปริมาณ น้อยก็สามารถแลกเป็นอาหารสำหรับเลี้ยงครอบครัวได้จำนวนมาก ดังที่ พ่อเฒ่าจะคะ มิตรมากดี ชาวมูเซอแดง บ้านปางบอนได้แสดงความเห็นที่มีต่อการแลกเปลี่ยนในอดีตว่า "ถ้าสามารถซื้อหาอาหาร เสื้อผ้า และเครื่องใช้

ต่าง ๆ ใค้จากรายใค้ที่ขายฝิ่น พืชผักที่ปลูกในหมู่บ้านก็ เป็นแค่พืชเสริม ปลูกพอกินในครอบครัว เมื่อฝิ่น 1 จ๊อย (หรือ 1.6 กิโลกรัม) แลกข้าวใค้ 10 ถังแล้ว อย่างนี้ก็ปลูก ฝิ่นไว้ดีกว่าปลูกข้าวขายเสียอีก" ชาวบ้านบางคนยึดเอา ช่วงเวลานอกการเพาะ ปลูกนำฝิ่นออกไปติดต่อ แลกเปลี่ยนกับหัวเมืองไทยใหญ่หรือชุมชนอื่นตามที่แม่ เฒ่าชาวมูเซอแคงกล่าวลึงสามีว่า "สมัยก่อนพ่อเฒ่าเขาเอา ฝิ่นไปแลกของ แลกเสื้อผ้า ไปทางเมืองนอก (พม่า) บ้าง จนย้ายมาอยู่ปางบอนก็ไปที่แม่ฮ่องสอนต้องเดินจาก หมู่บ้านลงไป ไปทางนาปู่ป้อมแล้วต่อรถที่บ้านปางหมู หรือน้ำกัดอีกที ถ้าไม่มีรถพ่อเฒ่าก็เดินไปตลอดทาง เดิน เร็ว ๆ ก็ใช้เวลาแค่ 1 วัน 1 คืน บางทีก็ไปทางพม่า ที่เมือง ปั่น เมืองนาย ซื้อปลาเน่า (ปลาตากแห้ง) สักเจ ใบชากลับเข้าไปขายที่แม่ฮ่องสอนใด้ราคาดี" จนกระทั่งเมื่อ รัฐบาลไทยกวาดล้างการปลูกฝิ่นอย่างหนักชาวบ้านต้อง



รูปที่ 6.4 หญิงชาวมูเซอดำเกี่ยวข้าวในไร่

<sup>์</sup> สัมภาษณ์นายจะคะ มิตรมากดี อาย 60 ปี บ้านเลขที่ 18 ม.3 บ.ปางบอน

<sup>์</sup> สัมภาษณ์นางนาย้อ อาย 80 ปี บ้านเลขที่ 10 ม.3 บ.ปางบอน

เลิกปลูกฝิ่น หันมาปลูกพืชทดแทนทั้งเพื่อบริโภคในครัวเรือน และเพื่อขายบ้างบางส่วน โดยมากจะทำไร่ปลูกข้าว ข้าวโพด ถั่ว งา พริก และแตง เป็นต้น

ที่ไร่ของชาวบ้านจะกระจายอยู่บนไหล่เขาโดยรอบหมู่บ้าน ตั้งแต่ใช้เวลาเดินเท้าประมาณ 5 นาที ไปจนกระทั่ง 2 ชั่วโมง ลักษณะของพื้นที่ไร่มักอยู่บริเวณสันเขาสาขาระดับต่ำ หรือบริเวณไหล่เขาของ เทือกเขาหลัก ความชันของพื้นที่ไม่ได้เป็นอุปสรรคต่อการทำไร่ อุปสรรคอย่างเดียวคือดิน ว่ามีความอุดมสมบูรณ์ มากพอหรือไม่ ปัญหาหลักที่พบในการทำเกษตรบนพื้นที่สูงคือความอุดมสมบูรณ์ของหน้าดินที่ถูกชะล้างได้ง่าย จากความลาดเอียงของพื้นที่ ประกอบกับหน้าดินที่ตื้นต่างจากพื้นที่ลุ่มตามหุบเขาซึ่งยังสามารถสะสมตะกอนดิน จากน้ำที่พัดพามาในฤดูฝนได้ ดังนั้นเมื่อทำการเพาะปลูกในพื้นที่เดิมซ้ำกันหลายครั้งหลายปีติดกันกีทำให้ผลผลิต ลดน้อยลงกว่าในปีแรกๆ ชาวบ้านจึงจำเป็นต้องย้ายไปถางพื้นที่ทำการเกษตรแห่งใหม่อยู่เรื่อยๆ ทำให้กลุ่มชาว มูเซอมักถูกมองว่าเป็นสาเหตุหลักของปริมาณป่าที่ลดน้อยลง ซึ่งในประเด็นนี้ผู้วิจัยมีความเห็นที่ต่างออกไปเมื่อ พิจารณาเพิ่มเติมจากรูปแบบการอพยพเคลื่อนย้ายของชาวมูเซอที่ไม่ได้ย้ายเพื่อถางป่าใหม่เป็นประจำทุกปีแต่ น่าจะมีระบบหรือกลไกในการจัดการพื้นที่ทำกินรอบหมู่บ้านซึ่งทำให้สามารถตั้งถิ่นฐานอยู่ในบริเวณใดบริเวณ หนึ่งได้ในระยะเวลานานหลายสิบปีจนกว่าจะเกิดวิกฤติของทรัพยากรจริงๆ จึงจะอพยพโยกย้ายออกไปใน ระยะทางไกลห่างจากหมู่บ้านเดิม (ประเด็นนี้ผู้วิจัยจะนำไปอภิปรายอีกครั้งในหัวข้อของรูปแบบการอพยพในเขต พื้นที่สูง) ศัตรูการเกษตรอีกอย่างคือสัตว์เลี้ยงพวกวัว-ควายที่เลี้ยงแบบปล่อยให้อาหารกินกันเอง และสัตว์ปาประเภทหมูป่า หนู และสัตว์ขนาดเล็กหลายชนิดที่มักจะพังรั้วเข้าไปกินผลผลิตทางการเกษตรอยู่เป็นประจำทำให้ ชาวบ้านมักจะออกไปสร้างที่พักชั่วคราวไว้ในไร่อีกแห่งเพื่อใช้นอนผ้าในฤดูเพาะปลูกและเก็บเกี่ยว



รูปที่ 6.5 ที่นาของชาวมูเซอแดงในที่ราบหุบเขาห้วยน้ำโป่ง ใกล้บ้านปางบอน

หลังจากที่รัฐบาลไทย
ประกาศห้ามไม่ให้มีการปลูกฝิ่นและมี
โครงการพัฒนาไทย-เยอรมันเข้ามา
สนับสนุนให้ชาวบ้านหันไปปลูกพืช
เสรษฐกิจอื่นทดแทนนั้นเจ้าหน้าที่ก็ชักชวน
ให้ชาวบ้านหันมาทำการเกษตรแบบนาในที่
ลุ่มเพิ่มเติมจากการทำไร่เพื่อเพิ่มผลผลิตข้าว
ให้เพียงพอกับสมาชิกในหมู่บ้าน ทั้งใน
หมู่บ้านปางบอนและบ้านห้วยเฮี้ยะก็ได้มี
การปรับพื้นที่ราบในหุบเขาใกล้หมู่บ้านเพื่อ
ทำเป็นนาข้าวขึ้นเช่นกันแต่ก็มักจะพบ
อุปสรรคสำคัญคือทั้ง 2 หมู่บ้านยังอยู่ในเขต

ด้นน้ำของถำห้วยหรืออาจจะเรียกว่าเป็นเขตที่ยังมีการชะถ้างสูงตะกอนที่ราบจึงไม่สมบูรณ์เท่าช่วงปลายน้ำและ มักจะเกิดอุทกภัยอยู่เป็นประจำทุกปี ทำให้ผลผลิตจากนาไม่ค่อยสมบูรณ์หรือเหลือรอดจากฤดูฝนมากนัก แต่เมื่อ ชาวบ้านจำเป็นต้องปรับตัวให้เข้ากับนโยบายที่ทางการไทยกำหนดสิ่งที่ทำได้ก็เพียงความขยันขันแข็งในการปรับ พื้นที่ใหม่เกือบทุกปี หรือสร้างฝ่ายเก็บกักน้ำให้พอเพียงกับนาข้าว และผลผลิตทางการเกษตรที่จะปลูกในช่วงฤดู หนาว

การเพาะปลูกชาวบ้านแต่ละบ้านจะสลับกันไปเอาแรง ซึ่งคือการร่วมมือกันช่วยทำงานในไร่ หรือนา ชาวบ้านเรียกวิธีการช่วยกันเก็บเกี่ยวนี้ว่าการเอามือ (เปรียบได้กับการลงแขกเกี่ยวข้าวของชาวนาในภาค

้อื่นๆ ของไทย) จะมีการนัดแนะวันกันล่วงหน้าว่าบ้านใครจะทำงานกันวันใด และจะวนกันช่วยจนกระทั่งครบทก ข้าน งานหนักจะเริ่มต้นตั้งแต่ประมาณเดือนเมษายน-พฤษภาคม อันเป็นช่วงการเตรียมไร่ด้วยการตี และเผาไร่ และถ้าหากบ้านใคทำการเกษตรทั้งไร่ และนา ก็ต้องแบ่งเวลาเพื่อเตรียมพื้นที่ทั้ง 2 แห่งให้พร้อมก่อนฤดูฝนจะมา เยือน พอเคือนกรกฎาคมที่ฝนเริ่มต้นจึงเริ่มลงข้าวและพืชผลที่ปลูกคละ ไว้ใน ไร่ข้าวจะประกอบด้วย แตง ฟักทอง ้ ถั่วฝักยาว และพริก เป็นต้น ช่วงนี้ชาวบ้านหลายคนต้องไปนอนค้างที่ไร่เพื่อเฝ้าระวังไม่ให้สัตว์ป่าเข้ามาขโมยกิน เมล็ดพันธุ์ที่ลงไว้ บางหลังก็ย้ายกันไปทั้งครอบครัว และสัตว์เลี้ยง และในบางครัวเรือนที่ยังมีที่ทำกินอื่นซึ่งดินไม่ ค่อยสมบูรณ์นักก็อาจแบ่งกำลังสมาชิกในบ้านให้มาลงพันธุ์พืชไว้บ้างเล็กน้อยเป็นการแสดงกรรมสิทธิ์ ส่วนใหญ่ มักจะเป็นพืชที่ปลูกไว้กินในครัวเรือน พวกแตง ถั่วฝักยาว และฟักทอง หลังจากที่ลงข้าวเสร็จแล้วช่วงปลายฤดูฝน ้ก็จะเริ่มลงถั่วแคงซึ่งเป็นพืชที่ทำรายได้หลักให้กับครัวเรือน ระหว่างที่พืชเริ่มขึ้นแล้วก็ต้องหมั่นไปดูแลอยู่บ่อย ๆ เพื่อถอนวัชพืชและระวังไม่ให้สัตว์พวกวัว-ควายเข้าไปย่ำ กระทั่งประมาณเคือนชั้นวาคมเริ่มเก็บเกี่ยวผลผลิตได้ ชาวบ้านจะไปช่วยกันเก็บและตีข้าวของแต่ละบ้านขึ้นอย่กับว่าบ้านใคจะออกปากก่อน ซึ่งมักจะช่วยให้เสร็จเป็น ราย ๆ ไป เมื่อเกี่ยวข้าวเสร็จแล้วก็จะต้องนำข้าวที่ได้มากองรวมกันแล้วตากแคคไว้ประมาณ 2-3 วันให้เมล็ดข้าว แห้ง ได้ที่พอที่จะตี ได้ง่ายเสียก่อนแล้วจึงจะกลับมาช่วยกันตีข้าวและบรรจุกระสอบนำกลับมาหมู่บ้านอีกครั้ง ้ คังนั้นก่อนที่จะเกี่ยวข้าวชาวบ้านจึงต้องแน่ใจแล้วว่าช่วงเวลาคังกล่าวไม่ควรจะมีฝนตกมิเช่นนั้นข้าวที่เกี่ยวไว้จะ ้เปียกซึ่งหมายความว่าอาจจะต้องกินข้าวขึ้นราไปตลอดทั้งปี หลังการเก็บเกี่ยวเมื่อเข้าสฤดหนาวพืชเศรษฐกิจที่เริ่ม ปลูกในพื้นที่นา เพราะไม่ต้องการปล่อยให้ที่ดินว่างเปล่า และเพิ่มรายได้ให้กับครัวเรือน คือ หอม และกระเทียม และเก็บเกี่ยวได้อีกครั้งในช่วงต้นฤดูร้อน หรือประมาณเดือนมีนาคม-เมษายน กิจกรรมการเพาะปลูกจะมีต่อเนื่อง หลังจากนี้อีกครั้ง โดยการเตรียมพื้นที่ไร่ซึ่งทิ้งให้รกร้างไว้ตั้งแต่ต้นฤดูหนาวหลังการเก็บเกี่ยว ช่วงเดือนเมษายน-พฤษภาคมเป็นการเตรียมตีไร่ และเผาไร่เอาวัชพืชออกจากที่คินก่อนลงเพาะปลกพืชอีกครั้ง

นอกจากการเพาะปลูกแล้วอาชีพเสริมที่ชาวบ้านทำกันมานานแล้วคือการเลี้ยงสัตว์พวกวัว-ควาย ส่วนใหญ่จะมีพ่อค้าชาวไทยใหญ่เดินทางเข้ามารับซื้อถึงหมู่บ้าน ถ้าเป็นในอดีตพ่อค้ามักจะเดินเท้ามาจาก

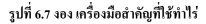
รูปที่ 6.6 สัตว์เลี้ยงสำคัญของหมู่บ้านคือหมูและไก่ที่ใช้ในการเซ่นไหว้ผี

เมืองปายเมื่อตระเวนหาซื้อได้แล้ว
ก็ต้อนฝูงวัว/ควายที่ได้กลับ
สำหรับปัจจุบันก็ยังคงมีพ่อค้าเข้า
มารับซื้อแต่ใช้วิธีขนขึ้นรถกลับ
ออกไปแทน สัตว์เลี้ยงเหล่านี้
ชาวบ้านมักจะปล่อยให้หากินเอง
ในป่ารอบหมู่บ้าน แต่ในบางครั้งกี่
ยังประสบปัญหาเช่นหมู่บ้านปาง
บอนที่มีฝูงหมาในออกรบกวน
สัตว์เลี้ยง หรือในบางครั้งที่วัวที่
เพิ่งซื้อมาเลี้ยงหลงฝูงไปอยู่กับฝูง
วัวของหมู่บ้านอื่น ต้องใช้เวลาใน
การออกตามและไปดูอยู่บ่อยครั้ง
กระทั่งเริ่มชินกับฝูงจึงปล่อยได้

สัตว์เลี้ยงที่เลี้ยงกันไว้ภายในบ้าน มักจะเป็นหมูและไก่ มีบางบ้านที่เลี้ยงเปิดไว้ในบริเวณบ้าน รวมกับฝูงไก่และหมู การเลี้ยงหมูมีทั้งปล่อยให้หากินเองในเวลากลางวันตลอดทั้งวัน แล้วตอนเช้าและเย็นจึงจะ ให้อาหาร และมีทั้งที่ขังไว้ในคอกตลอดเวลา ถ้าหากในฤดูเก็บเกี่ยวหมูที่เลี้ยงไว้ก็จะมีอาหารพวกฟักทองทั้งต้ม และดิบ แตงที่แก่แล้ว และข้าวโพดที่เพิ่งจะเก็บได้จากในไร่เมื่อนำมาจะมีลักษณะเป็นเมล็ดแข็ง ๆ จึงต้องนำมาต้ม หรือแช่น้ำทิ้งไว้นาน ๆ ก่อนที่จะนำไปให้หมูได้ หากเป็นในฤดูแล้งซึ่งผักที่ปลูกไว้ยังไม่ได้ผลผลิตก็จะต้องไปหา หยวกกล้วยจากในป่าหรือไปหาผักชนิดอื่นมาต้มให้หมูแทน นอกจากนี้ยังมีรำที่ได้จากการสีข้าวนำไปผสมรวม กับอาหารหมูด้วย ชาวบ้านบอกว่าถ้าหากให้หมูกินรำข้าวเป็นอาหารหลักก็จะทำให้หมูที่เลี้ยงไว้มีใขมันมากและ อ้วนเร็ว โดยส่วนใหญ่แล้วมักจะใส่รวมกับอาหารชนิดอื่นไปด้วย นอกจากนั้นหมาก็เป็นสัตว์ที่เลี้ยงอยู่ทั่วไปเพื่อ พาออกไปเฝ้าไร่ด้วยกันในบางครั้ง หรือพาออกไปช่วยดมกลิ่นเวลาออกล่าสัตว์ป่าขนาดเล็กมาเป็นอาหาร

เทคโนโลยี เนื่องจากในระบบของการผลิตที่ทำไร่บนพื้นที่สูงไม่จำเป็นต้องใช้เครื่องมือขนาด ใหญ่เนื่องจากการเดินทางที่ต้องใช้ความระมัดระวังและพื้นที่ลาดชันของพื้นที่ทำกินทำให้เครื่องมือส่วนใหญ่จะมี ขนาดเล็กที่พกติดตัวไปได้ง่ายสามารถถอดเอาด้ามออกเพื่อความสะดวกได้ตลอดเวลา อีกทั้งเหตุผลทางความเชื่อ และข้อจำกัดของทรัพยากรทำให้ชาวมูเซอจำเป็นต้องพร้อมที่จะอพยพได้ทุกเมื่อการเดินทางเคลื่อนย้ายแต่ละครั้ง จึงไม่สามารถขนข้าวของเครื่องใช้ขนาดใหญ่ติดตัวไปได้ทุกแห่งจึงมักจะพบว่าเครื่องใช้ในชีวิตประจำวัน ตลอดจนเครื่องใช้ในการเกษตรนอกจากจะมีขนาดเล็กแล้วก็มักจะเป็นเครื่องมือสารพัดประโยชน์ กล่าวคือ เครื่องมือจิ้นเดียวอาจเป็นได้ทั้งเครื่องใช้ในครัวเรือน ใช้เดินป่า และใช้ยามออกไปทำไร่ รูปแบบของเครื่องมือจึง ไม่ค่อยมีความหลากหลายมาก ยกเว้นเครื่องมือเฉพาะหน้าที่จริงๆ เช่น ใช้ในพิธีกรรมหรือใช้ในการล่าสัตว์เฉพาะ อย่างที่ต้องการเจาะจงวิธีการล่าเป็นพิเศษ เช่น ธนู หรือหอก เป็นต้น และใช้ในงานช่างฝีมือต่างๆ ดังนั้น จึงมักจะ พบว่าผู้ที่มีสถานพิเศษในหมู่บ้านเท่านั้นที่จะครอบครองเครื่องใช้อันมีลักษณะแตกต่างไปจากเครื่องใช้ใน ชีวิตประจำวัน







รูปที่ 6.8 มุย หรือขวานแบบดั้งเดิมสำหรับตัดไม้





รูปที่ 6.9 ปูเละบ้านปางบอนกับหอกใช้ล่าสัตว์

รูปที่ 6.10 เครื่องมือใช้ในการทำ

## ค.ระบบเครือญาติและองค์กรทางสังคมในการตั้งถิ่นฐาน

ระบบเครือญาติของชาวมูเซอแดงและมูเซอดำมีความคล้ายคลึงกันอยู่มากคือ ความสัมพันธ์
ของคนในหมู่บ้านจัดว่าเป็นเครือญาติเกี่ยวโยงกันเกือบทั้งหมดผ่านทางการแต่งงานและทางการสืบสายเลือด การ
แต่งงานไม่ได้เจาะจงเป็นพิเศษว่าจะต้องนับถือบรรพบุรุษฝ่ายใด ครอบครัวของชาวมูเซอจัดว่าเป็นครอบครัว
ขยายเมื่อแต่งงานจะต้องมีการตกลงกันก่อนว่าเป็นการแต่งงานเข้าบ้านฝ่ายใด ส่วนใหญ่เมื่อแต่งงานกันแล้วลูกกี่
มักจะยังคงไปอยู่อาศัยอยู่กับบ้านพ่อ-แม่ โดยมีพ่อเป็นหัวหน้าครอบครัวเมื่อแต่งงานอยู่กินกันได้ในช่วงเวลาหนึ่ง
ลูกๆ จึงสามารถแยกออกไปปลูกบ้านหลังใหม่ที่ยังอยู่ใกล้กับบ้านของพ่อแม่ได้ ดังนั้นบ้านของชาวมูเซอหลังหนึ่ง
จึงประกอบด้วยสมาชิกในครอบครัวหลายคน เวลาทำกิจกรรมก็ร่วมกันทำเพราะบ้านของชาวมูเซอมีผังบ้านเป็น
เพียงห้องโลงห้องเดียว มีเตาไฟอยู่กลางบ้าน โดยรอบกองไฟจึงเป็นที่นอนของสมาชิกแต่ละคน บ้านบางหลังอาจ
มีห้องนอนของหัวหน้าครอบครัวแยกออกไปต่างหาก

บ่อยครั้งที่ผู้ชายชาวมูเซอเป็นฝ่ายที่ด้องแต่งเข้าบ้านฝ่ายหญิงเพราะหนุ่ม ๆ ชาวมูเซอรักการ ท่องเที่ยวไปตามหมู่บ้านแห่งอื่นทั้งเพื่อเที่ยว เพื่อแสวงหาที่ทำกิน และประสบการณ์ใหม่ ๆ ทำให้ได้พบปะพูดคุย กับหญิงสาวถ้าเกิดถูกพอกันขึ้นจึงแต่งงานกัน ครัวเรือนบางครัวเรือนประกอบด้วยสมาชิกมากถึงเกือบ 20 คน ซึ่ง อาจจะไม่ได้นอนบ้านหลังเคียวกันแต่กินอาหารด้วยกันทุกวัน มีพื้นที่การเกษตรร่วมกัน มีของกองกลางคล้ายกับ ระบบกงสีของครอบครัวคนจีน การควบคุมค่าใช้จ่ายภายในบ้านเป็นของหัวหน้าครอบครัว เมื่อฤดูกาลเริ่มขึ้น หัวหน้าครอบครัวจะเป็นผู้กำหนดว่าในปีนั้นจะลงพืชชนิดใดในที่ทำกินแต่ละแห่ง ด้วยความรักอิสระและการ แสวงหาการเดินทางบ่อยครั้งของหนุ่มชาวมูเซอนี้เองทำให้เรื่องของการแต่งงานในกลุ่มเครือญาติที่ใกล้ชิดจึงไม่ ค่อยเกิดขึ้นบ่อยนัก และยังเป็นการเชื่อมโยงกลุ่มเครือญาติที่ข้ามพ้นไปจากกลุ่มเดียวกับตนจนทำให้บางครั้งมีผล ต่อการอพยพโยกย้ายของประชากร ดังจะเห็นได้ว่าการอพยพเคลื่อนย้ายหลายครั้งเกิดจากญาติพี่น้องที่ย้ายออกไป ก่อนกลับมาชักชวนให้มาอยู่ด้วยกัน เช่นการอพยพครั้งใหญ่ของชาวมูเซอดำกลุ่มที่อยู่ไคหลง (ใกล้กับบ้านหัวลาง

ในเขตลุ่มแม่น้ำลาง) เข้ามาสมทบกับชาวมูเซอคำกลุ่มที่ย้ายมาจากบ้านสวนกุ๋ยก็เกิดจากหญิงสาวที่แต่งงานไปอยู่ บ้านสวนกุ๋ยกลับมาชักชวนพี่น้องของตนที่บ้านไคหลงให้ย้ายไปอยู่ด้วยกันเนื่องจากที่ทำกินมีมากและอุดม สมบูรณ์ แต่ละครั้งที่เคลื่อนย้ายเป็นกลุ่มใหญ่ก็มักเป็นการอพยพไปในกลุ่มของเครือญาติ และเพื่อนที่สนิทกัน ตัวอย่างคือในตอนที่ชาวบ้านกลุ่มหนึ่งในหมู่บ้านห้วยเฮี๊ยะเก่า (บ้านเก่า 3) แยกไปดั้งหมู่บ้านใหม่ที่บ้านผาเผือก ผู้นำกลุ่มที่แยกไปนั้นเป็นเก่ลุป่าคนใหม่ของหมู่บ้าน และลูกชายก็ได้ดำรงตำแหน่งของผู้นำหมู่บ้าน ลูกบ้านที่ย้าย ตามไปนี้ล้วนแล้วแต่เป็นเครือญาติสนิทและคนใกล้ชิดกัน หรือในกรณีของกลุ่มชาวมูเซอแดงที่อพยพข้ามไป-มา ระหว่างกลุ่มที่อาศัยอยู่ในเขตลุ่มน้ำโป่งแสนปิ๊กคือกลุ่มที่มาจากคอยเกงแสนโดยการนำของพ่อเฒ่าอาโจกับกลุ่มที่ อาศัยอยู่ในเขตลุ่มแม่น้ำลางโดยการนำของพ่อเฒ่าแสนคำลือ กระทั่งตามเส้นทางการอพยพเพื่อแสวงหาที่ทำกิน ใหม่เองก็ไม่ใช่การเดินทางที่หลุดพ้นไปจากเครือญาติทว่าล้วนแต่มีหย่อมบ้านของชาวมูเซอที่ไปบุกเบิกรออยู่ ระหว่างทางก่อนแล้วทั้งสิ้น (อ่านรายละเอียดจากหัวข้อการอพยพ)

ปัญหาในเรื่องการขยายตัวของประชากรของหมู่บ้านชาวมูเซอที่อยู่ในอัตราสูงมากเพราะไม่ เคยมีการคุมกำเนิดและวางแผนครอบครัว น่าจะมีสาเหตุหลักมาจากระบบการผลิตแบบการทำเกษตรในพื้นที่สูง (ทำไร่) ไม่ได้อาศัยเครื่องมือขนาดใหญ่หรือมีสัตว์ช่วยได้เหมือนกับการทำนาในที่ลุ่ม ดังนั้น แรงงานจึงเป็นสิ่ง สำคัญสำหรับการคำรงชีวิตครอบครัวหนึ่งที่มีสมาชิกน้อยก็อาจปลูกผลผลิตได้ไม่เพียงพอต่อการบริโภคทั้งปี หรือไม่พอสำหรับการแลกเปลี่ยนกับสินค้าจำเป็นอื่น เมื่อเปรียบเทียบกับสภาพที่ตั้งของหมู่บ้านแล้วจึงพบว่าไม่ สามารถรองรับประชากรได้เป็นจำนวนมากนัก ทำให้เกิดการแยกหมู่บ้านออกไปตั้งใหม่อยู่หลายต่อหลายครั้ง แต่ ว่าบางครั้งก็เป็นเพราะความขัดแย้งในเรื่องส่วนตัวกันเอง ในการอพยพแต่ละครั้งก็มักเป็นกลุ่มเครือญาติที่ใกล้ชิด หรือเป็นกลุ่มที่มีความสนิทสนมกันมาก ดังนั้น จึงพบว่าหมู่บ้านของชาวมูเซอมักจะมีการขยายตัวที่รวดเร็วและ แต่ละหมู่บ้านก็จะมีจำนวนประชากรโดยเฉลี่ยที่ใกล้เคียงกัน

องค์กรทางสังคม ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบันผู้นำหมู่บ้านและผู้อาวุโสจัดว่าเป็นกลุ่มที่มี ความสำคัญต่อการอยู่ร่วมกันของคนในหมู่บ้าน ผู้นำหมู่บ้านคือปู่ก้าง ซึ่งต่อมาเมื่อระบบการปกครองของรัฐบาล แผ่ขยายอำนาจเข้ามาจึงเปลี่ยนแปลงเป็นผู้ใหญ่บ้าน หรือที่ชาวบ้านเรียกว่าพ่อหลวง การสืบทอดตำแหน่งของปู่ ก้างในอดีตไม่ได้บังคับหรือกำหนดตามสายตระกูล แต่ขึ้นอยู่กับชาวบ้านและผู้อาวุโสส่วนใหญ่ว่าลงความเห็น เลือกใครให้มาเป็นผู้นำของตน องค์กรสำคัญของหมู่บ้านจึงมักประกอบด้วยกลุ่มผู้อาวุโสของหมู่บ้าน หมอผีคน สำคัญ (ปู่จอง) และพ่อหลวง ซึ่งจะมีการประชุมตัดสินใจเรื่องต่าง ๆ ของหมู่บ้าน นอกจากนี้ยังมีช่างใหญ่ประจำ หมู่บ้านซึ่งเป็นตำแหน่งที่ค่อนข้างสูงและผู้จะเป็นได้ต้องผ่านการฝึกฝนจากเจ้าของตำแหน่งเดิม หน้าที่ส่วนใหญ่ คือการทำงานเฉพาะอย่างโดยเฉพาะการตีเหล็ก ทำเครื่องเงิน (เครื่องประดับของผู้หญิง) หรืองานช่างงานฝีมือ อื่นๆ

พ่อหลวง เป็นตำแหน่งที่ไม่ได้ถูกกำหนดว่าต้องสืบทอดตามสายเลือดก็จริงแต่ก็บ่อยครั้งที่ สายเลือดมีผลบ้างเล็กน้อยเช่นกรณีชาวมูเซอแดงบ้านปางบอนพ่อหลวงป่าแหน ไพรบันลือ พ่อหลวงคนปัจจุบัน ของบ้านปางบอนที่สืบสายเลือดโดยตรงมาจากปู่จองแอสือ ซึ่งเป็นปู่จองและผู้นำคนสำคัญของชาวบ้านตั้งแต่ยัง อาศัยอยู่ที่ดอยเกงแสนในเขตประเทศพม่า และมีลูกหลานของปู่จองแอสืออีกหลายคนที่ต่อมาได้กลายเป็นผู้นำคน สำคัญของหมู่บ้านต่าง ๆ ที่แยกตัวออกไปจากกลุ่มชาวมูเซอแดงที่เคยอยู่ร่วมกันที่ดอยเกงแสน เช่น พ่อเฒ่าอาโจ หรืออาโจ้ ผู้ก่อตั้งและผู้นำของหมู่บ้านคะปีโหลซึ่งต่อมาได้แยกไปตั้งบ้านใหม่คือบ้านผาแดง และปู่จองแอผูซึ่ง เป็นผู้นำและปู่จองคนสำคัญของบ้านปางตอง ในรุ่นต่อมาหลานตาของปู่จองแอผูซึ่งก็คือ นายปกครอง สิริ รัตนวงศา ก็ได้ขึ้นเป็นพ่อหลวงคนปัจจุบันของบ้านปางตองสืบต่อมา อำนาจหน้าที่ของพ่อหลวงนอกจากดูแล

ปกครองให้ชาวบ้านอยู่ร่วมกันแล้วยังมีงานพัฒนาต่าง ๆ โดยเฉพาะในช่วงฤดูฝนถนนทางเข้าหมู่บ้านมักจะ พังทลายหลายแห่งดังนั้นรถของชาวบ้านที่ใช้เดินทางเข้า-ออก จึงติดหล่มอยู่เสมอ พ่อหลวงจึงต้องนัดชาวบ้านให้ มาช่วยกันขุดถนนใหม่เพื่อให้รถพอจะวิ่งได้โดยสะดวกไม่เช่นนั้นก็หมายถึงการตัดขาดหมู่บ้านจากโลกภายนอก ในฤดูฝนนั่นเอง

ปู่จอง เป็นผู้ที่มีความสำคัญทางด้านจิตใจต่อชาวบ้านอย่างมากคือทำหน้าที่ประกอบพิธีกรรม ทางความเชื่อให้กับชาวบ้านในยามที่เจ็บป่วย หรือเกิดเหตุการณ์ร้ายที่ไม่สามารถหาเหตุผลทางวิทยาศาสตร์มา

รองรับได้ ผีจึงเป็นทางออกหนึ่งในการอธิบายซึ่ง ชาวบ้านจะไปหาปู่จองในการทำพิธีเพื่อแก้ปัญหา หรือสะเดาะเคราะห์ให้ ในการเลือกตั้งถิ่นฐาน หลายครั้งจึงมีปู่จองเป็นหนึ่งในผู้ตัดสินใจเลือกพื้น ที่ตั้งบ้านเรือนเป็นการสร้างความมั่นใจในพื้นที่ ใหม่ให้กับชาวบ้านมากยิ่งขึ้นตำแหน่งของปู่จอง ไม่ได้สืบทอดตามสายเลือดเช่นกัน เพราะผู้ที่เลือก คือผี ชาวบ้านเชื่อว่าคนที่ผีเลือกไว้แล้วจะแสดง อาการให้เห็นเมื่อถึงเวลา ที่บ้านของปู่จองจะมี เครื่องมือเครื่องใช้ที่แตกต่างไปจากบ้านอื่น ๆ นอกจากเครื่องมือที่ใช้ใหว้หรือทำพิธีเกี่ยวกับผี แล้วก็ยังมีหิ้งพระพุทธรูปไว้สำหรับบูชาอีกด้วยใน



รูปที่ 6.11 ปู่จองของบ้านปางบอนขณะทำพิธีเลี้ยงผีใน

ทุกปีเมื่อถึงวันสำคัญประจำปีชาวบ้านก็มักจะไปรวมตัวกันที่บ้านปู่จองเพื่อขอพร หรือทำพิธีขอพรให้อยู่คีมีสุข รวมทั้งรับฟังคำตักเตือนจากปู่จอง

ช่างฝีมือประจำหมู่บ้าน ในกลุ่มชาวมูเซอแดงตำแหน่งนี้มีชื่อเรียกว่า "ปู่เละ" และในมูเซอดำ คือตำแหน่งของ "จะริป่า" ทั้ง 2 ตำแหน่งทำหน้าที่ไม่แตกต่างกันนักโดยเฉพาะความสามารถในการตีเหล็กซึ่งถือ ได้ว่าเป็นเครื่องมือสำคัญในการดำรงชีวิตในป่า แม้ว่าชายหนุ่มในหมู่บ้านหลายคนจะสามารถตีเหล็กได้โดยการ



รูปที่ 6.12 คนหนุ่มในบ้านปางบอนที่ได้รับการสืบทอดการตีเหล็ก จากปู่เละ

สอนของช่างใหญ่แต่ในขั้นตอนสุดท้าย ของการตีเหล็กชาวบ้านเชื่อว่าเป็น ขั้นตอนสำคัญที่ต้องให้ช่างเป็นผู้ตีให้ เพื่อที่เครื่องมือที่กำลังตีจะคงรูปตาม ต้องการ

สถานภาพของกลุ่ม
คนที่กล่าวมาในข้างต้นนี้จะแสดงออกได้
อย่างชัดเจนเมื่อเวลาที่ชาวบ้านสามารถล่า
สัตว์ป่ามาได้จะมีการจัดแบ่งเนื้อสัตว์ส่วน
ที่ดีให้กับคนในหมู่บ้าน 3 คน เป็นเนื้อ
ส่วนที่ดีที่สุดคือส่วนเนื้อสันอาจเป็นสัน
คอและสันสะโพก ได้แก่ พ่อหลวง ปู่จอง
และปู่เละหรือจะริป่า ตามประเพณีของ

ชาวมูเซอคำสัตว์ที่จะนำมาแบ่งนี้มักจะเป็นสัตว์ขนาดใหญ่พอที่จะแบ่งกันได้ เช่น หมูป่า เก้ง และกวาง เป็นต้น ในอดีตผู้ที่ล่าได้มักจะแบ่งเนื้อชิ้นเล็ก ๆ ไปให้ทั่ว ๆ กันทุกหลังคาเรือนเพื่อเป็นการแสดงน้ำใจและเกื้อกูลกัน แต่ หากสัตว์ที่ล่าได้เป็นเพียงสัตว์เล็ก ๆ ก็เก็บไว้กินในครัวเรือนเท่านั้น บางคนก็อาจเรียกเพื่อนบ้านหรือเรียกพ่อ หลวงไปกินด้วยกันที่บ้าน สำหรับหัวสัตว์ที่ล่าได้กรรมสิทธิ์จะตกเป็นของผู้ที่ฆ่า หมายถึงคนที่ยิงสัตว์ตัวนั้นตาย เมื่อเอาหัวมาแล้วจะนำมาต้มกินที่บ้านและเรียกชาวบ้านมากินน้ำซุปที่ต้มนี้ด้วย

การเลือกพื้นที่ตั้งหมู่บ้านใหม่จะต้องได้รับการขอมรับจากกลุ่มผู้อาวุโส และผู้ที่ทำการเลือก พื้นที่ก็มักจะเป็นผู้อาวุโสที่ชาวบ้านให้ความนับถือ ดังการเลือกพื้นที่ตั้งหมู่บ้านห้วยเฮี้ยะในปัจจุบันผู้ที่เลือกพื้นที่ คือพ่อเฒ่าอีโก่ย และกลุ่มคนเฒ่าคนแก่ในหมู่บ้าน และผู้เลือกที่ตั้งหมู่บ้านผาเผือกที่เพิ่งแยกตัวออกไปก็คือพ่อเฒ่า จำเสือ และเพื่อนฝูงที่ใกล้ชิด

### 6.1.1.3 พื้นที่เกี่ยวกับพิธีกรรมศพ

สืบเนื่องมาจากคำถามของงานวิจัยที่ต้องการตอบคำถามให้กับนักโบราณคดีในข้อที่ว่าเราจะ แยกความแตกต่างของแหล่งโบราณคดีในเขตพื้นที่สูงได้อย่างไรโดยการสันนิษฐานเบื้องต้น เนื่องจากพื้นที่การ อยู่อาศัยของมนุษย์นั้นแบ่งพื้นที่ในชีวิตประจำวันออกเป็นหลายหน้าที่ โดยเฉพาะพื้นที่อยู่อาศัยกับพื้นที่ในการ ประกอบพิธีกรรมศพที่มักจะแยกออกจากกันอย่างเด่นชัด และในการสำรวจทางโบราณคดีบนพื้นที่สูงเองผู้วิจัยก็ ได้ตั้งคำถามเกี่ยวกับการแปลความระหว่างพื้นที่อยู่อาศัยและพื้นที่ประกอบพิธีกรรมศพไว้เช่นกัน

#### ก.ชาวมูเซอแดง

เนื่องจากการตายถือเป็นเรื่องปกติของโลกในความคิดของชาวมูเซอแดงก็ได้มีการเตรียมตัวไว้ ก่อนตาย โดยไม่ได้ถือว่าจะเป็นลางร้ายแต่อย่างใด โดยเฉพาะคนเฒ่าคนแก่ที่พออายุเริ่มมากก็ได้ตระเตรียมสิ่งของ เสื้อผ้าใหม่ที่สวยงาม ไว้สำหรับแต่งตัวเมื่อวันที่ละสังขารจากโลกไป โลงสพของคนเฒ่าคนแก่บางคนก็ได้เตรียม ไว้สำหรับตัวเองเช่นเดียวกับคนเฒ่าคนแก่ชาวไทยใหญ่ แต่ว่าบางคนพอตายแล้วลูกหลานจึงได้ทำให้ ลักษณะเป็น โลงไม้ที่ขุดจากไม้ซุงผ่าซีก นอกจากนี้ก็มีตัวอย่างของปู่จองที่ชาวบ้านให้การนับถือมาก ๆ ในอดีตที่ได้เตรียมที่ไว้ สพของตนแตกต่างจากคนอื่น ๆ คือ ปู่จองแอสือ และปู่จองแอผู จากการสัมภาษณ์แม่เฒ่านาปุ๊ โชติเวทย์อนุกุล อายุ 70 ปี เล่าว่า

"ปู่จองแอสือเป็นปู่จองคนแรก ๆ ที่ชาวบ้านนับถือและนำการอพยพเข้ามาอยู่ที่แถว ๆ ปางมะ ผ้า ตัวปู่จองตายที่คอยเกงแสนทางฝั่งพม่า ตอนนั้นปู่จองไค้สั่งให้เอาสพตัวเองไปไว้บนภูเขาที่ไค้เลือก ไว้แล้ว แต่ว่าปัจจุบัน โลงศพถูกไฟป่าไหม้หมดไปแล้วตั้งแต่สมัยที่ชาวบ้านยังอาศัยอยู่ที่คอยเกงแสน ส่วนปู่จองแอผูก็เป็นลูกชายคนหนึ่งของปู่จองแอสือ ที่ได้ย้ายไปตั้งบ้านเรือนใหม่อยู่ที่บ้านปางตอง ก่อนตายก็ได้พาลูกหลานไปชี้จุดที่เลือกให้เอาศพตัวเองไปวางไว้อยู่บนคอยใกล้หมู่บ้าน"

การนำศพของผู้ตายไปไว้บนยอดดอยสูงทั้ง 2 กรณีข้างต้นนับว่ามีความพิเศษกว่าปกติทั่วไป ซึ่งต้องมีการเตรียมการไว้ตั้งแต่การเลือกพื้นที่ การเตรียมพื้นที่ เพราะโลงศพที่นำมาวางซึ่งมีทั้งโลงที่ขุดจากไม้ทั้ง ดัน (ของปู่จองแอสือ ตามคำบอกเล่า และโลงที่สร้างจากแผ่นไม้ประกอบเป็นโลงสี่เหลี่ยมหนา ๆ นั้นไม่ได้วางไว้ บนพื้น หากวางตั้งไว้บนเสาและคาน ที่ต้องใช้เสาไม้ต้นค่อนข้างใหญ่ ขุดเตรียมไว้เป็นหลุมเสาโลง พื้นที่ตั้งโลง ไม้อยู่ตรงส่วนปลายของสันเขาสูงชันซึ่งสามารถมองเห็นภูมิประเทศโดยรอบหมู่บ้านปางตองได้กว้างไกล







รูปที่ 6.14 โลงศพไม้วางบนเสาไม้มีหลังคาคลุม

พิธีศพที่ทำที่บ้านในช่วงที่เก็บศพไว้ญาติพี่น้องจะทำกระทงสี่เหลี่ยมที่ใช้กาบกล้วยมามัดเป็น ทรงสี่เหลี่ยมสำหรับใส่อาหารที่ทำเลี้ยงกันในงาน วางไว้ทางด้านศีรษะของศพ ในวันแรกก็จะเอาปีกไก่ที่ฆ่าเลี้ยง กันในงานซึ่งยังไม่ได้ถอนขน และตีนไก่วางไว้ให้บนอกของคนตาย ด้วยความเชื่อว่าปีกไก่นี้คนตายจะได้เอาไป ใช้พัดโบกเพื่อคลายความร้อนเมื่อเวลาต้องเดินไปสวรรค์ (ซีมือ) บางคนก็เชื่อว่าปีกจะช่วยให้คนตายบินไปหาน้ำ ดื่มดับกระหายระหว่างทาง ส่วนตีนไก่ก็ให้เอาไว้กินระหว่างเดินทาง

สำหรับป่าช้าของหมู่บ้านตามปกติจะเลือกพื้นที่ทางค้านตะวันตกของหมู่บ้านที่ไม่ต้องข้ามลำ ธารไป ที่เลือกพื้นที่ด้านตะวันตกของหมู่บ้าน พ่อเฒ่ายีน้อย รัตนนัยสุริยะ อายุ 60 ปี เล่าถึงสาเหตุที่ต้องเลือกที่ตั้ง ป่าช้าไว้ทางตะวันตกว่าคนเฒ่าคนแก่สอนกันมาว่า "หากตั้งป่าช้าทางตะวันออกแล้วในตอนเช้าเวลาพระอาทิตย์ ้ ขึ้นแล้วแคคส่องผ่านป่าช้าทำให้เงาตกลงสู่หมู่บ้านจะทำให้คนในหมู่บ้านไม่สบาย แต่ถ้าหากอยู่ทางตะวันตกเมื่อ แสงอาทิตย์ส่องผ่านในยามเย็นเงาที่ตกสู่หมู่บ้านในช่วงนี้จะ ไม่เป็นผลต่อหมู่บ้าน" ป่าช้าส่วนใหญ่จึงมักตั้งอยู่ บนสันเขาเคียวกับหม่บ้าน เพียงแต่จะอย่ห่างไปจนสคส่วนปลายของสันเขา ในบางครั้งถ้าหากพื้นที่จำกัดก็อาจ ้ เยื้องเฉียงไปทางทิศใต้หรือทิศเหนือ ดังกรณีป่าช้าของบ้านปางบอนเก่า 3 ที่ตั้งอย่ทางด้านตะวันตกเฉียงเหนือของ หมู่บ้าน การฝังศพมักพบอยู่บริเวณไหล่เขาที่ค่อนข้างชัน เมื่อเวลาจะฝังจึงต้องขุดปรับพื้นที่ลาดเอียงให้เป็นแนว ระนาบ คังนั้นถ้าหากไปป่าช้าของหมู่บ้านจุคสังเกตที่ชัดเจนคือจะพบร่องรอยของหลุมรูปสี่เหลี่ยมผืนผ้ากระจาย อยู่ตามไหล่เขาพร้อมทั้งชิ้นส่วนของข้าวของเครื่องใช้วางกองไว้บนหลุมศพ เหตุที่มักพบป่าช้าอยู่บริเวณไหล่เขาก็ อาจเป็นเพราะว่า "ประเพณีการฝังศพต้องเริ่มฝังจากด้านนอกเข้าสู่หมู่บ้าน ในแต่ละครั้งที่ฝังจึงจะเลื่อนเข้าหาตัว หมู่บ้านเรื่อย ๆ ซึ่งหากเริ่มฝังจุดแรกบนสันเขาแล้วต่อ ไปเผื่อมีคนตายมากขึ้นพื้นที่ฝังศพก็จะเข้าใกล้หมู่บ้านมาก *เกิน ไปขยับขยายลำบาก*" <sup>8</sup> แต่โดยมาก ไม่ค่อยมีปัญหาเรื่องพื้นที่ฝังศพเพราะชาวมูเซอแดงย้ายบ้านกันบ่อยครั้ง เพียงแค่คนตายพร้อม ๆ กันหลายคนก็ย้ายบ้านหนีไปแล้ว ส่วนในปัจจบันคนในหม่บ้านไปเสียชีวิตที่โรงพยาบาล มากขึ้น แล้วตามประเพณีแล้วชาวมูเซอจะ ไม่นำสพกลับมาฝังที่หมู่บ้าน ดังนั้น โอกาสที่ป่าช้าของหมู่บ้านจะขยาย มาถึงหมู่บ้านจริงๆ จึงมีน้อยมาก

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>สัมภาษณ์นายยีน้อย รัตนนัยสุริยะ อายุ 60 ปี (อ้างแล้ว)

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> สัมภาษณ์นายจะปุ๊ วุฒิวิทวัส อายุ 80 กว่าปี (อ้างแล้ว)



รูปที่ 6.15 ป่าช้าสถานที่ฝังศพของชาวมูเซอบ้านปางบอนเก่า แห่งที่ 3



รูปที่ 6.16 กระบอกใส่ลูกธนู และเครื่องมือเครื่องใช้ ที่อุทิศให้กับผู้ตาย พบที่ป่าช้า ที่บ้านปางบอนเก่า แห่งที่ 3

การบรรจุสพหากเป็นคนหนุ่ม-สาว เมื่อฝังใช้เพียงผ้าห่มสีขาวห่อสพเท่านั้น คนเฒ่าคนแก่ เท่านั้นจะทำโลงให้ หากเป็นสมัยก่อนเครื่องมือยังไม่พร้อมโลงจึงทำขึ้นโดยใช้ไม้ซุงท่อนใหญ่นำมาขุดเนื้อไม้ ตรงกลางออก (ลักษณะคล้ายโลงผีแมน) มีแท่งเดือยยื่นออกมาทั้ง 2 ข้างสำหรับผูกเชือกแล้วหามนำไปป่าช้า ส่วน ฝาปิดเป็นไม้แผ่นสี่เหลี่ยมปิดไว้

ขบวนที่แห่สพไปมีเพียงผู้ชายในหมู่บ้านเท่านั้นเมื่อไปถึงป่าช้าแล้วจะทำพิธีเลือกตำแหน่ง สำหรับฝังโดยใช้มีดหรือไข่ไก่โยนขึ้นไปบนฟ้า (เข้าหาตัวหมู่บ้าน) หากมีดปักลงบนพื้น หรือไข่ไก่แตกที่ ตรงไหนแสดงว่าคนตายเลือกพื้นที่นั้นสำรับฝังสพแล้ว คนที่มากีช่วยกันขุดหลุมลึกประมาณ 1 เมตรกว่า ๆ แล้ว วางสพลงไปที่ตัวสพมีเพียงเสื้อผ้าชุดใหม่ที่เปลี่ยนให้ และเหล็กที่เป็นเหล็กอะไรก็เชื่อเพื่อให้คนตายนำไปใช้แทน เงิน สำหรับว่าจ้างให้คนพานั่งเรือข้ามน้ำระหว่างทางไปสวรรค์ (ซีมือหรือซื้อมือ เขียนตามการออกเสียง- ผู้วิจัย) และต้องเผาชายเสื้อที่ใส่ให้ผู้ตายไปด้วยเพราะถ้าไม่เผาเมื่อไปถึงสวรรค์แล้วจะถูกแย่งไปหมด ขั้นตอนการฝังเมื่อ วางสพลงไปแล้ว (ทั้งสพที่ห่อผ้า และสพที่ใส่ในโลง) จะเอาแผ่นไม้ปิดตัวสพก่อนเพื่อว่าดินที่กลบฝังจะได้ไม่กลบ สพโดยตรง จากนั้นตัดเอาใป้ไม้มาสุมปิดทับไว้อีกชั้น ก่อนโกยดินกลบหลุม

ในกรณีที่เป็นการตายด้วยเหตุไม่ปกติ พ่อเฒ่าจะปุ๊ และพ่อเฒ่าจะฟะ บ้านปางบอนได้ ยกตัวอย่างให้ฟังว่า "ถ้าคลอดลูกตาย จะต้องพาศพอ้อมไปด้านนอกหมู่บ้าน (ห้ามแห่ผ่านหมู่บ้านดังเช่นปกติ) เดิน ข้ามลำห้วยไปแล้วจึงนำขึ้นไปฝังบนภูเขาสูง (ลำห้วยในความหมายนี้คือลำห้วยที่มีปลาอาศัยอยู่ ซึ่งต้องเป็นลำธาร ที่มีขนาดใหญ่มากกว่าตาน้ำ หรือลำน้ำสาขาสายเล็ก ๆ ที่ไหลลงมาจากตาน้ำ) แล้วเวลาจะฝังก็ต้องผ่าท้องศพเอา ลูกออกมาฝังไว้ด้วยกันกับแม่ ก่อนฝังจะต้องเอาหนามแหลมแทงเท้าศพไว้ด้วย เพราะอย่างนั้นคนตายจะเดิน กลับมาบ้าน พิธีกรรมส่วนอื่น ๆ เหมือนการทำศพให้ชาวมูเซอแดงคนอื่น ๆ"

หรือ "คนที่ตายนอกหมู่บ้านก็ฝังตรงที่ตาย ถ้าตายในป่าก็ฝังในป่า ตอนนี้คนไปตายที่โรงพยาบาลในเมืองมาก พี่น้องก็ไม่เอาสพกลับมาหมู่บ้าน ปล่อยให้โรงพยาบาลจัดการทำสพให้ ปัจจุบันเลยไม่ ต้องกลัวว่าป่าช้าของหมู่บ้านจะกว้างไม่พอ คนแถวนี้ถ้าไม่ป่วยหนักจริง ๆ ก็ไม่อยากพาไปโรงพยาบาลกันหรอก เพราะว่ามันอยู่ไกล แต่บางที่ถ้าเจ็บหนักกันมาก ๆ ญาติพี่น้องไม่อยากพาไปอีกกลัวว่า ถ้าไปตายที่โรงพยาบาลจะ ไม่ได้เห็นหน้ากันอีก ไม่ได้ทำสพกันอีก" ด้วยปัญหาญาติไม่นำสพกลับบ้านผู้วิจัยได้ทราบข้อมูลว่า "ทางโรงพยาบาลก์เลยเอาสพไปฝังไว้ที่ป่าช้าเก่าบริเวณริมถนนสายที่ตัดจากถนนหลวงเข้าไปบ้านถ้ำลอด การฝังบางที่ก็ไม่เรียบร้อยวันดีคืนดีเวลาชาวบ้านไปดูวัวที่เลี้ยงไว้ใกล้ ๆ กัน หรือเก็บเห็ด หรือไปส่องจับกบหลังฝนตกในบริเวณนั้นก็พบกับซากสพที่ถูกน้ำฝนชะโผล่ขึ้นมาบนดิน"

ของที่อุทิศให้กับผู้ตายโดยมากจะเป็นเครื่องมือเครื่องใช้ของคนตายเอง ถ้าหากเป็นปู่จองก็จะ มีเครื่องมือเครื่องใช้ในการทำพิธีของผู้จองวางไว้ให้บนหลุมศพ บางคนลูกหลานก็เอาเครื่องมือเหล็กที่เป็นทั้ง เครื่องมือทำการเกษตร เครื่องมือล่าสัตว์พวกหอก ธนู มีด และดาบ เป็นต้น วางอุทิศไว้ให้บนหลุมศพด้วยดังนั้น ถ้าหากชาวบ้านเดินป่าไปพบภาชนะหรือเครื่องมือโลหะอยู่ตามยอดดอย โดยเฉพาะถ้ายิ่งมีร่องรอยของหลุมรูป สี่เหลี่ยมผืนผ้าหลาย ๆ หลุมในบริเวณเดียวกันแล้วล่ะก็มักจะสันนิษฐานไว้ก่อนเลยว่าเป็นป่าช้าเก่านั่นเอง

-

<sup>้</sup> สัมภาษณ์นายจะปุ๊ วุฒิวิทวัส อายุ 80 กว่าปี และนายจะฟะ ลาพบหาเฮง อายุ 56 ปี (อ้างแล้ว)

<sup>10</sup> สัมภาษณ์นายจะปี วฒิวิทวัส อาย 80 กว่าปี (อ้างแล้ว)

<sup>11</sup> สัมภาษณ์นางสาวประภาศรี มิตรมากดี อาย 28 ปี (อ้างแล้ว)

#### ข.มูเซอดำ

ตามปกติแล้วพิธีกรรมศพของชาวมูเซอดำจะเป็นการเผาศพที่มีมาตั้งแต่ปู่ย่าตายาย และทำให้ พิธีการทำศพของชาวมูเซอดำแตกต่างจากชาวมูเซอแดงที่นิยมการฝังมากว่า ซึ่งมีสถานที่ประกอบพิธีเฉพาะอยู่ ด้วยกันลือป่าช้าของหมู่บ้าน ซึ่งบริเวณป่าช้าไม่ได้เป็นเมรุเผาศพที่เผาในบริเวณเดียวกันเช่นประเพณีของคนไทย ภาคอื่น ๆ หากแต่มีการจัดเตรียมสถานที่เผาสพของแต่ละบุคคลไปเหมือนกับหลุมฝังศพ ในการเลือกพื้นที่ครั้ง แรกสุดจะเลือกเมื่อมีคนตายในหมู่บ้านคนแรก ชาวบ้านจะเดินทางไปนอกหมู่บ้านทางทิศใดก็ได้ที่ไม่ใช่ทิศ ตะวันออก เพราะเชื่อว่า ทางด้านทิศตะวันออกเป็นทิศที่เจ้าที่เจ้าทางของหมู่บ้านอยู่ โดยผู้เลือกจะเลือกเอาสันเขาที่ มีพื้นที่ค่อนข้างราบ อยู่ห่างหมู่บ้านไปชั่วเวลาเดินประมาณ ครึ่งชั่วโมง- 1 ชั่วโมง (ถ้าหากอยู่ใกล้หมู่บ้านมาก เกินไปเวลาเผาศพจะทำให้กลิ่นที่รุ่นแรงโชยพัดเข้าไปในหมู่บ้าน)

หลังจากที่เลือกพื้นที่แล้วก็จะเสี่ยงทายด้วยการโยนไข่ดิบ 1 ฟองลงบนพื้นถ้าหากไข่แตกก็ แสดงว่าสามารถเลือกพื้นที่นั้นเป็นป่าช้าได้ แต่ถ้าหากไม่แตกก็ต้องย้ายที่โยนไข่เสี่ยงทายไปที่อื่นอีก 1 การเลือก เผาศพยังมีกฎของการเลือกพื้นที่อีก คือ ก่อนที่จะโยนไข่เสี่ยงทายว่าคนตายต้องการให้เผาที่ตรงไหนจะต้องเลือก พื้นที่จากพื้นที่ด้านนอกสุดก่อน แล้วเมื่อมีคนตายต่อมาจึงค่อยเลือกพื้นที่ที่ขยับเข้าหาตัวหมู่บ้านมากขึ้นเรื่อย ๆ ด้วยความเชื่อว่า ถ้าหากเริ่มฝังจากพื้นที่ด้านที่ติดกับหมู่บ้านออกไปจะยิ่งทำให้คนในหมู่บ้านตายมากขึ้นเรื่อย ๆ (คนตายมาพาไปอยู่ด้วย) ดังนั้น ถ้าหากพบป่าช้าของชาวมูเซอดำและรู้ตำแหน่งของหมู่บ้านเจ้าของป่าช้านั้นแล้ว ก็จะสามารถคาดเดาลำดับของที่เผาศพได้ไม่ยากนัก

เมื่อเสร็จสิ้นพิธีเผาสพแล้วเวลากลับมาเยี่ยมหลุมสพ (ซึ่งบางครั้งเป็นเพียงการมาเที่ยวเล่นของ เด็ก ๆ ในหมู่บ้านเพื่อเก็บผลไม้ปากลับไปกินเท่านั้น) ชาวบ้านก็มักจะหักกิ่งไม้สดที่ขึ้นอยู่ในบริเวณนั้นไปสุมทับ บริเวณที่เผาสพ แพรวพรรณบอกว่า "คนที่ตายไปแล้วก็เหมือนกับเรา เค้าต้องตากแดดตากฝนอยู่ที่เผาสพก็ เหมือนกับบ้าน ถ้าไม่มีกิ่งไม้ปิดไว้เลยเค้าก็จะอยู่ไม่สบาย คนเฒ่าคนแก่บอกว่าลูกหลานข้างหลังก็จะอยู่ไม่สบาย ไปด้วย เวลามาป่าช้าทีไรก็เลยต้องหักกิ่งไม้ไปสุมบังแดดให้เค้าด้วย"

-

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> ลักษณะการโยนไข่นี้ถ้าหากครั้งแรกไข่ไม่แตก ไม่ได้หมายความว่าสันเขาลูกที่ถูกเลือกนั้นไม่สามารถเลือกเป็นป่าซ้าได้ ชาวบ้าน มักจะเปลี่ยนที่โยนไข่ในบริเวณใกล้เคียงกันนั้น (เพียงแต่ขยับที่ใหม่เล็กน้อย) ดังนั้น การเลือกครั้งแรกนี้ก็เป็นเสมือนการตัดสินใจ เลือกพื้นที่ป่าช้าไปแล้วนั่นเอง

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> สัมภาษณ์นางสาวแพรวพรรณ แก้วธารากุล อายุ 15 ปี บ้านเลขที่ 33 ม.3 บ.ห้วยเฮี๊ยะ



รูปที่ 6.17 พื้นที่ป่าช้าของหมู่บ้านห้วยเฮี๊ยะปัจจุบัน

จุดสังเกตของป่าช้าของมูเซอดำคือ มักจะเป็นสันเขาใกล้กับหมู่บ้าน แต่ไม่เลือกสันเขาเดียวกับหมู่บ้าน ต่างจากชาวมูเซอแดงก็นิยมเลือกเลือกพื้นที่ในส่วนปลายของสันเขาเดียวกับหมู่บ้าน สิ่งของที่มักพบทั่วไปในป่า ช้าของชาวมูเซอดำเป็นข้าวของเครื่องใช้ที่ถูกนำมาเผาพร้อมกับร่างของผู้เสียชีวิต บางครั้งยังมีบางส่วนที่ถูกเผาไม่ หมด หรือไม่สูญสลายจากความร้อน เช่น ภาชนะประเภทหม้อ จาน ชาม เหรียญเงินที่ให้กับคนตาย และเครื่องมือ โลหะ เป็นต้น ข้าวของพวกนี้มักพบกระจายอยู่ตามผิวดินตรงบริเวณที่เป็นที่เผาสพนั่นเอง ในบริเวณป่าช้าเมื่อเข้า ไปถึงแล้วสิ่งสะคุดตาจะเป็นกองกิ่งไม้และใบไม้แห้งที่ถูกนำมากองไว้เป็นจุด ๆ นั่นคือตำแหน่งเผาสพที่ถูกหลาน นำกิ่งไม้มาวางไว้แทนหลังคาให้กับผู้ตาย





รูปที่ 6.18 และ 6.19 ใบมีด และเหรียญเงินของผู้ตายที่ไม่สลายไปพร้อมกับขณะเผาศพ จึงยังหลงเหลืออยู่ในป่าช้า

## 6.1.2 กลุ่มชาติพันธุ์ลีซอ

ประวัติการตั้งถิ่นฐานของชาวลีซอที่บุญช่วย ศรีสวัสดิ์ ได้ทำการรวบรวมไว้กล่าวว่าถิ่นฐานคั้งเคิมของ ชาวลีซออยู่ทางต้นแม่น้ำสาละวินในเขตมณฑลยูนนานตอนตะวันตกเฉียงเหนือ หรือทางทิศตะวันออกและตอน เหนือของรัฐกะฉิ่นของพม่า ต่อมาจึงได้อพยพเข้ามาสู่เขตรัฐฉาน และทางตะวันออกของแม่น้ำอิรวดีกับสองฝั่ง แม่น้ำสาละวิน ซึ่งจะพบชุมชนของชาวลีซอกระจัดกระจายอยู่ตามภูเขาในเขตเมืองว้า เมืองแสนหวี เมืองใย๋ เมือง มีค เมืองต่องแป่ง เมืองกุ๊ด โกก้าง เมืองไลข้า เมืองว่านเช่น ฯลฯ สิบสองปันนา มณฑลยูนนานตอนใต้ เมืองเชียง ตุง รัฐฉานตอนใต้ แขวงหัวของนาว และในประเทศไทยบุญช่วยให้ความเห็นว่าชาวลีซอเพิ่งอพยพเข้ามาเมื่อก่อน พ.ศ. 2500 หรืออาจจะประมาณช่วงกลางของพุทธศตวรรษที่ 25 (ตีความโดยผู้วิจัยเองจากการเปรียบเทียบข้อเขียน และการตีพิมพ์ครั้งแรกของหนังสือชาวเขาในไทย) พบกระจายอยู่ในเขตจังหวัดเชียงใหม่ เชียงราย แม่ฮ่องสอน ลำปาง และตาก ชุมชนใหญ่ของชาวลีซอเมื่อแรกเข้ามาในประเทศไทยอยู่บริเวณอำเภอเชียงคาว จังหวัดเชียงใหม่ โดยเฉพาะเขตเมืองคอง ตำบลเมืองนะ ตำบลเมืองแหง คือบ้านนาเลา บ้านขุนคอง บ้านห้วยน้ำดัง และบ้านคงสาม หมื่น เป็นต้น (บุญช่วย ศรีสวัสดิ์ 2545: 285-287) จากประวัติบอกเล่าของชาวลีซอในปางมะผ้าพบว่าส่วนใหญ่ เป็นกลุ่มที่อดขยพมาจากเขตคอยหลวง ดีหลวง อำเภอเชียงคาว และในภายหลังมีญาติพี่น้องย้ายตามมาสมทบ เพิ่มเติมที่แม้ว่าจะมีแหล่งที่มาต่างจากกลุ่มแรกแต่โดยรวมแล้วเป็นกลุ่มที่มีฉิ่นฐานแรกเริ่มมาจากเขตเชียงคาว เช่นกัน (อำนรายละเอียดเพิ่มเติมในรายงานความก้าวหน้าครั้งที่ 3 และในบทที่ 3 ของรายงานฉบับสมบูรณ์)

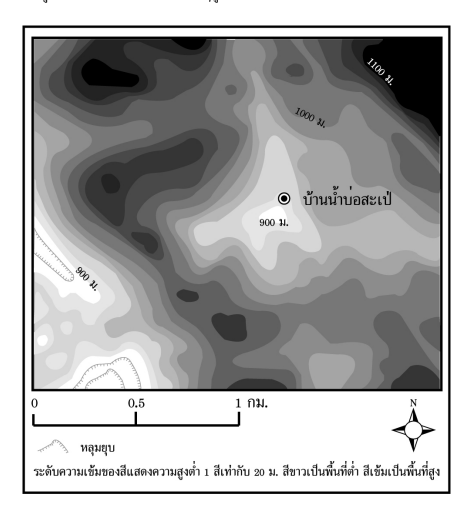
## 6.1.2.1 สภาพแวดล้อมโดยทั่วไปของพื้นที่ตั้งถิ่นฐาน

จากหมู่บ้านของกลุ่มชาติพันธุ์ลีซอในอำเภอปางมะผ้าทั้งหมด 6 หมู่บ้าน พบว่ามีอยู่ 4 หมู่บ้าน ที่มีการเลือกพื้นที่ในลักษณะที่คล้ายคลึงกัน คือ สันเขา/ขอบหลุมยุบ ในเขตพื้นที่สูงหินปูน (Upper Karst) พื้นที่ ในลักษณะนี้ครอบคลุมอาฉาบริเวฉทางด้านทิศใต้ของอำเภอปางมะผ้า และเป็นติดต่อกับเขตอำเภอปาย และติด กับเขตลุ่มแม่น้ำปายซึ่งมีจุดระบายน้ำจากพื้นที่หินปูนดังกล่าวเป็นระยะ ๆ ผู้วิจัยให้ความสนใจกับพื้นที่ดังกล่าวนี้ เป็นพิเสษเนื่องจากในการทำงานทางด้านโบราฉคดีที่ผ่านมายังไม่เคยทำการสำรวจบริเวฉนี้อย่างละเอียด แหล่งโบราฉคดีที่เคยมีการสำรวจพบจึงมีเพียง 4 แหล่งอีกทั้งใน 1 ใน 4 แหล่งนั้น คือแหล่งโบราฉคดีเพิงผาบ้านไร่ ที่ มีลักษณะเป็นเพิงผารูปวงโค้งเกือกม้าในหลุมยุบขนาดเล็กซึ่งอยู่บนยอดเขาได้มีการขุดค้นโดยโครงการโบราฉคดี บนพื้นที่สูง ระยะที่ 1 ไปในปี พ.ส. 2544 พบว่ามีร่องรอยการตั้งถิ่นฐานของมนุษย์มาตั้งแต่ประมาฉ 11,000 ปี มาแล้ว หรือสมัยไพลสโตซีนตอนปลาย และยังต่อเนื่องมาจนกระทั่งสมัยยุคโลหะที่พื้นที่ถูกปรับเปลี่ยนเป็น แหล่งฝังสพในวัฒนธรรมโลงไม้หรือในช่วงอายุประมาฉ 1,400-1,600 ปีมาแล้ว ซึ่งเป็นการสำรวจซ้ำจากที่เคยมีผู้ค้นพบมาก่อนหน้านี้เท่านั้น ดังนั้น อาจจะกล่าวได้ว่าในทางโบราฉคดีแล้วเรามีความเข้าใจในพื้นที่ประเภทนี้น้อย มาก

ลักษณะเค่นของภูมิประเทศแบบที่สูงหินปูน (Upper Karst) แห่งนี้คือมีโครงสร้างทางธรณี เป็นหินปูนซึ่งยกตัวขึ้นสูง พื้นที่หลัก ๆ ประกอบไปด้วยแอ่งหลุมยุบที่มีทั้งขนาดใหญ่แบบหลุมยุบซับซ้อน และ ขนาดเล็ก สลับกับภูเขาหินปูนลูกโดด หรือสันเขาที่เป็นขอบของหลุมยุบเป็นระยะ ๆ คุณสมบัติที่ดีของพื้นที่แห่ง นี้อยู่ที่พื้นที่การเกษตรขนาดใหญ่ที่มีความอุดมสมบูรณ์อันเนื่องมาจากพื้นที่ที่ยกตัวขึ้นสูงนี้เต็มไปด้วยพื้นที่ราบ ระหว่างภูเขา และพื้นที่ลาดในหลุมยุบซึ่งเหมาะแก่การทำเกษตรกรรม แม้ว่าจะเป็นการเกษตรที่เพาะปลูกได้ เฉพาะช่วงเวลาเดียวของปีคือฤดูฝนก็ตาม แต่ผลผลิตที่ได้จากพื้นที่อันกว้างใหญ่นี้ก็พอเพียงต่อการเลี้ยงดู ประชากรทั้งหมู่บ้าน รวมทั้งเพื่อการซื้อขายแลกเปลี่ยนกับชุมชนอื่น ส่วนปัญหาหลักคือมักจะไม่มีแหล่งน้ำผิวดิน

ที่เป็นแหล่งน้ำตลอดทั้งปี มีเพียงแหล่งน้ำซับ น้ำซึม ในจุดที่เป็นร่องน้ำซึ่งระบายลงมาจากสันเขา หรือในหลุมยุบ บางแห่งเท่านั้น และถึงแม้ว่าพื้นที่ดังกล่าวจะมีความอุดมสมบูรณ์มีความชุ่มชื้นในฤดูฝนแต่สภาพภูมิอากาศกลับ ก่อนข้างรุนแรงเพราะในฤดูแล้งที่อากาศร้อน แห้งแล้งมากทุกแห่งจะเต็มไปด้วยฝุ่นแป้งของดินที่เกิดจากการ สลายตัวของหินปูน โดยเฉพาะในพื้นที่เกษตรกรรม ส่วนในฤดูฝนการเดินทางติดต่อกับชุมชนอื่นก่อนข้างลำบาก เพราะดินจะกลายเป็นโคลนที่ลื่นมาก

ในการเลือกพื้นที่ตั้งถิ่นฐานของมนุษย์ปัจจุบันมีเพียงกลุ่มชาติพันธุ์สีซอกลุ่มเดียวเท่านั้นที่ ยังคงตั้งรกรากอยู่ สาเหตุหลักของการเลือกพื้นที่มาจากความต้องการแสวงหาที่ทำกินใหม่ (อาจจะปฏิเสธไม่ได้ว่า เหตุที่จำเป็นต้องเลือกพื้นที่แห่งนี้ก็เพราะกลุ่มชาติพันธุ์สีซอเป็นกลุ่มชาติพันธุ์กลุ่มสุดท้ายที่เข้ามาตั้งถิ่นฐานใน เขตอำเภอปางมะผ้าทำให้พื้นที่ที่อุดมสมบูรณ์แห่งอื่น ๆ ต่างก็ถูกกลุ่มชาติพันธุ์อื่นจับจองไปจนหมด) สำหรับ แหล่งน้ำของแต่ละหมู่บ้านมีเพียงแหล่งจากน้ำซับ/น้ำซึม ทุกหมู่บ้านจำเป็นต้องขุดบ่อเพื่อคักน้ำจากร่องน้ำหรือตา น้ำใต้ดิน คังนั้นแต่ละหมู่บ้านจึงจะมักจะมีแหล่งน้ำในหมู่บ้านที่มีรูปแบบเป็นบ่อน้ำส่วนรวมภายในหมู่บ้าน ยกเว้นบ้านน้ำบ่อสะเป่ที่ต้องเดินไปขนน้ำจากแหล่งน้ำที่ใกล้ที่สุดเป็นระยะทางกว่า 1,000 เมตร ในแต่ละปี ปริมาณน้ำใช้ของหมู่บ้านมักจะขาดแคลนมากในช่วงฤดูแล้งอันเนื่องมาจากระดับน้ำใต้ดินที่ลดต่ำลง



แผนที่ 6.4 แสดงลักษณะของพื้นที่โดยรอบหมู่บ้านน้ำบ่อสะเป

# 6.1.2.2 เงื่อนไขและลักษณะทางวัฒนธรรม ก.ความเชื่อต่อพื้นที่ในการตั้งถิ่นฐาน

พื้นที่ต้องห้ามตามความเชื่อ ในหัวข้อนี้เป็นข้อห้ามหลัก ๆ ที่มีผลต่อลักษณะของพื้นที่ ทางค้านภูมิศาสตร์ โดยรวมในการเลือกตั้งถิ่นฐานแบ่งออกเป็นหัวข้อต่าง ๆ ดังนี้

1.ห้ามตั้งบ้านเรือนบริเวณที่เป็นกิ่วดอย แต่ก็ยังพื้นที่ที่เป็นกิ่วดอยบางแห่งเป็นข้อยกเว้น เช่น กิ่วดอยที่ด้านหลังมีดอยสูงขึ้นมาบังกิ่วไว้ ซึ่งจะเป็นดอยที่ช่วยบังลมที่จะพัดผ่านกิ่วดอย

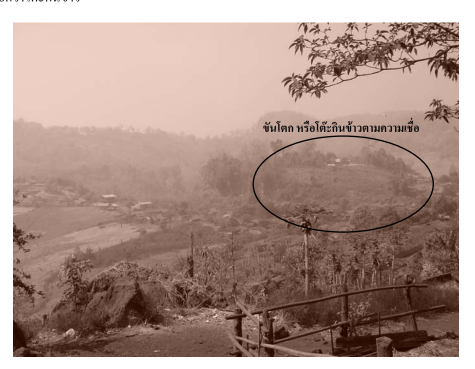
2.ห้ามตั้งบ้านบริเวณที่มีกิ่วตรงกัน 2 กิ่ว เชื่อเป็นทางผ่านของผี

3.ห้ามตั้งบ้านบริเวณสบห้วย ตั้งแต่ 2 ห้วยขึ้นไป ว่ากันว่าแม้แต่ทำนายังทำได้ไม่ดี แล้วตั้ง บ้านเรือนจะดีได้อย่างไร

## พื้นที่ที่เหมาะสำหรับเลือกตั้งหมู่บ้าน

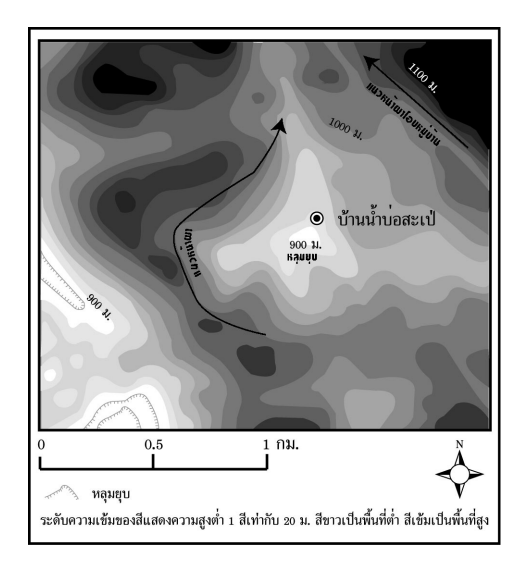
1.ควรเลือกพื้นที่ราบกว้าง ๆ ที่พอสำหรับตั้งบ้านเรือนได้มาก ๆ และมีภูเขาโอบรอบ เชื่อว่าจะ ทำให้เงินทองเข้ามาแล้วไม่ออกไปไหน บางคนก็ว่าภูเขาที่โอบรอบเปรียบเสมือนกับอ้อมอกของพ่อแม่

2.ลักษณะพื้นที่ที่ดีมาก ๆ เป็นที่ราบซึ่งมีภูเขาโอบอยู่รอบ แล้วตรงกลางของที่ราบควรมีภูเขา ลูกโดดอีก 1 ลูก ยอดตัด เรียกกันว่าเป็น "โต๊ะกินข้าว หรือ ขันโตก" ตัวอย่างของพื้นที่เช่นนี้เป็นพื้นที่ตั้ง ของหมู่บ้านน้ำบ่อสะเป่ในปัจจุบัน จะพบว่ามีหน้าผา และภูเขาหินปูนโอบอยู่รอบหมู่บ้าน แล้วดอยตรง กลางแอ่งหลุมยุบในหมู่บ้านบริเวณที่ตั้งโบสถ์ของศาสนาคริสต์นี้เป็นภูเขาหินปูนลูกโดดยอดตัดนี้เองที่ เรียกว่าโต๊ะกินข้าว



รูปที่ 6.20 ภูเขาลูกโดดกลางหลุมยุบที่มีหมู่บ้านล้อมรอบที่เรียกว่า "โต๊ะกินข้าว" หรือ "ขันโตก" ที่เชื่อว่าจะช่วยส่งเสริมให้หมู่บ้านรุ่งเรือง

3.เลือกพื้นที่สันเขาซึ่งมีลำห้วยหรือลำน้ำขนาบอยู่ทั้ง 2 ข้าง ถือว่าเป็นที่ดี แต่หาได้ยากมาก เพราะคอยหรือสันเขาแบบคังกล่าวมักจะเป็นสันเขาเล็ก ๆ แคบ ๆ ที่ไม่พอสำหรับตั้งหมู่บ้านของชาว ลีซอ ซึ่งมักจะประกอบค้วยกลุ่มเครือญาติมีพี่น้องมากมาย ซึ่งถ้าหากพิจารณาพื้นที่ในลักษณะนี้จะตรง ตามลักษณะของสันเขาสาขาระคับต่ำตามที่กลุ่มชาวมูเซอดำและมูเซอแดงมักจะเลือกตั้งหมู่บ้าน



แผนที่ 6.5 แสดงลักษณะพื้นที่ตามความเชื่อของชาวลีซอ

จากแผนที่แนวตามเส้นลูกศรทึบคือหน้าผาหรือในความจริงคือส่วนของขอบหลุมยุบที่ ล้อมรอบหมู่บ้าน ตามความเชื่อของชาวบ้านคือแนวป้องกันไม่ให้สิ่งไม่ดีเข้าสู่หมู่บ้าน และยังเป็นแนวกำบังลมได้ ดีโดยเฉพาะในเขตพื้นที่สูงกว่า 1,000 เมตรจากระดับน้ำทะเลปานกลาง แต่ที่ในแผนที่ไม่สามารถแสดงระดับได้ คือภายในหลุมยุบจะมีภูเขาหินปูนลูกโดดยอดตัดไม่สูงมากนักโผล่แทรกขึ้นมาทำให้พื้นที่หลุมยุบแห่งนี้กลายเป็น พื้นที่ถูกต้องตามความเชื่อของชาวลีซอ (ดูภาพประกอบ)

#### ข.วิถีการดำรงชีวิต (ระบบการผลิต) และเทคโนโลยี

ระบบการผลิต ที่สำคัญของชาวบ้านยังคงเป็นการทำไร่ตามเยี่ยงอย่างบรรพบุรุษ ด้วยสภาพ พื้นที่ของหมู่บ้านที่เป็นเทือกเขาสูง ส่วนพื้นที่ราบที่ใกล้ที่สุดคือหุบเขาบ้านไร่ที่อยู่ห่างไปกว่า 6 กิโลเมตร และมี ชาวไทยใหญ่มาจับจองพื้นที่ไว้ก่อนแล้ว รูปแบบของพื้นที่การเกษตรจึงเป็นเกษตรบนพื้นที่สูงแต่เพียงอย่างเดียว (ทำไร่) พืชที่ปลูกมีทั้งข้าวและพืชดั้งเดิม และพืชเศรษฐกิจที่ขึ้นอยู่กับความนิยมในช่วงนั้นว่าพืชชนิดใดที่ได้รับ

การสนับสนุนและทำรายได้ให้ มาก เช่นในช่วงหนึ่งที่งาขาวได้ ราคาดีชาวบ้านปลูกงาขาวกันมาก แต่เมื่อราคาตกในปัจจุบันถั่วแดง กำลังได้รับความนิยมเพราะราคา ขายตกอยู่ที่ถังละประมาณ 250-300 บาท งาคำที่ขายอยู่ประมาณ ถึงละ 200 บาท และถั่วลิสงที่ราคา ถึงละ 200-500 บาท (บางช่วง ราคาถั่วลิสงจะพ่งสงมากตาม ความต้องการของตลาด โดยเฉพาะช่วงต้นฤดูร้อน) ส่วน ของพืชที่ปลูกเพื่อบริโภคใน ครัวเรือนยังคงเป็นข้าว ข้าวโพด เป็นหลัก และพืชอื่น เช่น แตง ถั่วฝักยาว และฟักทอง เป็นต้น



รูปที่ 6.21 การทำไร่ของชาวลีซอที่จำเป็นต้องใช้แรงงานในการเพาะปลูก จำนวนมาก

ทรัพยากรสำคัญของภูมิประเทศแบบที่สูงหินปูนคือหลุมยุบขนาดใหญ่น้อยใหญ่ซึ่งกระจายอยู่ ตลอดทั้งพื้นที่มักจะมีหน้าดินที่หนา เพราะมีสภาพเป็นแอ่งที่ถูกชะล้างแร่ธาตุต่าง ๆ มารวมอยู่ด้วยกัน ดินเหล่านี้ คือดินเทอรา โรสซา (Terra Rossa) ซึ่งเป็นดินเนื้อละเอียดมีความอุดมสมบูรณ์สูงเกิดจากการย่อยสลายของหินปูน มีสีแดง เมื่อประกอบกับแร่ธาตุที่ถูกชะล้างมาในแอ่งหลุมยุบแล้วยิ่งทำให้มีความอุดมสมบูรณ์เหมาะสำหรับการ เพาะปลูก (อภิสิทธิ์ เอี่ยมหน่อ 2530) และส่งผลให้พื้นที่เกษตรกรรมลักษณะนี้สมบูรณ์ยิ่งกว่าบริเวณสันเขาใน โครงสร้างทางธรณีแบบไม่ใช่หินปูนที่เป็นพื้นที่เกษตรกรรมหลักของกลุ่มชาวมูเซอแดงและมูเซอดำ ปัญหา เกี่ยวกับพื้นที่ทำกินในปัจจุบันของชาวลีซอหมู่บ้านน้ำบ่อสะเปคือ แม้จะมีพื้นที่เพาะปลูกจำนวนมากแต่จำนวน ประชากรที่เพิ่มมากขึ้นทุกวันในขณะที่พื้นที่การทำกินยังมีอยู่จำนวนเท่าเดิมเพราะไม่ได้รับอนุญาตจากกรมป่าไม้ ให้ถางป่าเพิ่มเติม การเพิ่มผลผลิตที่ทำได้จึงต้องซื้อปุ้ยมาใส่ในไร่ บางปีที่รายได้ไม่พอซื้อปุ้ยจึงทำให้ผลผลิดแทบ จะไม่พอบริโภคในครัวเรือน ต้องลงไปซื้อข้าวในตลาด หรือขอยืมจากญาติพี่น้องมากินก่อน

ฤดูกาลเพาะปลูกของชาวลีซอเป็นเช่นเคียวกับกลุ่มชาติพันธุ์อื่น คือ เริ่มตั้งแต่ช่วงประมาณ เคือนเมษายน-พฤษภาคม ที่ชาวบ้านต้องออกถางไร่และเตรียมพื้นที่สำหรับฤดูฝน เมื่อฝนลงชาวบ้านจะเริ่มลงข้าว ในไร่ พืชที่ลงพร้อม ๆ กับข้าวจะเป็นข้าวโพด พืชที่ใช้บริโภคในครัวเรือน และถั่วประเภทต่าง ๆ ในกรณีที่เป็นถั่ว แดงใช้เวลาในการปลูกถึงเก็บผลผลิตได้ประมาณ 3 เดือน ทำให้เก็บได้ตั้งแต่เดือนสิงหาคม (ก่อนเก็บข้าวเพราะ ข้าวใช้เวลาในการปลูก 4 เดือน) ช่วงนี้ชาวบ้านจะยังไม่ขายผลผลิตที่ได้เพราะยังน้อยอยู่ หลังจากที่เก็บถั่วและตาก

จนแห้งแล้วก่อนฝนจะหมดชาวบ้านจะนำเมล็ดพันธุ์ที่เพิ่งปลูกได้ไปปลูกซ้ำอีกครั้งเพื่อขยายผลให้ได้มากกว่าเดิม เช่น ปลูกในครั้งแรกใช้พันธุ์ที่เก็บไว้ 2 ถัง ปลูกแล้วได้ผลผลิตครั้งแรก 10 ถัง แล้วเมื่อเก็บผลที่ได้มาปลูกซ้ำใน ครั้งที่ 2 ก็จะได้ผลผลิตเพิ่มขึ้นเป็นร้อยถัง ดังนั้นหลังจากเก็บเกี่ยวข้าวแล้ว 1 เดือน จึงพอดีกับที่ถั่วแดงจะออกให้ เก็บขายได้



รูปที่ 6.22 พื้นที่เกษตรกรรมใกล้บ้านชาวลีซอน้ำบ่อสะเป่ตั้งอยู่ล้อมรอบหลุมยุบ และภายในหลุมยุบ



รูปที่ 6.23 ภูมิประเทศและพื้นที่ทำกินในเขตที่สูงหินปูนใกล้บ้านน้ำบ่อสะเป่

สัตว์เลี้ยงที่เลี้ยงกันในบ้านมีทั้งเพื่อใช้งาน เพื่อบริโภค เพื่อประกอบพิธีกรรม และเป็นเพื่อน เวลาออกไปไร่ หรือออกป่า ประเภทที่เลี้ยงเพื่อใช้งานมีอยู่เพียงชนิดเคียวเท่านั้นคือม้า ถือเป็นพาหนะสำคัญใน การขนส่งทั้งในช่วงเวลาปกติที่ต้องการไปแบกของจากที่ต่าง ๆ ในวันอังคารที่มีตลาดนัดเราจะพบว่าชาวบ้านน้ำ บ่อสะเป่บางคนที่ไม่มีมอเตอร์ไซค์จะจูงม้าลงมาผูกทิ้งไว้ที่หุบเขาบ้านไร่ เมื่อกลับมาจากตลาดแล้วจึงนำข้าวของ ที่เพิ่งไปซื้อมาขึ้นต่างบนม้ากลับหมู่บ้าน ในยามเก็บเกี่ยวก็ใช้ต่างผลผลิตจากไร่ และยามปกติในชีวิตประจำวันใช้ ต่างน้ำจากบ่อน้ำใกล้หมู่บ้าน แต่ละบ้านที่มีม้ามักจะสร้างคอกให้อยู่ต่างหาก หรือผูกไว้ใด้ร่มไม้ใหญ่หมื่นหาฟาง ให้กิน ส่วนสัตว์ที่มีไว้เพื่อบริโภคและในการประกอบพิธีกรรมเห็นจะหนีไม่พ้นหมู และไก่ สัตว์ทั้ง 2 ชนิดนี้ต้อง เลี้ยงเผื่อไว้ในจำนวนที่มากพอสมควรเพราะแน่ว่าจะต้องเลี้ยงผีขึ้นมาเมื่อไหร่ เมื่อนั้นอาจไม่ได้ใช้ไก่แค่ 1 ตัว

ตัวอย่างเมื่อกินวอที่ผ่านมาบ้านของผู้ช่วยผู้ใหญ่บ้านได้รับ คำทำนายกระคกไก่จากหมอผีว่าไม่ค่อยดีนัก จะต้องเลี้ยงผี เพิ่มในภายหลัง ซึ่งการเลี้ยงผีครั้งหลังต้องเลี้ยงใหญ่ (เลี้ยง หมู) 1 ครั้งและเลี้ยงเล็ก ๆ ด้วยไก่อีกหลายตัว รวมแล้วฆ่าไก่ ไป 9 ตัว และหมูอีก 1 ตัว คำทำนายจึงออกมาดี นอกจากหมู และ ไก่บางบ้านก็ยังเลี้ยงเป็ดไว้ภายในบริเวณบ้านแต่มือย่ จำนวนน้อย ลักษณะของการเลี้ยง หม ไก่ และเป็ด มี ข้อตกลงร่วมกันในหมู่บ้านให้เจ้าของสัตว์เลี้ยงทำกรงขัง เลี้ยงให้ต่างหาก ถ้าหากใครปล่อยให้ออกมาเดินเล่นทำข้าว ของเสียหาย หรือจะด้วยเหตุใดก็ตามชาวบ้านคนใดคนหนึ่ง สามารถยิงหรือฆ่าได้โดยไม่จำเป็นต้องเสียเงินค่าชดเชยให้ เพราะถือว่าเจ้าของไม่ดูแลเอง โดยเฉพาะอย่างยิ่งในฤดู เพาะปลูกที่ปัจจุบันพื้นที่การเกษตรเริ่มรุกเข้ามาใกล้หมู่บ้าน มากขึ้นเรื่อย ๆ ถ้าเป็นในอดีตชาวบ้านไม่กล้าเลือกพื้นที่ใกล้ หมู่บ้านก็เพราะเกรงว่าหมู/ไก่ จากหมู่บ้านจะบุกเข้าไปทำ ความเสียหายให้กับผลผลิต ดังนั้นจึงต้องดแลสัตว์เลี้ยง



รูปที่ 6.24 ม้า พาหนะที่สำคัญของหมู่บ้าน

ในช่วงนี้ให้เข้มงวดเป็นพิเศษ ในฤดูแล้งเจ้าของหลายคนต้องจำใจปล่อยให้สัตว์ออกมาหากินเองเพราะ ไม่รู้จะหา อาหารที่ใหนมาให้นอกจากให้ข้าวโพดหรืออาหารเท่าที่พอหาได้เป็นบางมื้อเท่านั้น และสุดท้ายสัตว์เลี้ยงที่เลี้ยง ไว้เพื่อเป็นเพื่อนไปนอนไร่/ทำไร่ และออกป่า คือหมา ข้อสังเกตเกี่ยวกับสัตว์เลี้ยงนี้ผู้วิจัยพบว่าชาวลีซอไม่นิยม เลี้ยงวัว-ควาย ซึ่งเป็นสัตว์ที่นิยมเลี้ยงกันในกลุ่มชาติพันธุ์อื่นไม่เว้นแม้แต่กลุ่มชาวมูเซอแดงและมูเซอดำที่อาศัยอยู่ ในบริเวณพื้นที่สูงเช่นเดียวกัน สาเหตุอาจเป็นเพราะในเขตพื้นที่สูงหินปูนมีสภาพแวดล้อมที่ค่อนข้างรุนแรงและ แทบจะไม่มีหญ้าหรืออาหารที่เพียงพอสำหรับวัว-ควายตลอดทุกฤดูกาลอันเนื่องมาจากแหล่งน้ำ/ความชื้นที่มีน้อย นั่นเอง

เทคโนโลยี การทำเกษตรของชาวลีซอมีลักษณะเช่นเดียวกับชาวมูเซอคำและมูเซอแคงที่ไม่ จำเป็นต้องพึ่งพาเครื่องมือหนักขนาดใหญ่หรือพึ่งพาสัตว์ใหญ่ประเภทวัว-ควาย สิ่งที่ต้องใช้คือแรงงานจำนวน มากกับเครื่องมือ โลหะเพียงไม่กี่ชนิดเช่น ขั้นตอนการถางไร่ชาวบ้านต้องใช้มืดก๊ดที่ใส่ด้ามยาวคล้ายจอบแต่ใบมืด จะแคบและบางมีรูปร่างโค้ง เวลาถางจะจับด้ามจับแล้วเหวี่ยงใบมืดออกไปเป็นวงกลม แต่ถ้าต้นข้าวหรือผลผลิต ในไร่เริ่มโตแล้วงองก็จะเปลี่ยนเป็นเครื่องมือที่เล็กลงเหลือเพียงด้ามจับสั้นๆ เพื่อว่าเวลาตัดหญ้าต้องใช้ความ

ระมัคระวังไม่ให้ถูกค้นข้าว และในช่วงของการเพาะปลูกที่ยังคงรูปแบบคั้งเคิมคือประกอบค้วยคนถางปรับพื้นที่ คนขุดคินให้เป็นหลุมเล็กๆ โดยใช้เครื่องมือคล้ายเสียมขนาดเล็กที่ใส่ค้ามยาวกว่า 3 เมตร และคนใส่เมล็ดข้าวลง ในหลุมที่ขุดพร้อมกลบคินปิดหลุมข้าว และสุดท้ายคือใบมืดสารพัดประโยชน์ที่ใช้ทั้งในไร่และในครัวเรือนได้ เป็นต้น



รูปที่ 6.25 เครื่องมือใช้ในการเพาะปลูกของชาวลีซอ



รูปที่ 6.26 มีดก๊ดใช้ในการถางไร่ก่อนที่ต้นข้าวจะขึ้น



รูปที่ 6.27 เครื่องมือคล้ายเสียมขนาดเล็กใช้ขุดหลุมใส่ข้าว

## ค.ระบบเครือญาติและองค์กรทางสังคมในการตั้งถิ่นฐาน

ระบบเครือญาติระบบเครือญาติของชาวลีซอมีความชัดเจนในการแบ่งสายตระกูล แต่ละตระกูลจะมีชื่อเรียกและมีประเพณีบางอย่างที่แตกต่างกัน ในตระกูลเดียวกันก็ยังแยกย่อยออกไปเป็นตระกูลย่อย ๆ อีก โดยจะมีชื่อเรียกแสดงเป็นสัญลักษณ์ เช่น ผึ้ง ไม้ และปลา เป็นต้น โดยมากแต่ละตระกูลก็จะมีเรื่องเล่าคล้าย กับประวัติและลำดับของตระกูลซึ่งทำให้เมื่อมีการอพยพเคลื่อนย้ายสามารถไปพึ่งพาหาญาติพี่น้องตนในที่ต่างถิ่น ได้ด้วยการสืบสาวหาที่มาจากเรื่องเล่าที่สืบทอดมาเหล่านี้ อีกทั้งในกรณีของการแต่งงานยังมีข้อห้ามอย่าง เคร่งครัดว่าคนในตระกูลเดียวกันจะไม่มีการแต่งงานกันเองอย่างเด็ดขาด แม้ว่าฝ่ายชายและฝ่ายหญิงจะอยู่คนละ หมู่บ้านห่างไกลหรือไม่เคยเห็นหน้ากันมาก่อน แต่กฎข้อห้ามนี้ไม่ได้หมายความว่าลูกพี่ลูกน้องห้ามแต่งงานกัน เพียงแต่ระบบการคิดเกี่ยวกับตระกูลของชาวลีซอแตกต่างจากการลำดับตามอย่างไทย ผู้วิจัยได้ยกตัวอย่างที่ชัดเจน แบ่งออกเป็น 2 กรณี คือ

1.ถ้าหากพี่น้องที่ต่างเพศกัน (อาจจะเป็นพี่ชายกับน้องสาว หรือพี่สาวกับน้องชาย) มีถูกแล้ว ลูกสามารถแต่งงานกันได้ ถือว่าเป็นคนละตระกูลเพราะพี่สาว หรือน้องสาวนั้นแต่งงานออกไปเป็นคนในตระกูล อื่นแล้ว ลูกที่เกิดมาก็จะกลายเป็นคนในตระกูลอื่นด้วยเช่นกัน

2.พี่น้องที่เป็นเพศเดียวกัน (ทั้งพี่ชายกับน้องชาย และพี่สาวกับน้องสาว) เมื่อมีลูกลูกของทั้ง สองไม่สามารถแต่งงานกันได้

เมื่อแต่งงานแล้วลูกมักจะขอแยกตัวออกมาสร้างครอบครัวต่างหาก แต่ในช่วงแรกผู้หญิงเป็น ฝ่ายแต่งเข้าบ้านผู้ชาย (แต่งเข้าตระกูล) และถือว่าลูกผู้หญิงเมื่อแต่งงานแล้วก็กลายเป็นคนตระกูลอื่น นอกจากนี้ ชาวลีซอยังให้ความสำคัญในการลำดับขั้นอาวุโสอย่างมากโดยเฉพาะในเรื่องของการแต่งงานตัวอย่างเช่น หากล ดับเครือญาติกันแล้วพบว่าฝ่ายชายอยู่ในระดับหลานของฝ่ายหญิง ถึงแม้ว่าฝ่ายชายจะอายุมากกว่าแต่ตามศักดิ์แล้ว อยู่ต่ำกว่าก็ไม่สามารถแต่งงานด้วยกันได้

หลังจากที่เริ่มลงหลักปักฐานแล้วชาวลีซอไม่ค่อยแยกหมู่บ้านออกไปตั้งใหม่ถ้าไม่จำเป็น นอกจากที่ทำกินไม่เพียงพอจริง ๆ หรือเกิดปัญหาเกี่ยวกับโรคระบาด ดังนั้น เมื่อสำรวจจำนวนประชากรภายใน หมู่บ้านของลุ่มชาติพันธุ์ลีซอในจำนวน 6 หมู่บ้าน พบว่ามีจำนวนมากถึง 400 — กว่า 1,000 คน นับว่าเป็นจำนวน ประชากรที่สูงเมื่อเทียบกับหมู่บ้านมูเซอดำและมูเซอแดงซึ่งอาศัยในบริเวณพื้นที่สูงเช่นเดียวกันกลับมีจำนวน เฉลี่ยประมาณ 200-300 คนเท่านั้น ด้วยสาเหตุนี้เองทำให้ชาวลีซอมักจะมองหาพื้นที่ในการตั้งหมู่บ้านใหม่เป็น พื้นที่กว้างเพื่อเตรียมไว้สำหรับการขยายตัวของประชากรในอนาคต ดังนั้น สันเขาสาขาระดับต่ำแบบที่ชาวมูเซอ มักจะเลือกนั้นมักเป็นเพียงสันเขาขนาดเล็กเหมาะสำหรับการตั้งถิ่นฐานของหมู่บ้านที่มีขนาดเล็กไม่เกิน 50-60 หลังคาเรือน และเหมาะกับกลุ่มคนที่มักจะแยกหมู่บ้านออกไปเป็นกลุ่มย่อยดังเช่นชาวมูเซอมากกว่าชาวลีซอที่ ยึดถือกลุ่มเครือญาติอย่างเหนียวแน่น

องค์กรทางสังคม พบว่าไม่ได้มีองค์กรที่จับกลุ่มกันอย่างเหนียวแน่น แต่จะเป็นไปรูปแบบของ ตัวบุคคลมากกว่าเป็นกลุ่มบุคคล เนื่องจากประชากรของหมู่บ้านน้ำบ่อสะเป่ยังไม่ได้รับสัญชาติไทย ดังนั้นสถาน ความเป็นพลเมืองจึงไม่ได้รับการยอมรับในทางกฎหมาย (แม้จะมีประชากรมากมายเพียงใคก็ตาม) การ บริหารงานต่าง ๆ ขึ้นตรงอยู่กับผู้ใหญ่บ้านบ้านไร่ส่วนผู้นำคนปัจจุบันมีตำแหน่งเป็นผู้ช่วยผู้ใหญ่บ้านเท่านั้น กลุ่ม ผู้นำคั้งเดิมของชาวลีซอนอกจากพ่อหลวงหรือผู้ใหญ่บ้านแล้วยังประกอบด้วยผู้อาวุโสในตระกูลต่างๆ และผู้นำ ทางศาสนาของหมู่บ้าน (สำหรับผู้ที่นับถือศาสนาพุทธ-ผี) คือ หมอเมือง หรือปู่เมือง และหมอผีหรือสล่า ทั้ง 2 ตำแหน่งนี้มีการแบ่งแยกหน้าที่ที่ชัดเจน คือหมอเมืองของหมู่บ้านมีได้เพียงคนเดียว ทำหน้าที่เกี่ยวกับการเลี้ยงผี

และตัดสินใจด้านต่าง ๆ ที่เกี่ยวกับความเชื่อ เช่น การทำนาย การเสี่ยงทายถึงความคาดหวังด้านต่าง ๆ ของ ชาวบ้าน แล้วแต่ว่าใครต้องการทราบเรื่องใด นอกจากนี้ยังต้องดูแลหอเจ้าเมือง ทั้งทำความสะอาด ทำพิธีเลี้ยงเจ้า เมืองในซึ่งใน 1 ปี จะจัดขึ้น 2 ครั้ง และช่วงพิธีกินวอของหมู่บ้าน ชาวบ้านก็จะเอาไก่ไปเลี้ยงที่เจ้าเมืองแล้วหมอ เมืองจะเป็นผู้ดูกระดูกไก่เพื่อทำนายว่าจะเป็นอย่างไรในปีที่จะถึง และในยามปกติที่คนในหมู่บ้านไม่ค่อยสบาย แล้วจะไหว้เจ้าเมืองเพื่อขอให้หายป่วย หมอเมืองจะเป็นผู้ทำพิธีให้ ถ้าหมอเมืองไม่ว่างก็อาจจะมอบหมายให้ผู้อื่น ทำแทนได้ ส่วนตำแหน่งของหมอผีในหมู่บ้านมีได้หลายคน แบ่งออกเป็น 2 กรณีคือ หมอผีที่เป็นโดยธรรมชาติ (เป็นโดยตัวเอง) ผีจะเป็นผู้เลือกตัวของหมอผีโดยการเข้าทรงที่ตัวบุคคล ในหมู่บ้านมีหมอผีเช่นนี้อยู่หลายคนแต่ มักจะประกอบพิธีกรรมให้ไม่ค่อยได้เพราะไม่ได้ร่ำเรียนหรือฝึกฝนมา แต่จะสามารถบอกคำทำนายได้เลยโดยไม่ ต้องอาศัยการดูกระดูกไก่ช่วย บางครั้งจะออกมาในรูปแบบของการสั่งสอน และหมอผีแบบที่เป็นโดยการฝึกฝน จะเป็นใจรก็ได้ที่สนใจในเรื่องนี้ ไปขออาศัยเรียนรู้จากหมอผีคนใดคนหนึ่งในหมู่บ้าน

### 6.1.2.3 พื้นที่ประกอบพิธีกรรมศพ

การทำศพของชาวลีซอมีอยู่ 2 กรณี ถ้าหากตายด้วยกรณีปกติทั่วไป เช่น เจ็บป่วย แก่ตาย ถือว่า เป็นการตายดี แต่ถ้าหากตายกะทันหันหรือตายไม่ดีจะทำพิธีเผาศพ มีข้อยกเว้นอยู่ว่าถ้าหากตายในเดือน 9 เป็น เดือนที่ด้องทำพิธีเผาศพเพียงอย่างเดียว คนเฒ่าคนแก่สั่งสอนกันมาว่า "คนตายเดือน 9 ห้ามฝังขี้ดิน พอผ่านเดือน นี้ไปแล้วถึงจะฝังได้ จะเอากระดูกไปฝังต่อก็ได้"

พื้นที่ฝังศพของชาวลีซอไม่ได้แบ่งเป็นป่าซ้าเฉพาะอย่างกลุ่มชาติพันธุ์ไทยใหญ่ มูเซอคำ มูเซอ แดง หรือกะเหรี่ยง แต่เป็นการเลือกพื้นที่สำหรับฝังศพเฉพาะบุคคลเหมือนกับการเลือกที่ฝังศพของกลุ่มชาติพันธุ์ มัง (และดูเหมือนจะคล้ายคลึงกับการทำศพตามประเพณีจีนอีกด้วย) การเลือกพื้นที่ฝังศพจะประณีตและบรรจง

รูปที่ 6.28 พื้นที่หลุมฝังศพที่ถูกล้อมรั้วไว้ ของชาวบ้านน้ำบ่อสะเป

มาก ๆ เมื่อผู้ตายแต่งงานมี
ลูกหลานแล้ว เพราะชาวลีซอ
เชื่อว่าถ้าหากบรรพบุรุษได้รับ
การฝังศพในพื้นที่ดี ๆ ก็จะ
ส่งผลให้ลูกหลานมีชีวิตที่ดี
หมายถึงความร่ำรวยมีเงิน
ทองมาก ๆ ด้วย ส่วนคนตาย
ที่ยังไม่มีลูกหลานจะเลือกฝัง
ตรงไหนก็ได้

พื้นที่คอยลูกหนึ่ง
อาจถูกเลือกให้เป็นสถานที่ฝัง
ศพได้มากกว่า 1 คนขึ้นไป
แต่ก็มีข้อแม้อยู่ว่าจะต้องเป็น
คนในตระกูลเคียวกันและ
ต้องตั้งอยู่ห่างพอสมควร
บางครั้งถ้าหากไม่มีทางเลือก

-

¹⁴ สัมภาษณนายเบอนะเลาลี อาย 60 ปี (อ้างแล้ว)

กนต่างตระกูลกี่สามารถนำมาฝังในคอยลูกเคียวกันได้แต่ต้องห่างไปมาก ๆ อันเนื่องมาจากเหตุผลว่าเมื่อฝังศพ ญาติผู้ตายได้ถางพื้นที่รอบ ๆ หลุมศพไว้และกั้นเป็นคอกไว้เป็นสัญลักษณ์ว่าได้ถางที่ไร่ให้กับคนตายได้ใช้ เพาะปลูกในโลกหน้าแล้ว ถ้าหากมีคนอื่น (จากตระกูลอื่น) มาฝังใกล้กันก็จะกลายเป็นมาแย่งพื้นที่ทำกิน หากเกิด เหตุการณ์เช่นนี้ลูกหลานก็จะเดือดร้อนได้

บริเวณที่ฝังศพนอกจากจะเป็นพูนดินสูงแล้วยังมีการล้อมคอกกั้นไว้เพื่อเป็นสัญลักษณ์ของ หลุมศพเพื่อกันไม่ให้คนอื่นเข้าไปรบกวน (บางครั้งมีการรบกวนที่ฝังศพโดยการถางไร่ล้ำเข้าไป) หากเกิดกรณีนี้ ลูกหลานจะต้องเจรจากับผู้บุกรุกให้หยุดการกระทำเสีย หลังจากนั้นถ้าซ่อมแซมได้ก็ต้องทำเสีย คนเฒ่าคนแก่ กล่าวกันว่า "ถ้าหากลูกหลานเจ้าของหลุมศพปรับเงินคนที่บุกรุกแล้ว มันจะเท่ากับได้ขายพื้นที่หลุมศพที่ดีนั้นไป แล้ว ต่อไปโชคดีหรือความร่ำรวยที่เกิดจากพื้นที่หลุมศพก็จะหายไป ชาวลีซอส่วนใหญ่จึงไม่ค่อยปรับเงินผู้บุกรุก หลุมศพ นอกจากว่ากล่าวตักเตือนแล้วให้หยุดการบุกรุก" 15



รูปที่ 6.29 หลุมฝังศพของชาวลีซอที่นับถือศาสนาคริสต์ มีความแตกต่างจากชาวลีซอที่เป็นพุทธ เพียงไม้กางเขนที่สลักชื่อและคำไว้อาลัยตามประเพณีของคริสต์ศาสนิกชน

วิธีการเลือกพื้นที่ฝังสพมักจะเลือกพื้นที่คล้ายกับที่ตั้งของหมู่บ้าน คนที่จะเลือกได้ต้องมี คาถาอาคมอยู่พอสมควร แล้วทำการเลือกไว้ตั้งแต่ช่วงที่ยังมีพิธีสพอยู่ บางครั้งกว่าจะได้พื้นที่ถูกใจทั้งคนเลือก และคนตาย (ในกรณีคนตายเลือกเกิดจากการเสี่ยงทาย) ต้องใช้เวลา 2-3 วัน ลักษณะของพื้นที่ที่ดีตามความเชื่อ ของชาวลีซอแยกออกเป็นลักษณะเด่น ๆ เป็นหัวข้อ ดังนี้

1.พื้นที่ราบมีคอยล้อมรอบ (คล้ายกับพื้นที่ตั้งถิ่นฐานบ้านเรือน) แล้วไหล่เขาทอดยาวไป บริเวณส่วนกลางของที่ราบซึ่งมีคอยล้อมรอบ ลักษณะแบบนี้มักจะเลือกให้กับคนตายที่มีลูกหลาน เชื่อว่าจะทำให้ ลูกหลานอยู่ดี มีเงินทองใช้ดี แต่สำหรับคนที่ยังไม่แต่งงานจะไม่เลือกพื้นที่แบบนี้ ยังมีรายละเอียดเพิ่มเติมอีกว่าถ้า

<sup>15</sup> สัมภาษณ์นายอาหว่าะหล่ะ เลาลี อาย 65 ปี (อ้างแล้ว)

หากที่ปลายคอยมีบ่อหรือหลุมเล็กที่ไม่มีก้อนหินกั้นขวาง แล้วมีน้ำด้วยจะยิ่งคีเชื่อว่าสามารถเก็บเงินทองคี แต่ถ้า เป็นถ้ำจะกลับกลายเป็นไม่ดีทันที หรือหากกลายเป็นธารน้ำไหลเชื่อว่าจะทำให้เงินทองไหลไปหมด และถ้าหลัง คอยที่ล้อมรอบอยู่มีภูเขาสูงที่สามารถมองกลับมาเห็นพื้นที่ฝังศพได้ที่ตรงนั้นจะคีมาก ๆ ตัวอย่างของพื้นที่ใน ลักษณะข้างต้นคือที่ตั้งของหมู่บ้านน้ำบ่อสะเป่ในปัจจุบัน โดยเฉพาะบริเวณด้านทิศเหนือของหมู่บ้านที่เป็นไหล่ เขา พื้นที่ของหมู่บ้านมีลักษณะตรงกับพื้นที่ดี ๆ ในความหลายประการคือ เป็นที่ลาดไหล่เขาที่ทอดยาวลงไปสู่ที่ ราบซึ่งมีดอยโอบรอบ

- 2.ดอยยาว ๆ ที่มีน้ำขนาบข้าง แต่หาไม่ค่อยได้ เพราะพื้นที่ที่ต้องการควรจะเป็นสันเขาที่สูง ใหญ่ แต่เท่าที่มีจะเป็นเพียงสันเขาสาขาระดับต่ำซึ่งเตี้ยเกินไปสำหรับชาวลีซอ
- 3.สันเขาที่มีคอยสูงขนาบอยู่ทั้งค้านหัวและท้าย ที่คอยลักษณะนี้เวลาฝังศพจะหันค้านศีรษะ ของคนตายไปไว้ทางที่อยู่สูง เปรียบว่าศีรษะคนตายหนุนคอยที่อยู่สูงและส่วนปลายเท้ายันเขาอีกค้านไว้
- 4.พื้นที่ที่ห้ามฝังศพเป็นสันเขายาวที่ด้านข้างขนาบอยู่ด้วยกิ่วดอย (ข้อห้ามเหมือนกับการตั้งถิ่น ฐาน)
- 5. ไม่เลือกพื้นที่ทางด้านตะวันตกของหมู่บ้านเป็นที่ฝังศพ เชื่อว่าถ้าหากฝังด้านนี้คนในหมู่บ้าน จะตายตามไปด้วย

ลักษณะเด่นของหลุมศพที่ทำให้เห็นถึงความแตกต่างไปจากหลุมศพของกลุ่มชาติพันธุ์อื่นใน ขณะที่หลุมศพของมูเซอแดงพบเพียงร่องรอยของหลุมสี่เหลี่ยมที่ยุบตัวลงจากกาลเวลาที่ผ่านไปแล้วทำให้ดินที่ถูก นำมากลบฝังยุบตัว และมังที่มีรูปแบบการฝังศพคล้ายกับลีซอที่เป็นแบบเฉพาะบุคคลไม่ได้ฝังรวมกัน แต่หลุมศพ ของมังจะมีขนาดเล็กกว่า อีกทั้งบนหลุมศพจะเรียงก้อนหินไว้เป็นชั้น ส่วนของลีซอรูปร่างของหลุมเป็นรูป สี่เหลี่ยมผืนผ้าขนาดใหญ่มีการมูลดินขึ้นมาสูง ส่วนที่ด้านปลายเท้าจะสูงกว่าด้านศีรษะ แล้วทางด้านปลายเท้าจะ วางก้อนหิน 2 ก้อนเรียงกันเป็นสัญลักษณ์แทนประตู ที่ปากทางของประตูนิยมต้นไม้เล็ก ๆ พวกหญ้าหรือดอกไม้ ไว้เป็นการประดับหลุมศพ หลุมศพจะยังคงรูปร่างเป็นมูลดินสูงไปนานถึง 3-4 ปีขึ้นไปถ้าหากไม่มีใครไปรบกวน

# 6.2 การตั้งถิ่นฐานในระบบนิเวศแบบหุบเขา (Valley) กลุ่มชาติพันธุ์ไทยใหญ่และกะเหรี่ยง

กลุ่มชาติพันธุ์ในปางมะผ้าที่พบว่ามักจะเลือกอาศัยในระบบนิเวศแบบหุบเขามีอยู่ 2 กลุ่ม คือ กลุ่มชาติ พันธุ์ไทยใหญ่ และกลุ่มชาติพันธุ์กะเหรื่ยง

# 6.2.1.1 สภาพแวดล้อมโดยทั่วไปของพื้นที่ตั้งถิ่นฐาน

พื้นที่ราบ/ เนินเขา/ ลานตะพักลำน้ำระดับสูง ริมลำน้ำเป็นลักษณะที่พบการเลือกตั้งถิ่นฐานใน กลุ่มชาติพันธุ์ไทยใหญ่ และกะเหรี่ยง รูปแบบของพื้นที่ตั้งมักจะเป็นเนินเขา ที่ราบ หรือลานตะพักลำน้ำระดับสูง ริมน้ำสายหลัก ซึ่งเป็นลักษณะที่กล้ายกลึงกับการเลือกตั้งถิ่นฐานของกลุ่มคนในที่ราบภาคเหนือและภาคอื่น ๆ ของประเทศ ปัจจัยที่ทำให้มีการเลือกตั้งถิ่นฐานในพื้นที่รูปแบบนี้นอกจากจะมีแหล่งน้ำสายหลักที่เหมาะต่อการ ทำเกษตรกรรมและใช้ในชีวิตประจำวันแล้ว พบว่าส่วนใหญ่พื้นที่ตามหุบเขาลำน้ำเหล่านี้จะเป็นเส้นทางคมนาคม ที่สำคัญต่อคนในพื้นที่มาตั้งแต่อดีตก่อนที่จะมีถนนสำหรับรถวิ่งได้ดังเช่นในปัจจุบัน และแม้ว่าการตั้งถิ่นฐาน