บ้านจะร้อนมาก และการระบายควันไฟออกจากห้องครัวทำได้น้อยลง เมื่อเวลาก่อไฟควันจึงฟุ้งกระจายอยู่ทั่วทั้ง ห้อง

การสร้างบ้านใหม่มีสิ่งที่ต้องคำนึงถึง โดยมากมักเกิดขึ้นเมื่อลูกแต่งงานและแยกไปตั้งบ้านเอง ชาวมูเซอ แคงเชื่อว่า

"ลูกที่แต่งงานไปแล้วห้ามสร้างบ้านอยู่สูงกว่าบ้านของแม่ หรือสูงกว่าได้แต่ห้ามไม่ให้น้ำไหลจากบ้าน ลูกลงมาถูกบ้านของแม่ได้ น้ำในที่นี้อาจหมายถึงน้ำที่เกิดจากการซักล้าง หรือน้ำที่เป็นน้ำฝนที่ตกลงมาผ่านบ้าน ของลูกด้วยเช่นเดียวกัน ข้อห้ามในการสร้างบ้านที่เกี่ยวข้องแม่อีกข้อคือ ห้ามไม่ให้ประตูบ้านของลูกที่สร้างใหม่ อยู่ในแนวเดียวกับประตูบ้านของแม่ นอกจากนี้ยังห้ามไม่ให้สร้างบ้านทับบริเวณที่เคยเป็นบ้านของคนที่ตายไม่ดี เช่น ฆ่าตัวตาย คลอดลูกตาย และต้นไม้ทับตาย เป็นต้น เพราะเชื่อว่าวิญญาณของคนที่ตายไปอาจกลับมาบันดาล ให้คนที่มาอยู่ใหม่มีอันเป็นไปหรือเจ็บป่วยได้" <sup>13</sup>

สิ่งก่อสร้างอื่นในหมู่บ้านที่สำคัญเป็นครกตำข้าวที่เรียกว่า *ครกมอง* มีกระจายอยู่หลายแห่งในหมู่บ้าน ชาวบ้านใช้ครกตำข้าวนี้ร่วมกันขึ้นอยู่กับว่าครกแห่งไหนอยู่ใกล้บ้านที่สุด แม้ว่าจะมีโรงสีข้าวขนาดเล็กให้บริการ ชาวบ้านคิดค่าจ้างสีข้าวจากข้าวที่นำมาสี (ข้าว 1 ถัง เจ้าของโรงสีจะชักข้าวเป็นค่าสีข้าว 1 ลิตร)



รูปที่ 3.6 บ้านพ่อหลวงป่าแหน ไพรบันลือ บ้านปางบอน

การกระจายตัวของ บ้านเรือนในหมู่บ้านปางบอนมี ลักษณะแบบรวมกลุ่มอยู่เป็น กระจุก (Cluster Settlement) ผสมกับแนวยาว (Linear Settlement) ตามความยาวของ สันเขาที่จำกัดให้กลุ่มบ้านมี รูปร่างตามแนวยาว และมีกลุ่ม บ้านบางส่วนที่สร้างต่ำลดหลั่น ลงมาตามใหล่เขา ซึ่งเกิดจาก การขยายตัวของประชากรใน หม่บ้าน

ขอบเขตการกระจายตัวของกลุ่มบ้านใน 1 หมู่บ้านในปัจจุบันมีความแตกต่างไปจากในอดีตบ้างขึ้นอยู่
กับปัจจัยที่เข้ามาเกี่ยวข้อง ปัจจัยหนึ่งที่มีผลอย่างมากคือ สภาพพื้นที่ (รูปร่างลักษณะ) ของสันเขาที่ส่วนมากมัก
เป็นแนวยาว แต่ในอดีตจำนวนบ้านต่อหนึ่งหมู่บ้านโดยเฉลี่ยมักไม่เกิน 20-30 หลังคาเรือน กลุ่มบ้านจึงมักกระจุก
ตัวอยู่บริเวณช่วงกลาง ๆ ของสันเขาซึ่งมีสภาพเป็นที่ราบมากกว่าส่วนอื่น ยกเว้นบางหมู่บ้านที่อยู่กันยาวนานและ
มีคนย้ายออกน้อย เช่น ที่*บ้านคะปีโหล* ซึ่งเคยมีบ้านอยู่มากถึงประมาณ 70 หลังคาเรือน <sup>14</sup> ในสภาพพื้นที่ซึ่งเป็นที่
ราบระหว่างสันเขาเป็นบริเวณค่อนข้างกว้างจึงรองรับการสร้างบ้านได้จำนวนมาก ในปัจจุบันสิ่งที่เปลี่ยนแปลง
ไปคือการขยายตัวของประชากรซึ่งไม่สามารถขยับขยายไปตั้งหมู่บ้านใหม่ได้สะดวกเท่าในอดีต ด้วยเหตุผลอัน

-

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> สัมภาษณ์นางสาวประภาศรี มิตรมากคี อายุ 28 ปี

 $<sup>^{14}</sup>$  สัมภาษณ์นายจะปี วุฒิวิทวัส อายุ 80 กว่าปี และนายป่าแหน ไพรบันลื้อ อายุ 56 ปี (อ้างแล้ว)

เนื่องมาจากการปกครองของรัฐที่ต้องการให้กลุ่มชาติพันธุ์บนพื้นที่สูงตั้งถิ่นฐานอยู่เป็นหลักแหล่งถาวร สะควก ต่อการจัดการปกครองและควบคุมทรัพยากรธรรมชาติ หมู่บ้านจึงจำเป็นต้องขยายออกไปยังพื้นที่ซึ่งแตกต่าง ออกไปจากในอดีต เช่น บริเวณที่เป็นสันเขาแคบ ๆ ในส่วนปลายของสันเขา และทุกบริเวณของสันเขาที่พอจะ สร้างบ้านเรือนได้

ปัจจุบันชาวบ้านปางบอนมีไฟฟ้าใช้ในหมู่บ้านแต่เป็นไฟฟ้าที่ได้จากพลังงานแสงอาทิตย์ รัฐบาลได้ทำ
การติดตั้งแผงโซล่าเซลล์ไว้ให้จำนวน 2 แผง แต่ละวันชาวบ้านจะนำก้อนแบตเตอรี่มาชาร์จไฟที่ห้องจ่ายไฟของ
แผงโซล่าเซลล์ แต่ด้วยกำลังเงินที่จะซื้อก้อนแบตเตอรี่ของชาวบ้านส่วนใหญ่ก็เพียงพอแค่หลอดไฟนีออนเพียง
ไม่กี่หลอด มีบ้านเพียง 2 หลังเท่านั้นที่สามารถซื้อแบตเตอรี่ขนาดใหญ่พอสำหรับเครื่องรับโทรทัศน์ หลังหนึ่ง
เป็นบ้านของอดีตสมาชิกสภาองค์การบริหารส่วนตำบล (อบต.) นาปู่ป้อม ที่ปัจจุบันเปิดเป็นร้านค้าเล็ก ๆ ใน
หมู่บ้าน และอีกหลังเป็นของชาวบ้านที่ประกอบอาชีพเป็นเจ้าหน้าที่ของเขตรักษาพันธุ์สัตว์ป่าสันปันแดน ในเวลา
กลางคืนชาวบ้านส่วนใหญ่จึงไปรวมตัวกันที่บ้านทั้ง 2 หลังดังกล่าวเพื่อรับชมละครภาคค่ำ ถึงแม้ว่าจะฟัง
ภาษาไทยได้ไม่เข้าใจกระจ่างมากแต่การได้ดูกริยาอาการของตัวละครก็พอช่วยให้เข้าใจ และมีอารมณ์ร่วมใน
เหตุการณ์ที่กำลังดำเนินอยู่นั้นได้ ซึ่งสื่อโทรทัศน์นี้เองที่ทำให้ชาวบ้านได้รับรู้ถึงโลกภายนอกที่อยู่ห่างไกล
ออกไปจากตัวพวกเขาที่รู้จักเพียงตลาดอำเภอปางมะผ้า เมืองแม่ฮ่องสอน หรือแม้กระทั่งเชียงใหม่ เด็กสาววัยรุ่น
ในหมู่บ้านพยายามแต่งกายเลียนแบบนักแสดงที่เห็นในโทรทัศน์ เมื่อแรก ๆ ผู้วิจัยจึงออกจะแปลกใจเล็กน้อยที่
เห็นเด็กสาวหลายคนห้อยสร้อยข้อเท้าที่มีรูปแบบ ลวดลายตามสมัยนิยม

ในปี พ.ศ.2547 รัฐบาลได้มีโครงการไฟฟ้าเอื้ออาทรที่มีจุดประสงค์เพื่อให้ทุกหมู่บ้านในประเทศไทยมี ไฟฟ้าใช้อย่างทั่วถึงกัน และเป็นโครงการที่ช่วยประชาสัมพันธ์ผลงานของรัฐบาลได้อย่างโดดเด่น ในขั้นแรกเริ่ม หน่วยงานภาครัฐได้มีแบบสอบถามให้กับเจ้าหน้าที่เข้ามาสัมภาษณ์ชาวบ้านเกี่ยวกับโครงการโซล่าโฮมซึ่งถือว่า อย่โครงการไฟฟ้าเอื้ออาทรนั่นเอง โครงการที่ว่าจะทำการติดตั้งแผงโซล่าเซลล์ให้กับบ้านทกหลังคาเรือนแต่ กระแสไฟที่ได้พอเพียงสำหรับใช้กับเครื่องไฟฟ้าไม่เกินหลอดนี้ออนให้แสงสว่างไม่กี่หลอดเท่านั้น ซึ่งทาง รัฐบาลก็ไม่ได้มีการอธิบายให้ชาวบ้านได้เข้าใจอย่างชัดเจน ชาวบ้านส่วนใหญ่เข้าใจว่าเมื่อติดตั้งแผงโซล่าเซลล์นี้ แล้วก็จะสามารถใช้เครื่องไฟฟ้าได้ทกชนิด บางหม่บ้านชาวบ้านถึงกับซื้อเครื่องอำนวยความสะดวกเตรียมพร้อม ไว้สำหรับไฟฟ้าที่คาคว่าจะเข้าถึงในเร็ววันเลยทีเคียว ทั้งนี้โครงการติคตั้งโซล่าโฮมก็ยังไม่มีการตัดสินใจอย่าง แน่นอนที่จะนำมาใช้เพราะเป็นเพียงการสำรวจความต้องการของประชาชน และมีเงื่อนไขว่าชาวบ้านอาจต้องมี ส่วนช่วยสำหรับค่าใช้จ่ายในการติดตั้ง โดยจ่ายเงินเป็นจำนวน 10,000-20,000 บาท ต่อหลังคาเรือน รวมทั้ง ค่าธรรมเนียมที่ต้องจ่ายให้ภาครัฐรายเคือนอีกเคือนละประมาณ 100-200 บาท ในขณะที่รายได้ต่อปีของชาวบ้าน จากภาคเกษตร โดยเฉลี่ยทั้งหมู่บ้านมีเพียงประมาณ 10,000 บาทเท่านั้น ชาวบ้านส่วนใหญ่จึง ไม่ได้มีความคาดหวัง ต่อโครงการดังกล่าวเท่าใดนัก เหมือนกับความช่วยเหลืออื่นของภาครัฐที่ไม่ได้ดำเนินการช่วยเหลืออย่างจริงจัง และทั่วถึง ตัวอย่างที่เห็นเป็นรูปธรรมในหมู่บ้านอีกแห่งเป็นอาคารสาธารณสุขชุมชนที่ลงทุนด้วยการสร้างอาคาร คอนกรีตที่เหมือนกับแปลนอาคารสาธารณสุขชุมชนแห่งอื่น ๆ ทว่าไม่มีเจ้าหน้าที่ประจำมานานกว่า 2 ปีแล้วด้วย เหตุผลว่าไม่มีบุคลากร ชาวบ้านที่เกิดเจ็บป่วยต้องลงไปรับการรักษาที่สาธารณสุขที่ใกล้ที่สุดที่บ้านนาปู่ป้อม หรือ เดินทางไปโรงพยาบาลปางมะผ้า

## 3.4 การดำรงชีวิต

#### 3.4.1 อาหารการกิน

อาหารหลักเป็นข้าวสวยที่มีทั้งข้าวไร่ และข้าวนา ผลผลิตที่ปลูกได้ในแต่ละปี ส่วนกับข้าวหลักเป็น น้ำพริก เครื่องประกอบอาหารที่สำคัญอย่างยิ่งจึงเป็นพริกที่ปลูกได้จากไร่ และเกลือ ส่วนหอม และกระเทียมนั้น อาจเป็นส่วนประกอบซึ่งเข้ามาในภายหลังจากระบบเศรษฐกิจ เป็นพืชที่ขายได้รายได้ดี แต่ไม่ค่อยใส่ลงไปใน อาหาร

โคยปกติถ้าหากไม่มีเนื้อสัตว์เลยเป็นน้ำพริกที่นำพริกแห้งที่ผลิตได้จากไร่แล้วตากแห้งไว้ มาคั่วบนไฟ ให้กรอบ ก่อนนำมาตำใส่เกลือ บางครั้งก็ใส่ผงชูรส ลักษณะคล้ายพริกเกลือที่คนไทยนำมารับประทานร่วมกับ ผลไม้เปรี้ยว ๆ น้ำพริกแบบนี้สามารถเก็บไว้กินได้นาน หรือถ้าหากจะทำให้มีรสชาติเพิ่มขึ้นอีกจะเป็นพริกแห้งคั่ว ตำกับเกลือแล้วนำไปคั่วในน้ำมันร้อน ๆ อีกทีหนึ่ง

ส่วนประเภทต้มไม่ค่อยมีต้มจืดนัก เพราะจะต้องมีพริกและเกลือเป็นส่วนประกอบหลัก หน้าตาของ อาหารจะคล้ายกับต้มโคล้ง แต่มีเพียงรสชาติเค็มและเผ็ดเล็กน้อย อาหารพวกต้มเหล่านี้มักทำในกรฉีที่มีเนื้อสัตว์ ใส่ด้วย อย่างในพิธีเลี้ยงผีก็จะเป็นเนื้อหมูหรือเนื้อไก่ หรือเนื้อสัตว์ป่า อาหารประเภทต้มเหล่านี้เองที่นิยมทำกัน

มากในพิธีเลี้ยงผี แต่ถ้าเลี้ยงผื จริง ๆ จะเป็นเพียงเนื้อสัตว์ต้มกับเกลือ ไม่ใส่ พริกแห้ง ช่วงที่การเดินทางติดต่อสะดวกร้านค้าในหมู่บ้านมีเนื้อปลาแห้ง และเส้นหมี่สำเร็จรูปมาขายชาวบ้านจึงนิยมนำเส้นหมี่มาต้มใส่กับปลาแห้งรับประทานกับข้าว



<sup>เนอบตา</sup> รูปที่ 3.7 แม่เฒ่าขณะคั่วพริกแห้งเพื่อเตรียมนำมาประกอบอาหาร

ถ้าหากได้เนื้อปลา มาไม่นิยมต้มเพราะจะคาว

มาก ปลาที่ใค้มักเป็นปลาที่จับได้จากลำห้วยที่อยู่ห่างไปจากหมู่บ้านอีกพอสมควร (เป็นห้วยน้ำโป่งที่อยู่ห่าง ออกไปถึงบ้านน้ำฮูผาเสื่อ เพราะที่นั่นปลาจะตัวโตกว่าและมากกว่าบริเวณต้นน้ำที่เป็นปลาตัวเล็ก ๆ) ขนาดของ ปลาที่ชาวบ้านที่นี่ถือว่าใหญ่แล้วคือประมาณ 15 เซนติเมตรขึ้นไป เป็นปลาที่ก้างเยอะการเตรียมจะเอาปลามาหมัก ไว้ในเกลือ 1 คืน ให้เนื้อปลาเริ่มพอง (เริ่มเน่า คล้ายกับการหมักปลาเค็ม) วันถัดมาจึงเอาใส่ลงในกระบอกไม้ไผ่ ขนาดก่อนข้างใหญ่พอสมควร (ประมาณเส้นผ่าสูนย์กลาง 15 เซนติเมตร) ตำพริกแห้งและเกลือลงไปกลุกกับเนื้อ ปลา แล้วจึงนำกระบอกไม้ไผ่นั้นไปเผาไฟ (ความจริงคือวางไว้ใกล้กับกองไฟ เหมือนกับการเผาข้าวหลาม และ วิธีการทำเนื้ออุ๊บของชาวไทยใหญ่) จนคะเนว่าเครื่องปรุงภายในเดือดและเนื้อปลาสุกได้ที่แล้วจึงยกลงเทอาหาร

ใส่ลงในภาชนะรับประทานได้ รสชาติจะคล้าย ๆ กับปลาที่นึ่งกับน้ำปลา เกลือจะซึมเข้าไปในเนื้อปลาและพริกที่ ทำให้ปลาไม่คาวจนเกินไป

ถ้าหากวันใหนคนในหมู่บ้านล่าสัตว์ป่าได้ ก็นำมาแบ่งขายให้กับคนในหมู่บ้าน และเนื่องจากเนื้อสัตว์ บางประเภทจะค่อนข้างคาวดังนั้นขั้นตอนการทำจึงแตกต่างเล็กน้อย ยังคงเป็นต้มเนื้อใส่พริกและเกลือ แต่ว่าจะนำ เนื้อไปผัดในน้ำมันใส่พริกและเกลือให้เนื้อสุกเป็นเนื้อผัดเผ็ด (แบบใส่เฉพาะพริกแห้งตำ) ขั้นตอนสุดท้ายจึงใส่ น้ำตามลงไป กลายเป็นเนื้อต้มใส่พริกกับเกลืออีกสูตรหนึ่ง

ทั้งนี้อาหารของชาวมูเซอก็ขึ้นอยู่กับฤดูกาลว่าแต่ละช่วงมีอาหารอะไรมาก ถ้าฤดูแล้งอาหารที่เป็นผักหา ก่อนข้างยากก็มักเป็นของแห้งพวกน้ำพริก และเนื้อสัตว์บ้างเท่าที่พอหาได้ โดยมากมักเป็นปลา ส่วนสัตว์ป่า ก่อนข้างผอมจึงไม่ก่อยนิยมล่ากัน พอเข้าต้นฤดูฝนเห็ดบางชนิคเริ่มออก เช่น เห็ดถอบ (เป็นเห็ดที่ขึ้นตามป่าเต็งรัง ที่มีต้นพลวงขึ้นมาก อยู่ในระดับค่อนข้างสูง จัดว่าเป็นของป่าที่เป็นที่ต้องการของชุมชนพื้นราบ ถ้านำไปขายที่ตัว เมืองเชียงใหม่แบ่งขายเป็นลิตร ลิตรละหลายร้อยบาทขึ้นอยู่กับความต้องการ) แทบจะกล่าวได้ว่าอาหารของชาว มูเซอเป็นอาหารที่ทำง่าย และหาได้ตามท้องถิ่น ไม่ค่อยมีขั้นตอนการปรุงที่พิถีพิถันมากนัก จำกัดอยู่ที่วิธีการ ทำ น้ำพริก ผัด ด้ม ย่างหรือปึ้ง และหลาม

## 3.4.2 เครื่องประดับ และการแต่งกาย

ชุดของผู้หญิงชาวมูเซอแดงประกอบด้วยผ้า 2 ชิ้นคือ ตัวเสื้อเป็นเสื้อแขนยาวทรงกระบอก ผ่าหน้า ตัว เสื้อตัดไว้พอดีตัวความยาวจะอยู่ที่ระดับเอว สีพื้นของเสื้อเป็นสีดำ แต่มักมีผ้าสีฟ้าที่กาดไว้บริเวณด้นแขนทั้ง 2



รูปที่ 3.8 หญิงชาวมูเซอแดงและลูก ๆ

ข้าง และชายเสื้อด้านหน้าที่ผ่าเป็นสีแคงหรือสีฟ้า บางคนก็ใช้สี พื้นของเสื้อเป็นสีฟ้า แล้วใช้สีแคงเป็นผ้าคาดที่ต้นแขน ส่วนชิ้น ที่เป็นผ้านุ่งมักเป็นสีดำเช่นเดียวกับตัวเสื้อ ส่วนชายกระ โปรงจึง มีการปักผ้าเป็นลวคลายสัตว์ และลายเรขาคณิตตามแต่คนปัก

ที่หมู่บ้านปางบอนยังสามารถพบเห็นการแต่งกายแบบ คั้งเดิมอยู่บ้าง เพียงแต่มีการประยุกต์ปรับเปลี่ยนไปตามสภาพ ของสังคม และเศรษฐกิจมากขึ้น ทั้งนี้เนื่องจากผ้าที่เคยนิยมนำมา ตัดชุดอยู่ในช่วงเวลาหนึ่งเป็นผ้ากำมะหยี่จากประเทศจีน เนื้อผ้า ก่อนข้างหนาและราคาแพงกว่าผ้าชนิคอื่น ดังนั้นชุดที่ตัดเย็บ อย่างสวยงามนี้จึงมักเก็บไว้สวมใส่ในช่วงเทศกาลสำคัญประจำผื ในเวลาปกติผู้หญิงจะนุ่งผ้าถุงที่มีลวคลาย และสีสันตามแบบ ผ้าถุงที่มาจากภาคใต้ หรือผ้าถุงของพม่าซึ่งมีราคาถูกกว่า สีสัน สดใส และฉูดฉาดกว่า คนเฒ่าคนแก่หลายคนยังนิยมใส่เสื้อ ประจำกลุ่มที่ตัดด้วยผ้าเนื้อบางในชีวิตประจำวัน ส่วนหญิงสาวใส่เสื้อขืดและผ้าถุงเหมือนที่พบเห็นได้จากหญิงสาวกลุ่มไทย ใหญ่ที่เพิ่งอพยพมาจากประเทศพม่า โดยให้เหตุผลว่าใส่สบาย

กว่าชุดประจำกลุ่ม และราคาถูกกว่า ในบางโอกาสเช่น เคินทางเข้าตลาด งานเทศกาลต่าง ๆ หญิงสาวในหมู่บ้านก็

ยังนิยมแต่งกายด้วยชุดประจำเผ่าออกไปเช่นกัน โดยให้เหตุผลว่าเป็นชุดที่ดูดีกว่าชุดธรรมดา โดยปกติการตัดเย็บ ้ เสื้อผ้าเป็นเรื่องที่เด็กสาวต้องเรียนรู้ตั้งแต่เด็ก ส่วนผ้าที่ใช้ตั้งแต่อดีตมักจะไปหาซื้อหรือเอาของไปแลกเปลี่ยนกับ ชุมชนอื่น นอกจากนี้ยังมีการปักลวคลายเป็นรูปต่าง ๆ ทั้งรูปเรขาคณิต และรูปสัตว์

เครื่องประดับของหญิงสาวตั้งแต่อดีตทำจากเงิน โดย ช่างในหม่บ้าน ที่บ้านปางบอนคนที่ยังทำเครื่องประดับเงินแบบ เก่าได้อยู่คือพ่อเฒ่าจะปุ่ วุฒิวิทวัส ซึ่งเป็นปู่เละคนเดียวเหลืออยู่ ในหมู่บ้านพ่อเฒ่าเล่าว่า "เมื่อก่อนต้องเดินทางไปซื้อเงินเส้นที่ แม่ฮ่องสอนแล้วเอากลับมาทำที่หมู่บ้าน เวลาทำคนที่อยากได้ เครื่องประดับเค้าไปซื้อเงินมาให้ทำถึงบ้าน โดยมากก็เป็นต่างหู จริง ๆ ก็ใส่ทั้งผู้หญิงและผู้ชายนั่นแหละ แต่ตอนหลังหนุ่ม ๆ เขาไม่ใส่กันแล้ว มารุ่นหลังสมัยนี้ถึงเห็นมาใส่กันตามคนที่อื่น อีก นอกจากพวกต่างหูแล้วถ้าคนมีเงินหน่อยก็สั่งให้ทำเป็น กำไลข้อมือบ้าง กำไลที่ใช้สวมคอบ้าง" เครื่องประดับที่นิยมใส่ กันจะเป็นต่างหู กำไลข้อมือ และกำไลเงินสำหรับสวมคอ

สำหรับผู้ชายมีผ้า 2 ชิ้นเช่นเคียวกับผู้หญิง ตัวเสื้อเป็น เสื้อแขนยาว หรือครึ่งแขนทรงกระบอก ตัวเสื้อผ่าหน้า พื้นสีคำ



รูปที่ 3.9 เครื่องแต่งกายของผู้ชาย

ปะผ้าสีฟ้าไว้ตรงต้นแขนทั้ง 2 ข้าง และตรงชายผ้าที่ผ่าด้านหน้า เช่นเดียวกับเสื้อผ้าของผู้หญิงเพียงแต่ตัวใหญ่กว่า และยาวลงมากลุมสะ โพก ส่วนกางเกงในอดีตอาจใช้เพียงสี เคียว แต่ปัจจุบันมีผ้าให้เลือกมากมาย เนื้อผ้าที่นิยมเลือกเป็นผ้าเนื้อหนักที่ทิ้งตัวพลิ้ว ตรงขอบกางเกงมีทั้งที่ใช้วิธี ผูกชายขอบเหมือนกางเกงชาวเล และแบบประยุกต์ที่ใส่ยางยืดให้ใส่ได้สะดวก เป้ากางเกงจะยาวลงมาเกือบถึงขา กางเกงที่มีความยาวประมาณกลางหน้าแข้ง นิยมกู๊นขอบขากางเกงด้วยสีฟ้าสีเดียวกับสีที่ปะไว้ที่ต้นแขนเสื้อ ปัจจุบันการแต่งกายของผู้ชายยังคง ไว้เพียงส่วนที่เป็นกางเกง เพราะสวมใส่สบายและคล่องตัวมากสำหรับการ เดินทางเขาทำไร่ หรือทำนา ส่วนตัวเสื้อนิยมใส่เสื้อยืดที่หาซื้อได้จากตลาดทั่วไป

## 3.4.3 เครื่องมือเครื่องใช้ในชีวิตประจำวัน

เครื่องมือเครื่องใช้สามารถแยกออกได้อีกเป็นเครื่องใช้ในการเกษตร เครื่องใช้ในครัวเรือน เครื่องมือใน การล่าสัตว์ เครื่องใช้ในพิธีกรรม (ซึ่งมักเป็นเครื่องใช้เฉพาะของป่จอง) และเครื่องใช้เฉพาะงาน (มักเป็นของป่เละ คือเครื่องมืองานช่าง)

### ก.เครื่องใช้ในการเกษตร

1.จอบ เป็นเครื่องมือที่เป็นโลหะหลัก ๆ ที่ใช้ขุดดิน พลิกหน้าดิน และถางหญ้าในช่วงที่เตรียม พื้นที่เพื่อการเพาะปลูก ไม่สามารถผลิตขึ้นได้เอง เพราะจอบหนาและต้องใช้วิธีการหล่อตรงบ้องสำหรับ ใส่ด้าม จึงมักไปซื้อจากตลาด

2. งอง เป็นเครื่องมือขนาดเล็ก มีด้ามเป็นไม้ ตรงส่วนปลายของเครื่องมือเป็นเหล็กแผ่นที่ถูก คัดให้งอออกด้านข้างเพื่อให้เหมาะมือ ใช้ในการถากหญ้าที่ขึ้นตามหน้าดิน เป็นเครื่องมือที่มีใช้มาตั้งแต่ สมัยโบราณ ปู่เละสามารถทำขึ้นใช้เองได้ในหมู่บ้าน มักใช้ในช่วงที่ผลผลิตกำลังงอก แล้วมีหญ้าขึ้น แทรกมาด้วย





รูปที่ 3.10 งอง เครื่องมือใช้ทำไร่

รูปที่ 3.11 *มุย* หรือขวานแบบดั้งเดิม

3. มุย คือขวานมีข้อง แต่ต่างจากขวานที่เห็นในภาคกลางและภาคอื่น ๆ มุยจะมีรูปร่างเรียว และหนาเทอะทะกว่า เป็นเครื่องมือที่ชาวมูเซอรู้จักใช้กันมานานแล้ว แต่ไม่สามารถผลิตขึ้นใช้เองได้ เพราะใช้กระบวนการหล่อพิมพ์ ขวานชนิคนี้ใช้ทั้งในการเกษตร เวลาถางไร่แล้วเจอตอไม้แล้วต้องตัด ออก แต่เนื่องจากรูปร่างของขวานที่ค่อนข้างเทอะทะอย่างที่บอกไว้แล้วประกอบกับคมที่แคบ จึงไม่ สามารถตัดไม้ต้นใหญ่มากนักได้

## แครื่องใช้ในครัวเรือนและชีวิตประจำวันทั่วไป

1. มีด เป็นเครื่องใช้ที่ต้องมีติดบ้านไว้ตลอดเวลา เพราะใช้ทั้งทำอาหาร และออกป่า เป็นต้น รูปร่างของมีคมีเพียงไม่กี่แบบ หลัก ๆ เห็นจะมีอยู่ 2 รูปแบบคือ มีทรงปลายตัด ตรงส่วนโคนสอบเข้าหา ค้ามจับ คมใช้งานมีทั้ง 2 ค้าน และมีคที่มีปลายแหลม มีคมค้านเดียว ใบมีคโค้งงอ (คล้ายคาบ) ค้ามจับทำ จากไม้ หน้าที่การใช้งานของมีคไม่ได้กำหนดไว้แน่นอน ขึ้นอยู่กับความสะควกในการใช้ คังนั้นจึงเห็น ได้ว่าตั้งแต่หั่นเนื้อ หั่นผัก สับกระดูกสัตว์ กระทั่งฟันต้นไม้ สามารถใช้ในมีคเล่มเคียวกันนั้นเอง

2.ใหล็กแหลม มักมีติดฝาบ้านไว้ในครัว ใช้ในการทำอาหาร เนื่องจากอาหารของชาวมูเซอนิยม ใช้พริก หอม และกระเทียม เป็นต้น ที่ย่างไฟแล้วก่อนนำไปประกอบอาหารอีกครั้ง เหล็กแหลมนี้เป็น เส้นเล็ก ๆ ใช้เสียบเครื่องปรุงเปล่านี้ หรือใช้เสียบเนื้อสัตว์ที่ได้มาย่างไฟเพื่อถนอมอาหารให้เก็บไว้ได้ นาน ๆ

3.เหล็กสามเส้า เป็นโครงเหล็กมีขายื่นออกมา 3 ด้าน ส่วนบนมีรูปทรงกลมเพื่อวางก้นหม้อ และกันภาชนะใด้สะควก 4.กระทะ หรือแผ่นอลูมิเนียมแบน ๆ ที่ตีให้เกิดกันภาชนะ ค่อนข้างจำเป็นเพราะใช้ในการคั่ว พริก ซึ่งเป็นเครื่องปรุงอาหารที่ชาวมูเซอนิยม นอกจากนี้ก็ใช้กระทะเป็นภาชนะหลักในการประกอบ อาหาร



รูปที่ 3.12 เตาไฟบ้านปู่เละ ประกอบด้วย หม้อ เหล็กสามเส้า ครกไม้ กาน้ำร้อน และตู้ใส่ถ้วยชาม หรือเก็บอุปกรณ์อย่างอื่น เหนือเตาไฟใช้ตากพริกแห้ง

5.กาตั้มน้ำ ที่ใช้อยู่เป็นกาอลูมิเนียมซึ่งมีความจำเป็นที่ขาดไม่ได้ เพราะชาวมูเซอแดงก็เหมือน กลุ่มชาติพันธุ์บนที่สูงอื่น ๆ ที่นิยมดื่มน้ำชากันเป็นประจำ

หม้อหุงข้าว มักใช้หุงข้าวเพียงอย่างเดียว เป็นหม้ออลูมิเนียมทรงกลมกันแบน ที่มีวางขายอยู่ทั่วไป

6.ครกทำจากไม้ รูปร่างของครกค่อนข้างยาวคล้ายแก้วไม้ขนาดใหญ่ที่มีด้ามเป็นหูยื่นออกมา ให้จับได้สะดวก สามารถทำเองได้ในบ้าน และเนื่องจากเวลาวางครกมักจะไว้ที่ชั้นเหนือกองไฟ ดังนั้น ผิวของครกด้านนอกจึงมีสีดำจากการรมควัน และความมันที่เกิดจากการหยิบจับใช้บ่อยครั้ง จนบางชิ้น คล้ายกับว่ามีการประดับตกแต่งผิวภาชนะด้วยการรมควันและขัดมันให้เกิดความเงางาม

7. ถ้วยชามไม้ ยังพอมีเหลืออยู่ให้เห็นในบางบ้านเท่านั้น เพราะการเดินทางติดต่อสะควกกว่า ในอดีต ภาชนะจากสังกะสี และกระเบื้องจึงหาได้ง่าย ส่วนภาชนะแบบเก่าที่ทำจากไม้ต้องเสียเวลาใน การทำนาน ลักษณะของผิวภาชนะก็คล้ายกับครกที่เมื่อถูกควันรมนาน ๆ เข้าก็มีความเงางามคล้ายขัดมัน และคำจากเขม่าควัน

8.ครกมองตำข้าว ในหมู่บ้านปางบอนมีครกมองใช้งานอยู่ 3 แห่ง ตั้งกระจายอยู่ในหมู่บ้านใคร
ๆ ก็สามารถมาใช้ได้ขึ้นอยู่กับว่าครกอันไหนอยู่ใกล้บ้านมากกว่ากัน ครกมองตำข้าวประกอบด้วยตัว
ครกที่ส่วนฐานฝังไว้ในคิน ส่วนของไม้ตำที่ใช้เท้าเหยียบ และด้านหน้าตรงที่เหยียบก็มักมีไม้ไว้สำหรับ
ให้เกาะเพื่อจะได้ออกแรงเหยียบและทิ้งน้ำหนักได้เต็มที่ ที่ครกมองมักจะทำหลังคาคลุมไว้เพื่อกันแดด

และกันฝน จึงมีเสาที่ปักไว้เป็นคานไว้รอบ ๆ ครก ที่บ้านปางบอนครกมองบางแห่งทำรั้วล้อมรอบไว้ ด้วยเนื่องจากชาวบ้านยังคงเลี้ยงสัตว์พวกหมูและไก่โดยปล่อยให้เดินหากินเอาเอง จึงต้องสร้างรั้วขึ้นกัน ไม่ให้สัตว์เข้ามาคุ้ยเขี่ยบริเวณครกและจะทำให้เกิดความสกปรก

### ค.เครื่องใช้ในการถ่าสัตว์

1. ธนูและลูกธนู สามารถผลิตใช้เองได้ คันธนูจะมีขนาดเล็ก นิยมผลิตจากไม้ใผ่ หลายบ้าน ยังคงมีธนูที่อาบยางไม้มีพิษไว้ที่ปลายดอก แต่ปัจจุบันไม่ค่อยได้ใช้นักเนื่องจากมีปืนแก๊ปที่ชาวบ้านทำ

ขึ้นใช้เองหรือหาซื้อจากที่อื่น นอกจากธนูแล้วก็ยังมีหน้าไม้ซึ่ง นิยมใช้กันมากยังคงพบเห็น แขวนไว้ที่ฝาบ้านในหลาย ๆ ข้าน

2.หอก ใบหอกตีจาก เหล็ก ใบหอกมีรูปร่างเรียวยาว ด้ามจับเป็นไม้ ขนาดความยาว ของหอก ประมาณ 1.50 เมตรขึ้น ไป สามารถผลิตขึ้นใช้เองได้ใน หมู่บ้านโดยปู่เละ หรือช่างตีเหล็ก



รูปที่ 3.13 พ่อเฒ่าจะปุ๊ ปู่เละของหมู่บ้านพร้อมใบหอกที่ตีเอง

## ง.เครื่องใช้ในพิธีกรรม

1. ที่วางเทียนในพิธีกรรม โดยมากเป็นของปู่จองประกอบด้วยแท่งเหล็กที่มีรูปร่างเป็นเหล็กที่ เป็นสามง่ามยื่นออกมา ส่วนอีกด้านหนึ่งมีแท่งยื่นออกมา ตรงกลางกลวงสำหรับวางเทียน การใช้งานจะ วางด้านที่เป็นสามง่ามปลายแหลมปักลง ไปบนพื้นที่เป็นหิ้งสำหรับทำพิธีที่บ้านปู่จอง ส่วนด้านที่เป็น แท่งเหล็กกลวงใช่วางเทียนใข และชุดที่ทำจากกระดาษหรือใบลาน เป็นรูปดอกไม้ 3 ดอก พร้อมใบไม้



รูปที่ 3.14 กลองที่บ้านของปู่เละ

2 ชุด (เหมือนคอกไม้บูชา) ทั้งหมดเป็นของส่วนตัวของปู่ จองเมื่อตายไปแล้วก็ต้องเอาไป วางไว้เป็นของเซ่นให้กับปู่จอง ด้วย 2.ดาบ เป็นเครื่องใช้ในการทำพิธี ปู่จอง นำมาใช้ระหว่างทำพิธี สันนิษฐานว่าน่าจะเป็นข่ม ขวัญ หรือไล่ผี

3.กลอง เป็นของปู่เละ ลักษณะรูปร่าง เหมือนกลองไทยใหญ่ ปู่เละเป็นผู้เก็บรักษาไว้ เพื่อว่า เวลามีงานเข้าพรรษา ออกพรรษา หรือวันพระ บาง วันที่ปู่เละอารมณ์ดีจึงจะเอาออกมาตีเสียที

4.ที่วางเทียน เป็นที่วางเทียนขนาดใหญ่ สำหรับเทียนเข้าพรรษาทำจำไม้ท่อนแกะสลักคล้าย เสาที่มีหัวเสาแกะเป็นรูปคล้ายเสาหัวเม็ดใน สถาปัตยกรรม ปู่เละเป็นผู้เก็บรักษาเช่นเคียวกัน จะ นำออกมาใช้ในช่วงเข้าพรรษา



รูปที่ 3.15 ที่วางเทียนสำหรับช่วง เข้าพรรษา

## จ.เครื่องใช้พิเศษเฉพาะงาน- สำหรับ ทำงานไม้

เครื่องใช้ประเภทนี้ได้แก่ เครื่องมือของปู่เละที่เป็นช่างตีเหล็ก ช่างทำเครื่องประดับ และช่างที่ ทำงานฝีมือในตัวคนคนเดียวกัน มีรูปแบบที่แตกต่างกันไปตามงานที่ทำ



รูปที่ 3.16 เครื่องมือเหล็กใช้ขุดไม้

1.สำหรับทำงานไม้ เครื่องมือที่ใช้ในการแกะไม้ มัก ใช้ในการขุดทำเครื่องใช้ประเภทไม้ พวกหม้อนึ่งข้าว ครก ขนาดเล็กที่มีไว้ใช้ในครัว และถ้วยชามไม้ เป็นต้น เครื่องมือ ชนิดนี้มีหลากหลายรูปทรง สามารถผลิตเองได้ภายในหมู่บ้าน ตรงส่วนปลายที่ใช้ขุดทำจากเหล็กที่ตีจนบางแล้วนำมางอให้ เป็นวงกลมสำหรับเวลาขุดหรือถากเนื้อไม้ออก และเครื่องมือ อีกชิ้นเป็นเหล็กแผ่นที่โค้งสำหรับเจาะและขุดในช่วงแรก ๆ ให้ท่อนไม้เป็นหลุมก่อนจะค่อย ๆ ถากเนื้อไม้ออกจน ถึงกัน ภาชนะ

## ฉ.เครื่องใช้พิเศษเฉพาะงาน- สำหรับงาน

### โดหะ

1.เครื่องสูบลมที่มีรูปร่างเหมือนกล่องกลม ๆ มีแกน เป็นไม้และแผ่นไม้ที่เวลาใช้งานจะชักแกนไม้นี้เข้าออกทำให้ เกิดลม เป่าใส่กองถ่านเพื่อเร่งให้ไฟลุกและร้อนมากยิ่งขึ้น ใช้ ในการตีเหล็กที่ต้องใช้ความร้อนสูงมาก 2. ทั่งรองตีเหล็ก รูปร่างเป็นเหล็กแท่งกลม ตัน เวลาใช้งานมักปักลงไปในดิน หรือ ปักลงไป บนท่อนไม้ขนาดใหญ่ มักประกอบด้วยทั่ง 2 อัน ปักไว้คู่กัน อยู่ใกล้ ๆ กับกองไฟเพื่อให้ง่ายและสะดวก ต่อการใช้งาน ดังนั้นจุดที่ใช้ตีเหล็กจึงมักเป็นพื้นที่ถาวร ไม่ต้องเคลื่อนย้ายเครื่องมือ

3.ค้อน และคีมคีบ ใช้คู่กันขณะที่ตีเหล็ก มือหนึ่งถือคีมที่คีบแท่งวัตถุดิบที่กำลังจะแปรรูปเป็น เครื่องมือ เพราะต้องเผาไฟ จึงทำให้เครื่องมือร้อนมาก และอีกมือถือค้อนสำหรับทุบ เพื่อแต่งคมและ รูปร่างของภาชนะให้ได้ตามต้องการ

#### 3.5 ระบบการผลิต

การประกอบอาชีพของชาวมูเซอแดงมีความแตกต่างกันตามช่วงเวลา โดยทั่วไปแล้วก็คือการทำ เกษตรกรรม เพียงแต่พืชหลักที่ปลูกยังมาซึ่งความแตกต่างของรายได้ในช่วงนั้น ๆ นอกจากการทำเกษตรกรรม แล้ว ชาวมูเซอแดงบางคนยังมีความสามารถทางด้านค้าขาย มีการติดต่อสัมพันธ์กับคนพื้นราบอยู่โดย เห็นได้ชัด

ว่าผู้หญิงชาวมูเซอแดงที่บ้านปางบอน
ส่วนใหญ่พูดภาษาไทยใหญ่ได้ดี และ
คุ้นเคยกับคนแปลกหน้าทำให้สามารถ
พูดคุยและสัมภาษณ์ได้สะดวกและ
เป็นไปตามธรรมชาติ แสดงถึงการ
ติดต่อสัมพันธ์กับกลุ่มชาติพันธุ์อื่น
อย่างสม่ำเสมอ และอาจเป็นเพราะ
ตำแหน่งที่ตั้งของหมู่บ้านอยู่ในเขต
แคนของวัฒนธรรมและชุมชนไทย
ใหญ่ ทั้งในเขตของประเทศไทย และ
เขตแคนของประเทศพม่า ในช่วงที่
ผู้วิจัยเข้าเก็บข้อมูลในหมู่บ้านก็ได้
พบปะพูดคุยกับกองคาราวานชาวไทย



รูปที่ 3.17 ช่างกำลังตีเหล็กแบบวิธีการดั้งเดิม

ใหญ่ และทหารไทยใหญ่ที่แวะเวียนหรือเดินทางผ่านเข้ามาในหมู่บ้านอยู่เสมอ กลุ่มที่กุ้นเคยก็จะแวะเข้ามาพูดคุย ทักทายสมาชิกในหมู่บ้าน ส่วนกลุ่มที่ไม่คุ้นเคยก็อาจเพียงแวะเข้ามาบอกกล่าวกับพ่อหลวง หรือเดินผ่านไปเงียบๆ

#### 3.5.1 เกษตรกรรม

อาชีพหลักของชาวบ้านคือการทำเกษตรมาแต่คั้งเดิม ทว่าในอดีตช่วงเวลาหนึ่งเมื่อการค้าฝิ่นแพร่หลาย โดยทั่วไป อาชีพหลักของชาวบ้านคือการปลูกฝิ่น เพราะจากตำแหน่งที่ตั้งถิ่นฐานบนที่สูงอันเอื้ออำนวยต่อการ ปลูกฝิ่น พ่อเฒ่าจะคะ มิตรมากดี บอกถึงความเห็นชาวบ้านในสมัยนั้นว่า "ถ้าสามารถซื้อหาอาหาร เสื้อผ้า และ เครื่องใช้ต่าง ๆ ได้จากรายได้ที่ขายฝิ่น พืชผักที่ปลูกในหมู่บ้านก็เป็นแค่พืชเสริม ปลูกพอกินในครอบครัว เมื่อฝิ่น 1 จ๊อย (หรือ 1.6 กิโลกรัม) แลกข้าวได้ 10 ถังแล้ว อย่างนี้ก็ปลูกฝิ่นไว้ดีกว่าปลูกข้าวขายเสียอีก" บางคนก็ ประกอบอาชีพค้าขายในช่วงที่อยู่นอกเวลาเก็บเกี่ยวตัวอย่างสามีของแม่เฒ่านาย้อที่ค้าขายเก่ง "สมัยก่อนพ่อเฒ่าเขา เอาฝิ่นไปแลกของ แลกเสื้อผ้า ไปทางเมืองนอก (พม่า) บ้าง จนย้ายมาอยู่ปางบอนก็ไปที่แม่ฮ่องสอนต้องเดินจาก หมู่บ้านลงไป ไปทางนาปู่ป้อมแล้วต่อรถที่บ้านปางหมูหรือน้ำกัดอีกที ถ้าไม่มีรถพ่อเฒ่าก็เดินไปตลอดทาง เดิน เร็ว ๆ ก็ใช้เวลาแค่ 1 วัน 1 คืน บางทีก็ไปทางพม่า ที่เมืองปั่น เมืองนาย ซื้อปลาเน่า (ปลาตากแห้ง) สักเจ ใบชากลับเข้าไปขายที่แม่ฮ่องสอนได้ราคาดี" จนกระทั่งเมื่อรัฐบาลไทยกวาดล้างการปลูกฝิ่นอย่างหนักชาวบ้านต้อง เลิกปลูกฝิ่น หันมาปลูกพืชทดแทนทั้งเพื่อบริโภคในครัวเรือน และเพื่อขายบ้างบางส่วน โดยมากจะทำไร่ปลูกข้าวข้าวโพด ถั่ว งา พริก และแตง เป็นด้น ส่วนที่นาก็มีกันบ้างโดยมากจะมีอยู่ที่ริมห้วยโป่งทางด้านตะวันตกของ หมู่บ้าน พอเข้าฤดูหนาวที่นาก็เปลี่ยนมาปลูกกระเทียมสร้างรายได้ให้มากกว่าพืชอย่างอื่น นอกจากนี้ก็มี "ที่สวนกันบ้างได้รับการสนับสนุนมาตั้งแต่สมัยโครงการพัฒนาที่สูงไทย-เยอรมัน ที่มาห้ามไม่ให้ชาวบ้านปลูกฝิ่น พืชที่ นำเข้ามามีพวกลิ้นจี่ กาแฟ และมะม่วง" 17

ที่ไร่ของชาวบ้านจะกระจายอยู่บนไหล่เขาโดยรอบหมู่บ้าน เรื่องความชั้นของพื้นที่ไม่ได้เป็นอุปสรรค ต่อการทำไร่ อุปสรรคอย่างเดียวคือดิน ว่ามีความอุดมสมบูรณ์มากพอหรือไม่ ศัตรูการเกษตรอีกอย่างคือสัตว์เลี้ยง พวกวัว-ควายที่เลี้ยงแบบปล่อยให้อาหารกินกันเอง มักจะพังรั้วเข้าไปกินผลผลิตทางการเกษตรอยู่เป็นประจำ ขอบเขตของไร่ที่อยู่ไกลหมู่บ้านที่สุดต้องใช้เวลาเดินเท้านานถึง 2 ชั่วโมง ลักษณะของพื้นที่ไร่มักอยู่บริเวณสัน เขาสาขาระดับต่ำ หรือบริเวณไหล่เขาของเทือกเขาหลัก อย่างไรก็ตามสิ่งสำคัญที่สุดของพื้นที่ไร่คือลักษณะดินที่มี ความอุดมสมบูรณ์ที่สุดนั่นเอง

ส่วนที่นา เนื่องจากความจำกัดของพื้นที่บริเวณห้วยน้ำ โป่งซึ่งใหลผ่านหุบเขาทางด้านตะวันตกของ หมู่บ้านลงสู่ทิศใต้นั้น มีที่ราบเล็ก ๆ และแคบ ต้องขุดปรับพื้นที่กันหลายแห่ง อีกทั้งเป็นช่วงต้นของลำน้ำ ปริมาณ น้ำในการทำนาจึงมีน้อย ตลอดช่วงที่มีพื้นที่การเกษตรจึงมักพบเห็นฝายไม้ขนาดเล็กที่ทำเองจากเจ้าของที่นา ใน



รูปที่ 3.18 ที่นาในหุบเขาใกล้หมู่บ้าน

ฤดูฝน พอน้ำหลากฝายเหล่านี้มักทานแรง น้ำไม่อยู่เกิดความเสียหายต้องซ่อมแซม กันเป็นประจำทุกปี เส้นทางเดินลงไปนา จากหมู่บ้านสำหรับคนที่ไม่คุ้นเคยก็นับว่า หนักหนาเอาการอยู่เพราะขาไปเป็น เส้นทางเดินเท้าลงเขาความสูงแม้จะดู เล็กน้อยเพียง 100 เมตร แต่ค่อนข้างชันใช้ เวลาเดินนานกว่าครึ่งชั่วโมง และขากลับ อาจต้องใช้เวลาเกือบ 1 ชั่วโมง

การเพาะปลูกจะเริ่มขึ้นในช่วง ต้นฤดูฝนแต่ละบ้านจะสลับกันไปเอาแรง

<sup>15</sup> สัมภาษณ์นายจะคะ มิตรมากคี อายุ 60 ปี (อ้างแล้ว)

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> สัมภาษณ์นางนาย้อ อายุ 80 ปี (อ้างแล้ว)

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> สัมภาษณ์นางสาวประภาศรี มิตรมากดี อาย 28 ปี (อ้างแล้ว)

ซึ่งคือการร่วมมือกันช่วยทำงานในไร่หรือนา ตั้งแต่ถางหญ้า เริ่มเพาะปลูก และเก็บเกี่ยวโดยมีการนัดแนะวันกัน ล่วงหน้าว่าบ้านใครจะทำงานกันวันใด และจะวนกันช่วยจนกระทั่งครบทุกบ้าน งานที่หนักมากจะอยู่ในช่วงแรก ๆ ของการเพาะปลูกเพราะชาวบ้านทำการเกษตรทั้งไร่ และนา จึงต้องแบ่งเวลาเพื่อเตรียมพื้นที่ทั้ง 2 แห่งให้พร้อม ก่อนฤดูฝนจะมาเยือนหลังจากที่ปลูกพืชแล้วงานจะยังไม่หนักนักนอกจากต้องกลับไปดูแลพืชที่ปลูกไม่ให้ถูกสัตว์ หรือวัชพืชอื่นรบกวน จนกระทั่งถึงฤดูกาลเก็บเกี่ยวชาวบ้านจึงจะไปช่วยกันอีกครั้ง เมื่อเข้าสู่ฤดูหนาวพืช เสรษฐกิจที่เริ่มปลูกในพื้นที่นา เพราะไม่ต้องการปล่อยให้ที่ดินว่างเปล่า และเพิ่มรายได้ให้กับครัวเรือน คือ หอม และกระเทียม และเก็บเกี่ยวได้อีกครั้งในช่วงต้นฤดูร้อน หรือประมาณเดือนมีนาคม-เมษายน กิจกรรมการ เพาะปลูกจะมีต่อเนื่องหลังจากนี้อีกครั้ง โดยการเตรียมพื้นที่ไร่ซึ่งทิ้งให้รถร้างไว้ตั้งแต่ต้นฤดูหนาวหลังการเก็บ เกี่ยว ช่วงเดือนเมษายน-พฤษภาคมเป็นการเตรียมตีไร่ และเผาไร่เอาวัชพืชออกจากที่ดินก่อนลงเพาะปลูกพืชอีก ครั้ง

### ก.การถือครองที่ดิน

การจับจองหรือกรรมสิทธิ์ที่ดินใช้หลักที่รับรู้กันโดยทั่วไป คือใครถางคนนั้นเป็นเจ้าของ ถึงแม้ว่าบาง ช่วงจะไม่ได้ใช้พื้นที่ทำกิน แต่ก็ยังถือว่ามีเจ้าของอยู่ กรรมสิทธิ์จะหมดไปก็ต่อเมื่อไม่สามารถสืบหาเจ้าของได้ หรือเจ้าของที่ดินออกปากยกให้กับผู้อื่นไปแล้ว บางครั้งขอบเขตหมู่บ้านก็ไม่ใช่ตัวแบ่งที่ทำกินได้เด็ดขาด ตัวอย่างเช่นชาวบ้านปางบอนบางคนมีที่ดินทำกินอยู่ในเขตบ้านปางตอง การเดินทางต้องข้ามหมู่บ้านปางตองไป อีกเป็นระยะทางพอสมควร ที่เป็นเช่นนี้ก็เพราะบ้านปางบอนและปางตอง มีการเข้ามาตั้งถิ่นฐานในบริเวณนี้ ไล่เลี่ยกัน เพียงแต่แยกจากหมู่บ้านคะปีโหลออกมาตั้งในช่วงเวลาต่างกัน กรรมสิทธิ์ที่ดินยังคงมีสืบต่อมา แม้ว่า เจ้าของจะอยู่บ้านปางบอน ส่วนบ้านปางตองที่แยกบ้านใหม่มาตั้งอยู่ใกล้กับที่ดินนั้นก็ต้องเคารพสิทธิของผู้มาจับ จองก่อน

## 3.5.2 การเลี้ยงสัตว์

สัตว์เลี้ยงของชาวบ้านมีทั้งสัตว์ใหญ่
ประเภทวัว-ควาย ชาวบ้านเลี้ยงไว้เป็นฝูงใหญ่
โดยการปล่อยให้หากินเองตามป่ารอบ ๆ
หมู่บ้าน หรือในหุบเขาบริเวณห้วยน้ำโป่งแต่
ไม่สามารถปล่อยให้หากินตามป่าได้อย่าง
อิสระ เพราะโดยรอบหมู่บ้านยังคงมีฝูง
หมาในออกอาละวาดล่าสัตว์ของชาวบ้านไป
กิน บางวันยามเช้าที่เงียบสงัดก็ยังได้ยินเสียง
ร้องโหยหวนดังมาจากหุบเขาเบื้องล่าง ดังนั้น
ในเกือบทุกวันเด็ก ๆ หรือชาวบ้านจึงต้อง
ออกไปต้อนวัว-ควายของตนกลับมาอยู่ใน
บริเวณหมู่บ้าน (ใต้ถุนบ้าน) หรือบริเวณที่กิด



รูปที่ 3.19 หมูตัวน้อยแต่ผอมเนื่องจากได้รับอาหารไม่เต็มที่

ว่าปลอดภัยพอ ปริมาณของวัว-ควายที่ชาวบ้านมีจำนวนลดน้อยลงกว่าในอดีตมาก โดยพ่อหลวงป่าแหนให้เหตุผล ว่าตั้งแต่ที่ทางรัฐบาลมีโครงการกองทุนหมู่บ้าน ให้ชาวบ้านได้กู้เงินมาลงทุนแล้วมีเงื่อนไขให้คืนเงินกลับพร้อม ดอกเบี้ยในตอนปลายปี ก็ทำให้ชาวบ้านเป็นหนี้มากขึ้น เพราะความที่ชาวบ้านไม่เคยได้แตะเงินก้อนบ่อยครั้งนัก การวางแผนใช้เงินเพื่อการลงทุนจึงไม่ค่อยเป็นผล รังแต่จะสร้างภาระทางการเงินให้เพิ่มขึ้นอีก พอช่วงเวลา ปลายปีเมื่อใหร่ชาวบ้านต้องเอาวัว-ควายไปขายใช้หนี้สินอยู่เรื่อย ๆ จากวัวที่เดิมมีอยู่กันคนละหลายสิบ ก็ลดลง เพียงสิบนิด ๆ พ่อหลวงบอกว่าตั้งแต่มีกองทุนหมู่บ้านชาวบ้านก็จนลงเยอะ สิ่งล่อใจมันมากเป็นหนี้อยู่เรื่อย ๆ

ในเขตหมู่บ้านซึ่งเป็นที่ตั้งของบ้านเรือนเองชาวบ้านจะเลี้ยงหมู และ ไก่โดยปล่อยให้หากินเอาเองตามใต้ ถุนบ้าน จะมีอาหารให้วันละ 1 มื้อ ถ้าหากเป็นหมูก็มักจะเป็นหยวกกล้วยที่นำมาหั่นผสมกับปลายข้าวหรือผักชนิด อื่น ๆ ให้ หมูที่เห็นในหมู่บ้านปางบอนส่วนใหญ่จึงค่อนข้างผอม พวกหมูและ ไก่ที่เลี้ยงในบ้านไม่ได้มีไว้ขาย ให้กับคนนอกหมู่บ้าน แต่มักจะเก็บไว้สำหรับบริโภคเองในบ้านหรือสำหรับเลี้ยงผี (ที่มักจะเลี้ยงกันบ่อย ๆ)

#### 3.5.3 งานช่าง และงานหัตลกรรม

ส่วนคนเฒ่าคนแก่ในหมู่บ้านหลายคนไม่มีกำลังไปทำนา ทำไร่แล้วก็อยู่บ้าน ถ้าเป็นผู้ชายมักสานตะกร้า แลกเปลี่ยนกับอาหารหรือเงินกับทั้งคนในบ้าน และนอกหมู่บ้านที่มาสั่งทำไว้ ในหมู่บ้านยังมีพ่อเฒ่าคนหนึ่งคือ

พ่อเฒ่าจะปุ๊ วุฒิวิทวัสที่สามารถตีเหล็ก อันเป็นอาชีพเก่าแก่ สืบทอดมาตั้งแต่ครั้งบรรพบุรุษ จะว่าไปแล้วก็คือเป็น ช่างฝีมือประจำหมู่บ้าน ตำแหน่งนี้เรียกว่า "ปู่เละ" นอกจาก ตีเหล็กแล้วก็ยังทำเครื่องเงินที่เป็นเครื่องประดับตกแต่งของ ทั้งผู้หญิงและผู้ชาย ทำกลอง และนอ 18 เป็นต้น ปัจจุบันพ่อ เฒ่าจะปุ๊ได้ถ่ายทอดวิธีการตีเหล็กให้กับคนหนุ่มในหมู่บ้าน ไว้หลายคน แต่ฝีมือก็ยังไม่เทียบเท่าพ่อเฒ่าได้ ปู่เละ ถือว่า เป็นบุคคลที่มีความสำคัญในหมู่บ้านจัดได้ว่ามีสถานภาพที่ สูงกว่าคนทั่วไปมีสิทธิพิเศษมากกว่าคนทั่วไป

วิธีการตีเหล็กคล้ายกับการตีเหล็กของกลุ่มชาติ พันธุ์บนที่สูงอีกหลายกลุ่ม เป็นการตีด้วยวิธีการตีร้อน สถานที่ตีประกอบด้วยกระบะที่เป็นเตาไฟ ที่เป่าลมสำหรับ เร่งความร้อนของกองไฟ (ที่มีรูปร่างคล้ายลูกสูบ) ทั่ง สำหรับรองตีเครื่องมือ ค้อนสำหรับทุบ และคืมคืบ เครื่องมือ



รูปที่ 3.20 ตะกร้าใส่เสื้อผ้าที่นับวันก็หาคนทำได้ยาก

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> นอคือเครื่องคนตรีของชาวมูเซอ รูปร่างคล้ายกับแคนแต่มีรูปร่างกลมและเล็กกว่า เป็นเครื่องคนตรีบรรเลงประเภทเคียวของชาว มูเซอ วิธีเล่นจะเป่าลมลงตรงท่อเป่าที่ยื่นออกมาค้านหลัง

ก่อนอื่นวัตถุดิบในปัจจุบันมักเป็นแหนบของรถยนต์ที่มีวางขายตามตลาดทั่วไป ในอดีตต้องไปหาซื้อ จากเมืองใหญ่ ๆ เช่นแม่ฮ่องสอน และปาย รูปร่างของวัตถุดิบเป็นเหล็กแท่งสี่เหลี่ยมผืนผ้า นำมาเผาไฟให้ร้อนจน เหล็กคลายตัวลงแล้วจึงเอาขึ้นมาตีบนทั่งให้ได้รูปร่างตามต้องการ

งานหัตถกรรมของบรรคาผู้ชายเป็นงานสานตะกร้าที่มีหลากหลายรูปทรง ขึ้นอยู่กับหน้าที่การใช้งาน เช่น สำหรับใส่ปลา สำหรับแบกของ สำหรับหาบน้ำจากลำธาร สำหรับใส่เสื้อผ้า เป็นต้น มักจะเป็นงานใน ครัวเรือนที่มีการซื้อขายแลกเปลี่ยนกันในหมู่บ้านซึ่งยังคงมีการใช้งานอยู่ แต่นับวันตะกร้าและเครื่องจักสาน



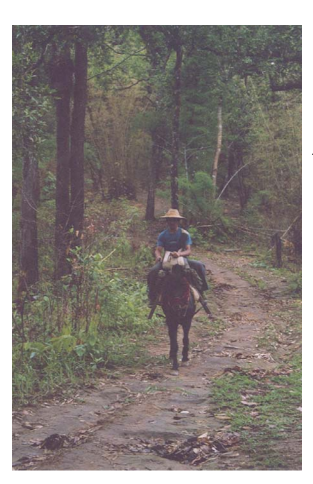
รูปที่ 3.21 พ่อหลวงบ้านปางบอนเล่นเครื่องดนตรีพื้นบ้าน เรียกว่า "นอ"

บางอย่างก็ค่อย ๆ เลือนหายไปจนหาคนทำได้ ยากเต็มที เนื่องจากผลิตภัณฑ์พวกตะกร้า พลาสติกอันหาซื้อได้ง่ายและทนทานเข้ามา แทนที่มากขึ้น ส่วนผู้หญิงมูเซอแคงแม้ไม่เคย ทอผ้าใช้เอง เพราะมักเอาของลงไปแลกกับผ้า กลับมาตัดเย็บเป็นชุดประจำกลุ่มของตน และมี งานปักที่ละเอียด ลวดลายมีทั้งรูปสัตว์และทรง เรขาคณิต มีแทรกอยู่บนทั้งเสื้อ ผ้านุ่ง และย่าม บางคนที่ได้เข้ารับการอบรมจากหน่วยงาน รัฐบาลโดยเฉพาะโครงการตามแนว พระราชดำริของสมเด็จพระบรมราชินีนาถ ซึ่ง จัดส่งเจ้าหน้าที่มาให้ความรู้ด้านการทอผ้า

ให้กับชาวบ้านในเขตพื้นที่สูงหลายหมู่บ้าน ก็ช่วยให้หญิงสาวบางคนในบ้านปางบอนรู้จักการทอผ้าเป็นลวคลาย ต่าง ๆ ได้เอง



รูปที่ 3.22 ผ้าทอมือ ลวดลายแบบมูเซอแดง



รูปที่ 3.23 สินค้าจากต่างหมู่บ้านบนหลังของม้าต่าง

### 3.5.4 การค้าและการแลกเปลี่ยน

เนื่องจากหมู่บ้านไม่สามารถอยู่อย่างโคค เคี่ยวได้ยังจำเป็นต้องซื้อของหรือแลกเปลี่ยนสิ่งของ จำเป็นในการคำรงชีวิตที่ไม่สามารถผลิตเองได้ใน ชุมชน จะเห็นได้ว่าในช่วงที่กฎหมายห้ามการปลูก ฝิ่นยังไม่ได้ประกาศออกมา ชาวมูเซอส่วนใหญ่จะมี ฐานะดี มีการเดินทางติดต่อค้าขายระหว่างชุมชน ใหญ่ ๆ หลายแห่ง เช่น เมืองแม่ฮ่องสอน เมืองปาย หัวเมือง (เป็นเมืองไทยใหญ่ที่อยู่ในเขตพม่า เช่น เมืองปั่น และเมืองนาย เป็นต้น) ตำแหน่งที่ตั้ง หม่บ้านก็เป็นข้อได้เปรียบทางด้านภูมิศาสตร์ที่ทำ ให้ชาวมูเซอแคงสามารถทำการค้าได้อย่างคล่องตัว กว่าชุมชนอื่น เมื่อพิจารณาจากประวัติการตั้งถิ่น ฐานจะพบว่าชาวบ้านปางบอนได้ตั้งบ้านเรือน กระจายและหมุนเวียนอยู่ที่บริเวณเทือกเขาที่อยู่ ระหว่างชายแคนไทย-พม่า มาเป็นเวลานาน ซึ่งเป็น จุดที่มีเส้นทางเชื่อมโยงไปสู่ชุมชนใหญ่ ๆ หลาย แห่ง เป็นเส้นทางการเดินเท้าที่สะควกและรู้จักกัน แพร่หลาย ดังนั้นชาวมูเซอแดงที่เป็นพ่อค้ำคือคน ที่ช่วยขนถ่ายสินค้าท้องถิ่นจากหัวเมืองไทยใหญ่

ด้านบนลงมาสู่เมืองหรือชุมชนที่อยู่ในเขตประเทศไทยให้แพร่กระจาย การแลกเปลี่ยนสินค้าใช้ยางฝิ่นที่กรีดได้ ไปแลกโดยใช้มาตรการชั่งที่เรียกว่า "จ๊อย" ใช้ตาชั่งที่เป็นแบบถ่วง 2 ข้าง หรือแบบที่ชั่งฝิ่นโดยเฉพาะเป็นโลหะที่ ทำเป็นรูปร่างไก่ หลายขนาด หน่วยการเรียกเป็น "ขัน" <sup>19</sup>

สินค้าซึ่งเป็นที่ต้องการของชาวบ้านมากในสมัยที่ยังปลูกฝิ่นเพื่อการค้าอยู่จะเป็นอาหารพวก ข้าว (บางปี ก็ปลูกได้ไม่พอกิน จะเอาฝิ่นหรือเงินที่ได้จากการขายฝิ่นไปแลกกับชุมชนอื่น) เสื้อผ้า รองเท้า (ทำจากหนังวัวควาย เป็นรองเท้าแตะคืบแบน ๆ) และเกลือ เป็นต้น เหล่านี้หาได้ง่ายจากเมืองแม่ฮ่องสอน และเมืองปาย ส่วน สินค้าที่นำกลับไปแลกนอกจากฝิ่นแล้ว ยังมีของที่ชาวบ้านบางคนเดินทางไปหาซื้อและแลกมาจากหัวเมืองไทย ใหญ่ที่บ้านแม่กุน (ใกล้ถำน้ำคง หรือสาละวิน ทางด้านเหนือ) บ้านน้ำกัด บ้านตากแดด มักเป็นปลาเน่า (ปลาจาก น้ำคงที่เอามาหมักคล้ายปลาเค็ม มีกลิ่นเหม็นมากชาวบ้านเรียกว่าปลาเน่า) บางทีพ่อค้าวัวต่างม้าต่างก็นำมาขายใน หมู่บ้าน เป็นอาหารที่สำคัญโดยเฉพาะในช่วงที่อาหารขาดแคลนเพราะเก็บไว้ได้นาน เมื่อมาอยู่ที่บ้านปางบอน

\_

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> อัตราแลกเปลี่ยนเทียบกับปัจจุบัน 1 ขัน = 2 ขีด หรือ เงินแถบซึ่งเป็นเงินเหรียญรูปีจากอินเดียวที่ใช้กันอย่างแพร่หลายแถบชายแคน ไทย-พม่าในช่วงเวลานั้น 2 ขีด = 1 ขัน หมายความว่าอัตราการแลกเปลี่ยนที่ใช้เงินนั้นไม่ใช่ค่าของเงินที่อยู่บนเหรียญ หากหมายถึง น้ำหนักของตัวเหรียญเป็นสิ่งบอกค่า สัมภาษณ์นางนาปุ๊ โชติเวทย์อนุกุล อายุ 70 ปี (อ้างแล้ว)

แล้วมีชาวบ้านบางคนที่ ไปรับจ้างทำ ไม้ที่เมืองข้างต้น คนที่มาจ้างเป็นพ่อค้าที่อยู่ในปางมะผ้า จากการสัมภาษณ์แม่ เฒ่านาปุ๊ โชติเวทย์อนุกุล อายุ 70 ปี เล่าว่า

"พอแม่เพ่ามาอยู่ที่ปางบอนตอนนั้นเลิกปลูกฝิ่นแล้ว เพราะทางราชการเขาไม่ให้ปลูก แม่เพ่า กับชาวบ้านอีกหลายคนเลยไปรับจ้างทำไม้ไก๋ ที่แม่กุน น้ำกัด แล้วก็ตากแดด ไปเป็นคนงานตัดเปลือก ไม้หัวหน้าก็เป็นคนบ้านถ้ำลอดเอง" การปลูกฝิ่นถูกห้ามอย่างเด็ดขาดเมื่อย้ายมาอยู่ที่บ้านปางบอน "ตอนนั้นทหารพรานเขาเข้ามาห้ามบอกว่า หลวงไม่ให้ปลูกฝิ่นแล้ว ถ้าใครไม่เชื่อฟังจะไล่ให้กลับไปอยู่ ที่ฝั่งพม่า ใคร ๆ ก้ไม่อยากกลับไปที่โน่นทำอะไรก็ไม่ได้กิน ได้เท่าไหร่ทหารมายึดไปเกือบหมด เลย ด้องเลิกปลูกมาปลูกพืชที่เขาให้ปลูกแทน หลัง ๆ มานี่ก็เลยจนลง"<sup>20</sup>

หลังจากที่ฝิ่นถูกห้าม ไม่ให้ปลูกระบบการแลกเปลี่ยนรวมทั้งการเกษตรของหมู่บ้านจึงเปลี่ยน ไป ชาวบ้านต้องหันมาปลูกพืชทดแทนฝิ่นรวมทั้งต้องเพิ่มปริมาณเพื่อให้พอต่อการบริโภคต่อปี ชาวบ้านหันมาปลูก พริกแห้งจะขายได้ราคาดีกว่าพริกสดและเป็นพืชหลักที่สามารถปลูกขายได้ บางทีก็เดินทางไปซื้อใบชาที่ได้ชื่อว่า มีคุณภาพดีเป็นที่ต้องการมาจากบ้านซามู่ และบ้านหนองปะหลำ ไปขายในเมืองแม่ฮ่องสอนหรือเมืองปาย

#### ก.เส้นทางการคมนาคม

เนื่องจากหมู่บ้านตั้งอยู่ระหว่างทางที่สามารถเดินทางติดต่อทั้งหัวเมืองไทยใหญ่ทางด้านทิศเหนือจาก แนวเทือกเขาทอดยาวเหมือนเป็นถนนอย่างดี และยังสามารถเดินทางไปยังเมืองแม่ฮ่องสอนและและเมืองปายซึ่ง เป็นแหล่งศูนย์รวมสินค้าสำคัญของชุมชนส่วนใหญ่แถวนี้ ได้โดยไม่ยากลำบาก จึงมีเส้นทางที่ชาวบ้านมักใช้อยู่ บ่อย ๆ อยู่ 3 เส้นทางหลัก ๆ คือ

1.บ้านปางบอน-เมืองแม่ฮ่องสอน เดินทางสันเขาลงไปที่บ้านไม้ซังหนาม (ทางด้านบ้านนาปู่ป้อม) แต่ ว่าไม่ใช่ถนนทางที่เป็นรถวิ่งผ่านไปทางบ้านปางตอง เป็นเส้นทางเดินเล็ก ๆ ที่ปัจจุบันชาวบ้านยังใช้เดินอยู่ บางครั้งก็มีคนไทยใหญ่จากพม่าเข้ามาซื้อของที่บ้านนาปู่ป้อม แวะค้างคืนที่บ้านแม่สุยะ 1 คืน ต่อไปค้างที่บ้าน ปางหมูอีก 1 คืน แล้วจึงเข้าเมืองแม่ฮ่องสอน เส้นทางนี้เป็นเส้นทางจากสันเขาเพียงจากบ้านปางบอนไปถึงนาปู่ ป้อมเท่านั้น หลังจากนั้นจะเดินลัดเลาะตามริมฝั่งน้ำอยู่เป็นระยะ ช่วงที่มีถนนพอให้รถวิ่งแล้ว ชาวบ้านสามารถมา โบกรถต่อที่บ้านปางหมูใด้อย่างสะดวก ร่นระยะเวลาเดินทางไปอีก 1 วัน การเดินเท้าไปแม่ฮ่องสอนเส้นนี้รวม เวลาไปกลับและแวะค้างแม่ฮ่องสอนเพื่อซื้อของแล้ว ใช้เวลา 5 คืน จึงกลับถึงปางบอน ถ้าบางคนที่เดินเร็วหน่อยก็ เป็น 4 คืนเท่านั้น

2.บ้านปางบอน-เมืองปาย "ทางนี้เป็นทางที่ต้องเดินตามสันเขาเป็นส่วนใหญ่ ถ้าวัคตามระยะทางจริง ๆ แล้วเมืองปายอยู่ใกล้บ้านปางบอนมากกว่าเมืองแม่ฮ่องสอน แต่ใช้เวลาเดินทางนานกว่า ชาวบ้านไม่ค่อยตัดลงไป เดินในลุ่มน้ำเหมือนทางแม่ฮ่องสอน เพราะว่าป่าแถบนี้เป็นป่าแก่ เต็มไปด้วยสัตว์ร้ายมากมาย จึงยอมเดินอ้อมตาม สันเขาที่เดินง่ายและปลอดภัยกว่า" จากบ้านปางบอนมีสันเขาที่ทอดตัวยาวไปถึงดินแดนทางฝั่งพม่าปัจจุบัน ยังคงเป็นถนนที่สำคัญอยู่ เวลาเดินจะวกกลับลงมาทางลุ่มน้ำแม่ละนา นอนค้างคืนที่บ้านแม่ละนา 1 คืน แล้วเดิน

\_

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> สัมภาษณ์นางนาปุ๊ โชติเวทย์อนุกุล อายุ 70 ปี (อ้างแล้ว)

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> สัมภาษณ์นายยืน้อย รัตนนัยสริยะ อาย 60 ปี (อ้างแล้ว)

ต่อไปยังบ้านน้ำรินที่อยู่ทางทิศใต้ ค้างคืนบริเวณบ้านน้ำรินซึ่งเป็นที่ราบสุดท้ายก่อนขึ้นคอยกิ่วลม หรือจิ่งจ้อง ที่ สูงที่สุดระหว่างทางจากปางมะผ้า และเมืองปาย 1 คืน เมื่อข้ามคอยกิ่วลมได้แล้วจึงแวะค้างคืนที่บ้านแม่นาเติง ก่อนเข้าเมืองปายอีก 1 คืน หลังจากนั้นเข้าไปซื้อของที่เมืองปายแล้วเดินทางกลับในวันเดียวกัน ใช้เวลาเดินทางไป กลับรวมทั้งสิ้นประมาณ 5 คืน

หรือถ้าบางคนที่สามารถเดินได้เร็วกว่านี้ก็เดินจากปางบอนตามสันเขาไปค้างคืนที่ห้วยป่าไม้แดงอยู่ใกล้ กับบ้านน้ำริน ปัจจุบันเป็นที่ตั้งของหน่วยป่าไม้ ก่อนขึ้นดอยกิ่วลมเข้าเมืองปายได้ภายในวันนั้น ค้าง 1 คืน ก่อน เดินทางกลับ ใช้เวลาเพียง 4 คืน บางครั้งก็นอนที่กิ่วลมที่เมื่อก่อนเคยมีบ้านของชาวมูเซออยู่ 2-3 หลัง เรียกว่าบ้าน จะพูโหล (หัวหน้าชื่อจะพูโหล)<sup>22</sup>

3.บ้านปางบอน-เมืองไทยใหญ่ เป็นเมืองที่อยู่ไม่ไกลเท่ากับแม่ฮ่องสอนและปายเดินเพียงวันเคียวก็ถึง คือบ้านซามู่ บ้านหนองปะหลำ ที่อยู่ในละแวกเคียวกัน และอยู่ใกล้กับบ้านเก่าที่คอยกี่แสนจึงเดินเพียง 2 ชั่วโมง จากบ้านหนองปะหลำก็ถึงคอยกี่แสนจึงค่อนข้างคุ้นเคยทาง เคยเดินไปซื้ออาหารที่บ้านเหล่านี้บ่อย ๆ ส่วนบ้าน ตากแคคก็อยู่ในละแวกเคียวกันแต่ต้องเดินออกไปทางตะวันออกอีกเล็กน้อย

# 3.6 ระบบเครื่อญาติในการตั้งถิ่นฐาน

ความสัมพันธ์ของคนในหมู่บ้านเป็นเครือญาติกันเกือบจะทั้งนั้น ผ่านทางการแต่งงานและทางการสืบ สายเลือด การแต่งงานชาวมูเซอไม่ได้เจาะจงเป็นพิเศษว่าจะต้องนับถือบรรพบุรุษฝ่ายใด ส่วนใหญ่เมื่อแต่งงานกัน



รูปที่ 3.24 พ่อเฒ่าแม่เฒ่าในหมู่บ้านปางบอน

แล้วลูกผู้ชายกี่มักจะยังคงไปอยู่อาศัยอยู่กับบ้านพ่อ-แม่ ดังนั้นบ้านของชาวมูเซอหลังหนึ่งจึงประกอบด้วยสมาชิกใน ครอบครัวหลายคน เวลาทำกิจกรรมก็ร่วมกันทำเพราะบ้าน ของชาวมูเซอมีผังบ้านเป็นเพียงห้องโถงห้องเคียว มีเตาไฟ อยู่กลางบ้าน โดยรอบกองไฟจึงเป็นที่นอนของสมาชิกแต่ละ คน บ้านบางหลังอาจมีห้องนอนของหัวหน้าครอบครัวแยก กอกไปต่างหาก

เมื่อแต่งงานแล้วชาวมูเซอก็มักอยากแยกบ้าน ออกไปอยู่ต่างหากดังนั้นเมื่ออยู่ที่บ้านพ่อแม่ได้ประมาณ 2-3 ปี จึงค่อยออกมาปลูกบ้านใหม่อยู่ซึ่งอาจตั้งอยู่ใกล้กับบ้าน ของพ่อแม่หรือห่างออกไปก็ได้ และเนื่องจากการขยายตัว ของประชากรในหมู่บ้านมูเซอแดงอยู่ในอัตราที่สูงมากเพราะ ไม่มีการคุมกำเนิดและวางแผนครอบครัว เมื่อเปรียบเทียบกับ สภาพที่ตั้งของหมู่บ้านแล้วจึงพบว่าไม่สามารถรองรับ ประชากรได้เป็นจำนวนมากนัก ทำให้เกิดการแยกหมู่บ้าน ออกไปตั้งใหม่อยู่หลายต่อหลายครั้ง แต่ว่าบางครั้งก็เป็น

<sup>22</sup> สัมภาษณ์นายจะปี วุฒิวิทวัส อายุ 80 กว่าปี และนางนาปี โชติเวทย์อนุกุล อายุ 70 ปี (อ้างแล้ว)

เพราะความขัดแย้งในเรื่องส่วนตัวกันเอง ในการอพยพแต่ละครั้งก็มักเป็นกลุ่มเครือญาติที่ใกล้ชิด หรือเป็นกลุ่มที่ มีความสนิทสนมกันมาก

เรื่องของการแต่งงานในกลุ่มเครือญาติที่ใกล้ชิดก็ไม่ค่อยเกิดขึ้นบ่อยนัก เพราะถึงแม้ว่าประชากรใน หมู่บ้านจะเป็นเครือญาติใกล้ชิดกันเพียงใด แต่หนุ่ม ๆ ชาวมูเซอก็รักการท่องเที่ยวไปตามหมู่บ้านมูเซอแดงแห่ง อื่นทั้งเพื่อเที่ยว เพื่อแสวงหาที่ทำกิน และประสบการณ์ใหม่ ๆ ทำให้ได้พบปะพูดคุยกับหญิงสาวถ้าเกิดถูกพอกัน ขึ้นจึงแต่งงานกัน หญิงสาวมูเซอแดงมักแต่งงานกันตั้งแต่อายุประมาณ 15 ปีขึ้นไป ส่วนใครก็ตามที่อายุ 20 ปี แล้ว ยังไม่แต่งงานก็ถือว่าเป็นสาวแก่ประจำหมู่บ้าน ส่วนผู้ชายโดยเฉลี่ยแล้วอายุประมาณ 20 ปีขึ้นไปจึงจะแต่งงาน การหย่าร้างถือเป็นเรื่องปกติเพราะชาวบ้านถือว่าถ้าอยู่ด้วยกันไม่ได้ก็ควรจะเลิกกันไป ลูกที่เกิดด้วยกันมักอยู่ใน ความดูแลของแม่

การกระจายตัวของกลุ่มบ้านและเครือญาติโดยมากลูกที่แยกบ้านออกมามักจะตั้งบ้านใกล้กับบ้านของ พ่อแม่ แต่ด้วยข้อจำกัดของพื้นที่เมื่อตั้งหมู่บ้านไปนาน ๆ เข้าพื้นที่เหลือน้อยลงจึงต้องเลือกตั้งตามพื้นที่ที่มีอยู่



รูปที่ 3.25 ครอบครัวของพ่อหลวงปางบอน

## 3.7 องค์กรทางสังคม

ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบันผู้นำหมู่บ้านและผู้อาวุโสจัดว่าเป็นกลุ่มที่มีความสำคัญต่อการอยู่ร่วมกันของคน ในหมู่บ้าน ผู้นำหมู่บ้านคือปู่ก้าง ซึ่งต่อมาเมื่อระบบการปกครองของรัฐบาลแผ่ขยายอำนาจเข้ามาจึงเปลี่ยนแปลง



รูปที่ 3.26 นายจะคะ มิตรมากดี ปู่จอง บ้านปางบอน

เป็นผู้ใหญ่บ้าน หรือที่ชาวบ้านเรียกว่าพ่อหลวง การสืบ ทอดตำแหน่งของปู่ก้างในอดีตไม่ได้บังคับหรือกำหนดตาม สายตระกูล แต่ขึ้นอยู่กับชาวบ้านและผู้อาวุโสส่วนใหญ่ว่า ลงความเห็นเลือกใครให้มาเป็นผู้นำของตน ซึ่งในความจริง ตระกลก็มีผลบ้างเล็กน้อยเช่นพ่อหลวงป่าแหน ไพรบันลือ พ่อหลวงคนปัจจุบันของบ้านปางบอนเมื่อลำดับเครือญาติ แล้วก็สืบสายเลือดโดยตรงมาจากปู่จองแอสือ ซึ่งเป็นปู่จอง และผู้นำคนสำคัญของชาวบ้านตั้งแต่ยังอาศัยอยู่ที่คอยเกง แสนในเขตประเทศพม่า และมีลกหลานของป่จองแอสืออีก หลายคนที่ต่อมาได้กลายเป็นผู้นำคนสำคัญของหมู่บ้านต่าง ๆ ที่แยกตัวออกไปจากกลุ่มชาวมูเซอแดงที่เคยอยู่ร่วมกันที่ คอยเกงแสน เช่น พ่อเฒ่าอาโจ หรืออาโจ้ ผู้ก่อตั้งและผู้นำ ของหมู่บ้านคะปี โหลซึ่งต่อมาได้แยกไปตั้งบ้านใหม่คือบ้าน ผาแดง และปู่จองแอผูซึ่งเป็นผู้นำและปู่จองคนสำคัญของ บ้านปางตอง ในรุ่นต่อมาหลานตาของปู่จองแอผูซึ่งก็คือ นายปกครอง สิริรัตนวงศา ก็ได้ขึ้นเป็นพ่อหลวงคนปัจจุบัน ของบ้านปางตองสืบต่อมา อำนาจหน้าที่ของพ่อหลวง นอกจากดูแลปกครองให้ชาวบ้านอยู่ร่วมกันแล้วยังมีงาน พัฒนาต่าง ๆ โดยเฉพาะในช่วงฤดูฝนถนนทางเข้าหมู่บ้าน

มักจะพังทลายหลายแห่งดังนั้นรถของชาวบ้านที่ใช้เดินทางเข้า-ออก จึงติดหล่มอยู่เสมอ พ่อหลวงจึงต้องนัด ชาวบ้านให้มาช่วยกันขุดถนนใหม่เพื่อให้รถพอจะวิ่งได้โดยสะดวกไม่เช่นนั้นก็หมายถึงการตัดขาดหมู่บ้านจาก โลกภายนอกในฤดูฝนนั่นเอง นอกจากนี้ยามเกิดเรื่องทะเลาะเบาะแว้งหากตกลงกันไม่ได้เรื่องราวถึงขั้นให้พ่อ หลวงตัดสินก็จะมีการปรับเงินผู้ทำความผิด หรือปรับทั้งคู่ในฐานะที่ทำความวุ่นวายในหมู่บ้าน การปกครองดูแล

ของพ่อหลวงหมู่บ้านปางบอนค่อนข้างจะสงบ
เรียบร้อย คนส่วนใหญ่ให้ความเคารพพ่อหลวง
เป็นอย่างดี ในช่วงเวลากลางวันถ้าหากไม่มีเหตุ
จำเป็นต้องลงไปติดต่อราชการข้างล่าง (คือที่ตัว
อำเภอปางมะผ้า) พ่อหลวงก็มักจะอยู่บ้านไม่ต้อง
จอกไปทำไร่เพราะว่าพ่อหลวงอายุกว่า 50 ปีแล้ว
งานไร่นาส่วนใหญ่จึงมักยกให้เป็นหน้าที่ของลูก
พ่อหลวงอยู่บ้านก็เลี้ยงหลานเล็ก ๆ หรือออกไป
เยี่ยมเยียนญาติพี่น้องบ้าง พอตกเย็นเป็นช่วงเวลา

ที่ชาวบ้านกลับจากทำไร่ทำนา มาพักผ่อนพ่อ หลวงก็มักจะออกไปเดินเล่นรอบ ๆ หมู่บ้าน



รูปที่ 3.27 ปู่จองหรือหมอผีแห่งหมู่บ้านปางบอน

ในช่วงนี้เพื่อถามไถ่ทุกข์สุขลูกบ้าน หรือบางวันหากเด็กหนุ่ม ๆ สาว ๆ เล่นสะบ้ากันก็จะพบกลุ่มพ่อเรือน แม่ เรือนไปจับกลุ่มเชียร์กันอยู่ข้าง ๆ พร้อมกับวิพากษ์วิจารณ์ไปด้วย

ผู้ที่มีความสำคัญทางด้านจิตใจต่อชาวบ้านอย่างมากคือปู่จอง หรือผู้ทำหน้าที่ประกอบพิธีกรรมทาง ความเชื่อให้กับชาวบ้านในยามที่เจ็บป่วย หรือเกิดเหตุการณ์ร้ายที่ไม่สามารถหาเหตุผลทางวิทยาศาสตร์มารองรับ ได้ ผีจึงเป็นทางออกหนึ่งในการอธิบายซึ่งชาวบ้านจะไปหาปู่จองในการทำพิธีเพื่อแก้ปัญหาหรือสะเดาะเคราะห์ ให้ ในการเลือกตั้งถิ่นฐานหลายครั้งจึงมีปู่จองเป็นหนึ่งในผู้ตัดสินใจเลือกพื้นที่ตั้งบ้านเรือนเป็นการสร้างความ มั่นใจในพื้นที่ใหม่ให้กับชาวบ้านมากยิ่งขึ้นตำแหน่งของปู่จองไม่ได้สืบทอดตามสายเลือดเช่นกัน เพราะผู้ที่เลือก คือผี ชาวบ้านเชื่อว่าคนที่ผีเลือกไว้แล้วจะแสดงอาการให้เห็นเมื่อถึงเวลา ที่บ้านของปู่จองจะมีเครื่องมือเครื่องใช้ที่ แตกต่างไปจากบ้านอื่น ๆ นอกจากเครื่องมือที่ใช้ใหว้หรือทำพิธีเกี่ยวกับผีแล้วก็ยังมีหิ้งพระพุทธรูปไว้สำหรับบูชา อีกด้วย ในทุกปีเมื่อถึงวันสำคัญประจำปีชาวบ้านก็มักจะไปรวมตัวกันที่บ้านปู่จองเพื่อขอพร หรือทำพิธีขอพรให้ อยู่ดีมีสุข รวมทั้งรับฟังคำตักเตือนจากปู่จอง

กลุ่มสำคัญอีกกลุ่มคือผู้อาวุโสก็คือผู้ที่ชาวบ้านให้การนับถือมักไปขอคำปรึกษา หรือขอความช่วย เหลืออยู่เสมอในยามที่มีความไม่สบายใจซึ่งสมาชิกของกลุ่มอาจไม่ต้องเป็นคนที่สูงอายุเท่านั้น แต่เป็นคนที่มีอายุ พอสมควรและชาวบ้านให้การนับถือด้วย สมาชิกนี้รวมไปถึงผู้นำหมู่บ้าน ปู่จอง และปู่เละไว้ด้วย สถานภาพที่ แสดงให้เห็นถึงความแตกต่างระหว่างสมาชิกธรรมดาทั่วไปกับกลุ่มผู้นำหรือผู้อาวุโส สิทธิพิเสษที่นอกจาก ชาวบ้านจะให้ความเคารพเชื่อฟัง ก็เมื่อเวลาที่ชาวบ้านสามารถล่าสัตว์ป่ามาได้จะมีการจัดแบ่งเนื้อสัตว์ส่วนที่ดี ให้กับคนในหมู่บ้าน 3 คน เป็นเนื้อส่วนที่ดีที่สุด ได้แก่ พ่อหลวง ปู่จอง และปู่เละ และเนื้อส่วนที่ดีอีกส่วนซึ่ง มักจะเป็นเนื้อสันนั้นมักเก็บเอาไว้ให้แม่ของภรรยาเพื่อแสดงความเคารพ และความเก่งกล้าของผู้ล่า สำหรับส่วน หัวของสัตว์จะต้องเป็นของผู้ล่าได้หรือผู้ที่ยิงถูกเป็นคนแรกเท่านั้น มักจะนำกลับไปต้มกินที่บ้าน

# 3.8 ศาสนาและความเชื่อ

ประชากรในหมู่บ้านนับถือผีซึ่งเป็นศาสนาคั้งเคิม ควบคู่กับการนับถือศาสนาพุทธ ทว่าในทางปฏิบัติ ความเชื่อเรื่องผียังคงมั่นคงอยู่ในจิตใจของชาวบ้าน การรับพุทธศาสนาเป็นเพียงแต่ในนามในค้านพิธีกรรม การ ปฏิบัติ ยังคงขึ้นอยู่กับการนับถือผีเป็นหลัก พุทธศาสนามีปรากฏให้เห็นบ้างในค้านการเรียกชื่อพิธีกรรม เช่นเลี้ยง ผีว่า ทำบุญ และที่บ้านของคนเฒ่าคนแก่เช่นปู่จอง และปู่เละจะมีหิ้งพระสำหรับไว้พระพุทธรูปบูชาอยู่ และในคืน ก่อนวันพระที่ปู่เละจะมีกลองไว้ตีเพื่อเตือนบอกชาวบ้านให้ทราบ ซึ่งเป็นประเพณีที่คล้ายคลึงกับของชาวไทย ใหญ่ที่มักตีกลองขนาดใหญ่กันเป็นที่ครึกครื้นของหนุ่ม ๆ ในคืนก่อนวันพระ เป็นการเตือนให้ชาวบ้านรับรู้และ ไปทำบุญที่วัดในวันรุ่งขึ้น

ก่อนหน้านี้ประมาณ 9 ปีก่อน ชาวบ้านจำนวน 8 ครอบครัว ซึ่งนับถือศาสนาคริสต์ได้แยกออกไปตั้ง บ้านใหม่อีกบ้านชาวบ้านเรียกว่า "ปางบอนคริสต์" ที่ยอดเขาอีกแห่งใกล้ ๆ กับหมู่บ้าน การเข้ามาของศาสนา คริสต์เริ่มจากมิชชันนารีที่เข้ามาเผยแผ่ศาสนาให้กับชาวมูเซอที่หมู่บ้านอื่นซึ่งเป็นเครือญาติกันได้เข้ามาชักชวนให้ คนในบ้านปางบอนหลายคนเปลี่ยนศาสนา โดยมีสิ่งจูงใจว่าจะช่วยให้ชาวบ้านที่ติดฝิ่นอยู่สามารถเลิกสูบฝิ่นได้



รูปที่ 3.28 บ้านปางบอนคริสต์

ซึ่งทางมิชชันนารี ได้สัญญาว่าถ้าหากใครยอมเปลี่ยนมานับถือศาสนาคริสต์ ก็จะพาไปรักษาให้เลิกจากอาการติดยา ฝิ่น แต่ก็เป็นที่น่าสังเกตว่าการเปลี่ยนศาสนาก็ยังมิได้ทำให้ชาวบ้านหลายคนเห็นถึงความแตกต่างระหว่างการนับ ถือผีแบบดั้งเดิมกับการยอมรับนับถือศาสนาใหม่เท่าใดนัก พ่อเฒ่าที่บ้านปางบอนคริสต์คนหนึ่งให้ข้อมูลกับผู้วิจัย ว่า "ตอนนี้พ่อเฒ่ากับลูก ๆ เปลี่ยนไปนับถือศาสนาคริสต์แล้ว แต่ว่าตัวพ่อเฒ่าแต่เดิมนั้นเป็นปู่จองอยู่ ตอนนี้ก็ยัง รับทำพิธีและให้คำปรึกษากับชาวบ้านทั่ว ๆ เวลาทำพิธีก็อย่าไปให้หมอสอนศาสนาซึ่งประจำอยู่ที่หมู่บ้านรู้ ถ้า เขาไม่รู้เขาก็ไม่ว่าหรอก" <sup>23</sup>

ความสัมพันธ์ของชาวบ้านที่นับถือศาสนาพุทธและนับถือศาสนาคริสต์ไม่ได้มีความขัดแย้งกันแต่อย่าง ใด เนื่องจากคนที่แยกไปตั้งบ้านใหม่ที่นับถือศาสนาคริสต์นั้นก็ยังเป็นกลุ่มเครือญาติเดียวกับกลุ่มคนที่นับถือ ศาสนาดั้งเดิม ยังคงมีการเดินทางติดต่อปฏิสัมพันธ์อยู่อย่างสม่ำเสมอ เพียงแต่สาเหตุของการแยกก็เพราะเพื่อความ สบายใจในการดำเนินชีวิตประจำวันของทั้ง 2 ฝ่าย

\_

<sup>23</sup> สัมภาษณ์นายยีน้อย รัตนนัยสุริยะ อายุ 60 ปี (อ้างแล้ว)



รูปที่ 3.29 ปู่จองทำพิธีเลี้ยงผี ที่หมู่บ้านปางบอน

การปฏิบัติตนและพิธีกรรมใน
ชีวิตประจำวันก็ยังคงเกี่ยวข้องกับการนับถือผี เห็น
ได้ชัดจากการเกิดโรคภัย หรือเจ็บป่วยขึ้นใน
หมู่บ้านทุกครั้งผู้ที่มีบทบาทสูงมักจะเป็นหมอผี
หรือตำแหน่งที่ชาวบ้านเรียกว่า "ปู่จอง" ตำแหน่ง
นี้สามารถมีได้หลายคนในหมู่บ้านเดียวกัน เป็นได้
ทั้งผู้หญิงและผู้ชาย การคัดเลือกปู่จองไม่ใช่ว่าใคร
จะเป็นก็ได้ ชาวมูเซอแดงเชื่อว่าคนที่จะเป็นปู่จอง
ได้ต้องมีอาการที่แสดงให้ทุกคนในหมู่บ้านเห็นว่า
ผีได้เลือกให้บุคคลผู้นั้นเป็นผู้ติดต่อกับผี เช่น เกิด
อาการจะคล้ายกับที่คนไทยเรียกว่า คนทรง คือ ตัว
สั่น เวลาพูดคุยกับคนอื่นเหมือนไม่ใช่ตัวของคนผู้
นั้น และเมื่ออาการกลับมาเป็นปกติเจ้าตัวมักจะจำ
ไม่ได้ว่าตนเองทำอะไรไป

ปู่จองสามารถติดต่อกับผีได้ ดังนั้นเมื่อ

เกิดเหตุการณ์ไม่ปกติในหมู่บ้านปู่จองจึงเป็น ทางเลือกแรกในการแก้ปัญหา เช่น เมื่อเกิดการ

เจ็บป่วยของคนในหมู่บ้านโดยที่ไม่รู้สาเหตุและรักษาไม่หาย ปู่จองจะเป็นคนที่ทำพิธีตรวจดูหาสาเหตุการเจ็บป่วย หรือผู้ป่วยได้กระทำผิดอันใดที่ถือเป็นการลบหลู่ต่อผี จึงได้บันดาลให้เกิดการเจ็บป่วย เมื่อทราบสาเหตุแล้วจึงได้ กำหนดรูปแบบการเลี้ยงผี หรือที่ชาวบ้านเรียกว่า การทำบุญ ปู่จองเล่าให้ฟังว่าผีในความเชื่อของชาวมูเซอมือยู่ มากถึง 32 ชนิด การเลี้ยงผีแต่ละชนิดก็จะมีรูปแบบที่แตกต่างกันออกไป ในชีวิตประจำวันของชาวมูเซอแดงจะ เลี้ยงผีกันบ่อย เพราะชาวบ้านมักกระทำผิดผีโดยไม่รู้ตัวอยู่เสมอ ๆ แต่ชาวมูเซอแดงก็ยังไม่เลี้ยงผีบ่อยเท่ากับที่ชาว มูเซอคำเลี้ยง เล่ากันว่าชาวมูเซอคำที่เคร่งครัดมาก ๆ เลี้ยงผีกันเกือบทุก ๆ 3-4 วัน ดังนั้นจึงไม่น่าแปลกใจที่สัตว์ เลี้ยงพวก ไก่ และหมู ซึ่งมักใช้ในพิธีกรรมเลี้ยงผี จึงเป็นสิ่งสำคัญต่อชาวมูเซอมากจนแทบจะไม่มีการขายให้กับ กนนอกหมู่บ้าน

## 3.8.1 การเลี้ยงผีและพิธีกรรม

การเลี้ยงผีคราวหนึ่งในหมู่บ้านซึ่งผู้วิจัยมีโอกาสได้เข้าร่วมด้วย เนื่องจากสมาชิกของครอบครัวหนึ่งใน หมู่บ้านปางบอนที่มักเจ็บป่วยโดยไม่ทราบสาเหตุอยู่บ่อยครั้งจึงได้ให้ปู่จองตรวจดูถึงสาเหตุ และปู่จองได้ระบุว่า เกิดจากผีที่อาศัยอยู่ในบ้านเป็นผีที่ไม่ดี จะต้องทำพิธีขับไล่ผีตนนั้นออกจากบ้าน

ในตอนเช้าของวันประกอบพิธีเจ้าของบ้านจะตระเวนนำข้าวสารจำนวน 5 ถุง แต่ละถุงบรรจุในปริมาณ ที่พอสำหรับหุงในหม้อหุงข้าวขนาดใหญ่ไปให้กับบ้านที่มีผู้อาวุโสซึ่งตนนับถือ จำนวนบ้านละ 1 ถุง เพื่อให้ผู้ อาวุโสแต่ละบ้านช่วยหุงข้าวนั้นแล้วนำกลับมาให้ที่บ้านงาน ส่วนตัวเจ้าของบ้านจะกลับไปฆ่าหมู 1 ตัว เตรียม เป็นอาหารที่ใช้ในพิธี ระหว่างนี้ปู่จองและผู้ช่วยก็จะทำเครื่องเช่นที่ใช้ประกอบในพิธีอย่างอื่น สิ่งของที่ปู่จองต้อง



รูปที่ 3.30 แหลว หรือจะแหลว เป็นสัญลักษณ์ ทางพิธีกรรม

เตรียมเรียกว่า "ยอกะเล" ประกอบด้วย หยวกกล้วย
ที่แกะสลักขึ้นเป็นสัตว์ประเภทช้าง และม้า ทั้ง 2 สิ่ง
เชื่อว่าเป็นพาหนะสำหรับใช้ในการส่งผีไปสู่ที่ที่ผี
ตนนั้นเคยอยู่ (ในงานพิธีนี้ปู่จองบอกว่าผีตนนี้เคย
อยู่ในป่ามาก่อน ถ้าหากผีที่จะไล่เป็นผีน้ำปู่จองจะ
ไปทำพิธีในบริเวณใกล้ ๆ กับลำน้ำ) หลังจาก
แกะสลักช้างและม้าแล้ว จะทำแหลวหรือ จะแหลว

ทำขึ้นจากไม้ไผ่ที่นำมาผ่าเป็นตอกแล้วสานขึ้นเป็น ตาราง ตะแหลวนี้เป็นสัญลักษณ์ที่แพร่หลายทั่วไป ในกลุ่มชาติพันธุ์บนพื้นที่สูงหลายกลุ่มเชื่อว่าเป็น

สัญลักษณ์ที่แสดงให้เห็นถึงความดีงาม สามารถป้องกันความชั่วร้ายไม่ให้เข้ามาทำร้ายผู้คนได้ แหลวในพิธีกรรม นี้แบ่งออกเป็น 3 ประเภท มีรูปร่างและชื่อเรียกที่แตกต่างกันออกไป คือ

ก.แหลวจะยา และแหลวอาเหยะ เป็นแหลวที่อยู่รวมกันที่เรียกต่างกันคือตำแหน่งและทิสทางของ เส้นตอก ถ้าเป็นแหลวจะยาจะเป็นเส้นตอกซึ่งเป็นเส้นหลักทิสทางวางเป็นแนวนอน ส่วนแหลวอาเหยะคือเส้น ตอกที่ค่อนข้างสั้นกว่าทิสทางเป็นแนวขวาง (แนวตั้ง) แหลวทั้ง 2 ประเภทนี้ไม่ค่อยจะคุ้นตากันนัก แหลวทั้ง 2 ชนิดนี้จะนำไปมัดรวมกับมัดกิ่ง ไม้ซึ่งเป็นเครื่องเช่นชนิดหนึ่งด้วย

**ง. แหลวโตะ** รูปร่างเป็นแหลวที่ค่อนข้างคุ้นตาสานเป็นแฉกทั้งหมด 12 แฉก ซ้อนกัน 9 ชั้น ในการทำ พิธีจะนำมามัดรวมกับแหลวจะยาและแหลวอาเหยะ

เครื่องเซ่นอื่นในพิธีเป็นกระคาษที่ตัดเป็นรูปคน และหุ่นที่ทำจากกิ่งไม้เป็นรูปคนเช่นเคียวกัน วงแหวน (คล้ายกำไล) ทำจากไม้ไผ่ กรวยไม้ไผ่ใช้บรรจุข้าวสาร และกิ่งไม้ที่นำมามัดรวมกัน ประกอบด้วย ก้านกล้วย (พร้อมใบตอง) กิ่งของต้นก่อ (ไม้ยืนต้นชนิดหนึ่งพบได้ตามยอดเขาสูงที่ระดับความสูงมากว่า 1,000 เมตรจาก ระดับน้ำทะเลปานกลางขึ้นไป) หญ้าคา และกิ่งต้นยอ (ไม้ยืนต้นชนิดหนึ่งเช่นกัน ชาวไทยใหญ่เรียกว่าไม้ไก)

การทำพิธีแบ่งออกเป็น 2 ส่วนคือ ส่วนที่ทำพิธีในบ้าน และส่วนที่ทำพิธีนอก บ้าน ปู่จองต้องทำพิธีสวดเป็นทำนองที่ คล้ายคลึงกันเป็นการเรียกผีให้ออกจากบ้าน คนและกลับไปสู่ที่ที่ตนจากมา ในขั้นตอน สุดท้ายที่เรียกผีออกมาปู่จองจะเอามัดกิ่งไม้ ไปปัดที่ผนังบ้านทุกด้านเป็นการไล่ผีแล้วจึง นำกิ่งไม้นั้นโยนขึ้นไปบนหลังคาบ้าน เป็น

การตรวจคูว่าผีนั้นออกไปจากบ้านแล้วหรือยัง ก่อนจบพิธีปู่จองจะนำแหลวจะยาและแหลว



รูปที่ 3.31 ชาวบ้านชาวมูเซอช่วยกันทำ "แหลว"

อาเหยะ จำนวน 4 ชุดไปติดไว้ที่มุมทั้ง 4 ของห้องนอนเจ้าของบ้าน และแหลวโตะ ไปติดไว้ที่หน้าประตูทางเข้า ห้องนอน เป็นการป้องกันไม่ให้ฝึกลับเข้ามาทำร้ายคนในครอบครัวได้อีก จึงไม่น่าแปลกใจเลยว่าเหตุใดเมื่อไป เยี่ยมเยียนบ้านของชาวมูเซอแดงแล้วจะพบว่าแทบทุกหลังมีแหลวเหล่านี้ติดอยู่ทั้งที่มุมห้องและทางเข้าห้อง

หลังจากเสร็จพิธีชาวบ้านทั้งหมู่บ้านก็จะส่งตัวแทนมาร่วมงานเป็นการกินอาหารที่ประกอบขึ้นจากเนื้อ หมูที่ฆ่าไว้เป็นเครื่องเช่น อาหารในพิธีกรรมนี้มักจะเป็นต้มเนื้อหมูที่ปรุงรสด้วยเกลือ และพริกแห้ง แล้วจบลง ด้วยการมัดมือที่เป็นดังการเรียกขวัญ อวยพรซึ่งกันและกัน พิธีการมัดมือไม่จำเป็นต้องให้ผู้อาวุโสมัดให้กับผู้อ่อน กว่าเสมอไปชาวมูเซอแดงเชื่อว่าใครก็สามารถมัดมือให้กันได้ วิธีการมัดมือที่ดีนิยมพัน 1, 2 และ 4 รอบ (ต่างกับ ชาวกะเหรี่ยงที่นิยมพันรอบข้อมือก่อนมัด 3 รอบ จึงถือว่าเป็นมงคล)

สัตว์ที่ใช้ในพิธีกรรมสำหรับเลี้ยงผีจะขึ้นอยู่กับความสำคัญของพิธีกรรม และหรือความร้ายแรงของ เหตุการณ์ที่เกิด ตัวอย่างเช่น ถ้าเป็นการเลี้ยงผีในกรณีที่ชาวบ้านบางคนเจ็บป่วยเรื้อรัง ในขั้นแรกปู่จองก็อาจให้ทำ พิธีเลี้ยงผี เช่นด้วยเนื้อไก่ ถ้ายังไม่หายหรือใช้วิธีไหน ๆ แล้วก็ยังไม่หายจึงจะให้ฆ่าหมูทำพิธีใหญ่ ส่วนประเพณี สำคัญประจำปีหรือกินวอ ก็จำเป็นจะต้องฆ่าหมูเลี้ยงกันในหมู่บ้าน เป็นต้น

## 3.8.2 ประเพณี ความเชื่อที่สำคัญของชาวมูเซอแดง

ประเพณีสำคัญของชาวบ้านในรอบปีมี 4 งานด้วยกันและเมื่อพิจารณาแล้วก็มีปะปนอยู่รวมกันทั้ง เกี่ยวกับความเชื่อในศาสนาดั้งเดิม (ถือผี) และศาสนาพุทธ ในที่นี่ผู้วิจัยได้แบ่งออกตามฤดูกาลในช่วงปี

### ก.ฤดูหนาว

1.ออกพรรษา จัดขึ้นในวันเข้าพรรษาตรงกับของทุกแห่ง โดยถือว่าเป็นวันศีลใหญ่ ชาวบ้านจะ นำข้าว หัวมัน และผลผลิตทุกชนิดที่ปลูกได้ในปีนั้น อย่างละเล็กน้อยไปให้กับทุกบ้าน (ต่างคนต่างนำไปให้แก่ กัน) แล้วจึงนำกระดาษสาที่ตัดเป็นรูปคน ด้ายผูกข้อมือ และเงินจำนวนเล็กน้อยใส่ผ้าขาว นำไปให้ที่บ้านปู่จอง ใน วันถัดมาจึงกลับไปที่บ้านปู่จองอีกครั้งเพื่อรับฟังว่าปู่จองจะตักเตือนเกี่ยวกับตัวคนคนนั้น หรือสมาชิกในบ้านว่าปี ที่ผ่านมาทำอะไรไม่ดีลงไปบ้าง พร้อมกับรับด้ายคืนมา เป็นประเพณีที่ปู่จองจะได้มีโอกาสตักเตือนสมาชิกในบ้าน ให้ประพฤติตนดึงามตามแบบประเพณี

**2.กินวอ** เป็นเหมือนประเพณีปีใหม่ของชาวมูเซอแดงจัดงานรวมทั้งหมด 5 วันด้วยกัน คือ วันแรก – ชาวบ้านจะร่วมกันตำข้าวปุ๊ก แล้วนำไปวางไว้ที่หิ้งไม่ไผ่ที่ทุกบ้านทำขึ้น (คล้ายกับ จองเข่งปิ๊ด ของชาวไทยใหญ่ ในช่วงงานออกพรรษา)

วันที่สอง – ตรงลานจะคึประจำหมู่บ้านาวบ้านช่วยกันเตรียมสถานที่โดยตัดต้นสน และ ไม้ใผ่ มาปักไว้ในตอนเช้าคนทั้งหมู่บ้านจะฆ่าหมูที่เลี้ยงไว้ แล้วเอาเนื้อหมูมาแบ่งกัน ส่วนที่เป็นมันหมู ต่าง คนต่างเอากลับไปไว้ที่หิ้งไม้ไผ่ที่บ้าน จากนั้นนำข้าวปุ๊ก และหัวหมูที่ฆ่า ไปห้อยกับต้นสนและไม้ไผ่ ซึ่งเตรียมไว้ในลานจะคื

วันที่สาม – ชาวบ้านนำน้ำล้างมือไปตามบ้านต่าง ๆ เพื่อไปล้างมือให้กับคนเฒ่าคนแก่ทุกคน ในหมู่บ้าน (เหมือนเป็นการขอพร อวยพร ขอขมา และรับคำสั่งสอนจากคนเฒ่าคนแก่เหล่านั้น) พอตก กลางคืนหนุ่มสาวทุกคนจะไปรวมกันเพื่อเต้นรำกันที่ลานจะคืประจำหมู่บ้านตลอดทั้งคืน วันที่สี่ – ไปดำหัวให้กับสมาชิกในหมู่บ้านทุกบ้าน ของที่ต้องเตรียมไปประกอบด้วย ข้าวปุ๊ก หมู และเทียน ส่วนเจ้าของบ้านก็จะเตรียมเหล้า ขนม มาเลี้ยงคนที่มาดำหัวตน พอตกกลางคืนจะมีการ เต้นรำที่ลานจะคึของหนุ่มสาวในหมู่บ้านอีกตลอดทั้งคืน (จะเห็นว่าประเพณีดำหัวนี้ คือการขอขมาที่มี กันในหลายกลุ่มชาติพันธุ์ทั้งไทยใหญ่ กะเหรี่ยง และมูเซอแดง)

วันที่ห้า – วันสุดท้ายชาวบ้านจะนำข้าวข้าวปุ๊กที่ลานจะคึมาแจกให้กับสมาชิกในหมู่บ้านทุก คน แล้วช่วยกันตำข้าวปุ๊กขึ้นมาใหม่นำกลับไปไว้ที่ลานจะคึแทนของเดิม พอตกกลางคืนมีการเต้นรำที่ ลานจะคึต่อเนื่องอีก 2 คืน จึงถือว่าจบพิธีกินวอ ช่วงที่มีประเพณีกินวอทุกคนในบ้านจะหยุดการทำงาน ทุกอย่างไว้เพื่อทำพิธีและตระเวนไปเยี่ยมญาติพี่น้องทั้งในหมู่บ้าน และต่างหมู่บ้าน เป็นงานรื่นเริงที่ ใหญ่ที่สุดในรอบปี

## ข.ฤดูร้อน

ประเพณีสร้างศาลา จัดตรงกับวันศีล (วันพระ) ช่วงเดือนพฤษภาคม ของทุกปี เป็นงานที่ชาวบ้านทุกคน ในหมู่บ้านมาช่วยกันทำงานนี้ คล้ายกับเป็นงานที่ทำเพื่อสาธารณประ โยชน์ ศาลาที่สร้างนี้ไม่ได้จำกัดว่าต้องสร้าง ไว้ที่ใหน แต่โดยมากมักเลือกพื้นที่ซึ่งได้ใช้ประ โยชน์มาก ในปีล่าสุด (พ.ศ.2547) ชาวบ้านเลือกสร้างศาลาไว้ที่ ปากทางก่อนเข้าหมู่บ้าน ซึ่งเป็นทางที่สามารถเดินไปทำไร่ใกล้ ๆ หมู่บ้านได้ ปกติใช้เป็นที่พักร้อนในเวลา กลางวัน ประเพณีจัดงานทั้งหมด 3 วัน

วันแรก – (วันศีล) เป็นวันที่ทุกคนหยุดอยู่บ้านไม่ทำงาน พบปะพูดคุยกับสมาชิกในหมู่บ้าน วันที่สอง – ทำพิธีที่บ้านปู่จอง (ปู่จองจะอวยพรให้กับทุกคน)

วันที่สาม – สมาชิกในหมู่บ้านไปช่วยกันสร้างศาลาตรงจุดที่เลือกไว้ ต่างคนต่างนำอาหารมา รับประทานร่วมกัน ประเพณีนี้ไม่จำเป็นต้องฆ่าสัตว์ก็ได้เพราะไม่ได้เลี้ยงผี

### ค.ฤดูฝน

วันเข้าพรรษา เป็นวันศีลใหญ่ (วันพระใหญ่) ตรงกับงานออกพรรษาของทุกแห่ง การทำพิธีคล้ำยกับวัน ออกพรรษาที่จัดในฤดูหนาว เพียงแต่ของที่นำไปให้กับบ้านต่าง ๆ เปลี่ยนจากพืชผลที่ได้จากไร่มาเป็นข้าวโพด เพราะผลผลิตที่ได้ในช่วงนี้จะเป็นข้าวโพด

## 3.9 ความตายและพิธีกรรมเกี่ยวกับความตาย

### 3.9.1 การเตรียมการก่อนตาย

เนื่องจากการตายถือเป็นเรื่องปกติของโลกในความคิดของชาวมูเซอแดงก็ได้มีการเตรียมตัวไว้ก่อนตาย โดยไม่ได้ถือว่าจะเป็นลางร้ายแต่อย่างใด โดยเฉพาะคนเฒ่าคนแก่ที่พออายุเริ่มมากก็ได้ตระเตรียมสิ่งของ เสื้อผ้า ใหม่ที่สวยงาม ไว้สำหรับแต่งตัวเมื่อวันที่ละสังขารจากโลกไป



รูปที่ 3.32 โลงศพไม้ของชาวมูเซอบนยอดเขา

ส่วนโลงศพของคนเฒ่าคนแก่บางคนก็
ได้เตรียมไว้สำหรับตัวเองเช่นเดียวกับคนเฒ่าคน
แก่ชาวไทยใหญ่ แต่ว่าบางคนพอตายแล้ว
ลูกหลานจึงได้ทำให้ ลักษณะเป็นโลงไม้ที่ขุด
จากไม้ซุงผ่าซีก นอกจากนี้ก็มีตัวอย่างของปู่จอง
ที่ชาวบ้านให้การนับถือมาก ๆ ในอดีตที่ได้
เตรียมที่ไว้ศพของตนแตกต่างจากคนอื่น ๆ คือ ปู่
จองแอสือ และปู่จองแอผู จากการสัมภาษณ์แม่
เฒ่านาปุ๊ โชติเวทย์อนุกุล อายุ 70 ปี เล่าว่า

"ปู่จองแอสือเป็นปู่จองคนแรก ๆ ที่ ชาวบ้านนับถือและนำการอพยพเข้ามาอยู่ที่แถว ๆ ปางมะผ้า ตัวปู่จองตายที่ดอยเกงแสนทางฝั่ง พม่า ตอนนั้นปู่จองได้สั่งให้เอาศพตัวเองไปไว้ บนภูเขาที่ได้เลือกไว้แล้ว แต่ว่าปัจจุบันโลงศพ ถูกไฟป่าใหม้หมดไปแล้วตั้งแต่สมัยที่ชาวบ้าน ยังอาศัยอยู่ที่ดอยเกงแสน ส่วนปู่จองแอผูก็เป็น ถูกชายคนหนึ่งของปู่จองแอสือ ที่ได้ย้ายไปตั้ง บ้านเรือนใหม่อยู่ที่บ้านปางตอง ก่อนตายก็ได้พา

ลูกหลานไปซึ่งุดที่เลือกให้เอาสพตัวเองไปวางไว้อยู่บนคอยใกล้หมู่บ้าน" การนำสพของผู้ตายไปไว้บนยอดคอย สูงทั้ง 2 กรณีข้างต้นนับว่ามีความพิเสษกว่าปกติทั่วไป ซึ่งต้องมีการเตรียมการไว้ตั้งแต่การเลือกพื้นที่ การเตรียม พื้นที่ เพราะโลงสพที่นำมาวางซึ่งมีทั้งโลงที่ขุดจากไม้ทั้งต้น (ของปู่จองแอสือ ตามคำบอกเล่า และโลงที่สร้างจาก แผ่นไม้ประกอบเป็นโลงสี่เหลี่ยมหนา ๆ นั้นไม่ได้วางไว้บนพื้น หากวางตั้งไว้บนเสาและคาน ที่ต้องใช้เสาไม้ต้น ค่อนข้างใหญ่ ขุดเตรียมไว้เป็นหลุมเสาโลง พื้นที่ตั้งโลงไม้อยู่ตรงส่วนปลายของสันเขาสูงชันซึ่งสามารถมองเห็น ภูมิประเทศโดยรอบหมู่บ้านปางตองได้กว้างไกล

พ่อเฒ่าจะคะ มิตรมากดี อายุ 60 ปี เล่าว่า "สัญญาณอย่างหนึ่งที่ชาวมูเซอเชื่อว่าคนผู้นั้นใกล้จะสิ้นชีวิต แล้วสำหรับคนที่เจ็บป่วยนอนอยู่กับที่เป็นเวลานาน แล้วมีอาการเหน็ดเหนื่อยมาก ๆ แสดงว่าวิญญาณกำลังออก เดินทางกลับไปยังสถานที่ต่าง ๆ ซึ่งเจ้าตัวเคยไปมาตลอดชีวิตเพื่อเก็บรอยเท้าของตน พอเก็บได้ครบเมื่อไหร่คน คนนั้นก็จะสิ้นใจในทันที"<sup>24</sup>

 $<sup>^{24}</sup>$  สัมภาษณ์นายจะคะ มิตรมากดี อาย 60 ปี (อ้างแล้ว)



รูปที่ 3.33 โลงศพไม้บนยอดเขา



รูปที่ 3.34 โลงศพไม้วางบนเสาไม้มีหลังกากลุม

### 3.9.2 พิธีกรรม

เมื่อมีคนตายในหมู่บ้านมักจะเก็บศพไว้ทำพิธี 1, 3 หรือ 7 วัน หากเป็นเด็กก็มักนำไปฝังในวันที่ตายนั้น เลย ช่วงที่เก็บศพไว้ที่บ้านเพื่อทำพิธีจะจุดเทียนไว้ตลอดเวลา และห้ามไม่ให้เทียนดับ ความเชื่อหนึ่งของชาวมูเซอ แดงระหว่างทำพิธีที่เหมือนกับความเชื่อของคนไทยคือห้ามไม่ให้หมาดำ หรือแมวคำข้ามศพ ถ้าข้ามแล้วจะทำให้ คนตายฟื้นขึ้นมา ดังนั้นในงานศพของชาวมูเซอแดงจะเห็นไม้กวาดขนาดเล็กวางไว้ด้วยเพื่อใช้ตีผู้ตาย ในกรณีที่มี แมวหรือหมาดำข้ามศพ เชื่อกันว่าสามารถป้องกันไม่ให้คนตายตื่นขึ้นมาได้ และถ้าหากในวันพิธีเป็นวันข้างขึ้น (เดือนหงาย) ก็ห้ามไม่ให้คนที่มางานพูด หรือชี้ชวนให้ดูพระจันทร์ เพราะคนตายจะลุกขึ้นมาขอดูด้วย

พิธีสพที่ทำที่บ้านในช่วงที่เก็บสพไว้ญาติพี่น้องจะทำกระทงสี่เหลี่ยมที่ใช้กาบกล้วยมามัดเป็นทรง สี่เหลี่ยมสำหรับใส่อาหารที่ทำเลี้ยงกันในงาน วางไว้ทางด้านศีรษะของสพ ในวันแรกก็จะเอาปีกไก่ที่ฆ่าเลี้ยงกัน ในงานซึ่งยังไม่ได้ถอนขน และตีนไก่วางไว้ให้บนอกของคนตาย ด้วยความเชื่อว่าปีกไก่นี้คนตายจะได้เอาไปใช้ พัดโบกเพื่อคลายความร้อนเมื่อเวลาต้องเดินไปสวรรค์ (ซีมือ) บางคนก็เชื่อว่าปีกจะช่วยให้คนตายบินไปหาน้ำดื่ม ดับกระหายระหว่างทาง ส่วนตีนไก่ก็ให้เอาไว้กินระหว่างเดินทาง

อาหารที่นำมาเลี้ยงกัน ระกอบด้วยหมูและไก่ อย่างอุดมสมบูรณ์เพื่อว่าคนตายจะได้มากินด้วยกันก่อน เดินทางไปสวรรค์ ซึ่งคนตายจะออกเดินทางเมื่อหลังจากที่ฝังแล้ว 12 วัน กลางวันเป็นการทำอาหารเลี้ยงกัน ส่วน กลางคืนกิจกรรมที่นิยมซึ่งคงได้รับอิทธิพลมาจากชุมชนอื่นคือ เล่นไพ่ และดื่มเหล้า อยู่เป็นเพื่อนศพ

## 3.9.3 ป่าช้า

สำหรับป่าช้าของหมู่บ้านตามปกติจะเลือกพื้นที่ทางด้านตะวันตกของหมู่บ้านที่ไม่ต้องข้ามลำธารไป ที่ เลือกพื้นที่ด้านตะวันตกของหมู่บ้าน พ่อเผ่ายีน้อย รัตนนัยสุริยะ อายุ 60 ปี เล่าถึงสาเหตุที่ต้องเลือกที่ตั้งป่าช้าไว้ ทางตะวันตกว่าคนเผ่าคนแก่สอนกันมาว่า "หากตั้งป่าช้าทางตะวันออกแล้วในตอนเช้าเวลาพระอาทิตย์ขึ้นแล้ว แคดส่องผ่านป่าช้าทำให้เงาตกลงสู่หมู่บ้านจะทำให้คนในหมู่บ้านไม่สบาย แต่ถ้าหากอยู่ทางตะวันตกเมื่อ แสงอาทิตย์ส่องผ่านในยามเย็นเงาที่ตกสู่หมู่บ้านในช่วงนี้จะไม่เป็นผลต่อหมู่บ้าน" ป่าช้าส่วนใหญ่จึงมักตั้งอยู่

-

<sup>25</sup> สัมภาษณ์นายยีน้อย รัตนนัยสุริยะ อายุ 60 ปี (อ้างแล้ว)

บนสันเขาเดียวกับหมู่บ้าน เพียงแต่จะอยู่ห่างไปจนสุดส่วนปลายของสันเขา ในบางครั้งถ้าหากพื้นที่จำกัดก็อาจ เยื้องเฉียงไปทางทิสใต้หรือทิสเหนือ ดังกรณีป่าซ้าของบ้านปางบอนเก่า 3 ที่ตั้งอยู่ทางค้านตะวันตกเฉียงเหนือของ หมู่บ้าน การฝังสพมักพบอยู่บริเวณไหล่เขาที่ค่อนข้างชัน เมื่อเวลาจะฝังจึงต้องขุดปรับพื้นที่ลาดเอียงให้เป็นแนว ระนาบ ดังนั้นถ้าหากไปป่าช้าของหมู่บ้านจุดสังเกตที่ชัดเจนคือจะพบร่องรอยของหลุมรูปสี่เหลี่ยมผืนผ้ากระจาย อยู่ตามไหล่เขาพร้อมทั้งชิ้นส่วนของข้าวของเครื่องใช้วางกองไว้บนหลุมสพ เหตุที่มักพบป่าซ้าอยู่บริเวณไหล่เขาก็ อาจเป็นเพราะว่า "ประเพณีการฝังศพต้องเริ่มฝังจากด้านนอกเข้าสู่หมู่บ้าน ในแต่ละครั้งที่ฝังจึงจะเลื่อนเข้าหาตัว หมู่บ้านเรื่อย ๆ ซึ่งหากเริ่มฝังจุดแรกบนสันเขาแล้วต่อไปเผื่อมีคนตายมากขึ้นพื้นที่ฝังสพก็จะเข้าใกล้หมู่บ้านมาก เกินไปขยับขยายลำบาก"<sup>26</sup> แต่โดยมากไม่ค่อยมีปัญหาเรื่องพื้นที่ฝังสพเพราะชาวมูเซอแดงย้ายบ้านกันบ่อยครั้ง เพียงแค่คนตายพร้อม ๆ กันหลายคนก็ย้ายบ้านหนีไปแล้ว ส่วนในปัจจุบันคนในหมู่บ้านไปเสียชีวิตที่โรงพยาบาล มากขึ้น แล้วตามประเพณีแล้วชาวมูเซอจะไม่นำสพกลับมาฝังที่หมู่บ้าน ดังนั้นโอกาสที่ป่าช้าของหมู่บ้านจะขยาย มาถึงหมู่บ้านจริงๆ จึงมีน้อยมาก



รูปที่ 3.35 ป่าช้าสถานที่ฝังศพของชาวมูเซอบ้านปางบอนแก่า แห่งที่ 3

-

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> สัมภาษณ์นายจะปุ๊ วุฒิวิทวัส อายุ 80 กว่าปี (อ้างแล้ว)



รูปที่ 3.36 กระบอกใส่ลูกชนู และเครื่องมือเครื่องใช้ ที่อุทิศให้กับผู้ตาย พบที่ป่าช้า ที่บ้านปางบอนเก่า แห่งที่ 3

## 3.9.4 การฝั่งศพ

ในวันฝังญาติพี่น้องจะแห่ศพไปที่ป่าช้า ถ้าหากคนตายตายด้วยเหตุปกติเช่น เป็นโรคชรา หรือเจ็บป่วย ก็ สามารถนำไปฝังที่ป่าช้าประจำหมู่บ้านได้ ก่อนเคลื่อนศพออกจากบ้านถ้าคนตายเป็นเจ้าของบ้าน พี่น้องต้อง ช่วยกันรื้อฝาเรือนด้านหนึ่งออกเพื่อนำศพออกพร้อมกับท่อนไม้ ที่มักจะผูกติดไว้บนขื่อบ้านออกไปด้วย เพราะถ้า หากพาออกทางประตูบ้านแล้วคนตายจะไม่ได้ขึ้นสวรรค์ นอกจากนี้หลังพิธีฝังพี่น้องต้องช่วยกันสร้างบ้านหลัง เล็ก ๆ ไว้ที่ไหนในหมู่บ้านให้กับคนตายเพื่อเป็นบ้านใหม่ให้เจ้าของบ้านที่ตายไปด้วย (เปรียบเหมือนกับว่าเมื่อ ตอนที่ยังมีชีวิตอยู่คนตายเป็นเจ้าบ้าน มีบ้านเป็นของตัวเอง เมื่อไปสู่สวรรค์แล้วเจอญาติพี่น้องจะไปอาศัยเขาอยู่ ไม่ได้ จึงต้องสร้างบ้านให้เป็นเจ้าของอยู่เหมือนกัน)

การบรรจุสพหากเป็นคนหนุ่ม-สาว เมื่อฝังใช้เพียงผ้าห่มสีขาวห่อสพเท่านั้น คนเฒ่าคนแก่เท่านั้นจะทำ โลงให้ หากเป็นสมัยก่อนเครื่องมือยังไม่พร้อมโลงจึงทำขึ้นโดยใช้ไม้ซุงท่อนใหญ่นำมาขุดเนื้อไม้ตรงกลางออก (ลักษณะคล้ายโลงผีแมน) มีแท่งเดือยยื่นออกมาทั้ง 2 ข้างสำหรับผูกเชือกแล้วหามนำไปป่าช้า ส่วนฝาปิดเป็นไม้ แผ่นสี่เหลี่ยมปิดไว้

ขบวนที่แห่ศพไปมีเพียงผู้ชายในหมู่บ้านเท่านั้นเมื่อไปถึงป่าช้าแล้วจะทำพิธีเลือกตำแหน่งสำหรับฝัง โดยใช้มีดหรือไข่ไก่โยนขึ้นไปบนฟ้า (เข้าหาตัวหมู่บ้าน) หากมีคปักลงบนพื้น หรือไข่ไก่แตกที่ตรงไหนแสดงว่า คนตายเลือกพื้นที่นั้นสำรับฝังศพแล้ว คนที่มากีช่วยกันขุดหลุมลึกประมาณ 1 เมตรกว่า ๆ แล้ววางศพลงไปที่ตัว ศพมีเพียงเสื้อผ้าชุดใหม่ที่เปลี่ยนให้ และเหล็กที่เป็นเหล็กอะไรก็เชื่อเพื่อให้คนตายนำไปใช้แทนเงิน สำหรับว่าจ้าง ให้คนพานั่งเรือข้ามน้ำระหว่างทางไปสวรรค์ (ซีมือหรือซือมือ เขียนตามการออกเสียง- ผู้วิจัย) และต้องเผา ชายเสื้อที่ใส่ให้ผู้ตายไปด้วยเพราะถ้าไม่เผาเมื่อไปถึงสวรรค์แล้วจะถูกแย่งไปหมด ขั้นตอนการฝังเมื่อวางศพลงไป แล้ว (ทั้งศพที่ห่อผ้า และศพที่ใส่ในโลง) จะเอาแผ่นไม้ปิดตัวศพก่อนเพื่อว่าดินที่กลบฝังจะได้ไม่กลบศพโดยตรง จากนั้นตัดเอาใบ้ไม้มาสมปิดทับไว้อีกชั้น ก่อนโกยดินกลบหลุม

หลังจากฝังศพเสร็จแล้วจึงเอาปีกไก่และตีนไก่ที่เคยวางไว้ตั้งแต่วันแรก วางไว้บนหลุมศพอีกครั้งใน ตำแหน่งลำตัว จากนั้นขบวนจึงเดินทางกลับไปที่บ้านคนตายอีกครั้ง แล้วเอาน้ำเปล่าที่ทางญาติจัดเตรียมไว้ ประพรมให้กับทุกคนที่ไปร่วมพิธีฝัง จากนั้นทุกคนจะแยกย้ายกันกลับบ้านแล้วกลับมารวมกันอีกครั้งในเวลา กลางคืน ช่วงกลางคืนนี้ทำตามประเพณีที่ต้องกลับมาที่บ้านผู้ตายแต่ไม่มีพิธีกรรมอย่างใดอีก (อาจกลับมาเพียง พูดคุยปลอบใจญาติพี่น้อง)

เช้าวันถัดมาหลังวันฝังศพญาติพี่น้องจะทำอาหารคาวหวานใส่ภาชนะนำกลับไปที่หลุมฝังศพเพื่อเป็น ของเช่นใหว้อาหารที่เตรียมไปมี 2 ชุด ชุดแรกสำหรับให้คนตายจะวางไว้ด้านข้างหลุมศพในตำแหน่งข้างศีรษะ และอีกชุดสำหรับเลี้ยงผี จะวางไว้ที่ตำแหน่งปลายเท้าของคนตาย เพื่อว่าผีในบริเวณนั้นจะได้ไม่มาแย่งคนตาย นอกจากอาหารก็มีเครื่องมือเครื่องใช้ของคนตายโดยเฉพาะพวกมีด จอบ และเครื่องใช้โลหะ บางคนก็มีธนู และ ลูกธนู แล้วแต่ว่าพี่น้องจะเอาอะไรไปให้สำหรับนำไปใช้ที่ซีมือ แม่เฒ่านาย้อเล่าให้ฟังว่าชาวมูเซอแดงมีความเชื่อ อีกว่า "ในวันที่นำอาหารและเครื่องเซ่นไหว้กลับไปให้ ถ้าหากพบรอยเท้าของสัตว์หรือคนประเภทใด ย่ำไปบน หลุมฝังศพหมายถึงว่าจะต้องมีคนหรือสัตว์ประเภทนั้นเสียชีวิตในเวลาอีกไม่นานนัก เมื่อตอนที่สามีแม่เฒ่า เสียชีวิตหลังพิธีฝังศพแล้วเอาอาหารไปเซ่นไหว้ศพ ปีนั้นมีรอยเท้าคนย่ำไว้บนหลุมศพ หลังจากนั้นอีกไม่กี่วัน หลานของแม่เฒ่าก็เสียชีวิตลงจริงตามความเชื่อ "<sup>27</sup>

ในกรณีที่เป็นการตายด้วยเหตุไม่ปกติ พ่อเฒ่าจะปุ๊ และพ่อเฒ่าจะฟะ บ้านปางบอนได้ยกตัวอย่างให้ฟังว่า "ถ้าคลอดลูกตาย จะต้องพาศพอ้อมไปด้านนอกหมู่บ้าน (ห้ามแห่ผ่านหมู่บ้านคังเช่นปกติ) เดินข้ามลำห้วยไปแล้ว จึงนำขึ้นไปฝังบนภูเขาสูง (ลำห้วยในความหมายนี้คือลำห้วยที่มีปลาอาศัยอยู่ ซึ่งต้องเป็นลำธารที่มีขนาดใหญ่ มากกว่าตาน้ำ หรือลำน้ำสาขาสายเล็ก ๆ ที่ใหลลงมาจากตาน้ำ) แล้วเวลาจะฝังก็ต้องผ่าท้องศพเอาลูกออกมาฝังไว้ ด้วยกันกับแม่ ก่อนฝังจะต้องเอาหนามแหลมแทงเท้าศพไว้ด้วย เพราะอย่างนั้นคนตายจะเดินกลับมาบ้าน พิธีกรรมส่วนอื่น ๆ เหมือนการทำศพให้ชาวมูเซอแดงคนอื่น ๆ"28

หรือ "คนที่ตายนอกหมู่บ้านก็ฝังตรงที่ตาย ถ้าตายในป่าก็ฝังในป่า ตอนนี้คนไปตายที่โรงพยาบาลใน เมืองมาก พี่น้องก็ไม่เอาสพกลับมาหมู่บ้าน ปล่อยให้โรงพยาบาลจัดการทำสพให้ ปัจจุบันเลยไม่ต้องกลัวว่าป่าช้า ของหมู่บ้านจะกว้างไม่พอ คนแถวนี้ถ้าไม่ป่วยหนักจริง ๆ ก็ไม่อยากพาไปโรงพยาบาลกันหรอกเพราะว่ามันอยู่ ไกล แต่บางทีถ้าเจ็บหนักกันมาก ๆ ญาติพี่น้องไม่อยากพาไปอีกกลัวว่า ถ้าไปตายที่โรงพยาบาลจะไม่ได้เห็นหน้า กันอีก ไม่ได้ทำสพกันอีก" ค้วยปัญหาญาติไม่นำสพกลับบ้านผู้วิจัยได้ทราบข้อมูลว่า "ทางโรงพยาบาลก็เลยเอา สพไปฝังไว้ที่ป่าช้าเก่าบริเวณริมถนนสายที่ตัดจากถนนหลวงเข้าไปบ้านถ้ำลอด การฝังบางทีก็ไม่เรียบร้อยวันดีคืน

-

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> สัมภาษณ์นางนาย้อ อายุ 80 ปี (อ้างแล้ว)

<sup>28</sup> สัมภาษณ์นายจะปุ๊ วุฒิวิทวัส อายุ 80 กว่าปี และนายจะฟะ ลาพบหาเฮง อายุ 56 ปี (อ้างแล้ว)

<sup>29</sup> สัมภาษณ์นายจะปุ่ วุฒิวิทวัส อายุ 80 กว่าปี (อ้างแล้ว)

ดีเวลาชาวบ้านไปดูวัวที่เลี้ยงไว้ใกล้ ๆ กัน หรือเก็บเห็ด หรือไปส่องจับกบหลังฝนตกในบริเวณนั้นก็พบกับ ซากศพที่ถูกน้ำฝนชะโผล่ขึ้นมาบนดิน" <sup>30</sup>

ของที่อุทิสให้กับผู้ตายโดยมากจะเป็นเครื่องมือเครื่องใช้ของคนตายเอง ถ้าหากเป็นปู่จองก็จะมีเครื่องมือ เครื่องใช้ในการทำพิธีของผู้จองวางไว้ให้บนหลุมศพ บางคนลูกหลานก็เอาเครื่องมือเหล็กที่เป็นทั้งเครื่องมือทำ การเกษตร เครื่องมือล่าสัตว์พวกหอก ธนู มีด และดาบ เป็นต้น วางอุทิสไว้ให้บนหลุมศพด้วยดังนั้นถ้าหาก ชาวบ้านเดินป่าไปพบภาชนะหรือเครื่องมือโลหะอยู่ตามยอดดอย โดยเฉพาะถ้ายิ่งมีร่องรอยของหลุมรูป สี่เหลี่ยมผืนผ้าหลาย ๆ หลุมในบริเวณเดียวกันแล้วล่ะก็มักจะสันนิษฐานไว้ก่อนเลยว่าเป็นป่าช้ำเก่านั่นเอง

### 3.9.5 เรื่องเล่าชีวิตหลังความตาย

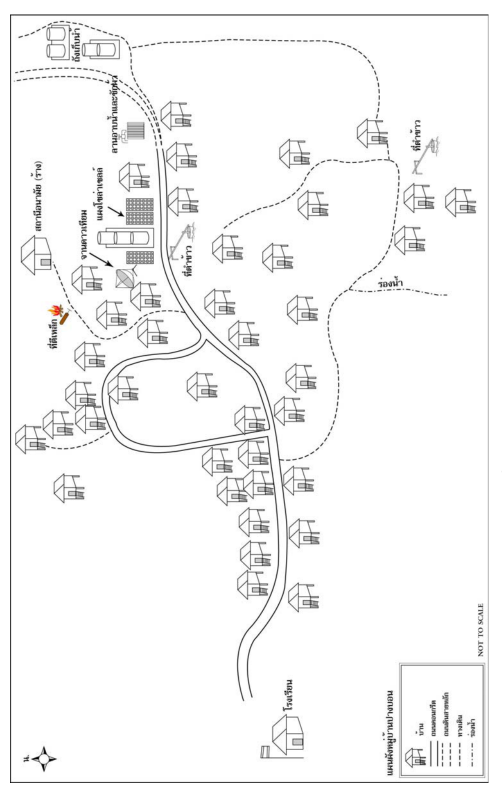
ชาวมูเซอแดงมีความเชื่อเรื่องชีวิตหลังความตาย ที่ที่คนตายจะเดินทางไปอาศัยอยู่หลังจากที่ตายไปแล้ว เรียกว่า ซีมือ หรือ ซือมือ (หมายถึงสวรรค์) แม่เฒ่านาย้อ อายุ 80 ปี เล่าให้ฟังว่า "เมื่อก่อนซีมือกับ โลกมนุษย์ เหมือนกับกระจกที่ส่องแล้วมองเห็นกัน เพียงแต่ว่าพูดคุยกัน ไม่ได้ทำให้ญาติพี่น้องทั้งที่อยู่ใน โลกมนุษย์ กับคนที่ ตายไปแล้วต่างร้องให้หากัน ในที่สุด "ฮือชา" หรือเทวดา เห็นว่าทำให้เป็นทุกข์มาก จึงได้บันดาลให้มองกันไม่ เห็นกันอีกเลย การเดินทางไปซีมือจะถึงในวันที่ 12 หลังวันฝังศพ ถ้าไปถึงก่อนหน้านั้นจะเข้าไปอยู่ที่บ้านในซีมือ ไม่ได้ เพราะญาติพี่น้องที่นั่นจะห้ามไม่ให้เข้าบ้านโดยให้เหตุผลว่าเหม็นขี้ดิน" ส่วนคนที่เป็นเจ้าของบ้านเมื่อยัง ไม่ตายก็จะได้รับบ้านที่ถูาติพี่น้องทางโลกมนุษย์สร้างอุทิศให้ในวันที่ 12 เช่นเดียวกัน

ท้ายที่สุดที่นี้ ชาวบ้านปางบอนส่วนใหญ่ให้การต้อนรับ และความร่วมมือในการเก็บข้อมูลเป็นอย่างดี แต่การเก็บข้อมูลที่หมู่บ้านปางบอนก็ยังเกิดอุปสรรคอย่างมากคือ เป็นช่วงเวลาที่ตรงกับฤดูฝน ดังนั้นการติดต่อ คมนาคม ตลอดจนอาหารการกินจึงค่อนข้างลำบาก ประกอบกับผู้ช่วยซึ่งเป็นเยาวชนต้องเดินทางกลับไปศึกษาต่อ เมื่อออกมาจากหมู่บ้านแล้ว การเดินทางกลับเข้าไปให้จึงมีปัญหา อย่างไรก็ตามข้อมูลที่ได้ก็ยังไม่หลุดไปจาก กรอบหลักที่ต้องการศึกษาระบบการตั้งถิ่นฐาน เพราะเรื่องราวทางวัฒนธรรมเป็นสิ่งที่สะท้อนให้เห็นถึง ความสัมพันธ์กับระบบการตั้งถิ่นฐาน (แผนผังที่ 3.3 แผนผังหมู่บ้านปางบอน ดูท้ายเล่ม) โดยได้ข้อก้นพบใหม่ สำหรับงานวิจัยตรงตามจุดประสงค์ที่ตั้งไว้

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> สัมภาษณ์นางสาวประภาศรี มิตรมากดี อายุ 28 ปี (อ้างแล้ว)

<sup>31</sup> สัมภาษณ์นางนาย้อ อายุ 80 ปี (อ้างแล้ว)





#### ภาคผนวก ก.4

# ข้อมูลชาติพันธุ์วรรณนาบ้านไร่

หมู่บ้านไร่ตั้งอยู่ในหมู่ที่ 3 ตำบลสบป่อง อำเภอปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอน ประกอบด้วยหย่อมบ้าน 3 หย่อมคือ หมู่บ้านไร่เป็นบ้านหลักที่อยู่ในหุบเขาบ้านไร่ บ้านท่าไคร้ตั้งอยู่ติดถนนหลวงสาย 1095 และบ้านสาม หลัง อยู่ฝั่งตรงกันข้ามกับที่ทำการศูนย์ทดลองพันธุ์ข้าวไร่และธัญพืชเมืองหนาวปางมะผ้า หรือที่ชาวบ้านเรียกกัน สั้น ๆ ว่า โครงการหลวง ประชากรของหมู่บ้านเป็นกลุ่มชาติพันธุ์บนพื้นที่สูงที่อพยพมาจากประเทศเพื่อนบ้านคือ ประเทศพม่า และจากพื้นที่ใกล้เคียง ประกอบด้วยกลุ่มชาติพันธุ์หลายกลุ่มคือ ไทยใหญ่ สีซอ กะเหรี่ยง ม้ง จีนฮ่อ คนเมือง และคนไทยจากภาคอื่น นับว่าเป็นหมู่บ้านที่มีความหลากหลายทางชาติพันธุ์มากกว่าแห่งอื่น ๆ ในอำเภอ ปางมะผ้า

นอกจากนี้ยังมีกลุ่มบ้านอีกหนึ่งแห่งที่ขึ้นตรงอยู่กับหน่วยการปกครองของบ้านไร่ เพียงแต่ประชากรยัง ไม่ได้รับสิทธิเป็นคนไทยเต็มตัว คือหมู่บ้านน้ำบ่อสะเป ประชากรในหมู่บ้านส่วนใหญ่เป็นชาวลีซอที่อพยพมา จากประเทศพม่า ตัวหมู่บ้านตั้งอยู่บนภูเขาที่อยู่ห่างจากบ้านไร่ไปทางตะวันออกเฉียงใต้ประมาณ 6 กิโลเมตร

เหตุผลในการเลือกหมู่บ้านไร่ในการศึกษาก็เพราะบริเวณหุบเขาบ้านไร่เป็นพื้นที่ซึ่งมีความเหมาะสม สำหรับการตั้งถิ่นฐานของมนุษย์ในทุก ๆ ด้าน ทั้งในเส้นทางคมนาคมที่อยู่ใกล้หมู่บ้านสามารถติดต่อกับชุมชน อื่นได้สะดวก และที่ราบขนาดใหญ่พร้อมกับลำน้ำไหลผ่านหุบเขาอันเหมาะกับการทำเกษตรกรรม อีกทั้งความ หลากหลายของกลุ่มชาติพันธุ์ในหมู่บ้านทำให้ผู้วิจัยได้ตั้งข้อสันนิษฐานไว้เบื้องต้นถึงความสัมพันธ์ระหว่างกัน ในหมู่บ้านคงจะมีความพิเศษกว่าหมู่บ้านอื่น ๆ ในอำเภอปางมะผ้า

หมู่บ้านไร่เคยมีการศึกษามาก่อนหน้านี้แล้วหลายครั้ง ซึ่งส่วนใหญ่เป็นโครงการวิจัยที่เก็บข้อมูลเฉพาะ ในส่วนที่โครงการให้ความสำคัญ ในปี พ.ศ.2541 โครงการสำรวจและจัดทำระบบฐานข้อมูลเกี่ยวกับถ้ำ จังหวัด แม่ฮ่องสอนเข้าเก็บข้อมูลในหมู่บ้านไร่เกี่ยวกับ ประวัติการตั้งหมู่บ้าน การใช้ทรัพยากร และการจัดการเกี่ยวกับถ้ำ ของชาวบ้านโดยการใช้แบบสอบถาม ต่อมาในปี พ.ศ.2546 โครงการศึกษาประวัติศาสตร์ท้องถิ่นการจัดการ ทรัพยากรส่วนรวมของชุมชน บริเวณลุ่มน้ำลาง-น้ำของ อำเภอปางมะผ้า จังหวัดแม่ฮ่องสอน จึงเข้าทำการเก็บ ข้อมูลทางด้านประวัติหมู่บ้าน ประเพณี วัฒนธรรม และการเกษตรของชาวบ้าน โดยการสัมภาษณ์และจัดเวทีให้ ชาวบ้านช่วยกันแสดงความคิดเห็นเพื่อตอบคำถามของผู้วิจัย นอกจากนี้การศึกษาหมู่บ้านไร่ก็เป็นการเก็บข้อมูล ของหน่วยราชการต่าง ๆ เช่น โรงพยาบาลเพื่อศึกษาเกี่ยวกับโรคภัย ความเจ็บป่วยของชาวบ้าน

ในงานวิจัยครั้งนี้ผู้วิจัยได้ทำการเก็บข้อมูลทางชาติพันธุ์โดยวิธีการสังเกตการณ์ร่วม (Participant Observations) อยู่ในหมู่บ้านไร่ในระหว่างวันที่ 11 -31 กรกฎาคม 2547 และ วันที่ 28 สิงหาคม - 9 กันยายน 2547 ซึ่งผู้วิจัยได้เตรียมทั้งแบบสอบถามเพื่อช่วยในการสัมภาษณ์ เทปอัดเสียง และกล้องถ่ายภาพ สำหรับบันทึกข้อมูล ในการเก็บข้อมูลผู้วิจัยเข้าพักอาศัยอยู่ในบ้านของชาวบ้านรวมทั้งจ้างภรรยาเจ้าของบ้านให้เป็นล่ามช่วยแปลภาษา ไทยใหญ่รวมทั้งแนะนำให้รู้จักกับผู้ให้สัมภาษณ์ เพื่อเป็นสร้างความคุ้นเคยและไว้วางใจกับผู้ให้สัมภาษณ์ได้ มากกว่าการที่ผู้วิจัยจะเดินเข้าไปขอสัมภาษณ์ด้วยตัวเองเพียงคนเดียว

ผู้วิจัยได้เลือกผู้ให้สัมภาษณ์จากทั้ง 3 หย่อมบ้านคือ บ้านไร่ บ้านท่าไคร้ และบ้านสามหลัง เพราะเมื่อ พิจารณาประวัติการก่อตั้งหมู่บ้านแล้วพบว่าประชากรรุ่นแรกจากทั้ง 3 กลุ่มบ้านต่างเข้ามาตั้งถิ่นฐานในช่วงเวลาที่ ไล่เลี่ยกัน อีกทั้งยังได้เคลื่อนย้ายและติดต่อกันมาโดยตลอด จำนวนผู้ให้สัมภาษณ์ทั้งหมด 25 คน (จากการ สัมภาษณ์อย่างเป็นทางการตามแบบสอบถามที่เตรียมไว้ และยังมีผู้ให้สัมภาษณ์อีกจำนวนหนึ่งซึ่งให้ข้อมูลโดย การพูดคุยไม่ได้มีการจดบันทึก) มีอายุระหว่าง 36-92 ปี เป็นชาย 13 คน และหญิง 12 คน

## การเดินทางสู่หมู่บ้าน

หมู่บ้านตั้งอยู่ติดกับถนนทางหลวงหมายเลข 1095 เชียงใหม่-แม่ฮ่องสอน จากตัวอำเภอปางมะผ้าบ่าย หน้าไปสู่อำเภอเมืองแม่ฮ่องสอน ประมาณ 9 กิโลเมตร จนถึงที่ราบในหุบเขาขนาดใหญ่ซึ่งเป็นที่ทำการของศูนย์ ทดลองพันธุ์ข้าวไร่และธัญพืชเมืองหนาวปางมะผ้า เลี้ยวขวาเข้าสู่ถนนลาดยางสู่หมู่บ้าน มีป้ายปากทางเขียนว่า บ้านห้วยไร่ ที่ริมถนนนี้จะเห็นกลุ่มบ้านอยู่บนเนินเข้าก่อนขึ้นสู่เส้นทางที่ไต่ตามสันเขาอีกครั้ง เป็นหมู่บ้านท่า ใครั้ จากปากทางเข้าสู่หมู่บ้านเป็นระยะทาง 2 กิโลเมตร

## 4.1 สภาพแวดล้อมของหุบเขาบ้านไร่

หมู่บ้านไร่มีการตั้งถิ่นฐานต่อเนื่องกันมาหลายสมัยและมีหลักฐานว่าได้ทำการปรับเปลี่ยนพื้นที่ในหุบ เขาบ้านไร่จนเปลี่ยนแปลงไปจากสภาพเดิมหลายอย่าง ผู้วิจัยได้ยกหัวข้อการศึกษาในด้านสภาพแวดล้อมขึ้นเป็น หัวข้อแรกเพื่อให้มีความเข้าใจในสภาพแวดล้อมของหุบเขาบ้านไร่อันมีผลต่อเนื่องไปยังวิถีการดำรงชีวิตของกลุ่ม คนที่อาศัย และใช้ทรัพยากรเหล่านี้ได้ชัดเจนยิ่งขึ้น

## 4.1.1 ภูมิประเทศ

หมู่บ้านไร่ตั้งอยู่ในหุบเขาขนาดใหญ่ที่มีลักษณะเป็นภูมิประเทศแบบคารสต์ (Karst) ลักษณะของหุบเขา คือหลุมยุบขนาดใหญ่ ที่เรียกว่าโพลเย (Polje) เกิดที่เป็นที่ราบขนาดใหญ่เป็นอันดับ 2 รองจากที่ราบของหุบเขาแม่ ละนา ภูมิประเทศเช่นนี้เกิดจากเทือกเขาหินปูนที่มีโพรงน้ำใต้ดินซึ่งถูกน้ำกัดเซาะเป็นเวลานาน จนกระทั่งเพดาน ถ้ำถล่มลงมาเหลือเพียงผนังถ้ำทั้งสองด้านที่มีรูปร่างคล้ายหน้าผาตัด ดังนั้นข้อสังเกตของภูมิประเทศแบบคารส์ตที่ ชัดเจนคือ หุบเขาที่มีหน้าผาตัดทั้งสองข้าง (รูปที่ 4.1)

หุบเขาบ้านไร่มีที่ราบกว้างใหญ่อยู่บริเวณด้านหน้าก่อนที่ที่ราบจะค่อย ๆ บีบเล็กลงตามขนาดของหุบ เขากระทั่งถึงปลายน้ำก่อนที่น้ำจะไหลเข้าสู่โพรงถ้ำระบบน้ำใต้ดิน ในช่วงปลายของหุบเขายังคงมีพื้นที่การเกษตร บ้างเล็กน้อยตามลานตะพักลำน้ำระดับสูงแต่ละแห่งมีขนาดไม่ใหญ่นัก

สภาพของพื้นที่เป็นที่ราบริมตะพักลำน้ำ แบ่งออกเป็นตะพักลำน้ำระดับสูง และลานตะพักลำน้ำระดับ ต่ำ เกิดจากการกระทำของลำน้ำลางที่ใหลผ่านกลางหุบเขา นำเอาตะกอนมาทับถมสูงขึ้นทุก ๆ ปี ลานตะพักลำน้ำ ระดับต่ำนี้ นักวิชาการของศูนย์ทดลองฯ ให้ข้อมูลว่าบางช่วงคงจะเคยเป็นร่องน้ำเก่ามาก่อน เพราะเมื่อขุดลอก หน้าดินลงไปเพียงประมาณ 30 เซนติเมตร ก็พบกับชั้นหินกรวดอันแสดงถึงลักษณะทางน้ำเก่า "เอาแค่ง่าย ๆ ถ้า น้องสังเกตดูกันนาของศูนย์ทดลองตอนนี้มันดูเตี้ยมาก แต่ความจริงแล้วเมื่อตอนก่อสร้างใหม่ ๆ ประมาณ 20 ปี



รูปที่ 4.1 ลักษณะขอบของหุบเขาบ้านไร่

ก่อนคันนาตรงนี้สูงกว่าพื้นที่นา
เป็นเมตร จนวันนี้น้ำลางพา
ตะกอนมาถมสูงขึ้นๆ รวมๆ
แล้วก็ประมาณ 1 เมตรได้แล้ว"
ซึ่งบอกให้รู้ว่าปริมาณการทับ
ถมของตะกอนดินในหุบเขา
บ้านไร่มีสูงมาก แต่สาเหตุที่
หน้าดินที่พบในสูนย์ทดลอดใน
บางช่วงค่อนข้างตื้นก็เป็นเพราะ
อิทธิพลของร่องน้ำของลำน้ำ
ลาง หรือน้ำรางหลวง ชาวบ้าน
ให้สัมภาษณ์เกี่ยวกับลักษณะ
ของน้ำรางหลวงในอดีตว่า

"เมื่อก่อนน้ำลางกว้างกว่านี้มาก พอ ๆ กับน้ำของก็คงประมาณ 30-40 เมตร ได้ตอนที่พ่อเฒ่า ย้ายมาอยู่โชคดีว่าเป็นฤดูร้อนน้ำไม่สูงมากประมาณแค่เอว เลยพอเดินข้ามได้ แต่พอฤดูฝนจะว่ายข้ามก็ ไม่ไหลน้ำไหลเชี่ยวมาก จนคนที่ย้ายมาด้วยกันเขาไม่กล้าอยู่ย้ายกลับไปอยู่ที่บ้านน้ำกัดตามเดิม"<sup>2</sup>

เส้นทางของลำน้ำรางหลวงถูกเปลี่ยนเส้นทางเมื่อประมาณ พ.ศ.2522 โดยทหารที่เข้ามาสร้างและพัฒนา โครงการหลวงฯ (ที่ต่อมากีคือศูนย์ทดลองฯ) คนงานรุ่นแรกของศูนย์ทดลองฯ ให้สัมภาษณ์เกี่ยวกับเส้นทางน้ำ ตั้งแต่เริ่มตั้งถิ่นฐานว่า (แผนที่ 4.1)



แผนที่ 4.1 เส้นทางน้ำลางแต่เดิมและที่เพิ่งขุดเปลี่ยนใหม่

"แต่เคิมน้ำลางจะคด
เคี้ยวมากตั้งแต่หัวสถานี (ศูนย์
ทคลอดฯ) ตรงที่ติดกับเขาลำน้ำ
จะโค้งออกมาจนถึงถนนเส้นที่
รถวิ่งอยู่ปัจจุบัน แล้วจึงตีกลับ
เข้าไปทางบ้านท่าไคร้อีก มา
ตอนหลังทหารมาขุดทางลัดให้
น้ำมันวิ่งไปตรง ๆ ก็คือเส้นที่น้ำ
ลางไหลอยู่ตอนนี้" "แต่ว่า
ตอนนี้น้ำลางบางช่วงก็เริ่ม

เปลี่ยนทางอีกแล้วนะ อย่างตรงที่เลยสะพานคอนกรีตทางเข้าหมู่บ้านไปนั้น น้ำก็แยกออกเป็นสองสาย

\_

<sup>่</sup> สัมภาษณ์นายศิวะพงศ์ นฤบาล อายุ 43 ปี นักวิชาการประจำศูนย์บริการวิชาการค้านพืชและปัจจัยการผลิตแม่ฮ่องสอน

 $<sup>^{2}</sup>$  สัมภาษณ์นายป่าง อยู่สมบัติ อายุ 92 ปี บ้านเลขที่ 17 ม.3 บ้านไร่

<sup>3</sup> สัมภาษณ์นางบัวเขียว วรรณฤกษ์ อายุ 54 ปี บ้านเลขที่ 42 ม.3 บ้านไร่

แล้วใปรวมกันอีกที่ตรงโค้งเขาก่อนลงฝายอีกที่ เขาก็โค้งของเขาเอง เมื่อก่อนก็เป็นอย่างนี้เปลี่ยน เส้นทางอยู่บ่อย ๆ"⁴

เนื่องจากบริเวณหุบเขานี้เป็นช่วงปลายของลำน้ำที่จะไหลระบายลงสู่ระบบธารน้ำใต้ดินที่ปลายสุดของ หุบเขาบ้านไร่ นอกจากโพรงถ้ำใต้ดินที่ปลายหุบเขาแล้ว ก็ยังมีโพรงระบายน้ำอยู่เป็นระยะตั้งแต่ช่วง 3 กิโลเมตร ก่อนสิ้นสุดทางน้ำ ซึ่งเป็นเพียงจุดเล็ก ๆ ดังนั้นในช่วงฤดูฝนบางปีที่ปากโพรงถ้ำใต้ดินถูกใบไม้และกิ่งไม้ปิดทับไว้มาก น้ำไหลไม่สะดวก และปีที่มีน้ำปามาก น้ำระบายออกไม่ทันจึงเกิดอุทกภัยที่ไม่ร้ายแรงนักอยู่เสมอ เพียงแค่ ระดับน้ำค่อย ๆ เอ่อล้นตลิ่งและไหลเข้าท่วมที่นาของชาวบ้านและสูนย์ทดลองพันธุ์ข้าวฯ อยู่ในช่วงเวลาหนึ่งแล้ว น้ำจึงค่อย ๆ ลดระดับลงตามปกติ และน้ำท่วมพัดพาเอาหน้าดินและสารอาหารมาเพิ่มขึ้นอยู่ตลอดเวลาก็เป็น สาเหตุหนึ่งที่ทำให้หุบเขาบ้านไร่เป็นที่ราบที่มีความอุดมสมบูรณ์มากที่สุดของปางมะผ้า มากกว่าหุบเขาที่บ้านแม่ ละนาอันเป็นที่ราบที่ใหญ่ที่สุดในอำเภอปางมะผ้า



ตัวอย่างน้ำท่วมในเดือนมิถุนายน พ.ศ.2547 ที่เป็นเหตุร้ายแรงที่สุดเท่าที่หมู่บ้าน เคยก่อตั้งมา ระดับน้ำสูงมากจนท่วมถึงลาน ตะพักลำน้ำระดับสูงที่สูงกว่าตลิ่งถึงประมาณ 2-3 เมตร และพัดเอาแก้มฝายน้ำล้นคอนกรีตที่ กั้นขวางลำน้ำรางหลวงพังทลายไปทั้งสองข้าง ถึงแม้ว่าน้ำจะท่วมอยู่เพียงประมาณครึ่งวัน แต่ ก็ได้ทำให้เกิดหน้าดินใหม่มากถึง 5-10 เซนติเมตร (รูปที่ 4.2,รูปที่ 4.3)

รูปที่ 4.2 ฝายคอนกรีต

สำหรับการจัดการเพื่อพื้นที่การเกษตรในหุบเขาบ้านไร่ก็ได้มีการขุดและลำเหมืองคอนกรีตเพื่อทดน้ำ เข้าที่นาเป็นระยะทางยาวตั้งแต่ฝายน้ำล้นคอนกรีตไปจนกระทั่งถึงพื้นที่การเกษตรที่อยู่ท้ายหมู่บ้าน หลังจากนั้น จึงใช้ลำเหมืองดินเพียงอย่างเดียว เพราะเป็นเพียงพื้นที่การเกษตรที่ไม่กว้างเท่าด้านนอก นอกจากนี้ยังมีรางน้ำ เก่าแก่ของหมู่บ้านที่สร้างขึ้นทดแทนลำเหมืองเป็นระยะทางยาว อยู่บริเวณท้ายหมู่บ้านต่อจากเหมืองคอนกรีตที่มี ระดับต่ำกว่าพื้นที่การเกษตร ลำเหมืองนี้ทำจากไม้แผ่นที่ประกอบกันมีรูปร่างเป็นกล่องรางน้ำทรงเหลี่ยมวางอยู่ บนฐานยกสูงประมาณ 1-2 เมตร ยาวต่อเนื่องจากลำเหมืองคอนกรีตไปจนถึงพื้นที่เกษตรกรรม (รูปที่ 4.4)

-

⁴ สัมภาษณ์นางลัคคา ทองอ่อน อายุ 35 ปี บ้านเลขที่ 82 ม.3 บ้านไร่

⁵ สัมภาษณ์นายศิวะพงศ์ นฤบาล อายุ 43 ปี (อ้างแล้ว)

<sup>์</sup> สัมภาษณ์นายศิวะพงศ์ นฤบาล อายุ 43 ปี (อ้างแล้ว)

### 4.1.2 แหล่งน้ำ

หุบเขาบ้านไร่มีลำน้ำลางไหลผ่านกลางหุบเขา ลำน้ำลางมีความยาวตั้งแต่ต้นน้ำที่บริเวณใกล้ชายแคน

ไทย-พม่า จนกระทั่งไหลเข้าสู่ถ้ำบริเวณกี๊ด น้ำลางบริเวณหุบเขาบ้านไร่ ซึ่งมีลักษณะ การ์สต์ (Karst) ซึ่งเป็นลักษณะภูมิประเทศ ที่เกิดในเขตเทือกเขาหินปูน รวมระยะทาง ทั้งสิ้นประมาณ 30 กิโลเมตร (ชัยพร ศิริพร ไพบูลย์ 29-30: 2542) ดังนั้นบริเวณหุบเขา บ้านไร่จึงจัดว่าเป็นช่วงปลายน้ำเป็นเขตทับ ถมของตะกอนดินที่น้ำลางพัดพามาจากเขต ชะล้างที่อยู่บริเวณต้นน้ำ ซึ่งเป็นปัจจัยหนึ่ง อันทำให้หุบเขามีความอุดมสมบูรณ์ที่สุด ในอำเภอปางมะผ้า

นอกจากน้ำลางแล้วในหมู่บ้าน ไร่ยังมีลำห้วยสายย่อย ๆ ที่มีน้ำไหลไม่ ตลอดทั้งปี จะมีเฉพาะในฤดูฝนอีก 2 สาย



รูปที่ 4.3 ลำน้ำลางเอ่อล้นตลิ่งในฤดูฝน



รูปที่ 4.4 รางไม้ที่ใช้แทนลำเหมืองส่งน้ำ

ที่ ใหลผ่านหมู่บ้านจากภูเขา ด้านข้างหมู่บ้าน คือห้วยเจ้าเมือง ซึ่ง ใหลจากสันเขาลงมาบรรจบ บริเวณใกล้กับหอเจ้าเมืองของ หมู่บ้านไร่ และน้ำห้วยแห้ง อยู่ บริเวณท้ายหมู่บ้านแนวร่องน้ำ ของห้วยแห้งจะมองเห็นได้ชัดเจน เมื่อมองเข้ามาจากภายนอก หมู่บ้าน และเป็นแนวของถนนดิน ที่ตัดขึ้นสู่หมู่บ้านน้ำบ่อสะเป่ที่อยู่ ห่างออกไปบนภูเขาประมาณ 5 กิโลเมตร อย่างไรก็ตามชาวบ้าน ไม่ได้ใช้ประโยชน์จากลำห้วยทั้ง

พื้นที่การเกษตรของหมู่บ้านส่วนใหญ่ใช้ลำเหมืองที่ทดน้ำเข้ามาจากลำน้ำลาง ส่วนน้ำที่ใช้อุปโภคและบริโภคกัน ภายในหมู่บ้านก็ได้จากบ่อน้ำที่ชาวบ้านช่วยกันขุดขึ้นบริเวณติดกับพื้นที่ทำกิน (พื้นที่นา) ใกล้หมู่บ้านนั่นเอง

แหล่งน้ำใช้ภายในหมู่บ้านแต่เดิมชาวบ้านจะเดินไปตักจากลำน้ำลางที่อยู่ห่างจากหมู่บ้านออกไป ประมาณ 300-400 เมตร เมื่อมีคนมาอยู่เพิ่มมากขึ้นจึงได้ช่วยกันขุดบ่อนน้ำขึ้นในบริเวณด้านข้างหมู่บ้านติดกับ พื้นที่เกษตรกรรม บ่อน้ำหลักที่ขุดขึ้นอยู่ใกล้กับกลุ่มบ้านหลักที่เป็นของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยใหญ่ และม้ง ยังคงใช้ ต่อเนื่องมาจนถึงปัจจุบันและมีการขุดบ่อขึ้นเพิ่มเติมในบริเวณเดียวกัน ซึ่งน้ำที่ได้จากบ่อน้ำกลุ่มนี้ก่อนข้างใส ตลอดทั้งปี ปัจจุบันชาวบ้านไม่ต้องเดินมาตักน้ำที่บ่อกันแล้วเนื่องจากแต่ละบ้านต่างก็ซื้อเครื่องสูบน้ำมาติดตั้งไว้ และต่อท่อกลับไปใช้ยังบ้านของตน และยังมีบ่อน้ำที่เพิ่งขุดขึ้นใหม่เพิ่มเติมอีกในบริเวณอื่นที่ไม่ใช่กลุ่มบ่อน้ำ หลักมีน้ำใช้พอเพียงตลอดทั้งปีเช่นเดียวกัน แต่มีปัญหาเรื่องคุณภาพของน้ำที่ในฤดูฝนน้ำจะขุ่นจนแทบจะไม่ สามารถใช้ได้ ต้องไปตักน้ำเพื่อบริโภคจากน้ำที่บ่อเดิมหรือรองน้ำฝนไว้ใช้เองในบ้าน (รูปที่ 4.5)



รูปที่ 4.5 บ่อน้ำพร้อมท่อสูบน้ำในหมู่บ้าน

#### 4.1.3 ป่าไม้

สภาพป่าในช่วงที่เริ่ม
มีการตั้งถิ่นฐานจากคำบอกเล่า
ของชาวบ้านและเจ้าหน้าที่ศูนย์
ทคลองพันธุ์ข้าวไร่ฯ บอกว่ามี
สภาพเป็น *ป่าอ้อ ป่าแขม* อยู่
ตลอดแนวทางน้ำ คือบริเวณที่
ลานตะพักลำน้ำ สภาพของพื้นที่
ลานตะพักลำน้ำช่วงที่ไม่ได้มี
การปรับเป็นพื้นที่เกษตรกรรม
ในปัจจุบันก็มีสภาพคล้ายคลึง
กับในอดีต บริเวณที่อยู่ในเขต

หุบเขาบ้านไร่มีสภาพป่าเป็นสังคมพืชป่าเบญจพรรณ ซึ่งมีพืชเค่นเป็นไม้สัก ไม้แคง ไม้หว้า และไทร เป็นค้น ส่วนบริเวณยอดเขาหรือสันเขาเป็นเขตรอยต่อของสังคมพืช 2 ประเภทคือ ป่าเบญจพรรณ และป่าเต็งรัง ไม้ที่ขึ้น ส่วนใหญ่เป็นไม้ในป่าเต็งรัง เนื่องมาจากหน้าดินที่ตื้นเหมาะกับพืชพวกไม้เต็ง ไม้รัง และไม้พลวงมากกว่า นอกจากนี้ทั้งในหุบเขาและตามแนวสันเขายังจะพบป่าไผ่อยู่เป็นช่วง ๆ อันเป็นผลเนื่องมาจากป่าเสื่อมโทรมที่เคย ถูกบุกรุกมาแล้ว เมื่อป่าเริ่มพื้นตัวไม้พวกแรกที่ขึ้นคือไผ่ที่จัดว่าเป็นเหมือนวัชพืชของป่านั่นเอง (รูปที่ 4.6, 4.7)

### 4.1.4 สัตว์ป่า

สัตว์ป่าที่เคยมีตามคำบอกเล่า ของคนรุ่นแรก ๆ คือ "พวกเก้ง กวาง เลียงผา ชะนี ลิง หมีควาย หมีขอ วัว แดง และวัวคำ (ปัจจุบันยังมีสถานที่ที่ชาวบ้านเรียกว่าทุ่งวัวคำ ปัจจุบันอยู่บริเวณสวนลิ้นจี่ของพ่อหลวงซัวหยี้ ) มันเคยมีอยู่แยอะ เวลาออกล่าก็ได้กลับมาเป็นประจำ แต่ว่าตั้งแต่บ้านมูเซอ บ้านลีซอเข้ามาอยู่เพิ่มตามป่าตามดอย สัตว์ก็น้อยลงไม่ค่อยมีให้เห็นกันเท่าไหร่แล้ว"

\_

 $<sup>^{7}</sup>$ สัมภาษณ์นางสียน พรมคุด อายุ 54 ปี บ้านเลขที่ 13 ม.3 บ้านไร่

"สมัยที่ลุงเข้ามาอยู่มีสัตว์ป่าอยู่เยอะ พวกกวาง เก้ง เยือง (เลียงผา) เสือ หมูป่า ช้างมีอยู่ไม่เกิน 4 ตัวอยู่ ตามหลังเขา เม่น หอน (สัตว์ที่มีขนคล้ายเม่น) และวัวคำที่อยู่กัน 1 ฝูง ประมาณ 20 กว่าตัว ลุงก็ไปล่ามากินบ้าง หลัง ๆ พอคนมาอยู่เยอะขึ้นก็ไม่มีให้เห็นแล้ว" <sup>8</sup>

ปัจจุบันสัตว์ป่ายังพอมี
หลงเหลืออยู่บ้าง เคยมีรายงานจาก
ชาวบ้านว่ายังพอมีเลียงผาอาศัยอยู่
ตามเทือกเขาหินปูนตั้งแต่บริเวณ
ภูเขาฝั่งตรงข้ามถ้ำผีแมนแม่ลาง
จันทร์ จนกระทั่งเข้ามาถึงปลายของ
หุบเขาบ้านไร่ ซึ่งพื้นที่ดังกล่าวเป็น
แนวของเทือกเขาหินปูนที่มีความสูง
ชัน เหมาะแก่การอยู่อาศัยของ
เลียงผา ยากที่คนทั่วไปจะเข้าไป
รบกวนนอกจากชาวบ้านในพื้นที่
บางส่วน นอกจากนี้ยังมีเสือขนาด



รูปที่ 4.6 ป่าไม้บริเวณสันเขาและสภาพหุบเขาบ้านไร่ ที่มา: โครงการโบราณคดีบนพื้นที่สูงฯ ระยะที่ 1

เล็กจำพวกเสือไฟ ที่หากินอยู่บริเวณป่าที่อยู่ลึกเข้าไปในหุบเขา บางวันยังพอได้ยินเสียงร้องอยู่ตามริมห้วยใกล้ หมู่บ้าน แต่ว่าลุงเวียน ติ๊บมา ชาวบ้านไร่เล่าว่า "เมื่อประมาณ 2 ปีก่อน ลุงยังเคยเห็นรอยตีนเสือโคร่งรอยเท้าข้าง หนึ่งใหญ่ขนาดเท่าถ้วยแกง เดินผ่านหมู่บ้าน คิดว่าคงเดินมาจากป่าทางด้านก็๊ดสามสิบ ผ่านหุบเขาข้างในแล้วเลาะ หมู่บ้านฝั่งตกน้ำลางขึ้นไปทางกิ่วจอง เห็นรอยแค่ตัวเดียวแล้วหลังจากนั้นก็ไม่เห็นหรือได้ข่าวอีกเลย " และถิงที่ ยังพอมีให้เห็นบ้างมาประมาณ 2-3 ปีหลังเริ่มเพิ่มมากขึ้นเพราะรัฐบาลยึดปืนชาวบ้านไปบ้างจึงไม่ค่อยได้ออกล่า ส่วนชะนีชาวบ้านไม่ได้พบหรือได้ยินเสียงมาประมาณ 3 ปีแล้ว คาดว่าอาจหนีเข้าไปอยู่ในป่าลึกแล้ว <sup>10</sup>

#### 4.1.5 ฤดูกาล

ฤดูกาลของพื้นที่บริเวณนี้ประกอบด้วย 3 ฤดูกาล คือ ฤดูร้อนตั้งแต่เคือนมีนาคม-กลางเคือนมิถุนายน อากาศก่อนข้างร้อนในเวลากลางวัน แต่ยังพอมีความชื้นบ้างเนื่องจากตั้งอยู่ในหุบเขาที่รอบ ๆ ยังเป็นป่าโปร่งอยู่ และอิทธิพลของลำน้ำลางที่ไหลผ่านหุบเขา ในเวลากลางคืนก่อนข้างเย็นสบาย และอากาศยิ่งร้อนมากขึ้นเมื่อ ชาวบ้านเริ่มถางและเผาไร่เพื่อเตรียมพื้นที่ไว้สำหรับฤดูกาลเพาะปลูกที่กำลังจะมาถึง ต้นของฤดูร้อนประมาณ เดือนมีนาคม-เมษายน ยังสามารถเก็บเกี่ยวผลผลิตพวกกะหล่ำปลี หอม และกระเทียมที่ปลูกไว้ในฤดูหนาว หลังจากนี้ชาวบ้านจะมีเวลาพักผ่อนอยู่ประมาณ 2 เดือนก่อนที่จะเริ่มปรับเตรียมพื้นที่การเกษตรสำหรับฤดูฝนที่

่ สัมภาษณ์นายเวียน ติ๊บมา อายุ 57 ปี บ้านเลขที่ 47 ม.3 บ้านไร่ ต.สบป่อง

-

 $<sup>^{\</sup>circ}$  สัมภาษณ์นายจี๋ คำสุข อายุ 54 ปี บ้านเลขที่ 131 ม.3 บ้านไร่

<sup>10</sup> สัมภาษณ์นางสียน พรมคุค อายุ 54 ปี (อ้างแล้ว) นางลัคคา ทองอ่อน อายุ 35 ปี (อ้างแล้ว)

กำลังจะมาเยือนอีกครั้ง อุณหภูมิเฉลี่ยสูงสุดของฤดูนี้ประมาณ 34.5 องศาเซลเซียส และต่ำสุดประมาณ 16.3 องศา เซลเซียส

ฤดูฝนเริ่มตั้งแต่เดือนมิถุนายน-กันยายน มีหมอกลงจัดในยามเช้า ในบางช่วงฝนที่ตกลงมาตลอดทั้งวัน ติดต่อกันก็อาจทำให้ระดับน้ำในลำน้ำลางเอ่อท่วมขึ้นมาบนลานตะพักลำน้ำ ซึ่งก่อให้เกิดตะกอนดินอันอุดมไป ด้วยแร่ธาตุต่อพืช แต่ก็ไม่ใช่ว่าจะเป็นการดีไปเสียทุกครั้ง เพราะถ้าหากเกิดขึ้นในช่วงที่เพิ่งหว่านข้าวลงในแปลง เพาะกล้าแล้ว ก็หมายถึงชาวบ้านบางคนต้องสูญเสียเมลีดพันธุ์ข้าวในปีนั้นไปจนเกือบหมด บางครั้งต้องไปขอซื้อ เมลีดพันธุ์จากคนที่ยังพอมีเหลือ หรือได้รับแจกจากสูนย์ทดลองฯ และเนื่องจากหมู่บ้านตั้งอยู่ในหุบเขาซึ่งเป็น แหล่งเพาะพันธุ์ยุงหลากหลายชนิด จึงเจ็บป่วยได้ง่ายทั้งจากอากาสที่เปียกชื้น และโรคที่มาพร้อมยุง โดยเฉพาะใน เวลาพลบค่ำยุงที่อาสัยอยู่ตามพื้นดินใกล้เชิงเขาซึ่งอยู่ติดกับหมู่บ้านที่มีความชื้นอยู่เกือบตลอดก็เริ่มบินขึ้นมาสู่ตัว บ้านมากขึ้น อุณหภูมิเฉลี่ยสูงสุดของฤดูนี้ประมาณ 30.9 องสาเซลเซียส และต่ำสุดประมาณ 20.2 องสาเซลเซียส ปริมาณน้ำฝนสูงสุดวัดได้ในเดือนกันยายนเฉลี่ยตลอดทั้งเดือน 297.8 ม.ม. (รูปที่ 4.8)



รูปที่ 4.7 ลำน้ำลางและป่าอ้อ ป่าแขมตามริมน้ำ

ฤดูหนาวในช่วงเดือนตุลาคม-กุมภาพันธ์ อากาศหนาวเย็นมาก เนื่องจากพื้นที่ตั้งหมู่บ้านอยู่ในหุบเขาที่ มีป่าโอบล้อมอยู่โดยรอบ ทำให้อากาศหนาวเย็นในตอนกลางคืน ส่วนในช่วงกลางวันค่อนข้างอบอุ่นถึงร้อน และ แห้ง เพราะบริเวณที่ราบซึ่งเป็นพื้นที่ส่วนใหญ่ของหมู่บ้านได้รับแคคอย่างเต็มที่ แต่บริเวณที่อยู่ในหุบเขาลึกเข้า ไปจะยังเย็นอยู่ตลอดทั้งวัน เนื่องจากสภาพแวคล้อมเป็นป่าทึบกว่าด้านนอก ช่วงนี้เป็นช่วงฤดูกาลเก็บเกี่ยว ผลผลิตที่ปลูกไว้ตั้งแต่ช่วงฤดูฝน รวมทั้งเริ่มปรับพื้นที่นา หรือพื้นที่การเกษตรอื่นให้กลายเป็นยกร่องสำหรับ เพาะปลูกพืชเศรษฐกิจเสริมประเภทกะหล่ำปลี หอมและกระเทียม ในที่นาต่อเนื่องกันไป อุณหภูมิเฉลี่ยสูงสุดของ ฤดูนี้ประมาณ 27.6 องศาเซลเซียส และต่ำสุดประมาณ 12.6 องศาเซลเซียส <sup>11</sup>



รูปที่ 4.8 หมอกฝนยามเช้าในหุบเขาบ้านไร่

# 4.2 ประวัติความเป็นมา และลำดับการตั้งถิ่นฐานของกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ

หากพิจารณาตั้งแต่หลักฐานทางโบราณคดีที่พบในพื้นที่หุบเขาบ้านไร่จากการขุดค้นทางโบราณคดีในปี พ.ศ.2545 จะพบว่ามีการอยู่อาศัยต่อเนื่องมาตั้งแต่สมัยก่อนประวัติศาสตร์ เมื่อประมาณ 9,000 ปีมาแล้ว (รัศมี ชู ทรงเดช และคณะ 2546) แต่ในส่วนที่เป็นตำแหน่งหมู่บ้านในปัจจุบัน ได้พบเศษภาชนะดินเผา กล้องยาสูบดินเผา เครื่องใช้โลหะ และโบราณสถานก่ออิฐ ซึ่งบ่งบอกว่ามีการตั้งถิ่นฐานในสมัยประวัติศาสตร์ที่น่าจะร่วมสมัยกับ อาณาจักรล้านนา ส่วนการตั้งถิ่นฐานในปัจจุบันเริ่มต้นมาตั้งแต่ พ.ศ.2513 เลือกตั้งบ้านเรือนครั้งแรกบริเวณที่ เรียกว่าบ้านสามหลัง (รูปที่ 4.9 และ 4.10)

# 4.2.1 การตั้งถิ่นฐานและการใช้พื้นที่ในตำนานและเรื่องราวบอกเล่า

จากคำบอกเล่าเกี่ยวกับประวัติของพื้นที่หุบเขาบ้านไร่ประกอบกับหลักฐานทางโบราณคดีที่ชาวบ้านขุด พบโดยบังเอิญอยู่เสมอ สามารถลำดับตามช่วงเวลาได้ว่าช่วงเวลาตามตำนานหรือคำบอกเล่าเริ่มขึ้นว่าเกิดเป็น บ้านเมืองมาตั้งแต่สมัยอาณาจักรล้านนา แล้วถูกทิ้งร้างไปจนมีการเข้ามาใช้พื้นที่ก่อนปี พ.ศ.2513 อีกเล็กน้อย

<sup>&#</sup>x27;' ข้อมูลสภาพอากาศได้รับความเอื้อเฟื้อจากศูนย์ทอคลองพันธุ์ข้าวไร่และธัญพืชเมืองหนาวปางมะผ้า หรือปัจจุบันคือ ศูนย์บริการ วิชาการค้านพืชและปัจจัยการผลิตแม่ฮ่องสอน ซึ่งตั้งอยู่บริเวณด้านนอกของหุบเขาบ้านไร่

#### ก.บ้านเมืองสมัยประวัติศาสตร์

พ่อเฒ่าป่าง อยู่สมบัติ อายุ 92 ปี ซึ่งมีบรรพบุรุษอพยพมาจากเมืองหมอกใหม่-ลางเคอ จากเหตุการณ์สู้รบ

ระหว่างเจ้าฟ้าเมืองหมอกใหม่-ลางเคอ กับเจ้าฟ้าเมืองนาย เคยได้ยิน มาจากคนเฒ่าคนแก่เกี่ยวกับบ้านเมืองบริเวณหบเขาบ้านไร่



รูปที่ 4.9 กล้องยาสูบดินเผา



รูปที่ 4.10 ที่ตำหมากเงิน

"พ่อเฒ่าก็ไม่รู้หรอกนะเห็นคนเฒ่าเค้าเล่ากันมาให้ฟังตั้งแต่พ่อแม่ของพ่อเฒ่ายังเป็นหนุ่มเป็น สาว แล้วพ่อเฒ่าก็ได้ยินมาอีกทีว่าแถวนี้ คงหลายร้อยปีก่อนแล้วล่ะมีเมืองของพวกม่าน (พม่า) มีพวก กะลา (ฝรั่ง) เข้ามาทำป่า (ทำไม้) เอาช้างมาลากไม้ขึ้นไปทางกิ่วจองแล้วสมัยนั้นช้างลากไม้คงมีไม่พอ เขาก็ใช้ควายมาก ถ้าขึ้นไปทางกิ่วจองแล้วก็บนดอยแถวนั้นจะเจอหลุมที่คนสมัยนั้นขุดไว้ ในหลุมมี

รูปที่ 4.11 ก้อนอิฐบริเวณที่พบบริเวณหุบเขาบ้านไร่

พวกเชือกมีเหล็กสมัยก่อน เหลืออยู่ เค้าว่าขุดไว้ให้ควายลง ไปนอนแช่...

ส่วนที่ตั้งบ้านเก่าของ คนสมัยนั้นก็อยู่ทางฝั่งตก (ตะวันตก) ของน้ำลางตรงที่ ตอนนี้มีต้นขนุนเก่าปลูกอยู่ ตอนนี้ก็เป็นที่ไร่ของชาวบ้าน ไปแล้ว จองเก่า (วัดเก่า) ก็มีอยู่

ตรงหน้าบก. (อดีตอาคาร สำนักงานของศูนย์ทดลองฯ)

ตอนมาอยู่ใหม่ ๆ ชาวบ้านเคยเห็นเศษอิฐเก่า ๆ อยู่แล้วก็จองฮาม (วัดเถ่า)อีกแห่งอยู่แถวเรือนปู่แดนที่อยู่
ตรงข้ามกับวัด สมัยนี้ไม่มีอิฐเหลือแล้วล่ะทหารเขามาไถปรับเป็นโรงเรียนแล้วก็เลยไถที่ตรงนั้นให้
ชาวบ้านมาอยู่ตรงนั้นด้วยเลย

หลังจากที่พวกกะลา (ฝรั่ง) ย้ายออกไปแล้วก็มีคนไตย้ายเข้ามาอยู่ต่อคงประมาณซัก 100-200 ปีมาแล้วแต่พวกนี้ก็อพยพออกไปอยู่ที่อื่นกันหมดแล้ว พ่อเฒ่าก็ไม่รู้นะเห็นบอกว่าไปอยู่แม่ละนาบ้าง แล้วที่ไหนอีกก็ไม่รู้" <sup>12</sup> (ภาพที่ 4.11)

ลุงจี๋ คำสุข อายุ 54 ปี ได้ยืนยันเรื่องเล่าของพ่อเฒ่าป่างว่า "พ่อเฒ่าป่างแกอายุมากแล้วเลยจำไม่ ค่อยได้ แต่ความจริงลุงเคยได้ยินว่าปู่ของพ่อเฒ่าป่างนั่นแหละแกชื่อ ปู่คอง เคยเป็นคนงานทำไม้กับพวก กะลา (ฝรั่ง) มาทำอยู่ที่บ้านไร่แล้วเค้าก็เล่าต่อมาให้ลูกหลานฟัง ถ้านับจริง ๆ ก็หลายร้อยปีมาแล้วล่ะ ตรงที่นาของพ่อเฒ่าปละเยะที่หลังโรงเรียน เคยมีต้นมะเคื่ออยู่ 1 ต้น เขาก็เล่ากันมาว่าเป็นเจ้าเมืองของ บ้านเก่าคนไต เขาว่าร้างไปตั้งแต่เมื่อฝรั่งมาทำไม้ออกไป ตอนที่ลุงมาไม่เห็นบ้านแล้วนะ เห็นแต่ต้น ขนุน ต้นมะม่วง แล้วก็เสาเจ้าเมือง".

และจากการสัมภาษณ์นางละเหย่น ชัยเคช อายุ 56 ปี ที่เข้ามาตั้งถิ่นฐานในยุคแรก ๆ ก็เคยได้ยินมา คล้ายกันเพียงแต่ไม่ทราบช่วงเวลา

"ป้าก็เคยได้ยินมาเหมือนกันว่าตรงหัวฝาย (ฝายคอนกรีตในหุบเขาใกล้กับที่อดีตอาคารที่ทำ การของศูนย์ทคลอง) ตรงเนินเขาฝั่งตะวันตกของน้ำลางเคยเป็นเมืองเก่ามาก่อน ก็เห็นจะจริงเพราะ กองมู (เจคีย์) เก่าอยู่ 1 องค์ แล้วก็พบมวนยา (กล้องยาสูบคินเผา) พระเจ้า (พระพุทธรูป) ครกและ สาก

1 1 2 3 4 5 6 7

รูปที่ 4.12 ตุ๊กตารูปคนที่พบบริเวณโบราณสถานหมายเลข 3

แตก ๆ หัก ๆ คิดว่า
เป็นบ้านไทยใหญ่
เก่าแต่ก็ไม่รู้ว่าย้าย
ไป อ ยู่ ไหนกัน
หมดแล้ว (พื้นที่
ตรงนี้ ผู้เขียน
สันนิษฐานว่าอาจมี
ความเข้าใจผิดหรือ
ความ สับสน
เนื่องจากข้อมูลที่
สอบถามจาก
ชาวบ้านในบ้านไร่
หลายคนตำแหน่ง
ของเนินเขาที่ว่า
ตั้งอยู่ทางด้าน

ตะวันออกของลำน้ำลาง ซึ่งเป็นที่ตั้งของอาคารสำนักงานเดิมหรือที่ชาวบ้านเรียกว่า บก.เคยเป็น โบราณสถานก่อด้วยอิฐก่อนที่ทหารจะนำรถเข้ามาไถปรับให้เป็นสำนักงาน-ผู้เขียน)*บ้านเก่าอีกแห่งที่ว่า* 

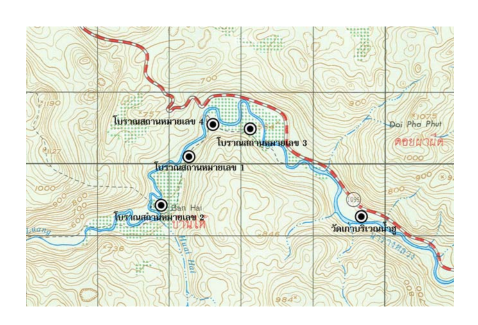
<sup>12</sup> สัมภาษณ์นายป่าง อยู่สมบัติ อายุ 92 ปี (อ้างแล้ว)

 $<sup>^{13}</sup>$  สัมภาษณ์นายจี๋ คำสข อาย 54 ปี (อ้างแล้ว)

น่าจะมีอยู่ก็ตรงสนามหน้าอาการพลับพลาของศูนย์ทดลองฯ ตรงนั้นก็พบของเยอะช่วงก่อสร้างคนงาน ที่เป็นชาวบ้านก็ได้พระเจ้า (พระพุทธรูป) ไปหลายองค์ นอกจากนี้ก็ยังมีวัดเก่าที่ชาวบ้านแถวนี้เค้า เรียกว่าวัดห่าง ถ้าคนใตจะเรียกว่า จองฮาม อยู่แถว ๆ น้ำฮู (ใกล้กับแหล่งโบราณคดีถ้ำแม่ลางจันทร์) ตอนนี้ก็ไม่เหลือซากเจดีย์หรืออะไรที่บอกว่าเป็นวัดแล้ว แต่เค้าเล่ากันมาแล้วชาวบ้านเค้าก็ดูกันออก ส่วนใหญ่ตามวัดเก่า ๆ เค้าชอบปลูกดอกไม้อย่างหนึ่งไว้ป้าไม่รู้เหมือนกันว่าคนเมืองเค้าเรียกว่าอะไร อย่างตรงศาลเจ้าเมืองของบ้านท่าใคร้นั่นตอนมาอยู่ใหม่ ๆ ก็มีต้นนี้ขึ้นอยู่เป็นกอ ชาวบ้านเค้าเลยเชื่อว่า เป็นวัดเก่ามาก่อน (รูปที่ 4.12)

แล้วพวกของเก่า ๆ ที่มีอยู่ตามแถว ๆ โรงเรียนป้าก็เคยเห็นแต่ไม่ได้เก็บอะไรไว้หรอก เพราะ พ่อของป้าบอกว่ามันเป็นของของคนอื่นเขา สมัยที่พ่อของป้าเป็นพ่อค้าวัวต่างเคยต่างข้าวลงมาขาย ให้กับฝรั่งที่ทำไม้อยู่ตรงนี้ ปางช้างของเค้าก็ตั้งอยู่แถว ๆ โรงเรียน ตรงแถวนี้เมื่อก่อนเป็นที่พักของพวก วัวต่าง แล้วก็คนเดินทางก่อนขึ้นกิ่วจอง..." <sup>14</sup>

คำบอกเล่าข้างต้นพอจะตีความได้ว่าอย่างน้อยชุมชนโบราณสมัยประวัติศาสตร์ที่หุบเขาบ้านไร่เป็น ชุมชนที่นับถือพุทธศาสนา (จากหลักฐานพระพุทธรูป และเจคีย์เก่า) น่าจะมีความเกี่ยวข้องกับทรัพยากรป่าไม้ และเมื่อพิจารณาจากสถานที่ตั้งแล้วมีความเป็นไปได้ที่ชุมชนพัฒนาขึ้นจากการเป็นจุดแวะพักบนเส้นทางเดินเท้า ระหว่างชุมชนต่าง ๆ ในเขตปางมะผ้าไปยังเมืองแม่ฮ่องสอนของบรรดาพ่อค้าวัวต่าง หรือคนเดินทางทั่วไป ก่อน เดินทางต่อเพื่อข้ามสันเขาไปยังเมืองแม่ฮ่องสอน เพราะหลังจากนี้ไปแล้วแทบจะไม่มีจุดแวะพักที่สะควกอีกแล้ว จนกว่าจะลงจากสันเขาเข้าสู่เขตลุ่มน้ำของไม่เช่นนั้นก็ต้องนอนค้างคืนบนภูเขา (แผนที่ 4.2)



แผนที่ 4.2 แสดงสถานที่ตั้งของร่องรอยโบราณสถาน

<sup>14</sup> สัมภาษณ์นางละเหย่น ชัยเคช อายุ 56 ปี บ้านเลขที่ 26 ม.3 บ้านสามหลัง

# ข.การตั้งถิ่นฐานก่อน พ.ศ.2513 และประวัติการใช้พื้นที่

ข้อมูลเกี่ยวกับการตั้งถิ่นฐานในบริเวณหุบเขาบ้านไร่หลังจากตำนานบอกเล่าเกี่ยวกับบ้านเมือง และ ชุมชนชาวไทยใหญ่ในสมัยเมื่อหลายร้อยปีมาแล้ว ก็ไม่ปรากฏอีกเลยว่าเคยมีการเข้ามาตั้งถิ่นฐานของชุมชนหรือ กลุ่มชาติพันธุ์ใด จนกระทั่งผู้วิจัยได้ฟังประวัติการอพยพและตั้งถิ่นฐานจากชาวมูเซอแดงบ้านปางบอนว่าเมื่อ ประมาณ 40-45 ปีมาแล้ว แม่เฒ่านาปี โชติเวทย์อนุกุล อายุ 70 ปี และญาติพี่น้องอพยพจากบริเวณบ้านก็คสามสิบ ้เข้ามาแสวงหาที่ทำกินใหม่ และตั้งบ้านเรือนอยู่บริเวณที่เป็นบ้านน้ำบ่อสะเปปัจจุบัน ระหว่างนั้นได้ลงมาบุกเบิกที่ ทำกินไว้บริเวณหุบเขาบ้านไร่ ตรงจุดที่เป็นโรงเรียนศูนย์ปางมะผ้า แต่อยู่ได้เพียงประมาณ 2 ปี ก็ต้องย้ายเพราะ สามีและพี่ชายเสียชีวิตจากการป่วย พี่น้องจึงย้ายหนีกลับไปอยู่ที่หัวน้ำของ <sup>15</sup> หลังจากนั้นก็ไม่เคยมีการตั้งถิ่นฐาน ของชุมชนใดอีกเลย นอกจากเป็นเส้นทางเดินทัพของทหารญี่ปุ่นซึ่งเดินมาตามถนนโบราณที่ชาวบ้านรู้จักกันดี ส่วนหนึ่งของถนนคือถนนหลวงหมายเลข 1095 ชาวบ้านเล่ากันว่าบริเวณที่ตั้งศนย์ทดลองฯ เคยเป็นค่ายพักของ ทหารญี่ปุ่น มีหลักจานยืนยันจากหมวกเหล็กของทหารญี่ปุ่น ที่ขดพบระหว่างเจ้าหน้าที่สนย์ทดลองฯ สั่งให้ คนงานขุดหลุมเพื่อปลูกต้นกาแฟบริเวณด้านหลังบ้านพักเจ้าหน้าที่ เมื่อขุดลงไปได้เพียง 50 เซนติเมตรก็พบหมวก เหล็กดังกล่าววางไว้ 3 กอง ทำมุดเป็นสามเหลี่ยมเหมือนก้อนเส้าที่วางไว้ในกองไฟ แต่ละกองมีหมวก 4 ใบ รวม ทั้งหมด 12 ใบ ปัจจุบันหมวกเหล็กทั้งหมดกระจัดกระจายไปอยู่ตามบ้านของลูกจ้างที่ทำงานในศูนย์ทดลองฯ และ ้บ้านพักของเจ้าหน้าที่ศูนย์ทคลองฯ ผู้สนใจสามารถติดต่อขอชมได้จากเจ้าของเหล่านั้น <sup>16</sup> และในป่าในอำเภอปาง มะผ้าหลายแห่งชาวบ้านยืนยันว่ามีร่องรอยของเครื่องมือเครื่องใช้ของทหารณี่ปน โดยเฉพาะปืนและอาวชซึ่ง ชาวบ้านนำไปขายให้กับมูเซอในเขตประเทศพม่า (รูปที่ 4.13)



รูปที่ 4.13 หมวกทหารญี่ปุ่นที่พบบริเวณศูนย์ทดลองฯ

กระทั่งพ.ศ.2513 เมื่อพ่อเฒ่า ป่าง อยู่สมบัติและชาวบ้านน้ำกัด ซึ่งเป็น ชาวไทยใหญ่เข้ามาตั้งบ้านเรือนอยู่ตรง บริเวณค้านในของหุบเขาซึ่งเป็นบริเวณ ท้ายหมู่บ้านในปัจจุบัน เป็นช่วงเดียวกับ ที่องค์การป่าไม้เข้ามาตัดไม้ ตั้งเป็นปาง ช้างเพื่อชักลากไม้อยู่เป็นเวลาประมาณ 1 ปี แล้วจึงกลับออกไป

"พวกองค์การป่าใม้มาจาก เชียงใหม่มาตัดไม้แล้วตั้งปางช้างอยู่ใน หุบเขา มีอยู่ 3 ที่ ที่แรกอยู่ตรงหมู่บ้าน ไร่นี่เอง ที่ที่สองอยู่ตรงห้วยแห้งท้าย

\_

<sup>้</sup> รัสมภาษณ์นางนาฟู โชติเวทย์อนุกูล อายุ 70 ปี บ้านเลขที่ 7 ม.3 บ้านปางบอน ต.นาปู่ป้อม อ.ปางมะผ้า

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> สัมภาษณ์นายศิวะพงศ์ นฤบาล อายุ 43 ปี นักวิชาการประจำศูนย์ทคลองฯ (อ้างแล้ว)หมวกส่วนหนึ่งได้เก็บรักษาไว้ที่บ้านพักของ นายศิวะพงศ์

หมู่บ้าน (เป็นร่องน้ำสายเล็ก ๆ ที่มีน้ำเฉพาะในฤดูฝน) และที่สุดท้ายอยู่ในหุบใกล้กับกี๊ดแรก (โพรงน้ำ ใต้ดินแห่งแรกอยู่ใกล้กับบริเวณที่เรียกว่าทุ่งวัวดำ) ถ้านับเวลาที่เค้ามาตัดป่าก็ประมาณ 30 กว่าปีมาแล้ว ตั้งแต่ลูกพ่อเฒ่าคนเล็กอายุได้ 18-19 ปี ตอนนี้ก็อายุ 50 ปีแล้ว"

ถ้าหากปี พ.ศ.2513 เริ่มเข้ามาตัด ไม้ก็ต้องมีการเข้ามาในพื้นที่ก่อนหน้านั้นเพื่อคัดเลือกไม้ ประเมินราคา จำนวนของไม้ทั้งหมด และกระบวนการกานไม้ที่ต้องทิ้งไว้ประมาณ 4-5 ปี จึงจะทำการตัดได้ เพราะถ้าไม่กานไม้ ทิ้งไว้ก่อนเนื้อไม้ที่นำไปจะแตกได้ง่ายกว่าไม้ที่กานทิ้งไว้ เมื่อองค์กรป่าไม้ออกจากหุบเขาบ้านไร่แล้วก็ได้ย้ายไป ตั้งปางไม้และทำไม้อีกในบริเวณลุ่มน้ำของซึ่งลุงน้อยใจ แก้วฟู (หรือนายสุขใจ) เล่าว่า "ตอนเด็ก ๆ เมื่อปีพ.ศ. 2512 ลุงเคยอาศัยรถของพวกออป.ผ่านไปแม่ฮ่องสอน หลังจากนั้น 3 ปี เขาก็ฮ้ายไปอยู่ที่น้ำของพอลุงแต่งงานได้ 10 วันก็เดินทางไปทำกับเขาที่นาปู่ป้อม ไม้ที่ได้มาก็ส่งไปเชียงใหม่-กรุงเทพฯ สมัยนั้นถนนมันไม่คือย่างนี้หรอก เวลาเอารถมาลากไม้ไปก็อันตราย แถวน้ำของเนี่ยรถเสียไปเยอะในห้วยในเหว ถ้าไปดูก็ยังพอเห็นซากรถอยู่ เยอะแยะเลย หลัง ๆ เหล็กรถมันมีค่าคนก็มาเก็บเอาไปขายเสียเยอะแล้วเหมือนกัน" 18

การตั้งถิ่นฐานในบ้านไร่ในสมัยปัจจุบัน เมื่อแรกเริ่มตั้งหมู่บ้านเป็นเหมือนกรณีทั่วไปคือ แสวงหาที่ทำ
กินใหม่ และเริ่มมีการเปลี่ยนแปลงของจำนวนประชากรที่เพิ่มสูงขึ้นมากเมื่อเกิดโครงการพัฒนาลุ่มน้ำลาง ใน
โครงการอันเนื่องมาจากพระราชดำริ จ.แม่ฮ่องสอน ซึ่งทำให้เกิดมีผู้คนจากหลาย ๆ แห่งอพยพเข้ามาอยู่ในหุบเขา
เพิ่มขึ้นอย่างรวดเร็ว ดังนั้นผู้วิจัยจึงได้แบ่งการตั้งถิ่นฐานออกเป็น 2 ช่วงหลัก ๆ เพื่อให้เข้าใจในความเปลี่ยนแปลง
ของการตั้งถิ่นฐานที่เกิดขึ้น

# ค.การตั้งถิ่นฐานรุ่นแรกก่อนการก่อตั้งศูนย์ทดลองพันธุ์ข้าวไร่ฯ

การเริ่มตั้งถิ่นฐานในช่วงนี้ไม่ได้เกิดจากการอพยพมาพร้อมเครือญาติที่เป็นกลุ่มใหญ่เช่นในหมู่บ้านอื่น หากเป็นการออกมาแสวงหาที่ทำกินใหม่ และมีการตามมาสมทบโดยกลุ่มชาติพันธุ์ที่แตกต่างจากกลุ่มที่มาแต่แรก การศึกษาในหัวข้อนี้จึงได้แบ่งการตั้งถิ่นฐานตามลำดับช่วงเวลาและกลุ่มชาติพันธุ์

1.กลุ่มชาติพันธุ์ไทยใหญ่ ประวัติการตั้งถิ่นฐานรุ่นแรกของหมู่บ้านเป็นกลุ่มชาวไทยใหญ่ที่ แบ่งออกตามแหล่งที่อพยพมาใด้ 2 สาย คือ

ก.สายแรก อพยพมาครั้งแรกเพียงครอบครัวเดียว คือบ้านของนางละเหย่น กับนายฮ้อน คู่ สามี-ภรรยาที่อพยพมาจากบ้านไม้ฮุง ป้าละเหย่นเล่าถึงประวัติความเป็นมาก่อนที่จะย้ายลงมาว่า

"ป้าเกิดแล้วก็โตที่บ้านไม้ฮุง ปู่ย่าตายายของป้าก็มาจากเมืองพม่า แล้วย้ายเข้ามาช่วยกันสร้าง บ้านไม้ฮุง พ่อของป้าเป็นพ่อค้าวัวต่างจากเมืองฝั่งพม่ามาแต่งงานกับแม่ของป้าที่บ้านไม้ฮุงก็เลยแต่งงาน กัน พอป้าโตเป็นสาวก็เจอกับลุงฮ้อนที่เป็นพ่อค้าวัวต่างจากลำปางมาค้าขายที่หมู่บ้าน ก็แต่งงานกัน แล้ว

-

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> สัมภาษณ์นายป่าง อยู่สมบัติ อายุ 92 ปี (อ้างแล้ว)

 $<sup>^{^{18}}</sup>$ สัมภาษณ์นายสุขใจ แก้วฟู อายุ  $55\,$ ปี บ้านเลขที่  $6\,$ ม. $3\,$ บ้านไร่

หลังจากลูกคน โตเกิด ได้ไม่นานประมาณแค่เดือนเคียว เลยย้ายลงมาอยู่ข้างล่างป้าต้องเอาลูกเปือะหลังมา ตอนนั้น อยากลองมาอยู่ที่นี่คูบ้าง เห็นว่าตำรวจก็อยู่ใกล้ ๆ เลยไม่ได้กลัวอะไร"

เมื่อแรกมาสร้างบ้านอยู่ตรงบริเวณที่เป็นแปลงกล้าข้าวของศูนย์ทคลอคฯ ที่อยู่ติคกับถนนใหญ่ ช่วงนั้น ลำน้ำลางยังไม่ได้เปลี่ยนทิศทางตำแหน่งที่ตั้งบ้านจึงอยู่ค่อนข้างใกล้กับบ้าน ก่อนหน้าที่นางละเหย่นจะอพยพลง มาได้มีสถานีตำรวจที่เข้ามาสร้างอยู่ก่อนหลายปีแล้ว พออยู่ได้เพียง 1 ปี สถานีตำรวจก็ย้ายไปตั้งใหม่อยู่ที่ตั้ง ปัจจุบันใกล้กับบ้านสบป่อง ตั้งบ้านอยู่ได้ไม่นานเกิดน้ำท่วมทำให้ต้องย้ายบ้านหนีไปอยู่ในบริเวณใกล้ ๆ กันอีก แห่งหนึ่ง จนกระทั่งเมื่อโครงการหลวงฯ ของทหารเข้ามาเริ่มก่อตั้ง (ต่อมาก็คือศูนย์ทคลองฯ) ได้มาขอเวนที่ดิน คืน โดยทหารนำรถใถมาเกลี่ยดินสำหรับตั้งบ้านเรือนให้ใหม่ในบริเวณที่อยู่ในปัจจุบัน ซึ่งอยู่ที่บ้านสามหลังตรง ข้ามกับพื้นที่ของศูนย์ทคลองฯ 19

ข.สายที่สอง เป็นกลุ่มที่ร่วมกันบุกเบิกบ้านไร่มีจำนวน 6 ครัวเรือน ประกอบด้วยพ่อเฒ่าป่าง อยู่สมบัติ พ่อเฒ่าสม (เสียชีวิต) พ่อเฒ่ากั่นนะ พรพนาสิทธิ์ (เสียชีวิต) รวมอยู่กับครอบครัวพ่อหลวงจ่ายหม่อง พรพนาสิทธิ์ ลูกชายของพ่อเฒ่ากั่นนะ (พ่อหลวงคนแรกของหมู่บ้านปัจจุบันเสียชีวิตแล้ว พ่อเฒ่าป่าง (ชื่อ เหมือนกัน ปัจจุบันเสียชีวิตแล้ว) ลุงจี๋ คำสุข และพ่อเฒ่ากั่นละ (เสียชีวิต) และเนื่องจากผู้ก่อตั้งส่วนใหญ่เสียชีวิต ไปเกือบหมดแล้ว ข้อมูลส่วนใหญ่จึงได้จากพ่อเฒ่าป่าง อยู่สมบัติ และลุงจี๋ คำสุข รวมทั้งแม่หลวงคำสิน แดนน้ำ หวา อดีตภรรยาของพ่อหลวงหม่องซึ่งยังมีชีวิตอยู่<sup>20</sup>

"ปู่ย่าตายายของพ่อเฒ่ามาจากเมืองหมอกใหม่- ลางเคอ (เมืองหมอกใหม่และเมืองลางเคอ ตั้งอยู่ใกล้กัน แต่ชาวบ้านนิยมเรียกคู่กัน เหมือนกับการเรียกชื่อเมืองปาย- เมืองแม่ฮ่องสอน-ผู้เขียน) แล้ว อพยพหนีสงครามระหว่างเจ้าฟ้าเมืองหมอกใหม่-ลางเคอ กับเจ้าฟ้าเมืองนาย ช่วงนั้นคนไทยใหญ่อพยพ เข้าหนีเข้ามาอยู่ในดินแดนไทยหลายพวก เมื่อแรกมาอาศัยอยู่บริเวณใกล้กับบ้านก็็ดสามสิบที่ปัจจุบัน เป็นบ้านลีซอ สมัยนั้นบ้านที่อยู่ใกล้กับบ้านมูเซอกองซาง แต่เขามาอยู่ที่หลังคนไต พอคนไตย้ายออกก็มี ลีซอมาอยู่แทน พ่อเฒ่าย้ายไปอยู่ที่คอยแหลม อยู่ริมฝั่งน้ำของใกล้กับน้ำตกซู่ซ่า กับบ้านน้ำกัด พอ แต่งงานแล้วก็ต้องย้ายอีก นายอำเภอเขามาบอกให้ข้ายไปอยู่ที่ราบข้างล่าง เขาจะได้ติดต่อปกครองได้ สะควก พ่อเฒ่าก็ย้ายไปอยู่ที่ห้วยป่าตึง (ห้วยป่าตึงอยู่ห่างจากบ้านน้ำกัดไปประมาณ 10 กว่ากิโลเมตร) พออายุได้ 30 กว่าปี ทางการก็สั่งมาให้ย้ายอีก ไปอยู่ที่บ้านน้ำกัดที่ตอนนั้นมีบ้านคนไทยใหญ่ตั้งมาก่อน นานแล้ว คนเยอะแต่ว่าที่ทำกินมีน้อย ปลูกอะไรได้ก็ไม่พอกิน พอดีลูกสาวแต่งงานกับตำรวจที่อยู่ปาง มะผ้า (จุดที่ตั้งสถานีตำรวจเก่าใกล้บ้านสามหลัง) พ่อเฒ่ากับพรรคพวกก็เลยย้ายมาอยู่ที่บ้านไร่ พออยู่ได้ ประมาณ 1 ปี สถานีตำรวจก็ย้ายไปอยู่ที่สบป่อง (ที่ทำการสถานีตำรวจในปัจจุบัน) หลังจากนั้นพ่อเฒ่า กับลูก ๆ ก็ย้ายเข้ามาอยู่ที่บ้านไร่ มาบุกเบิกทำไร่กันก่อน ตอนหลังจึงค่อยขุดนา". "

"ตอนแรกพวกผู้ชายมี พ่อเฒ่าป่าง พ่อเฒ่ากั่นนะ พ่อหลวงหม่อง พ่อเฒ่ากั่นละ พ่อหลวงสม และลุงจี๋ เคินทางจากน้ำกัดมากันก่อน พวกพ่อเฒ่าป่างเขาเดินทางผ่านไปเมืองปายแล้วเห็นว่าที่ตรงนี้ดี

-

<sup>19</sup> สัมภาษณ์นางละเหย่น ชัยเคช อายุ 56 ปี (อ้างแล้ว)

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> สัมภาษณ์นายป่างอยู่สมบัติ อายุ 92 ปี (อ้างแล้ว) นางคำสิน แคนน้ำหวาน อายุ 52 ปี บ้านเลขที่ 3 ม.3 บ้านไร่ และนายจี๋ คำสุข อายุ 54 ปี (อ้างแล้ว)

<sup>21</sup> สัมภาษณ์นายป่าง อยู่สมบัติ อายุ 92 ปี (อ้างแล้ว)

เลยชวนกันมาแปงไร่ ปลูกข้าวและก็แปงบ้านเตรียมไว้ก่อน พอข้าวใกล้สุกก็เลยเดินทางกลับไปรับลูก เมียมาอยู่ด้วยกัน"<sup>22</sup>

พิจารณาจากระยะเวลาที่เข้ามาและการย้ายออกของสถานีตำรวจ จึงเป็นไปได้ว่าพ่อเฒ่าเข้ามาใน ช่วงเวลาเคียวกับนางละเหย่น ชัยเดช

ช่วงประมาณก่อนปี พ.ศ.2517 มีชาวมูเซอแดงจำนวน 2 บ้านที่ย้ายลงมาตั้งถิ่นฐานอยู่บริเวณที่เป็นบ้าน ท่าใคร้ในปัจจุบัน จำนวนคนที่อพยพมาในตอนนั้นประมาณ 20 หลังคาเรือน แต่ก็ตั้งบ้านเรือนอยู่ได้ไม่นาน ประมาณแค่ 1 ปี ก็ย้ายออกเพราะคนในหมู่บ้านป่วยเป็นโรคท้องเสียอย่างรุนแรง บางคนบอกว่าเป็นมาลาเรียลง ท้อง บางคนก็ขึ้นสมอง ชาวมูเซอเสียชีวิตกันมากจึงย้ายกลับไปอยู่ที่บ้านเดิมกันหมด ชาวบ้านบางคนบอกว่ามา จากบ้านแสนคำลือที่สมัยนั้นชาวมูเซอเห็นว่าหุบเขาบริเวณนี้มีที่ราบกว้างขวางจึงอยากลงมาทำการเพาะปลูกจึงลง มาจับจอง (และบางคนก็สันนิษฐานว่าอาจมาจาก บ้านยาป่าแหนด้วย เนื่องจากมีประวัติว่าหมู่บ้านยาป่าแหนเคย ลงมาตั้งถิ่นฐานบริเวณบ้านไร่มาก่อน แต่ภายหลังคนเจ็บป่วยกันมากจึงได้ย้ายกลับไปอยู่ที่บ้านเดิม)

"พอลุงลงมาอยู่บ้านไร่ได้ประมาณ 2 ปี มูเซอก็ลงมาอยู่ที่ท่าไคร้ ส่วนใหญ่มาจากบ้านยาป่าแหน ตัวยา ป่าแหนที่เป็นหัวหน้าหมู่บ้านก็ย้ายลงมาด้วย กับบ้านแสนคำลือ แต่ตัวแสนคำลือไม่ได้ลงมาด้วย มาขุดของที่วัด ห่าง เลยตายกันไปประมาณ 20 คนได้ เค้าอยู่กันได้แค่ปีกว่า ๆ ก็ย้ายกลับกันไป เห็นบอกว่าตอนที่ลงมาได้เห็น เขียดร้อง มูเซอเลยเชื่อว่าอยู่กันได้ แต่ว่าพอหน้าหนาวเขียดแรวร้อง (เขียดชนิดหนึ่งมีขนาดใหญ่กว่าเขียดปกติ) เขาว่าเลยทำให้คนตายสุดท้ายเชื่อว่าพอเขียดร้องแสดงว่ามีผือยู่เลยย้ายกลับไปกันหมด"<sup>23</sup>

หลังปี พ.ศ.2517 พ่อเฒ่าละ ผิวนวลใย ได้ย้ายออกมาจากบ้านน้ำกัดเพื่อตามหาน้องสาวและน้องเขย (คือ พ่อเฒ่าสม และภรรยาที่ย้ายมารุ่นแรกพร้อมกับพ่อเฒ่าป่าง) "ตอนพ่อเฒ่าเข้ามาตรงบ้านไร่มีบ้านอยู่หลายหลังแล้ว แต่ว่าที่ท่าไคร้ตรงที่น้องสาวกับน้องเขยตั้งบ้านอยู่ก็มีแค่หลังเดียว พ่อเฒ่าก็มาอยู่กับเขาก่อน ก่อนหน้านี้ตรงนี้ก็ เป็นบ้านเก่าของพวกมูเซอ แต่ว่าตอนที่พ่อเฒ่ามาไม่ทันเจอเขาเจอแต่เสาบ้านที่ถูกไฟไหม้" พ่อเฒ่าละจึงจัดอยู่ใน กลุ่มอพยพสายที่สองที่อพยพตามเครือญาติมาในภายหลัง

### 2.กลุ่มชาติพันธุ์ม้ง

ผู้ให้ข้อมูลส่วนนี้คือพ่อเฒ่าปละเยะ แซ่จั้ง อายุ 70 กว่าปี และพ่อหลวงซัวหยี้ แซ่หัน อายุ 48 ปี ซึ่งเป็น กลุ่มชาติพันธุ์มังที่ย้ายมาอยู่บ้านไร่ในชุดแรก ที่ยังคงตั้งถิ่นฐานอยู่ในหมู่บ้าน

"พ่อหลวงเคยได้ยินคนเฒ่าคนแก่เล่าว่าบรรพบุรุษของม้งอพยพมาจากประเทศจีน เค้าเล่าว่า ตอนอยู่เมืองจีนลำบากมากไม่มีที่ทำกิน ต้นไม้ไม่ค่อยมีขนาดจะเอาฟืนยังไม่มี บางที่ต้องไปตัดหญ้าต้น เล็ก ๆ มามัดรวมกันเป็นเสาเรือน แล้วที่เค้าอพยพมาก็เพราะว่ามีหมาไปเที่ยวแถวนั้นแล้วเห็นดอกหญ้า ติดอยู่ที่หางหมา บรรพบุรุษก็เลยออกเดินทางตามหมามาเพื่อหาที่อยู่ว่ามันมาจากไหน เมื่อออกเดินทาง

24 สัมภาษณ์นายละ ผิวนวลใย อายุ 83 ปี บ้านเลขที่ 12 ม.3 บ้านท่าไคร้

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> สัมภาษณ์นายจี๋ คำสุข อายุ 54 ปี (อ้างแล้ว)

 $<sup>^{23}</sup>$  สัมภาษณ์นายจี๋ คำสุข อายุ 54 ปี (อ้างแล้ว)

มาก็แวะพักตั้งถิ่นฐานอยู่เรื่อยมาแต่ก็ไม่ได้อยู่ที่ใหนนาน กลุ่มอพยพแยกออกเป็น 2 สาย คือสายที่ผ่าน มาทางพม่า และสายที่ผ่านมาทางลาว ก่อนที่จะเข้ามาในไทย

สายของบรรพบุรุษพ่อหลวงผ่านมาทางพม่า เป็นกลุ่มที่ไม่ใหญ่เท่าไหร่รวมกันแล้วน่าจะ ประมาณ 7 ตระกูล คือ แซ่หัน แซ่จั้ง แซ่เท่า แซ่เฮอะ แซ่ซ้ง แซ่ย่าง และแซ่วาง ตอนอยู่พม่าก็ตั้งถิ่นฐาน อยู่บ้านละปีสองปี เท่าที่จำได้เค้าเล่าว่าเคยอยู่ที่คอยขี้เหล็กแถวเมืองนาย พอเสบียงหมดก็หยุดตั้งถิ่นฐาน ทำมาหากินเสียครั้งหนึ่งโดยมากก็ปลูกฝิ่น หรือไปรับจ้างเขาลัดเลาะตามป่าเขามาเรื่อย ๆ แม่ของพ่อ หลวงซึ่งอพยพมาหลังจากตระกูลฝ่ายพ่อก็มาเกิดแถวชายแดนไทยตอนที่ข้ามน้ำคงมาแล้ว เรียกว่า หนองอีกใกล้กับบ้านแม่กุน บ้านซามู่ แต่ไม่ได้เข้าประเทศไทยตรงแถวนั้นหรอกข้ามไปเข้าทางเชียงดาว ไปอาศัยอยู่กับพวกที่อพยพมาก่อนแล้ว"<sup>25</sup>

หลังจากที่อพยพเข้ามาแล้วก็ได้มีการขยายตัวแยกออกไปตั้งถิ่นฐานตามจังหวัดต่าง ๆ ใน ภาคเหนือ ซึ่งก็ยังคงเลือกตั้งถิ่นฐานในบริเวณที่เป็นภูเขาสูงเนื่องจากยังคุ้นเคยกับอากาศที่หนาวเย็น เหมาะสำหรับปลูกฝิ่นกระทั่งเมื่อทางการไทยประกาศห้ามปลูกฝิ่นแล้วชาวม้งจึงหันมาปลูกพืชเพื่อ การค้าแทนและมีบางส่วนที่เริ่มอพยพลงมาสู่ที่ราบเพื่อแสวงหาที่ทำกินใหม่ซึ่งส่วนหนึ่งก็คือกลุ่มชาติ พันธุ์มังที่บ้านไร่นี่เอง

"แต่เดิมพ่อเฒ่าอยู่ที่น้ำแม่งง หรือแม่งาว ใกล้กับ อ.เชียงดาว จ.เชียงใหม่ แล้วย้ายมาอยู่ที่บ้าน แม่สะมาด เดินทางต่อมาที่ห้วยหมากพริก (ใกล้กับบ้านแกงหอมที่เมืองแปง) และหัวน้ำแม่ฮ่องสอน (ใกล้กับสนามบินแม่ฮ่องสอน) ที่ย้ายบ้านบ่อยครั้งก็เพราะที่ทำกิน ไม่พอแต่ละแห่งอยู่ได้เพียง 2-3 ปีก็ ต้องย้าย พออายุ ได้ 50 กว่าปี ตอนนั้นจ่าณรงค์ที่เป็นตำรวจอยู่ปางมะผ้าชวนให้มาอยู่ที่บ้านไร่ บอกว่า ที่นี่มีที่ไร่ที่สวนสมบูรณ์ พ่อเฒ่ากับชาวบ้านเลยย้ายมากัน 12-13 หลังคาเรือน ตอนแรกก็เดินทางมาดูที่ ก่อนพอเห็นว่าสมบูรณ์ดีจริง ๆ ก็เลยขอกับพวกพ่อเฒ่าป่าง พ่อหลวงหม่องที่เข้ามาอยู่ก่อนหน้าได้ ประมาณ 1 ปีกว่า ว่าจะมาอยู่ด้วย เขาก็ให้มาเพราะคนอยู่กันน้อยถ้ามาอยู่จะ ได้เป็นเพื่อนกัน ตอนแรกที่ ย้ายมามีกัน 12-13 หลังคา คนเดิมที่อยู่มีบ้านแค่ 4 หลัง เป็นของพ่อเฒ่าป่าง พ่อหลวงหม่อง พ่อเฒ่ากั่น นะ และพ่อเฒ่าจี๋

พอมาอยู่ก็มาสร้างบ้านอยู่กันแถว ๆ ท้ายหมู่บ้าน แยกออกมาจากกลุ่มบ้านของคนไต เขาก็ ไม่ได้ห้ามหรอก ใครอยากตั้งบ้านตรงไหนก็ตั้งเพียงแต่เป็นพี่น้องกันก็อยากอยู่ด้วยกันเป็นกลุ่มมากกว่า หลังจากมาตั้งบ้านอยู่ได้ไม่นานก็เริ่มมีปัญหากับคนไต ช่วงนั้นคนเมืองยังไม่มีใครอพยพเข้ามา ปัญหา เกิดจากคนม้งกับคนไตอยู่ไม่เหมือนกัน ม้งนี่จะเลี้ยงหมู เลี้ยงไก่แบบปล่อยให้หากินเองตามในหมู่บ้าน คนไตไม่ชอบ เขาบอกว่ามันสกปรก ก็เลยทะเลาะกัน พ่อเฒ่าเลาพาง (พ่อของพ่อหลวงซัวหยี้ พ่อหลวง คนปัจจุบันของบ้านไร่ ในขณะนั้นก็เป็นทั้งผู้นำและหมอผีของชาวม้งที่อพยพมาด้วย – ผู้วิจัย) จึงพา ชาวบ้านส่วนหนึ่งไปตั้งบ้านใหม่อยู่ที่บ้านลางจันทร์ เขาเห็นว่าตรงนั้นมันใกล้ถนนดี

-

<sup>25</sup> สัมภาษณ์นายซัวหยี้ แซ่หัน อายุ 44 ปี บ้านเลขที่ 4 ม.3 บ้านไร่

ตอนที่ลงมาอยู่บ้านไร่ใหม่ ๆ พ่อเฒ่าและพวกที่อพยพมาด้วยกันป่วยกันเยอะปรับตัวไม่ทัน แต่ ก่อนอยู่บนดอยอากาศเย็นอยู่กันมาจนชิน พอลงมาอยู่ข้างล่างมันร้อน ทนไหวอาบน้ำกันวันละหลาย รอบ เป็นอยู่นานกว่าจะหาย "<sup>26</sup>

จากบทสัมภาษณ์ข้างต้นจึงเห็นได้ชัดเจนว่าต้องมีการปรับตัวมากทั้งในด้านสภาพร่างกายที่ไม่กุ้นเคยต่อ อากาศและสภาพแวคล้อมที่เป็นหุบเขา และการคำรงชีวิตที่ระบบการผลิตต้องเปลี่ยนแปลงไปโดยพ่อหลวงซัวหยื่ ได้เล่าให้ฟังว่าพืชหลายชนิดที่ต้องเปลี่ยนแปลงพันธุ์ปลูก เพื่อให้เหมาะกับสภาพพื้นที่และสภาพภูมิอากาศ พืชที่ ชัดเจนมากคือข้าวที่ชนิดเดิมเป็นข้าวที่เหมาะกับอากาศที่หนาวเย็นตามยอดเขาและต้องปลูกในไร่จึงจะได้ผลดี เมื่อนำมาปลูกในพื้นที่นาก็ทำให้ผลผลิตลดน้อยลงและตียากจึงต้องเปลี่ยนหันมาปลูกข้าวนาซึ่งเป็นพันธุ์พื้นเมือง ของคนพื้นราบแทน ข้าวที่ยังคงหลงเหลืออยู่ในปัจจุบันเป็นข้าวเหนียวไร่ที่ชาวม้งใช้ในการคำข้าวปุ๊กตาม ประเพณีประจำปีเท่านั้น<sup>27</sup>

ปัจจุบันกลุ่มชาติพันธุ์มั่งที่เข้ามาบุกเบิกพื้นที่ในหุบเขาบ้านไร่เป็นกลุ่มที่สองต่อจากกลุ่มชาติพันธุ์ไทย ใหญ่ที่มาจากน้ำกัดก็ยังคงเป็นกลุ่มที่ได้ครอบครองกรรมสิทธิ์ที่ดินทำกินในบริเวณหุบเขาบ้านไร่จำนวนมาก พอ กับของคนไทยใหญ่ที่อพยพมาบุกเบิกพื้นที่ โดยมีทั้งส่วนที่บรรพบุรุษบุกเบิกไว้ให้ และซื้อเพิ่มในภายหลัง ลูกหลานของชาวม้งได้แต่งงานอยู่ร่วมกับทั้งคนไทยใหญ่ และคนเมือง ในหมู่บ้านจนได้ขยายเป็นกลุ่มเครือญาติที่ ใหญ่มากขึ้นกว่าแต่เดิม ซึ่งมีประเพณีห้ามไม่ให้มีการแต่งงานข้ามกลุ่มชาติพันธุ์

ประมาณปี พ.ศ.2521 มีกลุ่มคนเมืองจากเมืองปาย บ้านสบแพม ซึ่งส่วนหนึ่งเป็นเครือญาติกับพ่อเฒ่าสม และเป็นเพื่อนกับกลุ่มคนไทยใหญ่จากบ้านน้ำกัด ได้รับการชักชวนและอพยพมาแสวงหาที่ทำกินใหม่ กลุ่มอพยพ กลุ่มใหม่นี้ได้แก่พ่อเฒ่าอิน ขัตตาวิ พ่อเฒ่าจุ้ม (ย้ายกลับไปเมืองปายและเสียชีวิตแล้ว) พ่อเฒ่าสุข(ย้ายกลับเมืองปาย) พ่อเฒ่าติ๊บมาก(ย้ายกลับเมืองปาย) พ่อเฒ่าปั๋น(ย้ายกลับเมืองปาย) นางแก้วพา (ย้ายกลับเมืองปาย) นางตุม (ย้ายกลับเมืองปาย) ลุงน้อยใจ แก้วฟู<sup>28</sup> (หรือชื่อเต็มว่านายสุขใจ แก้วฟู) และลุงเวียน ติ๊บมา กลุ่มที่มาอยู่ใหม่นี้ บางคนอยู่ได้เพียง 1 ปีก็ย้ายกลับไปอยู่ที่บ้านสบแพมตามเดิม เพราะไม่ชอบเห็นว่าอยู่ไกลจากญาติพี่น้องมาก และ ความไม่คุ้นเคยกับสภาพแวดล้อมจึงเจ็บป่วยกันมาก<sup>29</sup>

ในช่วงนี้กลุ่มชาติพันธุ์ในหมู่บ้านไร่จึงประกอบด้วยกลุ่มชาติพันธุ์ไทยใหญ่ที่มารุ่นแรก กลุ่มชาติพันธุ์ ม้ง และกลุ่มคนเมืองที่อพยพมาจากเมืองปาย กลุ่มบ้านในช่วงนี้แม้วจะอยู่รวมกันในบริเวณใกล้กับบ่อน้ำใน ปัจจุบัน แต่ก็มีการแบ่งพื้นที่ของกลุ่มบ้านตามกลุ่มชาติพันธุ์และลำดับการตั้งถิ่นฐาน (แผนที่ 4.3)

<sup>28</sup> *น้อย* เป็นในภาษาไทยใหญ่เป็นคำใช้เรียกนำหน้าชื่อคนที่บวชเฉรแล้ว

-

 $<sup>^{26}</sup>$  สัมภาษณ์นายปละเยะ แซ่จั้ง อายุ 70 กว่าปี บ้านเลขที่ 9 ม.3 บ้านไร่

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> สัมภาษณ์นายซัวหยี<sup>®</sup> แซ่หัน อายุ 48 ปี (อ้างแล้ว)

<sup>&</sup>lt;sup>2°</sup> สัมภาษณ์นายอิน ขัตตาวิ อายุ 77 ปี บ้านเลขที่ 16 ม.3 บ้านไร่ ต.สบป่อง นายสุขใจ แก้วฟู อายุ 55 ปี บ้านเลขที่ 6 ม.3 บ้านไร่ ค.สบ ป่อง และนายเวียน ติ๊บมา อายุ 57 ปี (อ้างแล้ว)



แผนที่ 4.3 แสดงลำดับการตั้งถิ่นฐานบริเวณหุบเขาบ้านไร่สมัยปัจจุบัน

## ง. การตั้งถิ่นฐานภายหลังปี พ.ศ.2522

หลังจากเคือนตุลาคม ในปีพ.ศ.2522 เมื่อมีการจัดตั้งศูนย์พัฒนาลุ่มน้ำลาง ในโครงการอันเนื่องมาจาก พระราชดำริ จ.แม่ฮ่องสอน ผู้รับผิดชอบดำเนินการก่อตั้ง และดำเนินงานในช่วงแรกคือกองทัพภาคที่ 3 ในช่วงนั้น ทางกองทัพต้องการคนงานมาช่วยในการก่อสร้าง และถางป่าในบริเวณหุบเขาบ้านไร่ เพื่อปรับให้เป็นพื้นที่ทาง การเกษตร จึงได้ประกาศรับคนงานของโครงการจำนวนมาก จึงมีคนจากที่ต่าง ๆ หลั่งไหลมาสมัครงาน ต่างคนก็ มาจากต่างที่กัน

"ป้าเป็นคนจากบ้านแม่ตื้น จ.เชียงใหม่ แล้วย้ายตามสามีที่ทำงาน รพช. มาอยู่ที่แม่ฮ่องสอน ประมาณปี พ.ศ.2521-2522 พอดีทหารเขาจะสร้างศูนย์ก็ไปคุยกับผู้ว่าฯ บอกจะขอคนงานมือดี ๆ หลาย ๆ คนมาช่วยทำงาน สามีป้าก็ได้มาก่อนกับคนงานรุ่นแรกสัก 10 คน พอ 6 เดือนเขาก็เอารถ 6 ล้อ ของ ทหารที่เข้าเมืองมาซื้อของมารับป้ากลับไป รถทหารก็พ่วงของไปด้วยมีตั้งแต่ไก่ หมู อาหารแน่นรถไป หมด" 30

"พี่เป็นคนบ้านแม่นาเติง ที่ปาย ย้ายมาอยู่บ้านไร่กับแม่ตั้งแต่ตอนที่โครงการฯประกาศหา คนงานสมัยแรก ในช่วง พ.ศ.2522 แม่เขาได้ข่าวว่าทหารมาประกาศหาคนมาทำงานให้เงินดี ช่วงแรกให้ ค่าจ้างต่อวันเป็น ข้าวสารกับปลาทู ตอนนั้นทั้งคนไต และคนเมืองที่ปาย อพยพเข้ามาทำงานกันมาก

<sup>30</sup> สัมภาษณ์นางบัวเขียว วรรณฤกษ์ อายุ 54 ปี (อ้างแล้ว)

ทหารเขารับคนไม่จำกัด ใครไม่มีบัตรประชาชนก็ทำงานได้ แต่ว่าตอนหลังเขาไม่ให้แล้วคนงานเอา เฉพาะคนที่มีบัตร"<sup>31</sup>

ป่าสียน พรมคุด อายุ 54 ปี อพยพมาจากจังหวัดอำนาจเจริญเพื่อมาเป็นคนงานที่ศูนย์ทดลองฯ มากตั้งแต่ประมาณ ปี พ.ศ.2527 จากการชักชวนของน้องชาย และตั้งถิ่นฐานอยู่จนกระทั่งถึงทุกวันนี้ "ตอนแรกน้องชายป้ามาทำงานที่นี่ก่อน แล้วส่งข่าวกลับไปบอกว่าที่นี่รับคนงาน ป้าก็มาพร้อมกับสามี แล้วก็ลูก 5 คน คนเล็กอายุได้ 4 ขวบแล้วตอนที่ย้ายมา สมัยนั้นเดินทางอะไรลำบากไปหมด ถนนก็เป็น ถนนดินไม่ใช่ลาดยางเหมือนสมัยนี้ จากเชียงใหม่ก็มาต่อรถที่ปาย ทหารเขาเอารถคันใหญ่ไปรับ มา แรก ๆ กลัวไปหมดทุกอย่าง รอบ ๆ มีแต่ป่าไม่รู้มันมีตัวอะไรบ้าง พวกลีซอ ชาวเขาก็ดูน่ากลัวได้ยินเค้า เล่าว่าพวกนี้กินคน ป้าก็ไม่รู้ว่าลีซอกินคนด้วยหรือเปล่า บ้านคนก็น้อยที่บ้านไร่มีบ้านอยู่แค่ 20 หลัง เท่านั้น ตรงหมู่บ้านปัจจุบันถึงมีคนบ้างแต่ก็ยังเป็นป่าอยู่ มาอยู่แค่ปีแรกก็คิดแต่อยากกลับบ้าน"<sup>32</sup>

ส่วนคนไทยใหญ่ที่อพยพมาจากประเทศพม่า หรือที่ชาวบ้านเรียกว่าไตนอก (ในรายงานวิจัยฉบับนี้ ้ผู้วิจัยจะเรียกว่า ใตนอก เช่นกัน เพื่อแสดงให้เห็นอย่างชัดเจนถึงความรู้สึกของคนไทยใหญ่ด้วยกัน หรือคนไทย ทั่วไป ต่อคนไทยใหญ่ที่เพิ่งอพยพเข้ามา) ก็เข้ามาช่วงหลังจากที่ทหารได้ส่งมอบโครงการฯ ให้กับจังหวัด แม่ฮ่องสอน และในปี พ.ศ.2528 กรมวิชาการเกษตรก็ได้จัดตั้งขึ้นเป็นสถานีทดลองข้าวไร่และชัญพืชเมืองหนาว ปางมะผ้า

"คนไตนอกที่ย้ายมาก่อนตั้งแต่ทหารอย่ก็เริ่มชักชวนพี่น้องเขามาเรื่อย ๆ ตอนหลังเขามาตั้ง บ้านอยู่มากที่บ้านท่าไคร้ แต่ว่าก่อนจะมาอยู่ต้องพามาขออนุญาตจากพ่อหลวงก่อน ชาวบ้านเขาให้พ่อ หลวงเป็นคนตัดสินใจแต่ว่าถ้ามีปัณหาอะไรพ่อหลวงต้องเป็นคนจัดการคแล เรื่องปัณหาทะเลาะอะไร หนัก ๆ ไม่ค่อยมี อาจมีแค่พูดจาผิดหูเท่านั้นอยู่ในค่ายทหารเขาดูแล ไม่ให้มีเรื่องมีราว แต่พอทหารย้าย ออกไป ชาวบ้านบางคนก็ไม่ค่อยพอใจเรื่องที่ใตนอกเข้ามาถางที่ดินตรงเนินเขาทางตะวันตกของ หมู่บ้านที่ตอนแรกใครจะ ไปถางแล้วทหารมาห้าม บอกว่าเป็นที่ของหลวง พอสิทธิของที่ดินกลายเป็น ของศูนย์ทคลองฯ (กรมวิชาการ) กลับ ไม่มีใครห้าม คนเก่า ๆ ก็เริ่มคิดว่าที่ตัวเองจะถางแล้ว ไม่ยอมให้ ถาง แต่พอคนใหม่เข้ามาถางกลับ ใม่ว่าอะ ไรเลย ส่วนใหญ่ก็ได้แต่คิด ไม่มีใครพูดอะ ไร เพราะมันเป็น สิทธิของศนย์ทคลองฯ" 33

นับว่าการก่อตั้งของโครงการพัฒนาลุ่มน้ำลางฯ เป็นปัจจัยหนึ่งที่กระตุ้นให้เกิดความหลากหลายทาง วัฒนธรรมในบริเวณหบเขาบ้านไร่ที่ชัดเจนที่สด ในช่วงปี พ.ศ.2523-2525 ซึ่งโครงการฯ ได้ประกาศรับสมัคร คนงานจำนวนมาก คนงานที่ทำงานในศูนย์มีมากถึงร้อยกว่าคนรู้จักกันแทบไม่ทั่ว ป้าเครือวัลย์ พรพนาสิทธิ์เล่าถึง

<sup>31</sup> สัมภาษณ์นางลัดดา ทองอ่อน อายุ 35 ปี (อ้างแล้ว)

<sup>32</sup> สัมภาษณ์นางสียน พรมคุด อายุ 54 ปี (อ้างแล้ว)

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> สัมภาษณ์นางบัวเขียว วรรณฤกษ์ อายุ 54 ปี (อ้างแล้ว) ความคิดเห็นนี้ตรงกับชาวบ้านอีกหลายคนคือ นางลัดดา ทองอ่อน อายุ 35 ปี และ นางสียน พรมคุด อายุ 54 ปี เป็นต้น

ชุมชนในสมัยนั้นว่า "คนงานมีกันเป็นร้อยกว่าคนรู้จักกันไม่หมดมีทั้งคนเมือง คนไทย คนไทยใหญ่ แรก ๆ คนไต นอกยังมีน้อย เค้าแบ่งงาน แบ่งส่วนกันไปกลุ่มหนึ่งทำแปลงข้าว อีกกลุ่มไปขุดนา อีกคนถางหญ้า งานมีเยอะแยะจ เจอกันก็ตอนเช้าเข้าแถวเคารพธงชาติ นอกจากคนงานในศูนย์แล้วยังมีทหารยกกันมาเป็นกองพัน ไหนจะพวก ชลประทาน ที่มาทำฝายอยู่ตรงน้ำฮู มาเจอกันก็แต่งงานกันไปหลายคู่ แต่ว่าคนเมืองปายมาอยู่ที่นี่แรก ๆ ป่วยหนัก กันเยอะบางคนต้องย้ายหนีกลับไปอยู่ปาย ป้าก็เป็นไข้หนักกับเค้าเหมือนกัน เวลารักษามีทั้งหมอทหาร หมอไทย ใหญ่ช่วยรักษากันไป"

ปัจจุบันประชากรของหมู่บ้านไร่ยังคงมีการอพยพโยกย้ายเข้า-ออกอยู่อย่างสม่ำเสมอ ระบบเครือญาติ เป็นตัวแปรหนึ่งของการเคลื่อนย้าย และการครอบครองกรรมสิทธิ์ที่ดินที่มีความอุดมสมบูรณ์ ทำให้มีการซื้อขาย กันอยู่หลายทอด เจ้าของที่ดินในหมู่บ้านจึงมีทั้ง คนเมืองที่มาจากปาย แม่ฮ่องสอน และเชียงใหม่ คนไทยใหญ่จาก ปาย ในปางมะผ้าเอง และจากประเทศพม่า ม้ง ที่อาศัยอยู่มาตั้งแต่รุ่นแรกที่มาตั้งถิ่นฐานและญาติพี่น้องที่อพยพ ตามมาในภายหลัง ลีซอ จากบ้านน้ำบ่อสะเป่ที่ลงมาตั้งถิ่นฐานและทำมาหากินในหมู่บ้านด้วยเหตุว่าได้ซื้อที่ดิน ในเขตหุบเขาไว้ มูเซอ ซึ่งซื้อที่ดินไว้ส่วนเจ้าตัวไม่ได้มาอาศัยอยู่ในหมู่บ้าน และคนไทยพื้นที่ราบจากภาคอื่นซึ่ง เข้ามาประกอบอาชีพในอำเภอปางมะผ้า

นอกจากประชากรในกลุ่มบ้านต่าง ๆ แล้วยังมีชุมชนหนึ่งที่แตกต่างจากหมู่บ้าน เนื่องจากเป็นชุมชนของ เขาวชนที่อาศัยอยู่ในโรงเรียนศูนย์ปางะผ้า ซึ่งก่อตั้งมาในสมัยที่ศูนย์ทดลองฯ ยังคงดำเนินงานโดยทหารเมื่อปี พ.ศ.2524-2525 จุดประสงค์ก็เพื่อให้ลูกหลานของคนงานและชาวบ้านในบริเวณใกล้เคียงได้มีโอกาสได้รับ การศึกษาภาคบังคับ แรกเริ่มเกิดจากคนงานที่มาทำงานในศูนย์ทดลองฯ มีลูกหลานจำนวนหลายคน ในขณะนั้น พลเอกสีมา ปาณิกบุตร อดีตแม่ทัพภาคที่ 3 และพันตรี บุญเกิด วิชาชัย หัวหน้าโครงการพัฒนาลุ่มน้ำลาง อัน เนื่องมาจากพระราชดำริได้ให้การสนับสนุนทางด้านกำลังคน เครื่องจักร อุปกรณ์การก่อสร้าง การปรับพื้นที่ และ พ่อเฒ่าสม คำสุข และพ่อเฒ่ากั่นนะ พรพนาสิทธิ์ บริจาคที่ดินให้เพื่อสร้างโรงเรียน ดังนั้น โรงเรียนศูนย์ปางมะผ้า จึงถือกำเนิดขึ้นเป็นโรงเรียนแบบพึ่งตนเองในโครงการตามแนวพระราชดำริ ซึ่งเปิดทำการสอนในวันที่ 1 กันยายน 2525 รับเยาวชนกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ จากหย่อมบ้านในเขตจังหวัดแม่ฮ่องสอน และจังหวัดใกล้เคียงเข้า รับการศึกษา ทั้งนี้ทางโรงเรียนได้จัดที่พักให้เด็กนักเรียนอยู่ในบ้านพักหลังละ 10-12 คน แยกชาย-หญิง โดยให้ อาศัยอยู่คละกลุ่มชาติพันธุ์เพื่อสร้างความสัมพันธ์อันดีระหว่างนักเรียนที่มาจากต่างวัฒนธรรม บ้านแต่ละหลังมี ครูพักอยู่ด้วยหลังละ 1 คน<sup>35</sup>

ปัจจุบันโรงเรียนศูนย์ปางมะผ้ามีนักเรียนเดินทางมาจากหมู่บ้านในอำเภอปางมะผ้า และอำเภอใกล้เคียง ประกอบด้วยกลุ่มชาติพันธุ์ไทยใหญ่ มูเซอแดง มูเซอคำ สีซอ ม้ง และกะเหรี่ยง ลักษณะการคำเนินงานของโรงเรียนเป็นโรงเรียนประจำที่เน้นให้เด็กพึ่งพาตนเองเป็นหลัก โดยการปลูกผัก เลี้ยงสัตว์สำหรับบริโภคภายในโรงเรียน มีการจัดเวรทำอาหารในทุก ๆ วัน ทั้งนี้ทางโรงเรียนจะได้รับงบประมาณสนับสนุนจากทางราชการเป็นหลัก ภายหลังมีนักเรียนในโรงเรียนบางคนที่ได้กลับมาตั้งถิ่นฐานในหมู่บ้านเป็นการถาวรทางการแต่งงานกับคนในพื้นที่นั่นเอง

และแผ่นป่ายความเป็นมาของโรงเรียนศูนย์ปางมะผ้า จัดทำโดยโรงเรียนศูนย์ปางมะผ้า

- สมภาษณน เงเครอ เลอ พรพน เสทธ ย เฮุ 47 บ บานเสขท 43 ม.3 บาน เร <sup>35</sup> เอกสาร โรเนียวข้อมูลประวัติหมู่บ้านไร่เพื่อการศึกษา จัดทำโดยนายสายทอง จันทร์เต็ม อายุ 55 ปี อาจารย์โรงเรียนศูนย์ปางมะผ้า

โครงการโบราณคดีบนพื้นที่สูงฯ ระยะที่สอง

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> สัมภาษณ์นางเครือวัลย์ พรพนาสิทธิ์ อายุ 47 ปี บ้านเลขที่ 43 ม.3 บ้านไร่

# 4.3 ความสัมพันธ์ในความหลากหลายของกลุ่มชาติพันธุ์

โดยพื้นฐานแล้วการก่อตั้งหมู่บ้านไร่ในยุคแรก ๆ นั้นก็เป็นการรวมของกลุ่มชาติพันธุ์ที่มีมากกว่าหนึ่ง กลุ่มอยู่แล้วความสัมพันธ์ระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์มังที่เข้ามาอยู่ใหม่กับชาวไทยใหญ่ซึ่งเป็นผู้บุกเบิกในรุ่นแรก เป็นไปด้วยดี ลุงจี๋ คำสุข บอกว่าในอดีตที่ดินมีกว้างใหญ่อุดมสมบูรณ์ตลอดทั้งหุบเขาลำพังการบุกเบิกของคน จำนวนน้อยนิดคงไม่สามารถขุดไร่ขุดนาได้หมด ถ้ามีเพื่อนมาอยู่ด้วยกันก็ไม่เหงาและไม่ต้องหวาดกลัวอันตราย จากป่ารอบด้านมากนัก เมื่อชาวมังมาขออยู่ด้วยนั้นจึงต้อนรับอย่างยินดี ปัญหาที่เกิดขึ้นในภายหลังคือความต่าง ของวิถีชีวิตเท่านั้นคือเรื่องของการเลี้ยงสัตว์ซึ่งเป็นเรื่องของส่วนรวมในด้านความสะอาด และได้แก้ปัญหา โดยชาวมังบางส่วนแยกไปตั้งบ้านเรือนต่างหาก ยังคงมีญาติพี่น้องบางคนที่อยู่ในบ้านไร่ต่อไปซึ่งก็ไม่ได้เป็น ปัญหาถูกรังเกียจแต่อย่างใด และก็ยังคงมิตรไมตรีที่ยืนยาวมาจนถึงปัจจุบัน

ความสัมพันธ์และมิตร ใมตรีที่ยืนยาวของคนรุ่นเก่าที่ร่วมบุกเบิกป่าให้เป็นบ้านมาด้วยกัน ซึ่งผู้วิจัยยังคง ประทับใจอยู่คือในวันหนึ่งขณะที่ผู้วิจัยกำลังสัมภาษณ์ลุงอิน ซึ่งเป็นคนเมืองจากปายอพยพเข้ามาอยู่ที่บ้านไร่เป็น รุ่นที่ 3 (ของการอพยพ) พ่อเฒ่าปละเยะ ผู้บุกเบิกในรุ่นที่ 2 ซึ่งเป็นชาวมัง โดยปกติวันธรรมคามักจะเห็นพ่อเฒ่าตี มีคอยู่ที่บ้าน ในวันนี้กลับแต่งตัวรัดกุมครบชุดทั้งเสื้อแขนยาวและกางเกงขายาวมีมีคลาดอยู่ที่เอวมาชวนลุงอิน ออกไปหาเห็ดและหน่อไม้บนเขาใกล้กับหมู่บ้าน พี่ลัดดาเล่าให้ผู้วิจัยฟังในภายหลังอีกว่าคนเฒ่าคนแก่ในรุ่นนี้จะ ถ้อยที่ถ้อยอาศัยช่วยเหลือกันมาตลอด บางครั้งเวลาใครจะเข้าป่าก็มาชักชวนเพื่อนออกไปหาของป่าด้วยกันอยู่ เสมอ โดยที่ไม่ได้คิดแบ่งแยกความแตกต่างทางชาติพันธุ์

การอยู่ร่วมกันของคนในหมู่บ้านคำรงอยู่บนกฎรวมของหมู่บ้านเป็นหลัก แต่ละกลุ่มที่อพยพเข้ามาอยู่ ร่วมกันจะมีผู้นำเคิมเป็นของตนเองมาก่อนซึ่งในหมู่ผู้นำก็จะมีการตกลงทำความเข้าใจเกี่ยวกับกฎและการแก้ไข ปัญหาความแตกต่างที่เกิดขึ้น การตั้งถิ่นฐานในช่วงแรกจึงอาศัยตั้งบ้านเรือนอยู่ใกล้กันแต่ก็ยังมีกลุ่มบ้านที่แยก ระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์อยู่อย่างชัดเจนอันเนื่องมาจากความสัมพันธ์ทางเครือญาติ การปฏิสัมพันธ์ระหว่างกลุ่มชาติ พันธุ์มีมากขึ้นหลังจากปี พ.ศ.2522 และเริ่มมีมุมมองและทัศนคติระหว่างกันที่แตกต่างออกไปจากในอดีต อัน เนื่องมาจากปัจจัยใหม่ ๆ ที่เข้ามาพร้อมกลับกลุ่มคนใหม่

ความเป็นไทยที่หมายถึงคนไทยที่เป็นประชากรของประเทศไทย มีสัญชาติไทยโดยสมบูรณ์ ได้ทำให้ เกิดเป็นอกติหนึ่งที่แบ่งแยกระหว่างคนไทยที่มีบัตรประจำตัวประชาชนอย่างถูกต้องตามกฎหมาย และคนนอกที่ เป็นผู้ถือบัตรประจำตัวของบุคกลต่างด้าวที่ได้รับอนุญาตให้เข้ามาอยู่ในแผ่นดินไทย ความแตกต่างของคนทั้ง 2 กลุ่มคือสิทธิประโยชน์ของความเป็นคนไทยมีมากมาย เช่น การครอบครองที่ดิน การประกอบอาชีพ และ สวัสดิการสาธารณะ เป็นต้น ที่บ้านไร่ความเป็นไทยได้กลายเป็นการซ้อนทับของอัตลักษณ์ที่แบ่งแยกจิตสำนึก ร่วมของชุมชน ตัวอย่างที่เห็นได้ชัดเจนคือไม่ใช่เพียงแค่คนในหมู่บ้านทั่วไปที่รู้สึกเช่นนี้ แม้แต่คนไทยใหญ่ที่ ได้รับสิทธิการเป็นคนไทยเกิดในเมืองไทยที่ถึงแม้จะเป็นกลุ่มชาติพันธุ์เดียวกันใช้ภาษาเดียวกัน วัฒนธรรม คล้ายคลึงกันก็มองคน *ไตนอก* หรือคนไทยใหญ่ที่อพยพมาจากประเทศพม่า ว่าเป็น คนอื่น และไม่ได้รับการนิยาม ความหมายว่าเป็นพวกเดียวกัน ดังนั้นคำเรียกขานว่าไตนอกจึงไม่ได้มีความหมายเพียงแค่คนไทยจากนอกประเทศ แต่ในความหมายลึก ๆ เป็นการแทนความรู้สึกแตกต่างที่แบ่งแยกความเป็นเราและเป็นคนอื่นนั่นเอง

การนิยามความหมายของความเป็นไทยเพิ่งทวีความเข้มข้นมากขึ้นเมื่อมีเรื่องผลประโยชน์เข้ามา เกี่ยวข้อง ถ้ามองประวัติหมู่บ้านและทัศนคติของชาวบ้านที่มีในช่วงก่อน พ.ศ.2522 หรือก่อนที่ โครงการหลวงข จะเข้ามาคำเนินการคนไตนอกกี่คือคนไทยใหญ่ที่เปรียบเสมือนคนไทยนับถือกันเป็นพี่น้องตามอย่างวัฒนธรรม ของไทย แต่พอมีคนไตนอกอพยพเข้ามาอาศัยอยู่ในหมู่บ้านเพิ่มมากขึ้นหลังจากการก่อตั้งโครงการหลวง ทำให้ อาชีพและรายได้ของคนที่อยู่เดิมลดน้อยลง เพราะคนไตนอกที่เข้ามานี้มีความขยันขันแข็ง รับค่าจ้างแรงงานถูก กว่า จึงมักได้รับการว่าจ้างหรือรับเข้าทำงานพร้อม ๆ กับค่าจ้างแรงงานที่ต่ำลงจึงเป็นเหตุให้ความไม่พอใจเริ่ม เกิดขึ้น ในช่วงแรกความไม่พอใจยังเป็นเพียงแค่ส่วนเล็ก ๆ แต่ถูกกระตุ้นมากยิ่งขึ้นเมื่อเกิดปัญหาการบุกรุกที่ดิน และถางที่ทำกินเพิ่มขึ้น ในขณะนั้นพื้นที่ป่าที่สมบูรณ์ในบริเวณหุบเขาบ้านไร่ได้ถูกประกาศให้เป็นเขตความ ควบคุมดูแลของกรมป่าไม้ห้ามไม่ให้มีการบุกรุกพื้นที่ป่าเพิ่มเติมความเป็นไทยจึงถูกจำกัดไว้ด้วยกรอบของ กฎหมาย เมื่อคนไตนอกอพยพเข้ามาและเริ่มถางป่าใกล้หมู่บ้านเพื่อเป็นที่ทำกินเพิ่มโดยไม่ได้ถูกลงโทษตาม กฎหมาย

ตามปกติความไม่พอใจของคนในหมู่บ้านต่อคนไตนอกไม่ได้แสดงออกรุนแรงถ้าสอบถามตรง ๆ ก็จะ บอกว่าไม่ได้ไม่พอใจ และไม่เคยมีปัญหา เพราะถ้าคนไตนอกทำตัวมีปัญหาของพ่อหลวงซึ่งได้รับสิทธิเด็ดขาด จากชาวบ้านในตัดสินความผิดหรือจะให้คนไตนอกอยู่ในหมู่บ้านหรือไม่ แต่ในบางครั้งวงสนทนาของชาวบ้านก็ ได้กล่าวพาดพิงเป็นทำนองไม่พอใจในพฤติกรรมของคนไตนอก เช่น การชักนำญาติพี่น้องให้อพยพเข้ามาอยู่ใน หมู่บ้านเพิ่มเติม การบุกรุกที่สาธารณะโดยไม่ได้รับโทษ เป็นต้น

สิ่งที่คนใตนอกต้องปฏิบัติเป็นการตอบแทนคือเวลาในหมู่บ้านมีงานส่วนรวมที่ต้องใช้แรงงานก็มักจะ เกณฑ์คนในบ้านมาช่วยงาน ซึ่งถ้าเป็นชาวบ้านทั่วไปก็มาบ้างไม่มาบ้าง ส่วนคนใตนอกส่วนใหญ่ต้องมาเป็น ประจำอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ แต่เมื่ออาศัยอยู่นาน ๆ ไปความคุ้นเคยและความเบื่อหน่ายที่ถูกบีบอยู่ตั้งแต่เข้ามาอาศัย อยู่ก็ทำให้ไม่ค่อยมาช่วยงานเหมือนเมื่อแรก ๆ ชาวบ้านบางคนเคยกล่าวกับผู้วิจัยว่าจิตสำนึกในเรื่องชาติของคน ไตนอกมีความแตกต่างจากคนไทย ทำให้พวกเขาไม่สนใจจะพฤติตัวอยู่ในกฎหมายไทย เขาถือว่าเขามาจากที่อื่น ไม่ใช่คนไทยไม่มีบัตรถ้ามีปัญหาอย่างมากก็หนีกลับไปนอกประเทศ ถ้าไม่มีเขาก็ต้องตักตวงประโยชน์ให้มาก ที่สุด ส่วนเรื่องของชาติหรือส่วนรวมเขาคิดถึงแต่เรื่องการกู้ชาติไทยใหญ่ของเขาที่ไม่เกี่ยวกับชาติไทย ซึ่งใน ความคิดของผู้วิจัยเองออกจะไม่เห็นด้วยกับความคิดนี้ทั้งหมดเพราะส่วนหนึ่งของพฤติกรรมคือ เพื่อความอยู่รอด และตอบโต้ความไม่เป็นธรรมที่ได้รับ

การตอบโต้จากคนใตนอกไม่ได้แสดงออกอย่างชัดเจนหรือรุนแรง โดยความพยายามยกระดับความ เป็นอยู่ให้มีความเทียบเท่ากับคนใทยทั่วไป นั่นคือเครื่องใช้อำนวยความสะดวกแทบทุกอย่างที่คนทั่วไปมี บ้าน เหล่านี้ก็มีด้วยไม่ว่าจะเป็นจานดาวเทียม โทรทัศน์ และเครื่องเสียง เป็นต้น โดยเฉพาะในวันเทศกาลหรืองานรื่น เริงเครื่องแต่งกายของคนไตนอกจากสวยสดงคงามเป็นพิเศษ และเพียบไปด้วยเครื่องทองทั้งต่างหูทองคำประดับ พลอยตามแบบอย่างของคนไต สร้อยคอทองคำ และสร้อยข้อมือ

จะว่าไปแล้วความรู้สึกที่มีต่อคนไตนอกยังไม่นับว่ารุนแรงเท่าความรู้สึกที่มีต่อชาวลีซอซึ่งมีความ แตกต่างทั้งเชื้อชาติ และวัฒนธรรม ชาวลีซอที่ใกล้ชิดกับชาวบ้านไร่ที่สุดมาจากบ้านน้ำบ่อสะเป่ กว่าร้อยละ 90 เป็นผู้ถือบัตรบุคคลต่างด้าว ซึ่งเพิ่งอพยพเข้ามาอยู่ในประเทศไทย ทัศนคติของชาวบ้านต่อชาวลีซอคือ เจ้าเล่ห์ ฉลาดแกมโกง ชอบลักขโมย และมีพฤติกรรมก้าวร้าว ในปัจจุบันการแต่งงานข้ามกลุ่มชาติพันธ์เป็นเรื่องปกติแต่ เมื่อสอบถามในเรื่องการแต่งงานกับชาวลีซอ ผู้วิจัยกลับได้คำตอบว่าพ่อแม่ไม่ค่อยอยากให้ลูกแต่งงานกับชาวลีซอ นัก เพราะสำหรับผู้หญิงเงินค่าสินสอดสูงมาก ส่วนผู้ชายก็มีพฤติกรรมก้าวร้าวเกินไป แต่ที่ผู้วิจัยสังเกตเห็นอีก อย่างและน่าแปลกใจคือชาวลีซอโดยเฉพาะหญิงชาวลีซอไม่ค่อยแต่งงานกับกลุ่มชาติพันธุ์อื่น ถ้าไม่แต่งงานกับชาวลีซอด้วยกันเองแล้วก็จะแต่งงานกับชาวต่างชาติที่เป็นฝรั่งหรือไม่ก็เป็นชาวญี่ปุ่นไปเลย ชาวบ้านที่นี่มองว่า เป็นเพราะกนต่างชาติเหล่านี้มีเงินมากพอสำหรับจ่ายค่าสินสอด และเป็นแหล่งเงินทุนสำหรับเปิดกิจการที่เกี่ยวกับ การท่องเที่ยวในอำเภอปางมะผ้าได้อีก ดังนั้นจึงจะเห็นได้ว่าหมู่บ้านของกลุ่มชาติพันธุ์ลีซอในอำเภอปางมะผ้า เกือบทุกหมู่บ้านมักเกี่ยวข้องกับกิจการรมค้านท่องเที่ยวที่เปิดโดยชาวบ้านเอง และมีเงินทุนจากชาวต่างชาติที่ แต่งงานกับหญิงชาวลีซอ เช่น กิจการเกสต์เฮาส์ โฮมสเตย์ และพิพิธภัณฑ์ในหมู่บ้าน เป็นต้น ผู้วิจัยมองว่า นอกจากจะกลายเป็นค่านิยมให้กับเด็กสาวชาวลีซอที่ว่าการแต่งงานกับชาวต่างชาติแล้วสามารถเปิดกิจการได้แล้ว ยังตอบคำถามในใจของผู้วิจัยเกี่ยวกับการตอบโด้ของชาวลีซอต่อกลุ่มชาติพันธุ์อื่นที่ตั้งข้อรังเกียจพวกตน โดยการ ไม่ค่อยออกไปสุงสิงใกล้ชิดกับกลุ่มชาติพันธุ์อื่นแสดงออกอย่างชัดเจนว่าไม่ได้ต้องการแต่งงานกับกลุ่มชาติพันธุ์อื่น ในขณะเดียวกันก็พยายามยกระดับฐานะทางเสรษฐกิจของตนให้เทียบเท่าหรือสูงกว่า

โดยสรุปแล้วความสัมพันธ์ในความหลากหลายทางวัฒนธรรมไม่ได้มีความรุนแรงถึงขั้นแตกหัก ดูผิว เผินแล้วเป็นการอยู่ร่วมกันอย่างประนีประนอมและชาวบ้านรับเอาความเป็นวัฒนธรรมชนบทของเมืองมาใช้แล้ว แต่ในความเป็นจริงก็ยังคงมีการกีดกัน แย่งชิงพื้นที่ทางสังคม และโต้ตอบผ่านพฤติกรรม ซึ่งบางครั้งก็ไม่ได้เกิด จากความแตกต่างทางชาติพันธุ์ หากเกิดจากการนำเอาแนวคิดความเป็นชาติเข้ามายึดโยงในการอ้างสิทธิเพื่อ ความชอบธรรมของพวกตน

# 4.4 การตั้งถิ่นฐาน

เนื่องจากพื้นที่ของหุบเขาบ้านไร่มีหลายบริเวณที่เหมาะสมต่อการตั้งถิ่นฐานซึ่งมีการอยู่อาศัยในหลาย ช่วงเวลา ดังนั้นผู้เขียนจึงได้แบ่งหัวข้อในเรื่องการตั้งถิ่นฐานออกตามช่วงเวลา เพื่อที่จะนำข้อมูลเกี่ยวกับการเลือก พื้นที่ตั้งถิ่นฐานของกลุ่มคนทั้ง 2 ช่วงเวลา

# 4.4.1 ตำแหน่งที่ตั้งชุมชน

ดังที่ได้กล่าวไว้ข้างต้นในเรื่องประวัติของพื้นที่หุบเขาบ้านไร่ซึ่งแสดงให้เห็นว่ามีการตั้งถิ่นฐานของ มนุษย์ในหุบเขาบ้านไร่มาเป็นเวลานานแล้วซึ่งพอที่จะสันนิษฐานเบื้องต้นเกี่ยวกับตำแหน่งของพื้นที่หมู่บ้านใน อดีตได้จากความหนาแน่นของโบราณวัตถุและความเหมาะสมของพื้นที่ ซึ่งจะนำมาเปรียบเทียบกับลักษณะของ พื้นที่ตั้งชุมชนในปัจจุบันต่อไป

### ก.ตำแหน่งที่มีร่องรอยของมนุษย์ในอดีตตามหลักฐานทางโบราณคดีและประวัติบอกเล่า

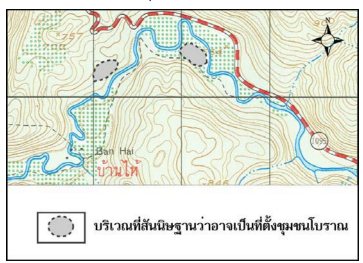
บริเวณที่พบร่องรอยหลักฐานทางโบราณคดีในหุบเขาบ้านไร่ซึ่งสันนิษฐานว่าเป็นชุมชนในสมัย ประวัติศาสตร์มีพื้นที่ซึ่งอาจเกี่ยวข้องกับแหล่งที่ตั้งของชุมชน 2 แห่ง และแหล่งโบราณสถานอีก 4 แห่ง แสดงว่า บริเวณนี้อาจเป็นชุมชนใหญ่ที่มีการกระจายตัวของกิจกรรมมนุษย์ในบริเวณกว้าง ดังแผนที่แสดงบริเวณที่พบ ร่องรอยหลักฐาน ในหัวข้อนี้ผู้เขียนจึงได้เน้นพิจารณาในด้านพื้นที่ตั้งของแหล่งที่อาจเป็นที่ตั้งของชุมชนในอดีต

### 1.ตะพักลำน้ำระดับสูงที่เป็นสนามกีฬาของศูนย์ทดลองฯ

บริเวณนี้พบร่องรอยของกล้องยาสูบคินเผากระจายอยู่เป็นจำนวนมาก ชาวบ้านบางคนเชื่อว่า อาจเป็นที่ตั้งของวัดเก่า ลักษณะพื้นที่เป็นลานตะพักลำน้ำระดับสูงในปัจจุบันตั้งอยู่ใกล้กับลำน้ำลางมาก แต่ว่าเคิมทางน้ำลางซึ่งใหลมาจากทิศตะวันออกเลียบภูเขามาเรื่อย ๆ ได้โค้งขึ้นไปทางทิศเหนือไปสู่ บริเวณที่เป็นถนนสาย 1095 ในปัจจุบัน ดังนั้นพื้นที่บริเวณนี้จึงอยู่ห่างจากลำน้ำลางมากกว่า 200 เมตร และไม่ได้เป็นพื้นที่ที่จะถูกทางน้ำกัดเซาะ

#### 2.เนินเขาริมลำน้ำลางฝั่งตะวันตก

หลักฐานที่พบในบริเวณนี้เป็นคำบอกเล่าและต้นไม้ที่ขึ้นอยู่ก่อนชาวบ้านเข้ามาตั้งถิ่นฐานคือ มะม่วง ขนุน ซึ่งไม่ได้ขึ้นเองตามธรรมชาติมักเกิดจากคนนำมาปลูก ชาวบ้านเชื่อว่าเป็นบ้านเก่าของชาว ไทยใหญ่ตั้งขึ้นในสมัยที่ฝรั่งเข้ามาทำไม้ในบริเวณหุบเขาบ้านไร่ และถูกทิ้งร้างลงเมื่อกิจกรรมทำไม้ หยุดชะงักไป ลักษณะของพื้นที่เป็นเนินเขาเล็ก ๆ ที่มีความลาดชันน้อย (น้อยกว่าเนินเขาซึ่งเป็นที่ตั้ง ของหมู่บ้านท่าไคร้ในปัจจุบัน) เนินเขาลูกนี้ตั้งอยู่ตรงกันข้ามกับที่ตั้งของโรงเรียนศูนย์ปางมะผ้า และถ้า พิจารณาจากแผนที่ทหารและคำบอกเล่าของชาวบ้านแล้ว เนินเขานี้ก็ตั้งอยู่ใกล้จุดข้ามลำน้ำลางเต็บ แนะทางเดินเท้าโบราณของชาวบ้านบอกว่าเป็นจุดที่เหมาะสำหรับข้ามน้ำ เพราะเป็นจุดที่ลำน้ำลางแคบ และใกล้กับถนนที่จะข้ามสันเขามากที่สุด (แผนที่ 4.4)



แผนที่ 4.4 บริเวณที่สันนิษฐานว่าอาจเป็นที่ตั้งชุมชนโบราณจากคำบอกเล่า

# **ข. ตำแหน่งที่ตั้งในปัจจุบัน** (ดูแผนที่ 4.1 ประกอบ)

การเลือกตั้งถิ่นฐานในช่วงแรกเมื่อปี พ.ศ.2513 ชาวไทยใหญ่เลือกตั้งบ้านเรือนอยู่ในบริเวณที่เป็นท้าย หมู่บ้านในปัจจุบัน บ้านไร่และบ้านท่าไคร้ อยู่ในหบเขาบ้านไร่ช่วงที่เป็นที่ราบมากที่สุดของหุบเขา บริเวณจึงถูก ปรับเป็นพื้นที่นา และบ้านสามหลังซึ่งแม้จะไม่ได้อยู่ใกล้กับที่ราบแต่ก็ยังอยู่ในช่วงของหุบเขาบ้านไร่ ซึ่งผู้วิจัยจะ ได้แยกเป็นหัวข้อให้เห็นถึงความแตกต่างในการเลือกพื้นที่ในหย่อมบ้านทั้ง 3 รวมทั้งประชากรที่ตั้งถิ่นฐานอยู่

#### 1.บ้านไร่

ประชากรในบ้านไร่ประกอบด้วยไทยใหญ่ คนเมือง ม้ง ลีซอ คนไทยพื้นที่ราบ มูเซอ จีนฮ่อ
และกะเหรี่ยง (ซึ่งแต่งงานเข้ามาอยู่กับสามีซึ่งเป็นคนในพื้นที่) จำนวนทั้งหมด 71 หลังคาเรือน<sup>36</sup> มีทั้ง
กลุ่มที่เข้ามาตั้งถิ่นฐานคั้งเดิมตั้งแต่เริ่มก่อตั้งหมู่บ้าน และคนที่เข้ามาซื้อที่คินไว้ในภายหลัง หมู่บ้านเป็น
พื้นที่ราบที่ตั้งอยู่บริเวณทางค้นทิศตะวันตกของหุบเขาติคกับภูเขาสูงชันที่โอบรอบหุบเขาไว้ พื้นที่ตั้ง
หมู่บ้านเป็นเนินเขาเตี้ย ๆ ซึ่งมีพื้นที่ราบมากพอสำหรับการตั้งหมู่บ้าน มีลำห้วยสาขาเล็ก ๆ เฉพาะ
ฤดูกาลและร่องน้ำที่ไหลลงมาจากภูเขาด้านหลังไหลผ่านหมู่บ้านเป็นระยะ ๆ ลักษณะการกระจายตัว
ของหมู่บ้านเป็นแบบผสมที่มีทั้งแนวยาว (Linear Settlement) และแบบรวมตัวเกาะกลุ่ม (Cluster Settlement) และเนื่องจากพื้นที่บังคับในบางช่วงจึงสามารถสร้างบ้านเรือนได้เฉพาะแนวยาว และช่วง
ท้ายของหมู่บ้านซึ่งมีลักษณะเป็นเนินเขาเล็ก ๆ ค่อนข้างราบจึงได้เปลี่ยนรูปแบบเป็นการรวมกลุ่มอยู่
เป็นกระจุก สภาพพื้นที่ยังคงมีร่องรอยของลานตะพักลำน้ำเดิมที่สามารถพบก้อนกรวดกระจาย
อยู่ทั่วไป บริเวณที่ติดกับภูเขามีสภาพค่อนข้างชื้นแฉะเนื่องจากเป็นร่องน้ำที่ระบายลงมาจากภูเขา และ
จากต้นไม้ใหญ่ที่ขึ้นปกคลุมทำให้เก็บกักความชื้นไว้ได้นาน (ภาพที่ 4.14)



รูปที่ 4.14 บริเวณที่ตั้งบ้านไร่มองจากด้านนอก

\_

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> จากการที่ตำรวจได้มาดำเนินการสำรวจไว้ให้หมู่บ้านในปี พ.ศ.2546 ได้รวมจำนวนประชากรของบ้านไร่ บ้านท่าไคร้ และบ้านสาม หลังว่ามีจำนวนทั้งหมด 459 คน ชาย 244 หญิง 215 แยกเป็นคนที่มีบัตรประจำตัวประชาชน จำนวน 359 คน ชาย 190 หญิง 169 และ ผู้ที่ไม่มีบัตรประจำตัวประชาชน (ส่วนใหญ่คือไตนอกนั่นเอง) จำนวน 100 คน ชาย 54 หญิง 46

#### 2.บ้านท่าใคร้

ประชากรประกอบด้วยกลุ่มชาติพันธุ์ไทยใหญ่ คนเมือง คนไทยพื้นราบ และกะเหรี่ยง จำนวน ทั้งหมดซึ่งรวมกับบ้านสามหลัง 62 หลังคาเรือน สภาพพื้นที่เป็นเนินเขาขนาดเล็กตั้งอยู่ทางฝั่งตะวันตก ของริมน้ำลาง สันนิษฐานว่าน่าจะเคยเป็นลานตะพักลำน้ำเดิม สังเกตได้จากตลอดแนวเนินเขาที่ยังคงพบ ก้อนกรวดแม่น้ำอยู่ทั่วไป ลักษณะการกระจายตัวของหมู่บ้านเป็นแบบรวมกลุ่มอยู่เป็นกระจุก (Cluster Settlement) หมู่บ้านยังคงมีการขยายตัวอยู่อย่างต่อเนื่องขึ้นไปตามไหล่เขาด้านบนและสันเขาทาง ด้านข้าง โดยคนที่เข้ามาตั้งถิ่นฐานใหม่เป็นจำนวนมากเป็นชาวไทยใหญ่ที่อพยพมาจากประเทศพม่า (รปที่ 4.15)



รูปที่ 4.15 ที่ตั้งบ้านท่าไคร้ด้านนอกของหุบเขา

#### 3.บ้านสามหลัง

พื้นที่หมู่บ้านได้รับการจัดสรรให้อยู่ใหม่จากทหารที่มาก่อสร้างศูนย์ทดลองฯ รวมทั้งนำ เครื่องจักรมาใถเกลี่ยพื้นที่ให้ สภาพพื้นที่ตั้งอยู่บนเนินเขาทางด้านทิศเหนือของหุบเขาบ้านไร่ (เนินเขา นี้เป็นส่วนหนึ่งของสันเขาและสันนิษฐานว่าแต่เดิมอาจเป็นลานตะพักลำน้ำของลำน้ำลางด้วยก็เป็นได้ ประชากรในหมู่บ้านเป็นชาวไทยใหญ่ทั้งหมด ขอบเขตของหมู่บ้านกระจายอยู่เฉพาะตั้งแต่เชิงเขาไป จนถึงยอดของเนิน ซึ่งเป็นพื้นที่ลาดเอียงทั้งหมด รูปแบบการตั้งถิ่นฐานเป็นแบบรวมกลุ่มอยู่เป็นกระจุก (Cluster Settlement) (รูปที่ 4.16 บ้านสามหลัง)



รูปที่ 4.16 บริเวณที่ตั้งบ้านสามหลัง

# 4.4.2 การเลือกพื้นที่ตั้งหมู่บ้านกับความสัมพันธ์ในเรื่อง ความเชื่อ และพิธีกรรม

ผู้วิจัยได้ทำการสัมภาษณ์เกี่ยวกับความเชื่อที่เกี่ยวข้องกับพื้นที่เลือกตั้งถิ่นฐานของกลุ่มชาติพันธุ์หลัก ๆ ในหมู่บ้าน คือกลุ่มชาติพันธุ์ไทยใหญ่ ม้ง และคนเมือง ซึ่งเป็นกลุ่มที่เข้ามาบุกเบิกตั้งถิ่นฐานมาตั้งแต่สมัยแรกสุด นอกเหนือจากความเชื่อได้ผู้วิจัยได้ยกตัวอย่างพื้นที่ของหุบเขาบ้านไร่ให้กับผู้ให้สัมภาษณ์ช่วยอธิบายของเหตุผล ในการเลือกพื้นที่ในการตั้งถิ่นฐาน เพื่อที่จะได้ทำให้ทราบมุมมองของชาวบ้านที่มีต่อพื้นที่ได้ชัดเจนมากยิ่งขึ้น

### ก.ไทยใหญ่

การเลือกตั้งถิ่นฐานของชาวไทยใหญ่ในบริเวณหุบเขาบ้านไร่ของชาวไทยใหญ่ได้คูจากพื้นที่ซึ่งเป็นที่ ราบกว้างใหญ่มีลำน้ำไหลผ่านเหมาะสำหรับการทำเกษตรกรรม และตรงตามหลักความเชื่อในการเลือกพื้นที่ของ บรรพบุรุษ ผู้วิจัยได้แบ่งหัวข้อ ออกเป็น 2 หัวข้อ คือ หัวข้อที่ว่าด้วยวิธีการเลือกพื้นที่ การคูพื้นที่ ข้อห้ามของพื้นที่ แต่ละประเภท และหัวข้อที่เกี่ยวกับพื้นที่ของหุบเขาบ้านไร่ว่ามีลักษณะดีหรือไม่ดีอย่างไรบ้าง ดังนี้

### 1.ลักษณะพื้นที่ตามข้อห้ามและพื้นที่ที่ควรเลือกโดยสรุป

โดยสรุปพื้นที่ซึ่งตามความเชื่อของชาวไทยใหญ่มีปัจจัยในการเลือกพื้นที่ และพื้นที่ที่ไม่ สมควรตั้งบ้านเรือนต่าง ๆ ดังต่อไปนี้

ก.ห้ามไม่ให้ตั้งบ้านเรือนอยู่บริเวณกิ่วดอย เชื่อว่าอยู่แล้วจะไม่เจริญ เปรียบเสมือนดอยทั้ง 2 ข้างมาหนีบหมู่บ้านไว้

ข.ห้ามไม่ให้ตั้งบ้านเรือนอยู่บริเวณสบของลำน้ำ

ค.มักเลือกตำแหน่งที่มีน้ำอุดมสมบูรณ์ มีลำน้ำใหญ่พอสำหรับใช้ทำเกษตรและใช้ในหมู่บ้าน แต่ถ้าจำเป็นก็ต้องเลือกเช่นที่บ้านไม้ฮุง เหตุที่ต้องตั้งเพราะไม่รู้ว่าจะย้ายไปอยู่ที่ไหน ง.หากตั้งบ้านอยู่ริมลำน้ำจะต้องคูด้วยว่าลำน้ำไหลไปทางทิศใด ถ้าลำน้ำไหลจากทิศตะวันตก ไปตะวันออก เชื่อว่าเป็นที่ไม่ดีคนในหมู่บ้านจะเกิดการทะเลาะเบาะแว้ง

จ.ห้ามตั้งบ้านทับบริเวณที่เคยเป็นบ่อน้ำเก่า ครกมองเก่า และหอเจ้าเมืองเก่า (ข้อนี้หมายถึง บ้านเรือน ซึ่งสามารถขยับออกไปเล็กน้อยได้)

#### 2.ลักษณะของหุบเขาบ้านไร่ตามความเชื่อ

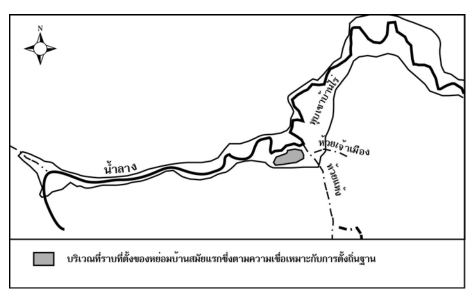
ก.ทิศทางของถำน้ำ พ่อเฒ่าใส ยอดโพธิ์ทอง สถ่ารักษาโรคชาวไทยใหญ่ของบ้านได้ได้อธิบาย ไว้ว่าบริเวณหุบเขาบ้านไร่ไม่ค่อยมีปัญหาในเรื่องของการเลือกพื้นที่เพราะมีถำน้ำลางไหลจากทิศ ตะวันออกไปทางตะวันตก แต่ถ้าเมื่อใดที่ไปตั้งบ้านเรือนใกล้กับถำน้ำที่ไหลตามลักษณะที่เรียกว่า *น้ำ* แทงตะวัน คือไหลจากทิศตะวันตกไปตะวันออกแล้วเชื่อว่าคนในหมู่บ้านจะนินทากัน ทะเลาะเบาะแว้ง กันอยู่เป็นประจำ ส่วนสามีภรรยาก็จะมีเรื่องนอกใจกัน

ข.พื้นที่สบห้วยในบริเวณหมู่บ้าน มีสบห้วยอยู่ 2 แห่งคือ สบห้วยเจ้าเมือง และสบห้วยแห้ง ทั้ง 2 บริเวณนี้ชาวบ้านเชื่อว่าเป็นที่ที่ไม่ดี ใครมาตั้งบ้านเรือนแล้วจะไม่สามารถอยู่ได้นานมีเรื่องให้ต้องย้าย ออกอยู่เสมอ และจะเห็นได้ว่าตามข้อห้ามตั้งถิ่นฐานในเรื่องของสบห้วยนี้ไม่ได้หมายความว่าห้ามเลือก พื้นที่บ้านในบริเวณนั้นและใกล้เคียงโดยเด็ดขาด แต่สามารถเลี่ยงเฉพาะพื้นที่ตรงจุดที่เป็นสบห้วยพอดีได้ (แผนที่ 6 สบห้วย)



แผนที่ 4.5 ตำแหน่งที่เรียกว่าสบห้วยในหุบ เขาบ้านไร่ ซึ่งชาวบ้านเชื่อว่าไม่ควรตั้ง บ้านเรือนอยู่ในที่ดังกล่าว

ค.บริเวณตั้งแต่ห้วยแห้งไปทางทิศใต้คือท้ายหมู่บ้านเป็นต้นไป ลุงจี๋ คำสุข บอกว่าถือว่าเป็น บริเวณที่ดีมาก ๆ (แต่เดิมเป็นบริเวณที่ตั้งบ้านเก่าตั้งแต่สมัยมาบุกเบิก ภายหลังย้ายมาตั้งในบริเวณ ปัจจุบันซึ่งเคยเป็นหมอนไม้ขององค์การป่าไม้มาก่อน) เพราะมีคอยอยู่ใกล้ ๆ ส่วนที่ตั้งหมู่บ้านปัจจุบัน ไม่ค่อยดีมากนักเพราะเป็นพื้นที่แบบที่เรียกว่า คอยมองบ้าน และมีสบห้วยเจ้าเมืองไหลผ่านกลางบ้าน โบราณว่ามีน้ำไหลผ่านกลางบ้านไม่ดีคนในบ้านจะทะเลาะเบาะแว้งกันตลอด<sup>37</sup> (แผนที่ 4.7)



แผนที่ 4.6 บริเวณที่ตั้งของบ้านเก่า

#### ข.ม้ง

โดยความเชื่อแล้วชาวม้งจะยึดหลักการดูทิสทางของภูเขาเป็นหลัก คล้ายหลักการดูฮวงจุ้ยของชาวจีน และจากระบบการผลิตแต่เดิมซึ่งทำสวนฝิ่นเป็นหลักจึงมักเลือกพื้นที่ตามภูเขาสูงในการตั้งถิ่นฐาน ซึ่งสามารถจัด ให้กลุ่มชาติพันธุ์มังเป็นกลุ่มที่เลือกตั้งหมู่บ้านตามภูเขาสูงมากกว่าที่ราบ ส่วนที่บ้านไร่อันเป็นที่ราบในหุบเขา ขนาดใหญ่นี้ได้แสดงให้เห็นถึงการเปลี่ยนแปลงไม่แต่เฉพาะการตั้งถิ่นฐานของชาวม้ง แต่ได้หมายไปถึงการ เปลี่ยนแปลงวิถีการดำรงชีวิตจากเดิมไปอย่างมากมาย

### 1. ลักษณะพื้นที่ตามข้อห้ามและพื้นที่ที่ควรเลือกโดยสรุป

ก.เลือกบริเวณสันเขาที่กว้างและยาว ซึ่งส่วนใหญ่จะเป็นสันเขาสาขาที่แยกออกมาจากแนว เทือกเขาใหญ่ (แผนที่ 4.8) ซึ่งบริเวณใกล้กับสันเขามักจะมีแหล่งน้ำที่เป็นลำน้ำสาขา พื้นที่เลือกตั้ง หมู่บ้านจึงนิยมเลือกสันเขาที่อยู่ใกล้กับแหล่งน้ำที่ระยะไม่เกิน 200 เมตร และมักจะเป็นสันเขาที่มีพื้นที่ ราบกว้างมากกว่าสันเขาหลัก

ข.ชอบบริเวณที่มีอากาศเย็น เพราะว่าเมื่อก่อนปลูกฝิ่นขาย จึงต้องเลือกบริเวณที่เป็นเทือกเขา สูงในการตั้งถิ่นฐาน ส่วนบริเวณที่ราบไม่นิยมเลือก

ค.ห้ามเลือกพื้นที่บริเวณกิ่วดอย

ง.สันเขาที่เลือกต้องไม่ชันมาก ถ้าเลือกได้ก็จะเลือกที่ราบบนสันเขา

-

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> สัมภาษณ์นายจี๋ คำสุข อายุ 54 ปี (อ้างแล้ว)

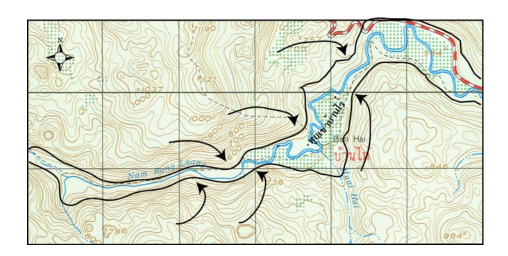


แผนที่ 4.7 ตัวอย่างสันเขาสาขาระดับต่ำที่ชาวม้งมักเลือกตั้งถิ่นฐาน

### 2.ลักษณะของหุบเขาบ้านไร่ตามความเชื่อ

พ่อหลวงซัวหยิ้บอกว่า "ถ้าหันหน้าไปทางด้านทิศเหนือแล้วรอบด้านมีภูเขาล้อมรอบทั้ง 4 ทิศ จะคีมาก ภูเขาที่ล้อมจะต้องอยู่ในระดับที่เสมอกันด้วยนะ ถ้าด้านใดด้านหนึ่งสูงเกินไปก็ไม่ค่อยดีนัก ยิ่ง มีแม่น้ำผ่านตรงกลางวงล้อมก็ยิ่งคีมาก ตัวอย่างที่บ้านไร่ถึงพื้นที่ตั้งบ้านจะไม่ได้เป็นคอยก็ไม่เป็นไร เพราะเราไม่ได้ปลูกฝิ่นกันแล้ว ภูเขาล้อมบ้านมีน้ำลางผ่านกลางหุบเขาพอคี เป็นที่คีสังเกตสิภูเขาที่ ล้อมอยู่เป็นซ้ายล้อมขวา คือเราหันหน้าไปทางเหนือแล้วภูเขาทางด้านซ้ายมือจะโอบเข้าภูเขาทางขวาเข้า สู่หมู่บ้านเป็นแนวไปตลอด โบราณว่าจะกอบโกยเอาสิ่งคี ๆ เข้าบ้าน เสียอย่างเคียวภูเขาทางซ้ายสูง เกินไป ส่วนทางขวากี่ต่ำไป ลักษณะไม่คีอย่างนี้ค้าว่าคนในบ้านจะมองไม่ไกล คือมองอะไรแคบ ๆ ใกล้ ๆ ตัว ไม่รู้ว่าข้างนอกเค้าไปถึงใหนกันแล้ว" (แผนที่ 4.9)

<sup>38</sup> สัมภาษณ์นายซัวหยี้ แซ่หัน อายุ 48 ปี (อ้างแล้ว)



แผนที่ 4.8 ลักษณะของดอยโอบที่หุบเขาบ้านไร่ตามความเชื่อของชาวมัง

#### ค.คนเมือง

มีความเชื่อเกี่ยวกับพื้นที่ตั้งหมู่บ้านคล้ายคลึงกับชาวไทยใหญ่ ซึ่งนิยมตั้งถิ่นฐานในพื้นที่ราบ เช่นเคียวกัน และจากการที่คนเมืองในบ้านไร่ส่วนใหญ่อพยพมาจากเมืองปายซึ่งถือได้ว่าเป็นเขตอิทธิพลไทยใหญ่ จึงอาจจะได้รับเอารวมทั้งส่งให้ในเรื่องของความเชื่อเกี่ยวกับพื้นที่ตั้งบ้านเรือน หรือเป็นความรู้จากการปรับตัวที่มี ความคล้ายคลึงกันก็เป็นได้ แต่ในการสัมภาษณ์กลุ่มคนเมืองที่บ้านไร่มีผู้ที่ยังยึดถือความเชื่ออยู่เพียงไม่กี่คน ส่วน ใหญ่จะมาด้วยสาเหตุที่ว่ามีผู้ชักชวนมาอยู่ และเห็นว่าเป็นที่ที่คนเก่าเลือกไว้แล้วก็คงจะดีไม่ต้องเลือกใหม่อีก

### 1.ลักษณะพื้นที่ตามข้อห้ามและพื้นที่ที่ควรเลือกโดยสรุป

ก.ห้ามตั้งหมู่บ้านในบริเวณที่เป็นสบน้ำ สบห้วย ถ้าเลี่ยงได้ก็ควรเลี่ยง ซึ่งหมายถึงให้ขยับอย่า ให้ตรงกับจดที่น้ำไหลลงมาชนตรง ๆ

ข.ควรเลือกบริเวณที่มีน้ำใหญ่อุดมสมบูรณ์ทำนาได้

### 2.ลักษณะของหุบเขาบ้านไร่ตามความเชื่อ

ก.เกี่ยวกับห้วยเจ้าเมือง ลุงอิน ขัตตาวิ ปู่เมืองบ้านไร่บอกว่าที่สบห้วยเจ้าเมืองเมื่อก่อนเคยมีคน มาตั้งบ้านเรือนอยู่ แต่ไม่เคยมีใครอยู่ได้นานเพราะเป็นที่ไม่ค่อยดี ถ้าจะให้ดีต้องเลื่อนตำแหน่งตั้งบ้าน ออกไปอีกเล็กน้อยจึงจะอยู่ได้ ส่วนลุงน้อยใจ แก้วฟู บอกกับผู้วิจัยว่า ที่ตั้งของบ้านไร่เป็นที่ดีทั้งหมด ยกเว้นบริเวณที่ห้วยเจ้าเมืองนอกจากสบห้วยแล้ว ตัวลำห้วยเองก็ชันมากเกินไปอยู่สักหน่อย<sup>39</sup>

\_

<sup>39</sup> สัมภาษณ์นายอิน ขัตตาวิ อายุ 78 ปี (อ้างแล้ว) และนายสูขใจ แก้วฟู อายุ 55 ปี (อ้างแล้ว)

โดยสรุปแล้วพื้นที่บริเวณหุบเขาบ้านไร่มีความเหมาะสมต่อการเลือกตั้งถิ่นฐานจะมีติดขัดอยู่ก็เพียง บริเวณลำห้วยเจ้าเมืองที่ไหลผ่านกลางหมู่บ้าน ซึ่งในอดีตไม่ค่อยจะมีปัญหามากนักเพราะกลุ่มบ้านหลักตั้งอยู่ ก่อนข้างห่างจากห้วยเจ้าเมือง แต่เมื่อประชากรในหมู่บ้านเพิ่มมากขึ้นต้องขยายหมู่บ้านไปใกล้กับบริเวณนั้น หลาย ๆ คนจึงคิดว่าเริ่มเป็นปัญหา นอกจากห้วยเจ้าเมืองแล้วยังมีบริเวณห้วยแห้งซึ่งถ้าพิจารณาให้ดีแล้วจะพบว่า มีลักษณะเป็นกิ่วดอย ที่เป็นร่องน้ำของห้วยแห้งไม่มีการเลือกตั้งถิ่นฐานอยู่ในบริเวณลำห้วยแห้งเลยทั้งบริเวณสบ น้ำห้วยแห้งที่ไหลลงมาสู่ที่ราบ จะมีก็เพียงกลุ่มบ้านที่เพิ่งขยายตัวออกมาตั้งอยู่ด้านข้างของห้วยแห้ง นอกจากนั้น ถูกกันเป็นพื้นที่สวนของชาวบ้าน

## **4.4.3 บ้านเรือน** (การก่อสร้าง รูปแบบ ขอบเขต และการกระจายตัว)

การสร้างบ้านเรือนของหมู่บ้านไร่ มีคละกันทั้งหลายรูปแบบทั้งของไทยใหญ่ คนเมือง และมัง มีการ ประยุกต์นำรูปแบบมาผสมกัน ตัวบ้านส่วนใหญ่สร้างจากไม้จริง หลังคามุงกระเบื้อง ส่วนบ้านที่ยังใช้ไม้ไผ่ใน การสร้างยังมีอยู่บ้าง บางหลังยังคงใช้หลังคามุงด้วยใบตองตึง หรือใบคา แต่ถึงแม้ว่ารูปแบบของบ้านจะมีการ ปรับเปลี่ยนจากวัฒนธรรมอื่นไปบ้าง แต่หน้าที่การใช้งาน และการแบ่งพื้นที่ ตามแบบวัฒนธรรมคั้งเดิมก็ยังพอ หลงเหลืออยู่ในชีวิตประจำวัน ซึ่งสามารถสรุปภาพรวมของผังการใช้พื้นที่ภายในบ้านของแต่ละกลุ่มชาติพันธุ์ ได้ ดังนี้

### ก.ไทยใหญ่

บ้านเรือนของชาวไทยใหญ่ที่เป็นแบบคั้งเดิมแท้ ๆ เป็นเรือนยกใต้ถุนสูง ไม้ที่ใช้ในการก่อสร้างขึ้นอยู่ กับฐานะถ้ามีฐานะดีจะใช้ไม้จริงทั้งหลัง หรือบางคนฐานะยากจนถึงปานกลางใช้ไม้ไผ่ตีเป็นฟากปูพื้นและผนัง โครงสร้างมักใช้ไม้จริงซึ่งแข็งแรงทนทานกว่า ส่วนหลังคามุงด้วยใบตองตึงหรือใบคาที่หาได้ง่ายในพื้นที่

พื้นที่ใช้สอยภายในบ้านเมื่อขึ้นบันไดบ้านขึ้นไปมักมีชานบ้านที่ยื่นออกมา อาจมีหลังคาหรือไม่มีหลังคา คลุม ส่วนนี้ใช้เป็นพื้นที่ใช้งานทั่วไป เช่น รับแขก หรือนั่งทำงาน ต่อจากชานบ้านด้านหน้าหรือด้านข้างมักจะมีหิ้ง







ไม้ไผ่ที่ปักลงบนพื้นแล้วต่อขึ้นมาจนได้ระดับเดียวกับตัวบ้านที่เรียกว่า *เข่งน้ำ* สำหรับวางน้ำใช้ในบ้าน (ในอดีต เมื่อยังไม่มีประปาหมู่บ้าน ต้องไปหาบน้ำจากบ่อหรือลำธารใกล้หมู่บ้าน จึงได้สร้างที่เก็บน้ำสำหรับใช้สอยไว้ที่ หิ้งไม้ไผ่นี้) นอกจากน้ำแล้วก็ใช้วางคว่ำภาชนะ (รูปที่ 4.17 4.18 และ 4.19)

ภายในตัวบ้านมีพื้นที่ 3 ส่วน แยกหน้าที่การใช้งานคือ ส่วนแรกที่เข้าไปแล้วจะเจอเป็นโถงที่ใช้สำหรับ รับแขก อาจใช้เป็นที่นอนของสมาชิกในบ้าน (ที่ไม่ใช่พ่อแม่) หรือใช้นั่งเล่น พูดคุยและทำกิจกรรมของสมาชิกใน ครอบครัว ส่วนที่สองเป็นกองไฟที่ใช้ประกอบอาหาร ไม่นิยมวางไว้กลางบ้านแต่แบ่งพื้นที่ริมผนังของห้องไว้ บางแห่งจะเล่นระดับให้พื้นที่ส่วนกองไฟมีระดับต่ำกว่าโถงที่ใช้รับแขก และส่วนสุดท้ายเป็นส่วนที่มีประตูหรือ ม่านปิดมิดชิดที่สุด เป็นห้องนอนของเจ้าของบ้านตั้งอยู่ด้านในสุด ระดับเดียวกับห้องโถงที่ใช้รับรองแขก (แผนผัง ที่ 4.1)



รูปที่ 4.19 หึ่งน้ำที่บ้านชาวไทยใหญ่

ตั้งแต่อดีตมาที่บ้านของ ชาวไทยใหญ่มีการสร้างห้องน้ำอยู่ ภายนอกบ้าน ซึ่งแผนผังการ กำหนดตำแหน่งของแต่ละบ้านก็ จะแตกต่างกันไป โดยยึดเอาวัน เกิดของเจ้าของบ้าน ตั้งแต่วัน จันทร์-วันอาทิตย์ แต่ละวันก็ จะต้องตั้งห้องน้ำต่างทิศกัน ตำแหน่งของบันใดทางขึ้นบ้าน สามารถตั้งได้ทุกทิศยกเว้นทิศ ตะวันออก บางครั้งถ้าหากไปเยี่ยม

เห็นการทำบันไดที่ไม่รับกับหน้าบ้านซึ่งส่วนใหญ่ก็เกิดจากเหตุผลที่ต้องการเลี่ยงตามความเชื่อ พ่อเฒ่าใส ยอด โพธิ์ทอง อาย 76 ปี สล่าบ้านท่าไคร้ ยกตัวอย่างความเชื่อเกี่ยวกับทิศทางการสร้างบ้านของชาวไทยใหญ่ไว้ว่า

"อย่างบ้านพ่อเฒ่าที่สร้างบ้านมันจำกัดขยับขยายไม่ได้เพราะติดถนน หน้าบ้านเลยหันไปทาง ทิศตะวันออก แต่คนโบราณเค้าถือเรื่องทางขึ้นบ้าน พ่อเฒ่าทำขึ้นทางหน้าชานบ้านไม่ได้เลยต้องสร้าง เลี่ยงมาอยู่ทางเหนือแทน..."

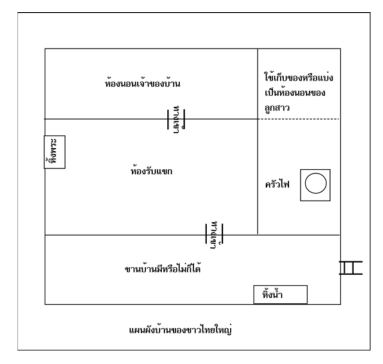
"ส่วนชั่วบ้านคนไทยใหญ่ก็ควรหันไปทางทิศเหนือ (หมายความว่าตัวบ้านจะวางตัวตามแนว เหนือ-ใต้) ถ้าหันไปทางตะวันออก (ตามแนวตะวันออก-ตะวันตก) คนเฒ่าคนแก่เค้าว่าสร้างขวางบ้าน ขวางเมือง แล้วเวลาสร้างแล้วทุกบ้านก็ต้องหันไปทางเคียวกัน ใครจะไม่ทำตามก็ได้ก็จะไม่ดีกับเจ้าของ บ้านเอง เหมือนที่เรียกว่าขวางบ้าน ขวางเมือง"

 $<sup>^{^{40}}</sup>$  สัมภาษณ์นายใส ยอคโพธิ์ทอง อายุ 76 ปี บ้านเลขที่ 5 ม.3 บ้านท่าไคร้

ปัจจุบันความเชื่อในเรื่องของทิศทางการสร้างบ้านก็ยังคงมีอิทธิพลต่อชาวไทยใหญ่ในหมู่บ้านอยู่ ยังคง มีชาวบ้านมาขอคำปรึกษากับพ่อเฒ่าใส ทั้งในเรื่องการสร้างบ้าน ตำแหน่งบ้าน และทิศทาง ในบริเวณบ้านของ ชาวไทยใหญ่มักจะปลูกต้นไม้ไว้โดยรอบ โดยเฉพาะบริเวณที่เป็นบ่อน้ำ (ถ้ามี) หรือจุดที่ใช้วางน้ำใช้นอกบ้าน จะ ปลูกต้นหมากไว้เป็นกลุ่มพร้อมทั้งแผ่นไม้สำหรับรองเหยียบไม่ให้เลอะดินหรือโคลนที่กระเซ็นมาขณะตักน้ำ (รูปที่ 4.20)



รูปที่ 4.20 บริเวณบ่อน้ำของชาวไทยใหญ่มักปลูกต้นหมากไว้คู่กัน



แผนผังที่ 4.1 การใช้พื้นที่ภายบ้านของชาวไทยใหญ่

#### ข.ม้ง

รูปแบบบ้านของชาวมังเป็นบ้านสร้างติดพื้น แตกต่างจากบ้านไทยใหญ่ วัสดุที่ใช้ในการก่อสร้างขึ้นอยู่ กับฐานะเช่นเดียวกัน แผนผังของบ้านเป็นรูปสี่เหลี่ยมขนาดของบ้านขึ้นอยู่กับสมาชิกในครอบครัว บ้านบางหลัง ที่เจ้าของมีภรรยาและลูกหลายคน ขนาดก็จะขยายใหญ่ตามไปด้วย ประตูบ้านมี 2 ด้าน ด้านหน้าและด้านหลัง พื้นที่ใช้สอยภายในบ้านประกอบด้วยส่วนใช้สอย 3 ส่วน เมื่อเข้าประตูไปแล้วจะพบกองไฟใหญ่ของบ้านเป็น ส่วนใช้งานแรกใช้สำหรับต้มข้าวให้หมู หรือไก่ ที่เลี้ยงไว้ ส่วนถัดไปเป็นห้องนอนของสมาชิกในครอบครัวส่วน นี้อยู่บนยกพื้นที่อยู่ริมผนังระหว่างประตูหน้าและประตูหลังบ้าน ยกพื้นสร้างขึ้นเป็นแนวยาวที่เว้นทางเดินตรง กลางไว้ ส่วนด้านข้างทั้งสองจะแบ่งย่อยเป็นห้องของสมาชิกแต่ละคน หรือแต่ละครอบครัว (บางครั้งครอบครัว ของมังก็อยู่กันแบบครอบครัวขยาย บ้านหนึ่งหลังประกอบด้วยสมาชิกหลายครอบครัว บางครั้งก็มียกพื้นดีกส่วนใช้ สำหรับรับแขกเพิ่มเข้ามาตรงพื้นที่ว่างซึ่งอยู่บริเวณตรงกลางบ้าน ส่วนที่ไม่ได้ยกพื้นก็เป็นพื้นดินที่บ้านสร้างทับ อยู่ พื้นส่วนที่อยู่ในบ้านนี้มีสภาพแข็งแน่นเหมือนใช้เครื่องกดอัด แต่ความเป็นจริงเกิดจากการเดินเหยียบอยู่นาน วัน 4.21 และ 4.22) (แผนผังที่ 4.2)

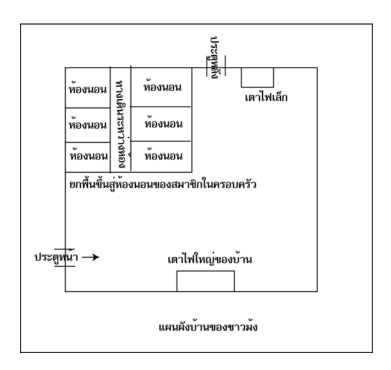


รูปที่ 4.21 บ้านของชาวม้ง



รูปที่ 4.22 ภายในบ้านของชาวม้ง

<sup>41</sup> สัมภาษณ์นายปละเยะ แช่จั้ง อายุ 70 กว่าปี บ้านเลขที่ 9 ม.3 บ้านไร่



แผนผังที่ 4.2 การแบ่งพื้นที่ใช้งานภายใน บ้านของชาวมัง

### ค.คนเมืองและคนไทยพื้นที่ราบ

รูปแบบบ้านประยุกต์ไปมาก มีทั้งที่เป็นบ้านไม้ 2 ชั้นที่มีบันไดขึ้นจากภายในบ้าน ด้านถ่างเป็นที่รับแขก ดูโทรทัศน์ และทำกิจกรรมร่วมกันของสมาชิกในครอบครัว มีส่วนครัวแยกออกไปต่างหาก ส่วนด้านบนเป็น ห้องนอนของทุกคน หรือแบบบ้านไม้ใต้ถุนสูง ด้านถ่างจัดเป็นชานยกพื้นไว้รับแขก มีครัวอยู่ด้านหลังบ้านตั้งอยู่ บนพื้น และบางหลังได้ปรับเปลี่ยนใต้ถุนบ้านเดิมให้กลายเป็นห้องสำหรับทำกิจกรรมและรับแขกเพิ่มขึ้น ในช่วง หลังได้เริ่มนำโครงสร้างวัสดุประเภทคอนกรีต และปูนเข้ามาใช้ในการก่อสร้างเพิ่มมากขึ้น

วัสคุที่ใช้ก่อสร้างบ้านของคนเมืองและคนไทยพื้นที่ราบเป็นไม้จริง ซึ่งส่วนใหญ่มักเป็นไม้สักที่ตัดมาได้



จากป่าลึกที่อยู่ในเขตอำเภอปางมะผ้า
และเนื่องจากคนเมืองและคนไทยเหล่านี้
มาตั้งถิ่นฐานและแต่งงานกับคนในพื้นที่
ทำให้รูปแบบการสร้างบ้านแบบนี้ค่อย ๆ
ได้รับความนิยมเป็นรูปแบบบ้านส่วน
ใหญ่ในหมู่บ้าน (รูปที่ 4.23)

รูปที่ 4.23 บ้านของคนเมือง

สาธารณูปโภคในหมู่บ้านไร่จัดว่ามีความสะดวกสบายไม่แพ้ตัวอำเภอปางมะผ้า เพราะหมู่บ้านตั้งอยู่ติด ถนนหลวงสามารถเดินสายไฟฟ้าเข้าหมู่บ้านได้ง่าย ส่วนน้ำใช้ของหมู่บ้านชาวบ้านร่วมกันขุดบ่อน้ำขึ้นบริเวณที่ ราบใกล้กับลำเหมือง แต่ละบ้านจะมีเครื่องสูบน้ำมาต่อที่บ่อน้ำเพื่อส่งน้ำไปใช้ที่บ้านต่างหาก บางบ้านที่บ่อน้ำ หลักอยู่ไกลมากก็เลือกที่จะขุดบ่อน้ำใหม่ให้ใกล้บ้านตนมากกว่า ซึ่งคุณภาพของน้ำก็จะมีความแตกต่างกันส่วนที่ เป็นบ่อน้ำหลักน้ำที่ได้จะใสอยู่ตลอดทั้งปี แต่บ่อน้ำส่วนอื่นซึ่งอาจไม่ได้เป็นตาน้ำใต้ดิน แต่อาศัยน้ำที่ซึมมาจาก ผิวดินซึ่งมีตะกอนขุ่นมากกว่า

# 4.5 การดำรงชีวิต

#### 4.5.1 อาหารการกิน

ข้าวเจ้าเป็นอาหารหลักในหมู่บ้านอันเป็นผลผลิตจากนาในหุบเขาบ้านไร่ อาหารในชีวิตประจำวันมัก เป็นพืชผักที่ปลูกหรือขึ้นอยู่ในเขตหมู่บ้านตามฤดูกาล เนื่องจากหมู่บ้านไร่อยู่ใกล้กับตลาดสบป่องซึ่งเป็นตลาด สดที่ใหญ่ที่สุดในอำเภอปางมะผ้า การเดินทางไปซื้อของสดมาปรุงอาหารจึงสะดวกสบาย จากการสังเกตของ ผู้วิจัยเองชาวบ้านไม่ค่อยนิยมปรุงอาหารด้วยเนื้อสัตว์บ่อยครั้งนัก เนื่องจากจะเป็นการเพิ่มรายจ่ายให้กับครัวเรือน วิธีการปรุงอาหารมีทั้งการต้ม ผัด แอบ (ใช้เนื้อสัตว์ หรือผักผสมกับเครื่องเทศที่โขลกละเอียดแล้วห่อใบตองก่อน นำไปนึ่งไฟ คล้ายกับห่อหมกของทางภาคกลาง) หลาม (ใช้กระบอกไม้ไผ่เป็นภาชนะบรรจุเพื่อปรุงอาหาร) บางครั้งก็ทำชิ้นส้ม (เนื้อสัตว์ที่หมักไว้จนเปรี้ยวคล้ายกับแหนมของภาคอีสาน) หรือหน่อส้ม (หน่อไม้ที่หมักให้มี รสเปรี้ยวก่อนนำมาปรุงเป็นอาหาร

อาหารหลายอย่างที่ผู้วิจัยอาศัยรับประทานระหว่างอยู่ในหมู่บ้านโดยมากจะเป็นอาหารของไทยใหญ่ และคนเมือง ซึ่งมีความเหมือนอยู่ที่ส่วนประกอบที่ใช้นิยมใช้พืชสมุนไพร หรือเครื่องเทศเป็นองค์ประกอบหลัก และเครื่องปรุงรสที่ขาดไม่ได้คือเกลือ พริก และถั่วเน่า คนที่มีอายุประมาณ 30 ปีขึ้นไปมักจะสามารถประกอบ อาหารตามอย่างคั้งเดิมของกลุ่มชาติพันธุ์ตนได้ดีซึ่งแต่ละอย่างมีขั้นตอนในการทำยุ่งยาก และใช้เวลามากกว่า อาหารพื้น ๆ ของคนในเมือง ซึ่งทำให้เด็กรุ่นใหม่ ๆ ทำได้แต่อาหารพวกผัด หรือแกงที่คนภาคกลางรับประทาน กัน

วัตถุดิบที่นำมาปรุงอาหาร
ขึ้นอยู่กับฤดูกาลตัวอย่างเช่น ฤดูฝน
หน่อไม้และเห็ดในป่าใกล้หมู่บ้านออก
มาก ก็จะมีรายการอาหารที่
ประกอบด้วยหน่อไม้ หรือเห็ดเป็น
ประจำแทบทุกมื้อ นอกจากนี้ถ้าหาก
หน่อไม้ที่ได้มีจำนวนมากก็จะทำการ
ถนอมอาหารโดยซอยหน่อไม้ออกเป็น
เส้นเล็กๆ แล้วตากแดดไว้จนแห้งเก็บ

ไว้รับประทานในฤดูอื่นที่หน่อไม้หา



รูปที่ 4.24 หน่อไม้แห้งทำไว้สำหรับเป็นอาหารในฤดูแล้ง

ยาก เป็นต้น (รูปที่ 4.24)

#### 4.5.2 การแต่งกาย

ในชีวิตประจำวันชาวบ้านไร่จะแต่งกายด้วยชุดธรรมดาที่หาซื้อจากตลาดคือเสื้อยืดกางเกงตามแต่จะหา ซื้อได้ แต่สำหรับหญิงสาวชาวไทยใหญ่หรือคนไตนอกบางคนยังคงนิยมนุ่งผ้าถุงและเสื้อยืดหรือเสื้อแบบไทย ใหญ่ที่ตัดด้วยผ้ารูปร่างเหมือนเสื้อกล้ามสำหรับอยู่บ้าน ทุกวันสุกร์ตามระเบียบของโรงเรียนซึ่งผู้วิจัยเข้าใจว่า



น่าจะเป็นระเบียบของกระทรวงศึกษาธิการด้วย เด็ก ๆ จะแต่ง กายตามอย่างกลุ่มชาติพันธุ์ของตน จุดประสงค์ที่แท้จริงก็คง เพื่อให้เยาวชนได้รับรู้ และคุ้นเคยกับวัฒนธรรมของบรรพ บุรุษ ดังนั้นในวันนี้จึงจะเห็นสีสันอันหลากหลายของเสื้อผ้า (รูปที่ 4.25)

แต่สำหรับวันพระหรือวันสำคัญทางสาสนาที่ ชาวบ้านจะไปทำบุญร่วมกันที่วัดจะแต่งตัวเรียบร้อยและ งคงามเป็นพิเสษ คนเฒ่าคนแก่นิยมนุ่งชุดขาวไปวัดโดยเฉพาะ ในช่วงเข้าพรรษาหลังจากทำบุญแล้วคนเฒ่าคนแก่หลายคนจะ เตรียมชุดขาวเพื่อมานอนค้างที่วัดเพื่อสนทนาธรรมต่อ คน หนุ่มสาวหลายคนหันมาแต่งตัวตามสมัยนิยม ชุดไทยใหญ่ ของหญิงสาวยังคงได้รับความนิยมแต่งมาประชันกันบ้าง

กลุ่มชาติพันธุ์ม้งเป็นกลุ่มหนึ่งที่ยังคงยึดถือการ แต่งตัวตามแบบบรรพบุรุษอยู่อย่างเหนียวแน่น มีเอกลักษณ์ที่ แยกให้เห็นชัดเจนระหว่างการแต่งตัวของคนในหมู่บ้านทั่วไป

รูปที่ 4.25 เด็กหญิงในชุดประจำกลุ่มชาติพันธุ์

ทั้งที่ได้รับอิทธิพลจากวัฒนธรรมเมือง และอิทธิพล จากไทยใหญ่ ผู้ชายมังจะนุ่งกางเกงขายาวสีคำตรง ปลายสอบเข้ากระชับกับข้อเท้า ส่วนเป้าของกางเกง ก่อนข้างยาวมักจะมีลายปักขลิบอยู่ที่ปลายขา กางเกง ตัวเสื้อท่อนบนมักเป็นเสื้อแบบสมัยใหม่ไม่ พิถีพิถันนัก ส่วนผู้หญิงท่อนล่างเป็นกระโปรง ลวดลายคั้งเดิมเป็นลายปักจีบรอบตัวแต่หากใน ชีวิตประจำวันได้ประยุกต์ตัดเย็บเป็นผ้าเรียบ ๆ เหมาะสำหรับทำกิจกรรมต่าง ๆ มักจะมีถุงผ้าสีคำที่ สวมทับบริเวณน่องไว้ด้วยซึ่งในอดีตคงมี ประโยชน์มากในฤดูหนาวและยามออกไปทำไร่ทำ สวนไม่ให้ถูกกิ่งไม้เกี่ยวขา ตัวเสื้อเป็นเสื้อผ่าหน้า





แขนทรงกระบอกสีคำ ประดับประคาด้วยลายปักเช่นกัน เสื้อผ้าของชาวม้งนิยมตัดเย็บใช้เองในครัวเรือนซื้อเพียง ผ้ามาเท่านั้นเด็กสาวทุกคนจะได้รับการฝึกสอนให้รู้จักการเย็บผ้าเป็นตั้งแต่อายุประมาณ 8 ขวบ (รูปที่ 4.26)

# 4.5.3 เครื่องมือเครื่องใช้ในชีวิตประจำวัน

เครื่องมือเครื่องใช้ของชาวบ้านพบว่าเครื่องมือมีความหลากหลายกว่าของชาวมูเซอแดงซึ่งผู้วิจัยเพิ่งเข้า เก็บข้อมูล เครื่องมือต่าง ๆ แบ่งออกเป็น

#### ก.เครื่องใช้ในการเกษตร

เนื่องจากอาชีพหลักของชาวบ้านคือการทำเกษตรกรรม เครื่องมือเครื่องใช้ในการทำเกษตร และแบ่งแยก ระหว่างใช้ทำนา และไร่ ไว้ด้วย

### 1.เครื่องใช้ในการทำนา (รูปที่ 4.27)

ก.เคียว ใช้เกี่ยวข้าว ลักษณะเป็นแบบเดียวกับเคียวที่ใช้กันในภาคอื่น ๆ ข.มีดงอ ใช้ในการดายหญ้า ปลายของใบมีดงด โค้งออกคล้ายมีดพร้า



รูปที่ 4.27 เครื่องมือทำนาเรียงลำดับจากซ้ายไปขวา จอบ มีดงอ เคียว มีดงง และมีดก๊ด

ค.มีคงง ใช้ตัดหญ้าในนาเช่นกัน แต่มีด้ามยาวกว่ามีดงอ ปลายของใบมีคที่โค้งงอออกนั้นลุง แคน ซึ่งเป็นชาวอีสานซึ่งมาอาศัยอยู่ที่บ้านไร่พร้อม ๆ กับทหารบอกว่ามีประโยชน์มากเวลาที่ดายหญ้า แล้วไปถูกก้อนหินเข้า ถ้าหากเป็นมีคอื่นที่ลุงใช้ทางภาคอีสานซึ่งปลายมีคตัดตรงตามปกติคมของใบมีค ที่ถูกหินจะสึกไปจนหมค ส่วนมีคงอและมีคงงจะมีเพียงปลายที่โค้งงอเท่านั้นที่ถูกก้อนหิน และเป็นการ เตือนให้รู้ด้วยว่าบริเวณนั้นมีก้อนหินที่ตรงไหน

ง.มีคก๊ค (หรือมีคคค) มีค้ามยาวปลายของมีค คัดให้งอออกไปค้านข้างเหมาะสำหรับถากหญ้าที่เพิ่ง ขึ้นบริเวณผิวคินและผู้ใช้ไม่ต้องก้มตัวนาน ๆ

จ.งอง ใช้ถางหญ้าถ้าเป็นงองแบบคั้งเดิมจะมี ใบมีคไม่กว้างมากและถูกคัดให้บิดออกด้านข้างคล้าย กับมีคก๊ด เพียงแต่ด้ามของมีคจะสั้นเพียงเท่าเสียมมือ เท่านั้น

ล. จอบ ลักษณะเหมือนจอบทั่วไปที่ใช้ในการ ทำนาทำไร่ จอบไม่สามารถผลิตเองได้ ในอดีตส่วน ใหญ่จึงมักไปหาซื้อจากชุมชนใหญ่ เช่น แม่ฮ่องสอน และปาย

ช.เสียม เป็นเสียมแบบเก่าใบมีคจะออก



รูปที่ 4.28 เครื่องมือทำไร่ งอง และมีดงอ



รูปที่ 4.29 มีดงอ มีดปลายแหลม และมีดเหลา

รูปทรงกลมและมีบ้องสำหรับใส่ค้ามไม้ มี 2 แบบ ถ้าหากใบมีคกลมจะมีค้ามจับสั้น ส่วนเสียมที่มี ใบมีคยาวตัดตรงใบมีคจะหนากว่าค่อนข้างหนัก มี ค้ามจับยาวมากใช้ในการขุดเผือกขุดมันได้ดี บางทีก็ เอาไปนาเพื่อไปขุดคันนา ปัจจุบันยังพอเห็นได้ใน บางบ้าน

2.เครื่องใช้ทำไร่ (รูปที่ 4.28)
ก.งอง ใช้ในการถางหญ้าที่เพิ่งขึ้นคลุมดิน แทรกอยู่ในพืชที่ชาวบ้านปลูกไว้
ข.มีคงอ ใช้ดายหญ้าที่ขึ้นแทรกอยู่ในพื้นที่

การเกษตร

# ข.เครื่องใช้ในครัวเรือน และชีวิตประจำวันทั่วไป - เครื่องมือโลหะ (รูปที่ 4.29)

ก.มีคปลายเหลี่ยม (หรือมีคปลายแหลม) ใช้ในครัวเรือนสำหรับงานทั่วไป สามารถใช้ทำครัว ในเวลาปกติประจำวัน ส่วนในช่วงที่งานไร่นาว่างเว้นไปคนเฒ่าคนแก่ก็ใช้ในการทำเครื่องจักสาน หรือ ถือเข้าป่าไปหาเห็ด หาผัก และไปตัดไม้เล็ก ๆ น้อย ๆ

ข.มืดเหลา เป็นเครื่องมือสำหรับแกะสลัก และเหลาไม้ที่มีขนาดเล็ก ๆ หรือเหลาตอก



รูปที่ 4.30 ขวานผ่าฟืน พะโต้ และขวานตัดไม้

ก.มีคงอ (ดูรายละเอียดและรูปร่างข้างบน)โดยมากมักใช้ในงานฝีมือเช่นงานจักสาน เหลาตอก

ง.ขวานตัด ไม้ เป็นขวานที่มีมาแต่คั้งเดิมมี รูปร่างยาวใบมีดค่อนข้างแคบ ทำให้ตัดได้แต่ไม้ที่ไม่ ใหญ่นัก ที่ตรงส่วนปลายมีช่องสำหรับต่อกับด้ามไม้ ด้ามขวานค่อนข้างยาวเพื่อให้เป็นแรงส่งในการตัดไม้

จ.ขวานผ่าฟืน เป็นขวานสมัยใหม่ ค้ามสั้น สามารถควบคุมทิศทางได้ง่ายกว่าขวานตัดไม้ ขวาน แบบนี้สามารถหาซื้อได้ตามตลาดทั่วไป

ณ.พะ โต้ เป็นมีคที่มีมาแต่คั้งเคิม มีปลายตัด ใบมีคล่อนข้างหนา คมค้านเคียว ช่างตีมีคในหมู่บ้าน สามารถตีใช้เองได้ เพราะรูปร่างของใบมีคลล้ายกับ แหนบรถที่เป็นวัตถุคิบสำหรับนำมาตีมีค เหลือเพียงตี ให้ใบมีคบางลงและมีคมมากขึ้นเท่านั้น (รูปที่ 4.30)

# ค.เครื่องใช้ในครัวเรือน และชีวิตประจำวันทั่วไป - เครื่องมือไม้

ก.ถาดไม้และไม้กวน สำหรับกวนข้าวเหนียว จะพบ ตามบ้านที่ทานข้าวเหนียวเป็น หลัก เมื่อนึ่งข้าวเหนียวสุกแล้ว จะต้องเทข้าวเหนียวออกจาก หม้อหุง ออกมาใส่ในถาดใช้ ไม้กวนจนข้าวเหนียว แล้วจึง นำไปใส่ไว้ในภาชนะใส่ข้าว (รูปที่ 4.31)



ข.ครกไม้ ขุดจากไม้ ทั้งต้นรูปร่างของครกคล้ายแก้ว

รูปที่ 4.31 ถาดไม้สำหรับกวนข้าวเหนียวพร้อมไม้กวน

ไม้ขนาดใหญ่มักมีที่จับและฐานด้านล่าง ส่วนสากมีทั้งที่ใช้ท่อนไม้ และนำก้อนหินกรวดแม่น้ำที่มี รูปร่างเหมาะมือมาใช้แทน

ค.ถังนึ่งข้าวเหนียว พบว่ามีทั้งที่ทำมาจากไม้เป๊าะ (ไม้ไผ่ขนาดใหญ่มากเนื้อไม้แข็งแรงและ หนา) และขุดจากท่อนไม้ ส่วนก้นอาจเปิดโล่งและใช้แผ่นตอกที่สานรอง หรือเจาะรูตรงส่วนก้นเพื่อให้ ความร้อนกับข้าวเหนียว (เมื่อเทียบกับเครื่องใช้ในภาคอีสานถังนึ่งข้าวเหนียวก็คือหวดที่สานจากตอกไม้ ใผ่นั่นเอง)

#### ง.เครื่องใช้ในการถ่าสัตว์

เครื่องมือที่ใช้ในการล่าสัตว์แบบคั้งเดิมปัจจุบันไม่หลงเหลือไว้แล้วเพราะนอกจากจะมีปืน แก๊ปที่ประสิทธิภาพสูงกว่าให้ใช้งานแล้ว ยังเป็นเพราะสัตว์ป่าเหลือลดน้อยลงจนแทบหาไม่ได้แล้ว ชาวบ้านจึงไม่ได้ใช้เครื่องมือเหล่านี้อีกต่อไป

ก.หอก ลุงน้อยใจ แก้วฟู เล่าว่าสมัยก่อนที่จะมีปืนแก๊ปใช้บรรพบุรุษของลุงใช้หอกเหล็กเป็น อาวุธในการล่าสัตว์ เป็นหอกที่ใช้สำหรับพุ่งซัดเข้าใส่สัตว์ที่ต้องการล่า

*ข.หน้าไม้* ที่ใช้ลูกคอกเหลาจากไม้ตรงหัวเป็นเหมือนกับลูกธนู



รูปที่ 4.32 เครื่องมือที่ใช้ในการตีเหล็ก

รูปทรงตามต้องการ

ง. เหล็กสำหรับ โกยถ่าน รูปร่างเหมือนส้อมขนาดใหญ่ทำจาก เหล็กใช้โกยถ่านในเตาไฟเพื่อควบคุม ความร้อนในขณะเผาเครื่องมือก่อนตี

จ.กระบะใส่น้ำ เป็นกระบะไม้ ทรงสี่เหลี่ยมผืนผ้าใส่น้ำไว้เพื่อจุ่ม เครื่องมือที่กำลังตี

### จ.เครื่องใช้ในการตีเหล็ก

(รูปที่ 4.32 และ 4.33)

*ก.คีมคีบ* มีหลายขนาดตาม ขนาดของมีดหรือเครื่องมือเหล็กที่จะตี

ข.ค้อน มีทั้งที่มีรูปร่างเหมือน ค้อนปอนค์ และถ้าต้องการงานที่ละเอียด จะใช้ส่วนของขวานค้านที่ใช้สำหรับทุบ

ค.ทั่งรองตี เป็นท่อนเหล็กทรง กลมที่ฝังอยู่ในท่อนไม้ซึ่งฝังไว้ในดิน ใช้ รองเครื่องมือที่จะตีให้มีคม และตีให้ได้



รูปที่ 4.33 พ่อเฒ่าปละเยะขณะตีมีด

#### 4.6 ระบบการผลิต

หมู่บ้านไร่เป็นหมู่บ้านด้วยระบบการเกษตรเป็นหลัก เมื่อเทียบฐานะกับหมู่บ้านอื่น ๆ ในอำเภอปางมะ ผ้าแล้วจัดว่า ประชากรมีฐานะทางการเงินอยู่ในระดับสูง อาชีพหลักของประชากรหมู่บ้านคือการทำเกษตรกรรม เป็นคนงานในศูนย์ทดลองฯ และรับจ้างทั่วไป ปัจจุบันมีอาชีพต้มเหล้าพื้นเมืองของ ชาวบ้านในหมู่บ้าน 3 คนเพิ่ง เริ่มลงทุนร่วมกันสร้างเป็นโรงกลั่นเหล้าอยู่บริเวณท้ายหมู่บ้าน เพราะกฎหมายที่ออกมารองรับการต้มเหล้า



พื้นเมืองโดยให้ผู้ต้มจ่ายอากร
แสตมป์สุราให้กับรัฐ มีการ
ตรวจสอบคุณภาพของเหล้าให้ได้
ตามมาตรฐาน เหล้าเหล่านี้ส่งออก
ขายในตลาดสบป่อง ส่วนตัว
หมู่บ้านอื่นนั้นพี่อัมพร เล็กอิ่ง
หนึ่งในเจ้าของกิจการโรงกลั่น
เหล้าบอกว่าสู้ตลาดไม่ไหวเพราะ
บางหมู่บ้านก็มีโรงกลั่นเหล้าเป็น
ของตัวเองด้วยเช่นกัน เช่น บ้าน
วนาหลวงที่มีโรงกลั่นเหล้าอยู่
หลายโรงเช่นเดียวกัน (รูปที่ 4.34)

รูปที่ 4.34 หม้อต้มเหล้าพื้นเมืองสมัยใหม่

#### 4.6.1 เกษตรกรรม

พื้นที่เกษตรกรรมของหมู่บ้านส่วนใหญ่เป็นที่นาอยู่ในเขตหุบเขาบ้านไร่เกือบทั้งหมด การเพาะปลูก สามารถปลูกได้ 2 ครั้งใน 1 ปี คือช่วงฤดูฝน พืชที่ปลูกในนาส่วนใหญ่เป็นพืชเศรษฐกิจของหมู่บ้านคือ ข้าว งา กระเทียม ผักกาด และกะหล่ำปลี เป็นต้น ถึงแม้ว่าระบบชลประทานของหมู่บ้านจะคุณภาพดีพอที่จะปลูกข้าวได้ 2 ครั้งในแต่ละปี แต่ชาวบ้านจะใช้ปลูกเพียงครั้งเดียวในฤดูฝน ส่วนในฤดูหนาวจะปลูกกระเทียม กะหล่ำปลี และ พืชเศรษฐกิจซึ่งทำรายได้ดีกว่าข้าว

นอกจากนี้ชาวบ้านยังมีที่ไร่และสวนใช้ปลูกพืชเสริมอื่น ๆ เช่น สวนลิ้นจี่ พริกหวาน (ขณะนี้มีเพียงราย เดียวที่ปลูกคือ พ่อหลวงซัวหยี้ แซ่หัน อยู่ในช่วงเริ่มทดลองปลูก และเก็บผลผลิตออกขายได้แล้วบางส่วน) ถั่ว เหลือง ข้าวโพด และกล้วย เป็นต้น ที่ไร่และสวนของชาวบ้านจะกระจายตัวอยู่ในบริเวณที่เป็นตะพักลำน้ำ ระดับสูง หรือบริเวณที่ชลประทานเข้าไม่ถึง และบางส่วนก็ออกไปซื้อที่ดินในเขตหมู่บ้านอื่นเพื่อเพาะปลูกเพิ่ม

การเพาะปลูกของชาวบ้านเริ่มต้นขึ้นเมื่อต้นฤดูฝนหรือช่วงเคือนกรกฎาคม ถึงแม้ว่าฤดูฝนจริง ๆ จะ เริ่มต้นไปแล้วตั้งแต่ช่วงปลายเคือนมิถุนายน แต่ชาวบ้านจะใช้เวลาส่วนใหญ่ในการเตรียมดิน ไถพลิกหน้าดินและ หมักดินในนาให้ได้ที่เสียก่อนลงข้าว โดยมากจะเริ่มหว่านข้าวลงในแปลงที่ใช้ลงกล้าข้าว อีกทั้งช่วงเวลานี้เป็น ช่วงที่มักเกิดน้ำท่วมจากอิทธิพลของพายุต้นฤดู หากลงข้าวไปก่อนเวลาอันสมควรก็คงไม่แคล้วเกิดความเสียหาย ดังนั้นชาวบ้านจึงรอจนเข้าสู่ช่วงกลางของฤดูให้ฝนซาลง พอเข้าสู่กลางเคือนกรกฎาคมชาวบ้านจึงเริ่มถอนกล้า จากแปลงของตนเพื่อคำนา (รูปที่ 4.35)



รูปที่ 4.35 รถไถเข้ามาแทนที่ควายอย่างสมบูรณ์

เข้าสู่ปลายเคือนสิงหาคมเมื่อฤดู
ฝนเริ่มย่างเข้าสู่กลางฤดูกาลปริมาณน้ำฝน
เริ่มลดน้อยลงกลุ่มชาวบ้านที่มีที่ทำกินอยู่
ในช่วงปลายหุบเขาใกล้กับวัดป่าด้านใน
ของหุบเขาหรือที่ชาวบ้านเรียกว่าวัดใต้มา
รวมตัวกันทำฝายกั้นน้ำ เพื่อยกระดับให้น้ำ
ลางตอนปลายน้ำมีระดับที่สูงขึ้นไหลแยก
ไปตามร่องน้ำที่นำไปสู่ที่นาในหุบเขา การ
ทำฝายนี้มีมาแต่ดั้งเดิมต้องทำกันใหม่เป็น

ประจำทุกปี เพราะเมื่อยามหน้าน้ำหลาก น้ำก็จะพัดให้ฝ่ายพังทลายไปมาก วิธีการ

ทำฝายชาวบ้านเจ้าของที่นาจะตกลงกันว่าแต่ละปีต้องตัด ไม้ ใผ่กันคนละกี่ท่อนเพื่อนำมาเหลาทำฝาย เมื่อ ได้ครบ ตามจำนวนที่กำหนด ไว้แล้วจึงนัดวันทำฝาย ซึ่งใช้เวลาเพียง 2-3 วันเท่านั้น ในอดีตคนที่มีช้างก็จะช่วยทุ่นแรง โดย นำช้างมาช่วยในการสร้างฝายด้วย เมื่อเวลาสร้างฝายชาวบ้านจะกำหนดจุดที่คิดว่าสามารถยกระดับน้ำ ได้มากที่สุด ซึ่งส่วนใหญ่จะอยู่บริเวณช่วงกลางของหุบเขาด้านนอก ถ้าหากลึกเข้า ไปด้านในจะยกระดับน้ำ ได้ยากเพราะมี โพรงน้ำใต้ดินสำหรับระบายน้ำมากขึ้นน้ำก็จะน้อยลง (รูปที่ 4.36)

การเก็บเกี่ยวข้าวในนามีขึ้นใน
เดือนตุลาคมถึงพฤศจิกายน ขึ้นอยู่กับการ
เริ่มต้นปลูกใช้เวลาประมาณ 4 เดือนจึงเก็บ
เกี่ยวได้ ระหว่างนี้ก็ต้องคอยออกไปดูแลให้
ข้าวในนาได้รับน้ำจากลำเหมืองอย่าง
พอเพียง และกำจัดพวกวัชพืชที่จะมาแย่ง
พื้นที่ของต้นข้าวที่กำลังแตกหน่อออกจาก
ต้นกล้าที่ลงไว้ ช่วงที่เก็บเกี่ยวนี้เองที่จะมี
การเอามือหรือขอแรงงาน หรือการว่าจ้าง
กันมากที่สุดเพราะยังไม่ถือว่าสิ้นสุดฤดูฝน
อย่างสิ้นเชิง ขั้นตอนที่ต้องระมัดระวังมาก



รูปที่ 4.36 ฝายไม้ที่เจ้าของนาช่วยกันสร้าง

คือ เมื่อเกี่ยวข้าวเสร็จเรียบร้อยแล้วยังไม่สามารถตีข้าวออกจากรวงได้ทันที แต่ต้องตากข้าวไว้ในนาให้ถูกแคคจัด ๆ ประมาณ 2-3 วันก่อนเพื่อให้ข้าวแห้งสนิท ถ้าหากทำงานในช่วงนี้ช้าแล้วมีฝนตกลงมาเจ้าของก็ต้องจำใจปล่อย ให้ข้าวที่เกี่ยวแช่น้ำทิ้งไว้อย่างนั้นจนกว่าจะได้แคคและแห้ง ผลเสียที่ตามมาคือข้าวจะขึ้นราไม่สามารถขายได้ เจ้าของจึงต้องกล้ำกลืนกินข้าวขึ้นราไปอีกตลอดทั้งปีหน้า รวมทั้งการตีก็จะยากยิ่งกว่าเดิมต้องใช้แท่งไม้ปาดลงไป ที่รวงข้าวหลาย ๆ ครั้งเมล็ดข้าวจะจะหลุดจากรวง (รูปที่ 4.37)



รูปที่ 4.37 ลำเหมืองทดน้ำเข้านาในหุบเขาบ้านไร่

การแลกเปลี่ยนแรงงาน หรือที่ชาวบ้านเรียกว่า
การเอามือซึ่งเป็นประเพณีที่มีมาแต่คั้งเคิมในสังคม
เกษตรกรรม ได้ถูกแทนที่ด้วยการว่าจ้างเนื่องจากการถือ
กรองที่คินของคนในหมู่บ้านมีอยู่ในสัดส่วนที่ไม่เท่ากัน
ดังนั้นจึงไม่คุ้มค่าที่ถ้าหากบางคนไปช่วยเอามือให้เพื่อน
บ้านโดยใช้เวลา 1 วัน ในขณะที่เพื่อนบ้านมาช่วยที่บ้าน
ตนใช้เวลาเพียงครึ่งวัน ทางเลือกที่คีคือการว่าจ้างคนไต
นอกซึ่งมีค่าแรงที่ถูกกว่าจ้างคนในหมู่บ้าน และส่วนใหญ่
คนในหมู่บ้านก็มีอาชีพหลักอย่างอื่นอยู่แล้วหรือไม่ก็มีที่
ทำกินเป็นของตนเองจึงไม่ออกมารับจ้าง

ข้อตกลงระหว่างเจ้าของที่คินและผู้มาช่วยงานมี
หลายรูปแบบบางคนขอรับค่าจ้างเป็นเงิน บางครั้งก็รับ
เป็นผลผลิต (ข้าว) มักตกลงกันตามจำนวนของผลผลิตที่
ได้ โดยมีมาตราชั่งเป็น หลัง<sup>42</sup> ตัวอย่างที่บ้านลุงอิน ขัตตา
วิ อายุ 77 ปี บอกว่า "ปีก่อน ๆ ที่นาลุงปลูกข้าวได้
ประมาณ 18 หลังต่อปี แต่ลุงไม่ได้ทั้งหมดหรอก พอหัก
ค่าจ้างไถ ค่าถางหญ้า แล้วก็ค่าเกี่ยวแล้วก็เหลืออยู่แค่ 14
หลัง" หรือพี่อัมพร เล็กอิ่ง อายุ 43 ปี ซึ่งไม่ค่อยมีเวลา

ดูแลที่นาก็มีข้อตกลงกับผู้มารับจ้างทำนาอีกแบบ "พี่ทำโรงเหล้าเลยไม่ค่อยมีเวลาไปดูนา ปีที่แล้วก็จ้างให้เขามา ปลูกให้ในที่ดินเรา หลังเก็บเกี่ยวได้ข้าวก็แบ่งให้เขาไปครึ่งหนึ่งเป็นค่าจ้าง ก็เหมือนกับให้เขาเช่าที่นาเรา พอฤดู หนาวถ้าพี่ไม่ได้ปลูกกระเทียมก็ยกที่ให้เค้าปลูกหอม ปลูกกระเทียมไป พี่ก็ไม่เอาอะไรเพราะเขาก็มาทำนาให้เรา แล้ว แต่ถ้าพี่จะปลูกก็แบ่งให้ที่นาเขาไปครึ่งหนึ่งต่างคนต่างทำ" (รูปที่ 4.38 และ 4.39)

หลังจากที่เก็บเกี่ยวข้าวแล้วการเพาะปลูกยังไม่สิ้นสุดลงเพียงเท่านี้ ชาวบ้านจะเริ่มเอาฟางข้าวมาลงปูใน นาที่ขุดยกเป็นร่องไว้ แล้วเอาพันธุ์หอมหรือกระเทียมที่เก็บเมล็ดพันธุ์ไว้ตั้งแต่การเก็บเกี่ยวเมื่อปีกลายมาปลูกอีก ครั้ง การเพาะปลูกช่วงนี้ซึ่งเข้าสู่ฤดูหนาวแล้ว ไม่ต้องใช้น้ำมากเท่าปลูกข้าว เพียงแต่คอยดูแลให้พื้นที่มีความชุ่ม ชื้นอยู่เสมอ และในช่วงแรกก็ต้องคอยระวังสัตว์ที่จะแอบมาขโมยกินเมล็ดพันธุ์เท่านั้น บางพื้นที่ก็ได้กันไว้ สำหรับปลูกผักเสรษฐกิจประเภท ผักกาด และกะหล่ำปลี

<sup>44</sup> สัมภาษณ์นางอัมพร เล็กอิ่ง อาย 43 ปี บ้านเลขที่ 48 ม.3 บ้านไร่

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> หลัง เป็นมาตราชั่งตวงตามแบบไทยใหญ่ ซึ่งชาวบ้านยังคงใช้ชั่งข้าวอยู่ในปัจจุบัน ลำดับตามน้ำหนักที่น้อยสุดไปมากสุดได้ ดังนี้คือ 1 แป่ = 3 ลิตรครึ่ง 8 แป่ = 1 ควาย 2 ควาย = 1 ต๋าง 4 ต๋าง = 1 หลัง หรือ 8 ควาย = 1 หลัง เทียบกับการชั่งตวงในปัจจุบัน คือ 4 กระสอบ = 1 ควาย ภาชนะที่ใช้ในการตวงเป็นเครื่องจักสานที่ขนาดบรรจแตกต่างกัน

<sup>43</sup> สัมภาษณ์นายอิน ขัตตาวิ อายุ 77 ปี (อ้างแล้ว)

ข้าวที่ปลูกได้ในหมู่บ้านชาวบ้านไม่ต้องดิ้นรนออกไปหาตลาดรับซื้อข้าวเพราะจะมีพ่อค้าประจำเข้ามา ขอซื้อข้าวจากชาวบ้านโดยตรง บางครั้งชาวบ้านแทบจะไม่ต้องเสียค่าสีข้าวเพราะมีพ่อค้าเข้ามาตระเวนรับข้าว ออกไปสีให้โดยเป็นผู้ออกค่าใช้จ่ายให้ทั้งหมด พ่อค้าพวกนี้คือพ่อค้าเลี้ยงหมูที่ต้องการรำข้าวไปเลี้ยงหมูนั่นเอง เมื่อสีข้าวเสร็จแล้วจึงนำข้าวสารกลับมาคืนให้กับเจ้าของ ที่บ้านไร่มีโรงสีของชาวบ้านอยู่ด้วยกัน 2 แห่ง คือที่บ้าน อ.สายทอง จันทร์เต็ม และนายสวัสดิ์ อยู่สมบัติอดีตกำนันตำบลแม่ละนา เข้ามาแทนที่การใช้ครกมองตำข้าวมา ตั้งแต่ราวปี พ.ศ.2526 ปัจจุบันยังมีบางบ้านที่ใช้ครกตำข้าวอยู่บ้างเพื่อความประหยัดค่าใช้จ่ายภายในบ้าน แต่ก็เป็น ครกมือไม่ได้ใช้ครกมองอีกต่อไป

ราคาข้าวที่ถือว่าสูงจริง ๆ ไม่ ได้อยู่ในฤดูกาลหลังเก็บเกี่ยว หากเป็นช่วงก่อนเก็บเกี่ยวเพราะข้าว จะเริ่มลดน้อยลง คนต่างหมู่บ้าน หรือพ่อค้าข้างนอกมักตระเวนมาขอ ซื้อข้าวจากชาวบ้านในช่วงนี้ โดยให้ ราคาสูงถังละ 200 บาท ในขณะที่ ราคาขายเมื่อข้าวเพิ่งเกี่ยวประมาณ 180 บาทต่อถัง แต่ชาวบ้านส่วนใหญ่ ก็นิยมขายในช่วงหลังเก็บเกี่ยวเพราะ จะได้เงินเป็นก้อนมากกว่ามาแบ่ง



รูปที่ 4.38 ควายที่ใช้ในการตวงข้าวของชาวบ้าน

ขายในช่วงหลัง รายได้ของชาวบ้านไร่จากการเกษตรที่สามารถกล่าวได้ว่าเป็นรายได้หลักจริง ๆ ไม่ใช่ข้าวเพราะ บางบ้านมีที่ดินน้อยแต่เก็บไว้กินให้พอในแต่ละปียังยาก การขายหอม กระเทียม ที่ได้ราคาดีที่สุด กิโลกรัมละ 9 บาท จำนวนผลผลิตที่ได้ไม่ใช่เลขหลักร้อย หากเป็นเลขหลักพัน เงินที่ได้จึงเป็นเงินหมื่น หรือบางคนที่มีที่ดิน จำนวนมากก็ทำรายได้ถึงแสนบาทต่อปีเลยทีเดียว



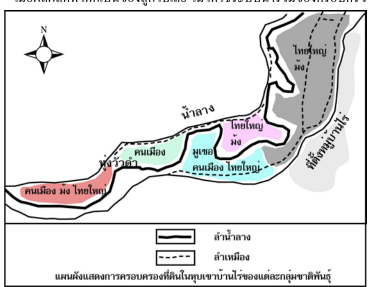
รูปที่ 4.39 หุบเขาบ้านไร่ เขียวชอุ่มไปด้วยข้าวในฤดู เพาะปลูก

ดังนั้นจึงไม่น่าแปลกใจที่บ้านส่วนใหญ่มีเครื่องใช้ไฟฟ้าประเภทโทรทัศน์ จานดาวเทียม เครื่องเล่น แผ่นเสียงพร้อมชุดเครื่องเสียง คู้เย็น เครื่องซักผ้า และหม้อหุงข้าวไว้ใช้ภายในบ้าน พี่นางเหน่ เล่าให้ผู้วิจัยฟังว่า "แต่ละปีพี่ไปรับจ้างเขาทำนาก็ได้ข้าวมาครึ่งหนึ่งจากที่ปลูกได้ พอกินในบ้านแต่ก็ไม่พอขาย ส่วนใหญ่ได้จาก กระเทียม ปีกลายได้ข้าวมาประมาณ 10 หลังก็ไม่ได้ขาย ค่าขายหอม ขายกระเทียมก็เอามาแปงบ้าน ไม้ไม่ต้องซื้อ ไปเลื่อยเอาเองสร้างก็สร้างเองได้ซื้อแค่อุปกรณ์อื่นที่ไม่มี ซื้อทีวี จานดาวเทียม 2 อย่างรวมกันก็หมื่นกว่าบาท ซื้อ คู้เย็นอีกเกือบหมื่น รวม ๆ กันแล้วก็หมดเงินไปสองหมื่นกว่าบาท แค่นี้ก็พออยู่แล้ว ถ้าเงินค่าขายหอม กระเทียม หมด ช่วงธรรมดาก็อาศัยรับจ้างทั่วไปในหมู่บ้าน ค่ากินอะไรเราก็ไม่เปลือง ข้าวไม่ต้องซื้อเขา กับข้าวก็หาเก็บเอาได้ตามรั้ว ถ้าอยากกินเนื้อสัตว์ก็ซื้อเอาบ้างนาน ๆ ที่ ส่วนใหญ่ผัวพี่ก็ไปหาปลามาเองไม่ต้องไปซื้อ" 45

เครื่องใช้อำนวยความสะควกในครัวเรือนจึงถือว่าค่อนข้างจำเป็นแต่ว่านอกเหนือจากซื้อเครื่องใช้เหล่านี้ แล้ว เงินที่ใค้ส่วนหนึ่งจะนำไปซื้อที่คินไว้อีกเรื่อย ๆ และที่นิยมมากคือซื้อเครื่องประดับพวกทองคำไว้แต่ง ประชันกันในเวลามีงานเทศกาล แต่บางครั้งถ้าหากตกแต่งมากเกินไปก็จะถูกค่อนขอคลับหลังจากชาวบ้านเช่นกัน ว่าแต่งเกินงาม

### **ก.การถือครองที่ดิน** (แผนที่ 4.10)

กรรมสิทธิ์ที่ดินโดยเฉพาะที่นาส่วนใหญ่ยังอยู่ในการครอบครองของผู้มาบุกเบิกรุ่นแรก ๆ ในภายหลังก็ ได้ตกทอดมาสู่ลูกหลานตัวอย่างที่เห็นชัดเจนคือที่นาของพ่อเฒ่าป่าง อยู่สมบัติ มีขนาด 11 ไร่ อยู่ในที่ราบข้าง หมู่บ้าน (ใกล้หมู่บ้านที่สุด) ติดกันตลอดทั้งผืน และพ่อเฒ่าปละเยะ แซ่จั้ง มีที่นาจำนวน 15 ไร่ อยู่ห่างออกไปจาก หมู่บ้านเล็กน้อยที่ด้านหลังโรงเรียนสูนย์ปางมะผ้า การสืบทอดเป็นไปตามสายเลือดคือพ่อมอบต่อให้กับลูก ถ้ามี หลายคนก็แบ่งออกเป็นแปลงย่อย ๆ โดยมากเมื่อลูกแต่งงานแยกบ้านออกไปแล้วจึงแบ่งให้ และแบ่งกันเด็ดขาด เมื่อผลผลิตที่ได้ก็เป็นของลูกไปเลย ไม่ได้ใช้ระบบนารวมของครอบครัว



ถ้าเปรียบเทียบความอุคม
สมบูรณ์ของที่คินในหุบเขาและการ
ครอบครองที่คินแล้วสามารถแบ่ง
ออกเป็น 2 ช่วงหลัก ๆ คือบริเวณที่อยู่
ในหุบเขาค้านนอกซึ่งมีลักษณะเป็นที่
ราบที่ใหญ่ที่สุดของหุบเขาและยังเป็น
บริเวณที่อุดมสมบูรณ์ที่สุด ส่วนใหญ่
อยู่ในความครอบครองของคนไทย

แผนที่ 4.9 แสดงการครอบครองที่ดินใน หูบเขาบ้านไร่ของกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> สัมภาษณ์นางเหน่ (ไม่มีนามสกุล เป็นคนไตนอกถือบัตรสีเขียวขอบแคง ซึ่งเป็นใบอนุญาตให้อาศัยอยู่ในประเทศไทยได้ แต่ไม่ สามารถเคินทางออกนอกพื้นที่จังหวัดแม่ฮ่องสอนได้ นอกจากจะมีใบส่งตัวจากหน่วยงานราชการ) อายุ 44 ปี บ้านเลขที่ 10 ม.3 บ้าน ใร่