
 
 
ก

 
 

 
 
 
รายงานวิจัยฉบับสมบูรณ 
 

โครงการ 
 

ระบบการวินิจฉัยกฎหมายอสิลาม( ฟตวา ) : กรณีศึกษารัฐเปอรลิส 
ประเทศมาเลเซีย  

 
 

 

โดย อิสมาแอ  สาเมาะ และคณะ  

 
 
 
 

 
 
 

สิงหาคม 2555 
 



 
 
ข

สัญญาเลขท่ี  RDG52L0013 
 
 
 

รายงานวิจัยฉบับสมบูรณ 
 

 
โครงการ  ระบบการวินิจฉัยกฏหมายอิสลาม ( ฟตวา ): 

กรณีศึกษารัฐเปอรลิส ประเทศมาเลเซีย 

 
 

คณะผูวิจัย สังกัด 
นายอิสมาแอ  สาเมาะ   
นายฆอซาลี  เบ็ญหมัด   
นายสะมาแอ  บือราเฮง   
นายนิอับดุลเลาะ  นิตยรักษ  

 

มหาวิทยาลัยอิสลามยะลา 
มหาวิทยาลัยอิสลามยะลา 
มหาวิทยาลัยอิสลามยะลา 
มหาวิทยาลัยอิสลามยะลา 

 
   

 
 
 

ชุดโครงการ “มาเลเซีย : นัยที่สําคัญตอไทย ” ( รุน 2 ) 
 
 

สนับสนุนโดยสํานักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย 
(ความเห็นในรายงานนี้เปนของผูวิจัย สกว. ไมจําเปนตองเห็นดวยเสมอไป) 

 



 
 
ค

 

บทสรุปยอสําหรับผูบริหาร  (Executive Summary) 
 

การวิจัยเร่ือง ระบบการวินิจฉัยกฎหมายอิสลาม (ฟตวา) กรณีศึกษารัฐเปอรลิส ประเทศ
มาเลเซีย เปนการศึกษาองคประกอบของระบบการวินิจฉัยกฎหมายอิสลาม(ฟตวา)ของรัฐเปอรลิส 
อันไดแก   ผูวินิจฉัย (มุฟตีย)  สภาศาสนาอิสลามแหงรัฐเปอรลิส  คณะกรรมการกฎหมายอิสลาม
แหงรัฐเปอรลิส  และเจาหนาท่ีสํานักงานมุฟตียรัฐเปอรลิส  เพื่อศึกษาระบบการวินิจฉัยกฎหมาย
อิสลาม และปญหาเกี่ยวกับการวินิจฉัยกฎหมายอิสลามของรัฐเปอรลิส ประเทศมาเลเซีย    

การศึกษาระบบการวินิจฉัยกฎหมายอิสลาม(ฟตวา)ของรัฐเปอรลิส   ประเทศมาเลเซีย มี
ความสําคัญตอประเทศไทยในปจจุบัน  เนื่องจากพระราชบัญญัติการบริหารองคกรศาสนาอิสลาม 
พ.ศ. 2540 ซ่ึงกําหนดใหการวินิจฉัยกฎหมายอิสลามอยูในอํานาจหนาท่ีของจุฬาราชมนตรี  กําลัง
ประสบกับปญหาหลายประการ ท้ังในกรณีกฎหมาย ระเบียบขอบังคับตางๆ ท่ีไมมีวิธีการวินิจฉัยท่ี
ชัดเจน   ปญหาความรูความสามารถของผูวินิจฉัยท่ีเกิดมาจากการท่ีไมมีการกําหนดคุณสมบัติท่ี
จําเปนตอการเปนผูวินิจฉัย (มุฟตีย)   ปญหาการไมกําหนดขอบเขตอํานาจขององคคณะผูวินิจฉัย  
ปญหาสภาพบังคับและการละเมิดคําวินิจฉัย   ปญหาการยอมรับจากหนวยงานของรัฐและ
ประชาชนท่ัวไป   เปนตน  ทําใหปญหาท่ีจุฬาราชมนตรีเคยวินิจฉัยไวยังคงมีการรองทุกขอยูเสมอ
จนถึงปจจุบัน ดังนั้น การศึกษาระบบการวินิจฉัยกฎหมายอิสลาม(ฟตวา)ของรัฐเปอรลิส ประเทศ
มาเลเซีย จึงนาจะสามารถนํามาเปนแนวทางในการจัดการระบบการวินิจฉัยกฎหมายอิสลามของ
ประเทศไทยใหมีประสิทธิภาพยิ่งข้ึน  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 
 
ง

บทคัดยอ 

 

รหัสโครงการ: RDG52L0013 

ชื่อโครงการ:  ระบบการวินิจฉัยกฏหมายอิสลาม ( ฟตวา ): กรณีศึกษารัฐเปอรลิสประเทศมาเลเซีย 

ชื่อนักวิจัย: นายอิสมาแอ  สาเมาะ   

นายฆอซาลี  เบ็ญหมัด   

นายสะมาแอ  บือราเฮง   

และนายนิอับดุลเลาะ  นิตยรักษ  

E-mail Address:   esmaee@hotmail.com 
ระยะเวลาโครงการ: 1 กันยายน 2552- 31 ตุลาคม 2553 

 

   การวิจัยเร่ืองระบบการวินิจฉัยกฏหมายอิสลาม ( ฟตวา ): กรณีศึกษารัฐเปอรลิส 

ประเทศมาเลเซีย มีวัตถุประสงค  เพื่อศึกษาระบบฟตวา   ประสิทธิภาพของระบบฟตวาของรัฐเปอร

ลิส ประเทศมาเลเซีย  และทัศนะของผูท่ีเกี่ยวของตอปญหาของระบบฟตวาและแนวทางในการ

พัฒนาระบบฟตวาของรัฐเปอรลิส ประเทศมาเลเซียื  การวิจัยในคร้ังนี้เปนการวิจัยเชิงคุณภาพ  

(Qualitative Research)    โดยรวบรวมขอมูลจากตํารากฎหมายอิสลาม  เอกสารเก่ียวกับระบบการ

ฟตวาในรัฐเปอรลิส และขอมูลภาคสนามจากการสัมภาษณ  มุฟตีย    สํานักงานศาสนาอิสลาม 

คณะกรรมการฟตวา  นักวิชาการอิสลาม  และประชาชนทั่วไปในรัฐเปอรลิส  การวิเคราะหขอมูล

เอกสาร  ใชวิธีการวิเคราะหเชิงพรรณนา  การวิเคราะหขอมูลท่ีไดจากการสัมภาษณ  ใชวิธีการ

วิเคราะหขอมูลเชิงคุณภาพในรูปแบบการใหความหมาย การเช่ือมโยงเชิงตรรกะ รวมท้ังการ

วิเคราะหเปรียบเทียบขอมูล และสรางเปนขอสรุป   

   ผลการวิจัยจําแนกตามวัตถุประสงค   
1. ระบบการฟตวาของรัฐเปอรลิสประกอบดวย กลไกการฟตวา และกระบวนการ

ดําเนินการ    กลไกการฟตวาของรัฐเปอรลิส ประกอบดวย  บทบัญญัติวาดวยการฟตวาในศาสนา
อิสลาม กฎหมายท่ีเกี่ยวของกับการฟตวา อันไดแก รัฐธรรมนูญแหงสหพันธมาเลเซีย รัฐธรรมนูญ
แหงรัฐเปอรลิส พระราชบัญญัติการบริหารศาสนาอิสลาม 2006  พระราชบัญญัติความผิดทางอาญา
เกี่ยวกับบทบัญญัติศาสนาอิสลาม 1991 และหนวยงานและบุคลากรที่เกี่ยวของกับการฟตวา  ไดแก  
มุฟตีย    คณะกรรมการฟตวา  สํานักงานศาสนาอิสลามและจารีตประเพณีมลายูเปอรลิส  กษัตริย



 
 
จ

แหงรัฐและสภากษัตริย คณะกรรมการฟตวาแหงชาติ   และสํานักงานมุฟตีย  สวนกระบวนการ
ดําเนินการ ประกอบดวย  การขอคําฟตวา   การดําเนินการฟตวา    การแกไขเพ่ิมเติมหรือการเพิก
ถอนการคําฟตวา 

2. รัฐเปอรลิสใหบริการการฟตวาแกสังคมมุสลิมในรัฐเปอรลิส  ในดานการ
วินิจฉัยบทบัญญัติอิสลามในดานหลักศรัทธา พิธีกรรมทางศาสนา หรือสังคม  ในจํานวนฟตวา
เหลานั้น มีฟตวาท่ีเกี่ยวของกับการจัดระเบียบและพัฒนาสังคม   โดยท่ัวไป การฟตวาของของ
รัฐเปอรลิสเชนในกรณีเกี่ยวกับการปฏิบัติศาสนกิจตามคําสอนของศาสนาอิสลามในระดับรัฐนั้น  
ไดรับการยอมรับจากประชาชนในรัฐเปอรลิส ในฐานะฟตวาของรัฐ แนวปฏิบัติตางๆ ไดรับการ
ตอบรับจากสังคม  กิจกรรมบางประการที่มีคําฟตวาวาหามปฏิบัติ สังคมของรัฐเปอรลิสก็จะตอบรับ 
และมีฟตวาของรัฐเปอรลิสในบางกรณีไดรับการยอมรับอยางสูงในสังคมมุสลิมมาเลเซียทุกๆ รัฐ  
อยางไรก็ตาม  นักวิชาการ  อิหมามและประชาชนท่ัวไปในมัสยิดตางๆ เห็นพองกันวา ประชาชนใน
รัฐเปอรลิสสวนใหญยังคงปฏิบัติตามฟตวาตามนักวิชาการสวนใหญในมาเลเซีย  การฟตวาของ
รัฐเปอรลิสยังมีขอบเขตอํานาจฟตวาในกรณีท่ีเกี่ยวของกับตางประเทศ  และฟตวาของรัฐเปอรลิสมี
ประสิทธิภาพเนื่องจากไดรับการสนับสนุนทางดานกฎหมาย  งบประมาณ  บุคลากร สถานท่ีและ
วัสดุครุภัณฑตางๆ  และยังไดรับการคุมครองโดยกฎหมาย ในกรณีศักดิ์ของฟตวา  การฟตวาโดยไม
มีอํานาจและการดูหมิ่นคําฟตวา 

3.   การฟตวาของรัฐเปอรลิสมีปญหาดานการยอมรับจากประชาชนในรัฐและรัฐ
อ่ืนๆของมาเลเซีย  รวมถึงสุเหราสวนใหญในรัฐเปอรลิส  นักเขียนบางคน และกลุมศูฟยในมาเลเซีย  
ปญหาดังกลาวผูเกี่ยวของฝายรัฐเปอรลิสอธิบายวามีสาเหตุมาจากความไมเขาใจศาสนา  การยึดติด
กับจารีตประเพณี  ขอบเขตอํานาจของหนวยงานดานศาสนาอิสลาม และเหตุผลทางการเมือง  แตผู
ท่ีไมเห็นดวยเห็นวาเหตุผลท่ีไมยอมรับคือความไมเช่ือถือตอเหตุผลอางอิงของคณะกรรมการฟตวา
ของรัฐเปอรลิส   จากปญหาการไมยอมรับดังกลาว  สํานักงานศาสนาอิสลามและคณะกรรมการฟต
วา  ไดหาทางแกไขโดยการพัฒนาความรูความเขาใจของประชาชนในรูปแบบตางๆ  ในขณะท่ี
นักวิชาการบางคนเห็นวาแนวทางพัฒนาปญหาการไมยอมรับของประชาชนน้ัน ควรแกปญหาโดย
การใหทุกคนมีจรรยาบรรณในการยอมรับความแตกตางทางความคิดและใชวิธีปรองดอง   
นอกจากนั้น ยังมีปญหาท่ีเกี่ยวของโดยออมสืบเนื่องมาจากระบบฟตวาของรัฐเปอรลิส  โดยผูท่ี
เกี่ยวของบางสวนเห็นวาปญหาเหลานี้ไดแกปญหาเกี่ยวกับการอนุรักษวัฒนธรรมการศึกษาแบบ
ปอเนาะดั้งเดิม  และปญหาเกี่ยวกับข้ันตอนการสมรสตามกฎหมายอิสลามท่ียุงยากและเห็นวาเปน
เหตุผลหน่ึงท่ีทําใหการผิดประเวณีเกิดข้ึนอยางแพรหลาย  จึงเห็นวารัฐบาลไมควรเขมงวดในเร่ือง
การสมรสเกินไป    

 
 



 
 
ฉ

Abstract 

 
Title:    Fatwa System: Case Study of Perlis, Malaysia 
 
Researchers: 

Mr.Ismail   Samoh        
Mr.Ghazali   Benmad         
Mr.Ismail   Ibrahim             
Mr.Nik Abdullah  Nittayarak   

 
E-mail Address :   esmaee@hotmail.com 
Duration of the Project: September 1, 2009 – October 31, 2010 
 
                   The research titled, “Fatwa System : Case Study of Perlis, Malaysia” has been set the 
research objectives as follows: to study fatwa system, efficiency of fatwa system of Perlis, 
Malaysia; and the points of view of people it may concern regarding the problems of fatwa 
system; and the guidelines for fatwa system development of Perlis, Malaysia. This research is a 
qualitative research by compiling the information from Islamic laws texts, documents concerning 
fatwa system of Perlis, Malaysia. And as well, the information from Mufti’s interview, the office 
of Islamic religion, the fatwa committees, Islamic Scholars, and the citizens of Perlis. The 
analysis of the document information is used the descriptive analysis. The analysis of the 
information from the interview is used quantitative data analysis in the form of meaning, logic 
linking, data comparative analysis, and make a conclusion. 
The finding: 

1. Fatwa system of Perlis includes fatwa mechanism, and implementation process. 

The fatwa mechanism of Perlis includes the provisions of Islamic fatwa, laws related to fatwa, 

such as, federal constitution of Malaysia, constitution of Perlis, Islamic Management Act 2006, 

and the Islamic criminal provisions 1991. The agencies and personnel involved are mufti, fatwa 

councils, office of Islamic Religion, Malayu Perlis Tradition, Sultans and Sultan Council, 



 
 
ช

National Fatwa Council, and the Office of Mufti. The implemental process consists of asking for 

fatwa, the process of fatwa, and amendment or revocation of fatwa. 

2. Perlis services fatwa to Muslim society in Perlis in diagnosis the provisions of 

Islamic faith, and the religious or social ceremony. Some fatwa concerns social organizing and 

development. Generally, fatwa of Perlis in case of the religious practice according to the Islamic 

teaching in the state level has been accepted by the people of Perlis, various practices have been 

accepted by society. Some practices are announced, “Don’t practice”, so Perlis society accepts. 

And some Perlis announcement in some cases has been highly accepted by Muslim society in 

every state in Malaysia. However, scholars, Imams, and people in various Masjid absolutely agree 

that most of Perlis people still practice according to most of scholars in Malaysia. Fatwa in Perlis 

has scope concerning foreign. It is an efficient fatwa because it got law, budget, personnel, places, 

and materials support from government. It is protected by law in case of fatwa divinity, not 

underestimate fatwa, and disrespect the fatwa. 

3. Fatwa in Perlis has got some problems in acceptance from people in state and 

other states in Malaysia, and also from most of Surau in Perlis, some authors, and Sufi group in 

Malaysia. Those who involved have described that those problems come from religion 

misunderstanding, adherence in tradition, jurisdiction of Islamic religion, and politic. But those 

who do not agree give the reason of not acceptance that the reference reason of Fatwa Council of 

Perlis is not reliable. From not acceptance problems, The Office of Islamic Religion and The 

Fatwa Council found out the solution by developing knowledge and understanding of the people 

in various ways. In the other hand, some scholars give different ideas to solve those problems that 

those problems should be solved by using morality in acceptance the different ideas and by using 

reconciliation. In addition, there are some more problems which are the outcome from fatwa 

system of Perlis. Those problems are problems concerning the preservation of traditional pondak 

education, and the process of marriage according to Islamic law that are very difficult. This 

causes the fornication happens more widely. We see that the government should not be strict 

regarding to marriage. 
 



 
 
ซ

กิตติกรรมประกาศ 
 

ในนามแหงอัลลอฮฺผูทรงกรุณาปราน ี
  
  คณะผูวิจัยขอขอบคุณ สํานักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.) ท่ีเล็งเห็น
คุณคาทางวิชาการเกี่ยวกับระบบการวินิจฉัยกฎหมายอิสลาม และใหการสนับสนุนเงินทุนวิจัยใน
คร้ังนี้เพื่อการพัฒนาระบบกฎหมายอิสลามในประเทศไทย  
  ขอขอบคุณทานมุฟตีย   กรรมการสํานักงานศาสนาอิสลาม  กรรมการฟตวาแหง
รัฐเปอรลิส    ตลอดจนนักวิชาการอิสลาม ผูนําศาสนา และประชาชนชาวเปอรลิส ท่ีอนุเคราะห
ขอมูลอันสําคัญและเปนประโยชนอยางยิ่งสําหรับการวิจัยในคร้ังนี้      
  ขอขอบคุณ ศ.ดร.ชัยวัฒน  สถาอานันท  ดร.สายพิณ   สุพุทธมงคล    อาจารยท่ี
ปรึกษาโครงการวิจัย ท่ีกรุณาใหประสบการณทางการวิจัยและคําแนะนําอันทรงคุณคาใหแก
คณะผูวิจัยอยางมากมาย  และขอขอบคุณคุณรพีพร  สิทธิ  และคณะทํางานของ สกว. ท่ีสนับสนุน
การคนควาวิจัยในหัวขอดังกลาว  
  รายงานการวิจัยฉบับนี้ สําเร็จลุลวงอยางสมบูรณไดดวยความชวยเหลือจาก
อาจารยอับดุลอาซิซ  กลูแป และอาจารยอับดุลฆอนี   บินกิยา  กัลยาณมิตรแหง  Institut Pengajian 
Tinggi Islam Perlis  ท่ีอํานวยความสะดวกในการเก็บขอมูล รวมท้ังใหขอมูลท่ีเปนประโยชนตอ
การวิจัย ตลอดจนใหการสนับสนุนและความชวยเหลือทุกๆดานจนทําใหงานวิจัยคร้ังนี้ประสบ
ความสําเร็จเปนอยางดี 
  ขอขอบคุณคณะผูบริหารคณะอิสลามศึกษา   มหาวิทยาลัยอิสลามยะลา  ท่ี
สนับสนุนและอํานวยความสะดวกการทําวิจัยในคร้ังนี้ 
   คณะผูวิจัยหวังวารายงานวิจัยฉบับนี้ คงเปนประโยชนสําหรับทุกๆทาน ท้ังภาครัฐ
และเอกชน โดยเฉพาะอยางยิ่งผูนําองคกรศาสนาอิสลามและนักการเมือง ท่ีจะรวมพัฒนาระบบฟต
วาของประเทศไทยในอนาคต  ตลอดจนนักวิชาการ และนักการเมือง อินชาอัลลอฮฺ   
 
                  คณะผูวจิัย 
        สิงหาคม 2555 
 
 
 
 
 



 
 
ฌ

สารบัญ  
          

 หนา 
บทสรุปสําหรับผูบริหาร                                                                                                        ค 
บทคัดยอ ง 
Abstract 
กิตติกรรมประกาศ                                                                                      

จ 
ซ 

สารบัญ ฌ 
บทท่ี  1 บทนํา 1 
 1.1 ความเปนมาและความสําคัญของปญหา 1 
 1.2 วัตถุประสงคของการวิจยั 5 
 1.3 ขอบเขตการวจิัย 5 
 1.4 ประโยชน ท่ีคาดวาจะไดรับ   5 
 1.5 นิยามศัพทเฉพาะ 5 
 1.6  แนวคิดทฤษฎี เอกสารและงานวจิัยท่ีเกี่ยวของ 6 
  ก. เอกสารและงานวิจยัท่ีเกีย่วของกับการฟตวาและมุฟตยีใน

บทบัญญัติอิสลาม 
6 

  ข. งานวิจยัท่ีเกี่ยวของกับการฟตวาและมุฟตียในประเทศไทย 8 

  ค. งานวิจยัท่ีเกี่ยวของกับจุฬาราชมนตรี 9 
  ง. งานวิจยัท่ีเกี่ยวของกับบทบาทของผูนําศาสนาในประเทศไทย 11 

  จ. เอกสารและงานวิจยัท่ีเกีย่วของกับการฟตวาของประเทศมุสลิม 13 
บทท่ี  2 ความรูท่ัวไปเกี่ยวกับการฟตวา 18 
 2.1  ความหมายของฟตวาและมุฟตีย  
 2.2  ประวัติและพัฒนาการของการฟตวา 19 
  2.2.1  การฟตวาในยุคกอต้ังรากฐาน  : ยุคศาสนทูต สาวก และสํานักตัว

บทนิยมและสํานักวจิารณญาณนิยม 
19 

  2.2.2  การฟตวาในยุคการเกดิมัซฮับ(สํานักกฎหมายอิสลาม) 31 
  2.2.3  ยุคยึดถือสํานักกฎหมายอิสลามอยางเขมขน(ตักลีด)   32 
  2.2.4  การฟตวาในยุคปจจุบัน  34 
บทท่ี  3 ระเบียบวิธีวิจยั 41 
 3.1  กลุมตัวอยาง  41 
 3.2  เคร่ืองมือในการวิจัย 41 



 
 
ญ

 สารบัญ  
  หนา 
   
 3.3  การเก็บขอมูล 42 
 3.4  การวิเคราะหขอมูล 42 
บทท่ี 4 ผลการวิจัย 47 
 4.1  ระบบฟตวาในรัฐเปอรลิส  ประเทศมาเลเซีย 49 
 4.2  ประสิทธิภาพของการฟตวาในรัฐเปอรลิส  ประเทศมาเลเซีย 103 
 4.3  ทัศนะของผูท่ีเกี่ยวของตอปญหาและแนวทางการพัฒนาการฟตวาในรัฐ   

เปอรลิส  ประเทศมาเลเซีย 
117 

บทท่ี 5   สรุปผล  อภิปรายผล และขอเสนอแนะ 130 
 5.1 สรุปผล   130 
 5.2 อภิปรายผล  143 
 5.3 ขอเสนอแนะ 149 
บรรณานุกรม 150 
  
ประวัติผูวจิัย 160 
ภาคผนวก                     163 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



1 

 

 

บทที�  1 

บทนํา 

 

1.1  ความเป็นมาและความสําคญัของปัญหา 
 

อิสลามเป็นศาสนาที�มีบัญญัติทั�งทางหลักศรัทธา หลักจริยธรรม และหลักปฏิบัติซึ�ง
ต่างมีความสาํคัญ  และมีความสมัพันธก์นัอย่างแนบแน่น  ดังนั�นการเป็นมุสลิมที�สมบูรณ์จาํเป็นต้องมี
การปฏิบัติตามหลักทั�งสามพร้อมๆกัน ความบกพร่องในการปฏิบัติหลักการใดหลักการหนึ�ง จะมี
ผลกระทบต่อความเป็นมุสลิมที�สมบูรณ์อย่างหลีกเลี�ยงไม่ได้ 

 ฟัตวากเ็ป็นสิ�งหนึ�งที�สาํคัญต่อการใช้ชีวิตของสังคมมุสลิมและมีอิทธิพลอย่างใหญ่
หลวงในการชี�นําสังคม เพราะการฟัตวาเป็นเครื�องมือสาํหรับการปฏิบัติตามหลักการและบทบัญญัติ
ด้านต่างๆในศาสนาอสิลามสาํหรับผู้ที�ต้องการทราบบทบัญญัติเหล่านั�นโดยการขอคาํฟัตวาจากมุฟตีย์ 
ด้วยความสาํคัญของการฟัตวาดังกล่าว ศาสนาอิสลามจึงได้บัญญัติกฎเกณฑ์และเงื�อนไขในการฟัตวา
และคุณสมบัติผู้ทาํหน้าที�ฟัตวามุฟตีย์เหล่านั�นปฏิบัติหน้าที�เผยแพร่ความรู้เกี�ยวกับบทบัญญัติทาง
ศาสนา ตามคาํสั�งของอลัลอฮ ฺที�ตรัสความว่า 

 
 “ดังนั�นพวกท่านจงถามผู้รู้ เถดิ หากพวกท่านไม่รู้”   

( อนันะหลฺ์ :  43 ) 
 
ในยุคท่านนบีมุฮัมมัด  1 การฟัตวาและการพิพากษาตามนัยเชิงนิติบัญญัติ  เป็น

สทิธขิองอลัลอฮแฺต่เพียงผู้เดียว  เป็นเอกสทิธขิองอลัลอฮทฺี�ผู้ใดจะละเมิดมิได้  
อลัลอฮตฺรัสความว่า    
“ พวกเขาขอคาํวินิจฉัย(ฟัตวา)จากท่าน จงกล่าวเถิดอัลลอฮวิฺนิจฉัยแก่พวก

ท่าน ”  
  
(อันนิสาอ์ :  176) 

                                                

   1  ภาษาอาหรับ  อ่านว่า ศอ็ลลัลลอฮุ อะลัยฮิ วะสลัลัม  เป็นคาํขอพรยามเมื�อเอ่ยนามของท่านนบี
มุฮมัมดั   หมายถงึ ขอให้อลัลอฮโฺปรดจงให้พรและความสนัติแด่ท่าน    



2 

 

  “ 
พวกเขาขอคาํวินิจฉัย(ฟัตวา)จากท่านในเรื�องสตรี จงกล่าวเถดิอัลลอฮจฺะวินิจฉัยแก่
พวกท่านในเรื�องของพวกนาง ”  

 ( อันนิสาอ์ :  127) 
 

  ในยุคนั�น ผู้ทาํหน้าที�ฟัตวา ตามบทบัญญัติของอัลลอฮคืฺอท่านนบี
มุฮัมมัด   ท่านเป็นผู้ทําหน้าที�เผยแผ่ อธิบาย วินิจฉัยและบริหารบทบัญญัติทางศาสนา
อสิลาม  ในทุกๆเหตุการณ์ที�เกดิขึ�นในสงัคม ทั�งในเรื�องทางโลกหรือทางความเชื�อความศรัทธา 
ท่านจะทาํการวินิจฉัยโดยตัวเอง ในการฟัตวานั�นหากกรณีใดมีบทบัญญัติอยู่แล้ว ท่านกชี็� ขาด
ตามนั�น หากยังไม่มีกจ็ะรอการประทานบทบัญญัติจากอัลลอฮ ฺ( Ibn Qaiyim,1423a : 
11 ; ,Al-Nawawi,1995: 72) 

นอกจากฟัตวาของท่านนบีมุฮัมมัด   แล้ว  ยังมีฟัตวาของเศาะหาบะฮ ฺ 2

อีกหลายท่านด้วยกัน ตามที�ปรากฎในรายงานต่างๆ โดยเฉพาะอย่างยิ�งในกรณีของเศาะ
หาบะฮ ฺที�ถูกส่งไปยังหัวเมืองต่างๆ ซึ�งต้องพิพากษาและฟัตวา โดยการวินิจฉัยในกรณีที�ไม่มี
ตัวบทระบุไว้อย่างชัดเจน ( Al-Amidi,2003 : 177 ) 

มุหัมมัด บินสะหฺล์ บินอบีหัซมะฮ ฺรายงานว่า ในยุคท่านนบีมุฮัมมัด   มี
ผู้ทาํการฟัตวา 3 คนจากมุฮาญิรีน คือ อมัุร อุษมาน และอลีย์ และ 3 คนจากอันศอร์ คือ อุบัย 
บินกะบ์ มุอา๊ซ บินญะบัล และซัยด์ บินษาบิต (  Al-Zahbi,1405b. : 451-452  ) 

อับดุลลอฮ ฺนิยาร์ อัสสะละมีย์ รายงานว่า อับดุรรอฮมฺาน บินเอาฟ์ เป็นหนึ�ง
ในจาํนวนผู้ฟัตวาในยุคท่านนบีมุฮัมมัด   ( Al-Zahbi,1405a. : 86) 

อัลกอซิม บินมุหัมมัด กล่าวว่าอบูบักร อุมัร อุษมาน และอลีย์ เป็นผู้ทาํการ
ฟัตวาในยุคท่านนบีมุฮัมมัด    ( Al-Zahbi,1405a. : 171) 

 นักกฎหมายอสิลามส่วนใหญ่เห็นว่าการวินิจฉัยของเศาะหาบะฮใฺนยุคของนบีมุฮัมมัด  
 เป็นสิ�งที�อนุญาต ทั�งในกรณีฟัตวาต่อหน้าและลับหลังท่าน ดังทัศนะของมุฮัมมัด บินหะสัน  

อัลเฆาะซาลีย์   อัรรอซีย์  อลับัยฎอวีย์  อลัอามิดีย์  และอิบนุหาญิบ (Al- Ghazali , n.d. : 22 ; Al-
Razi,1992:7 ; Al -Baidawi,1993 : 287 ; Al-Badakhsi,n.d. : 196 – 199 ; Al-Amidi,2003 : 
212; Al-Shaukani, 2000b : 1050- 1055) 

เนื�องจากความจาํเป็นของการฟัตวาดังกล่าว   มุสลิมในยุคหลังจากนั�นจึงมีการฟัตวา
สบืต่อกนัตลอดมาจนกระทั�งปัจจุบัน  ประเทศมุสลิมโดยทั�วไปได้มีการจัดตั�งสถาบันฟัตวาซึ�งทาํหน้าที�
วินิจฉัยปัญหาศาสนาอิสลามอย่างเป็นระบบและมีกฎหมายรับรอง อย่างเช่นกรณีการฟัตวาของ

                                                

   2  เศาะหาบะฮ ฺ หมายถงึ มสุลิมผู้ที�ร่วมสมยัและศรัทธาต่อทา่นนบมีุฮัมมดั    และเสยีชีวติใน
สภาพนบัถอืศาสนาอสิลาม  



3 

 

ประเทศมาเลเซีย  ที�ประกอบไปด้วยรัฐต่างๆ แต่ละรัฐมีระบบฟัตวาของตนเองเป็นการเฉพาะ  มุฟตีย์
ของรัฐต่างๆ ในประเทศมาเลเซีย อยู่ภายใต้โครงสร้างการบังคับบัญชาของสาํนักงานศาสนาอิสลาม
ของรัฐ   และมีรายละเอยีดความแตกต่างกนัในบางประการ  

รัฐเปอร์ลิส ประเทศมาเลเซียกเ็ป็นรัฐหนึ�งที�มีนําระบบฟัตวามาใช้ตามบทบัญญัติ
อสิลามดังกล่าว  

รัฐเปอร์ลิสเป็นรัฐที�เลก็ที�สดุในประเทศมาเลเซีย มีเนื� อที�เพียง  821  ตารางกิโลเมตร  
และมีเมืองกังงา ( Kangar ) เป็นเมืองหลวง รัฐเปอร์ลิสตั�งอยู่ที�ตอนเหนือของชายฝั�งตะวันตกของ
คาบสมุทรมาเลเซีย  มีชายแดนด้านเหนือติดกบัจังหวัดสตูลและสงขลาของประเทศไทย  และล้อมรอบ
ด้วยรัฐเคดาห์ในทางทศิใต้  ในปี ค.ศ.2010   มีประชากรรวมทั�งสิ�น    227,025   คน  องค์ประกอบ
ของชาติพันธุ์ในรัฐเปอร์ลิส ประกอบด้วยมาเลย์   79.74%  , จีน 9.6%   อินเดีย    1.21%  และอื�น 
ๆ   9.45%  ( http://en.wikipedia.org/wiki/Perlis )   

การฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส   มีลักษณะเด่นหลายประการที�ควรค่าแก่การศึกษา เช่น 
ลักษณะของแนวคิดในการฟัตวา   ที� เป็นแนวคิดในการฟัตวาที�ไม่ยึดทัศนะทางกฎหมายอิสลาม
ของมัซฮับ3ใดๆ เป็นการเฉพาะ แต่จะใช้ทัศนะทางกฎหมายอิสลามของมัซฮับใดๆ กไ็ด้ตามนํ�าหนัก
แหล่งที�มาของกฎหมาย    รัฐเปอร์ลิสจึงไม่เน้นการตามทัศนะทางกฎหมายอสิลามของมัซฮับใดๆเป็น
การเฉพาะดังเช่นรัฐอื�นๆ  (Mohd  Akram  Bin Dahaman  , 2005 : 78 ) เพราะว่ารัฐอื�นๆ ของ
มาเลเซียทั�งหมดมีการบัญญัติให้ใช้ทัศนะของสํานักชาฟิอีย์เป็นหลัก นอกจากนั�น  รัฐเปอร์ลิส  
ประเทศมาเลเซีย  มีลักษณะเป็นสังคมพหุวัฒนธรรม ประกอบด้วยกลุ่มชาติพันธุ์  ศาสนา และ
วัฒนธรรมต่างๆ    คล้ายกับจังหวัดชายแดนภาคใต้ของประเทศไทย   ด้วยเหตุนี� การศึกษาระบบ
สังคมเศรษฐกิจ การเมือง ระบบกฎหมายของรัฐเปอร์ลิส  โดยเฉพาะอย่างยิ�งในส่วนที�เกี�ยวข้องกับ
กฎหมายอิสลามและการฟัตวา มีความสาํคัญต่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตของมุสลิมไทยในด้านกิจการ
ศาสนาอสิลามที�อยู่ในอาํนาจหน้าที�ของจุฬาราชมนตรี  

ปัญหาเกี�ยวกับการวินิจฉัยข้อกฎหมายอิสลาม ซึ�งเป็นอาํนาจหน้าที�ของมุฟตีย์นั�นเป็น
ปัญหาที�เกี�ยวข้องโดยตรงกบัสงัคมมุสลิมไทย  โดยเฉพาะอย่างยิ�งในจังหวัดชายแดนภาคใต้ที�ประชากร
ส่วนใหญ่นับถอืศาสนาอสิลามและมีข้าราชการที�นับถอืศาสนาอสิลามบางส่วน  ซึ�งในระบบราชการมีข้อ
ปฏิบัติบางประการที�เป็นปัญหาละอยีดอ่อน  ศูนย์อาํนวยการบริหารจังหวัดชายแดนภาคใต้ (ศอ.บต.) 
ได้รวบรวมประเด็นปัญหาเหล่านั�น  ซึ�งจุฬาราชมนตรีได้วินิจฉัยปัญหาเหล่านั�นตามบทบัญญัติแห่ง
ศาสนาอิสลาม และเผยแพร่ต่อหน่วยงานที�เกี�ยวข้อง ตั�งแต่ปี พ.ศ. 2526  แต่ปัญหาที�จุฬาราชมนตรี
เคยวินิจฉัยไว้ยังคงดํารงอยู่และมีการร้องทุกข์อยู่เสมอเรื�อยมาจนปัจจุบัน   ทาํให้เกิดคาํถามว่าอาํนาจ
ของจุฬาราชมนตรีในการวินิจฉัยข้อกฎหมายอิสลามตามพระราชบัญญัติการบริหารองค์กรศาสนา

                                                
3
  มซัฮับ  หมายถึง  วธิวีทิยาทางกฎหมายอสิลามของปราชญ์ผู้นาํมซัฮับต่างๆในการวนิิจฉัยและ

สงัเคราะห์กฎหมายอสิลาม 



4 

 

อิสลาม  พ.ศ.2540  มาตรา 8 มีความผูกพันและได้รับการยอมรับจากหน่วยงานของรัฐมากน้อย
เพียงใด และจะทาํอย่างไรให้มีการนาํข้อวินิจฉัยต่างๆดังกล่าวไปปฏิบัติจริง  หรืออาจกาํหนดให้ต้องมี
การประกาศใน Warta ด้วยหรือไม่ 
  นอกจากนั�น ปัญหาฟัตวายังเกี�ยวข้องกับประเทศไทยเกี�ยวกับจุฬาราชมนตตรีผู้มี
อาํนาจหน้าที�ฟัตวาตามพระราชบัญญัติการบริหารองค์กรศาสนาอสิลาม  พ.ศ.2540  มาตรา 8   แต่
ในทางปฏิบัติ   ผู้ รู้ศาสนาอิสลาม ไม่ว่าจะเป็นโต๊ะครู นักวิชาการอิสลาม จะทาํหน้าที�ฟัตวาปัญหา
ต่างๆ ที�เกิดขึ�นในสังคมในรูปแบบต่างๆ  รูปแบบการฟัตวาที�แพร่หลายในประเทศไทย ได้แก่ การ
ฟัตวาทางสื�ออนิเตอร์เน็ต   การเผยแพร่เป็นเอกสาร  การฟัตวาทางสื�อวิทยุ  หรือโทรทัศน์   การทาํ
หน้าที�วินิจฉัยของผู้รู้เหล่านั�นไม่มีลักษณะของความเป็นทางการ ไม่มีการจาํกดัขอบเขตว่าจะเหมือน
หรือขัดแย้งกบัฟัตวาของจุฬาราชมนตรีซึ�งมีฐานะเป็นผู้นาํมุสลิมหรือไม่   แม้ว่าจะเป็นเสรีภาพในการ
แสดงความคิดเห็นเกี�ยวกบัศาสนบัญญัติตามบทบัญญัติรัฐธรรมนูญ เมื�อเป็นเช่นนี� ปัญหาหนึ�งๆ อาจ
มีหลายคาํตอบตามการวินิจฉัยของผู้รู้แต่ละท่าน ที�มีพื�นเพทางความรู้ที�แตกต่างกัน โดยเฉพาะอย่าง
ยิ�งในยุคโลกาภิวัตน์ ที�ผู้คนสามารถสื�อสารกันได้ทั�วโลก  ในบางครั�งผู้ขอคําฟัตวา กอ็าจขอคําฟัตวา
จากบุคคล  หน่วยงาน หรือองค์กรมุสลิมในต่างประเทศ  เมื�อเป็นเช่นนี�   ทาํให้เกิดการขัดแย้ง การ
ละเมิดอาํนาจหน้าที�ของจุฬาราชมนตรี เพราะต่างกอ้็างความถูกต้องตามทัศนะที�ตนเห็นพ้อง  สงัคม
มุสลิมประสบเหตุการณ์อันไม่พึงประสงค์มากมาย ทั�งปัญหาในสังคมมุสลิมเอง  ปัญหาที�เกี�ยวข้อง
กับศาสนิกอื�นๆ และปัญหาสังคมทั�วไป   ปัญหาในส่วนของสังคมมุสลิม เช่น เป็นการละเมิดสถานะ
ความเป็นผู้นํามุสลิมของจุฬาราชมนตรีในฐานะผู้นําศาสนาอิสลามของมุสลิมไทย   ปัญหาการไม่
ยอมรับตามคําวินิจฉัยของจุฬาราชมนตรี  ( สุเทพ   สันติวรานนท์ และคณะ, 2541 : 132 )  
ปัญหาความไม่เข้าใจกันหรือมีความรู้สึกที�ไม่ดีต่อกัน เพราะการเริ�มวันถือศีลอดไม่ตรงกัน  การ
กาํหนดวันตรุษไม่ตรงกันทั�งที�อาศัยอยู่ในหมู่บ้านเดียวกันหรือใกล้เคียงกัน  ปัญหาที�เกี�ยวข้องกบัศา
สนิกอื�นๆ เช่น  การกระทบกระทั�ง ความรู้สกึแปลกแยกเพราะความแตกต่างทางด้านศาสนา   การไม่
คบหาสมาคมกบัเพื�อนต่างศาสนิก การช่วยเหลือเพื�อนมนุษย์ที�นับถอืศาสนาต่างกนั   ฟัตวาเกี�ยวกับ
การปฎิบัติต่อสนัุข    ปัญหาที�เกี�ยวกบัสงัคมทั�วไป เช่น ปัญหาหน่วยงานต่างๆที�มีพนักงานเป็นมุสลิม
ในการกาํหนดวันหยุดที�แน่นอนแก่พนักงานมุสลิมในกรณีเป็นวันหยุดที�เป็นวันสําคัญทางศาสนา
อสิลาม เช่น วันอดีฟิฏร์ หรืออดีอฎัหา   เป็นต้น          

 ด้วยสถานภาพอันสาํคัญอย่างยิ�งยวดของการฟัตวาในนัยที�ส ําคัญต่อประเทศไทย  
โดยเฉพาะการแก้ปัญหาให้กับชาวมุสลิมในประเด็นข้อปฏิบัติที� เกี�ยวข้องกับพิธีกรรมทางศาสนา
ดังกล่าวข้างต้น   คณะผู้วิจัยจึงมีความสนใจที�จะศึกษาเรื�อง “ ระบบการฟัตวา  กรณีศึกษารัฐเปอร์ลีส 
ประเทศมาเลเซีย” เพื�อศึกษาสถานภาพและระบบการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสว่ามีลักษณะอย่างไร  
ประสบปัญหาอย่างไรบ้าง  เหมือนกับปัญหาเกี�ยวกับการฟัตวาที�เกดิขึ�นกับสังคมมุสลิมไทยหรือไม่  มี
วิธีการแก้ไขอย่างไร  สามารถนําระบบฟัตวามาประยุกต์ใช้แก้ปัญหาสังคมของมุสลิมไทยได้หรือไม่ 
อย่างไร 



5 

 

 
 
 
 
1.2 วตัถุประสงคข์องการวิจัย 

 
1. เพื�อศึกษาระบบฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส ประเทศมาเลเซีย 
2. เพื�อศึกษาประสทิธภิาพของระบบฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส ประเทศมาเลเซีย  
3. เพื�อศึกษาทัศนะของผู้ที�เกี�ยวข้องต่อปัญหาของระบบฟัตวาและแนวทางในการ

พัฒนาระบบฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส ประเทศมาเลเซีย 
 
 
1.3   ขอบเขตการวิจัย 

 
  การวิจัยครั�งนี� มุ่งศึกษาเรื�องที�เกี�ยวข้องกับมุฟตีย์ในเปอร์ลิส  ประเทศมาเลเซียใน
ประเดน็ ระบบการฟัตวา   กลไกและขั�นตอนการฟัตวา  ประสทิธิภาพของการฟัตวา ปัญหาที�เกี�ยวข้อง
กบัมุฟตีย์และการฟัตวาในรัฐเปอร์ลิส  
 
1.4  ประโยชนที์�คาดว่าจะไดร้บั 

 
1. ทราบถงึความรู้ทั�วไปเกี�ยวกับฟัตวา 
2. สามารถนาํประยุตค์ใช้กบัปัญหาที�คล้ายคลึงกนักบัตาํแหน่งมุฟตีย์ เช่นกรณีปัญหา

กี�ยวกบั ดาโตะ๊ยุติธรรมและจุฬาราชมนตรี เป็นต้น 
3. เป็นแนวทางหนึ�งในการแก้ปัญหาทางกฎหมายที�เกี�ยวข้องกบัชาวมุสลิมในประเทศ

ไทยอนัจะนาํไปสู่การมีความรู้สึกที�ดีต่อรัฐอนันาํไปสู่สงัคมสนัติสขุ 
4.  สามารถใช้ประโยชน์ในการเป็นแหล่งอ้างองิทางวิชาการในเรื�อง ศาลชะรีอะฮ ฺ

กฏหมายที�เกี�ยวข้องการบริหารกิจการอสิลาม คุณสมบัติของผู้ดาํรงตาํแหน่งจุฬาราชมนตรี  เป็นต้น 
 
1.5 นิยามศพัทเ์ฉพาะ 

 
  ในการวิจัยครั�งนี�   มีนิยามศัพทเ์ฉพาะ ดังนี�  

1. ระบบฟัตวา   หมายถงึ  กลไกและขั�นตอนการฟัตวาในรัฐเปอร์ลิส 



6 

 

2. กลไกการฟัตวา   หมายถึง   บทบัญญัติว่าด้วยการฟัตวาในศาสนาอิสลาม 
กฎหมายและข้อกําหนดที� เกี�ยวข้องกับการฟัตวา อันได้แก่ รัฐธรรมนูญแห่งสหพันธ์มาเลเซีย   
รัฐธรรมนูญแห่งรัฐเปอร์ลิส พระราชบัญญัติการบริหารศาสนาอิสลาม 2006 (Enakmen Pentadbiran 
Agama Islam 2006 )  พระราชบัญญัติความผิดทางอาญาเกี�ยวกับบทบัญญัติศาสนาอิสลาม 1991 
( Enakmen Jenayah Dalam Syarak 1991 )  ข้อกาํหนดของคณะกรรมการฟัตวา   และหน่วยงาน
และบุคลากรที�เกี�ยวข้องกบัการฟัตวา  ได้แก่  มุฟตีย์    คณะกรรมการฟัตวา  สาํนักงานศาสนาอิสลาม
และจารีตประเพณีมลายูเปอร์ลิส (Majlis Agama Islam Dan Adat Istiadat Melayu Perlis – 
MAIPs )  กษัตริย์แห่งรัฐและสภากษัตริย์ ( Majlis Raja-Raja )  คณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติ   
และสาํนักงานมุฟตีย์  ในรัฐเปอร์ลิส   

3. ขั�นตอนการฟัตวา   หมายถึง  การขอคาํฟัตวา   การดําเนินการฟัตวา    การแก้ไข
เพิ�มเติมหรือการเพิกถอนการคาํฟัตวา ในรัฐเปอร์ลิส 

4. ประสทิธภิาพการฟัตวา  หมายถึง   ประสิทธิภาพด้านเนื� อหาการให้คาํฟัตวา ด้าน
การยอมรับจากชาวมุสลิมภายในรัฐและรัฐอื�นๆ  ด้านกรณีที�เกี�ยวข้องกับต่างประเทศ  และด้านการ
ได้รับการสนับสนุนและการคุ้มครองโดยรัฐ 

5. มัสยิด  หมายถงึ  มัสยิดที�จดทะเบียนในรัฐเปอร์ลิส 
6. สเุหร่า  หมายถงึ  มัสยิดที�ไม่จดทะเบียนในรัฐเปอร์ลิส 

     
              

1.6  แนวคิดทฤษฎี เอกสารและงานวิจยัที�เกี�ยวขอ้ง 

 
   การวิจัยเรื�อง  ระบบการวินิจฉัยกฏหมายอิสลาม ( ฟัตวา ): กรณีศึกษารัฐเปอร์ลิส 
ประเทศมาเลเซีย    มีเอกสารและงานวิจัยที�เกี�ยวข้องกับการฟัตวาในบทบัญญัติอิสลาม  การฟัตวา
และมุฟตีย์ในประเทศไทย  จุฬาราชมนตรี บทบาทของผู้นาํศาสนาในประเทศไทย และการฟัตวาของ
ประเทศมุสลิม  ซึ�งใช้เป็นแนวทางในการศึกษาครั�งนี�   แบ่งได้ดังนี�  
 

ก. เอกสารและงานวิจัยที�เกี�ยวข้องกับการฟัตวาและมุฟตีย์ในบทบัญญัติอสิลาม 

อลัเกาะรอฟีย์  กล่าวไว้ในหนังสือ  “ กิตาบ อลัฟุรูก ฟีอันวาร อลับุรูก ฟีอันวาอ ฺอลั
ฟุรูก ”    ให้ความหมายว่า ฟัตวา หมายถึง  การชี�แจงบทบัญญัติของอลัลอฮโฺดยไม่บังคับ  การฟัตวา
มีขอบเขตอาํนาจในกรณีอบิาดะฮฺ4และอื�นๆ    ในขณะที�การพิพากษามีในเรื�องข้อพิพาทเกี�ยวกบัสทิธิ
                                                

   4 อบิาดะฮใฺนที�นี�  หมายถงึ ศาสนพิธ ีเช่น  การละหมาด  การจ่ายซะกาต การถอืศีลอด  และฮัจญ์  
เป็นต้น  



7 

 

ประโยชน์ในโลกนี�  ไม่มีการพิพากษาในกรณีอบิาดะฮทฺั�งปวง   และรวมถงึกรณีที�เกี�ยวข้องกับอิบาดะฮฺ
เหล่านั�นด้วย  ในกรณีต่างๆดังกล่าวจะมีเพียงการฟัตวาเท่านั�น  กรณีอิบาดะฮ ฺเช่น ผู้ พิพากษาไม่มี
อาํนาจพิพากษาว่า ละหมาดนี� ใช้ได้หรือไม่  หรือนํ�าที�มีปริมาณไม่ถงึ 2 กุลละฮ ฺที�มีสิ�งสกปรกตกลงไป
จะใช้ได้หรือไม่   หากผู้พิพากษาทําการพิพากษากจ็ะไม่ผูกพัน แต่จะมีผลเป็นคําฟัตวา ที� ผู้รับคํา
พิพากษาอาจไม่นําไปปฏิบัติและปฏิบัติตามทัศนะทางกฎหมายอิสลามที�ตนเองยึดถือกไ็ด้    ส่วน
กรณีที�เกี�ยวข้องกับอิบาดะฮ ฺ เช่น กรณีการเห็นดวงจันทร์เสี�ยวเป็นหลักฐานในการเริ�มต้นเดือนเราะ
มาฎอนโดยบุคคลเพียงคนเดียว  หากผู้พิพากษาซึ�งยึดถือทัศนะของมัซฮับอัลชาฟิอีย์ ยอมรับและ
ประกาศให้ชาวเมืองเริ�มถอืศีลอด  คาํประกาศนั�นจะไม่ผูกพันชาวเมืองที�ยึดถือทัศนะของมัซฮับมาลิก  
หรือกรณีที�ผู้ พิพากษาประกาศว่า ตามทัศนะของฉัน หนี� มีผลต่อพิกัดซะกาตหรือไม่มีผลใดๆ หรือ
กรณีของอุฎฮิยะฮ ฺ อะกีเกาะฮ ฺ กัฟฟาเราะฮ ฺ การสาบาน หรืออิบาดะฮอฺื�นๆ กจ็ะไม่อยู่ในขอบเขต
อาํนาจของการพิพากษา   หรือกรณีที�ประมุขของรัฐประกาศว่า  ห้ามละหมาดวันศุกร์นอกจากจะต้อง
ได้รับอนุญาตจากรัฐ   คําสั�งเช่นนี� ไม่ถือเป็นคําสั�งที�ชอบด้วยบทบัญญัติศาสนา แม้ว่านักกฎหมาย
อิสลามจะมีทัศนะขัดแย้งกนัว่า การละหมาดวันศุกร์จะต้องได้รับอนุญาตจากประมุขของรัฐหรือไม่ก็
ตาม  จึงไม่ผูกพัน  ประชาชนอาจทาํละหมาดวันศุกร์ได้โดยที�ประมุขของรัฐไม่อนุญาต  นอกจากใน
กรณีที�เป็นการท้าทายอาํนาจรัฐหรือกระด้างกระเดื�องต่อกฎหมาย   ประมุขจึงมีอาํนาจห้ามได้ด้วย
เหตุผลดังกล่าว และเป็นคาํสั�งที�ชอบด้วยกฎหมายอิสลาม  แต่ไม่ใช่ด้วยเหตุผลว่าเป็นกรณีขัดแย้งที�
คาํสั�งของประมุขมีผลทาํให้ความขัดแย้งสิ�นสดุดังความเหน็ของนักกฎหมายอิสลามบางส่วน    ( Al-
Qarafi, 2001b :   1180 - 1181 )    
 
  ญาด อัลฮักก์   กล่าวถึงความแตกต่างระหว่างฟัตวาและคําพิพากษา  ในหนังสือ  
“อัลฟิกฮ ฺอัลอิสลามีย์  มุรูนะตุฮ ฺ วะตะเฏาวุรุฮ ฺ” ว่าการฟัตวา เป็นการชี� แจงบทบัญญัติศาสนาใน
กรณีที�เกิดขึ�นและมีการขอคําฟัตวาจึงไม่ผูกพัน  นอกจากในกรณีต่อไปนี� ( Jad al-Haqq , 1995  : 
196 ) 

1. การฟัตวาผูกพันต่อผู้ขอคาํฟัตวานั�น 
2. กรณีผู้ขอคาํฟัตวาได้เริ�มปฏิบัติตามคาํฟัตวาบางส่วนแล้ว 
3. กรณีที�ผู้ขอคาํฟัตวามั�นใจว่าคาํฟัตวานั�นถูกต้อง 
4. กรณีที�เรื�องที�ขอคาํฟัตวานั�นไม่มีฟัตวาจากมุฟตีย์อื�นๆ อกี  

  
 อัลซัรกะชีย์ กล่าวไว้ในหนังสือ  “อัลบะหฺร อัลมุฮีฎ” ให้ความหมายของมุฟตีย์ ว่า
หมายถงึ นักกฎหมายอสิลามระดับมุจญ์ตะฮิด5 (Al-Zarkashi,1992 : 305  )   

                                                

   5  มุจญ์ตะฮิด  หมายถงึ ปราชญ์กฎหมายอสิลามที�มคีวามสามารถในการสงัเคราะห์บทบญัญัติ
อสิลามจากแหล่งที�มาต่างๆ ได้  



8 

 

 อัลอามิดีย์ กล่าวไว้ในหนังสืออลั “อิหฺกาม ฟี อุศูล อลัอะหฺกาม”    ในกรณีทัศนะ
เกี�ยวกับคุณสมบัติของมุฟตีย์ว่า  นักวิชาการอสิลามมีความเห็นพ้องกันเป็นเอกฉันท์ว่า  มุฟตีย์ต้อง
เป็นผู้ มีความสามารถในการอจิญ์ติฮาด 6( Al-Amidi.2003 : 282 ) 
  
 อัลนะวาวีย์ กล่าวไว้ในบทนาํของหนังสือ  “อัลมัจญ์มูอ ฺ”  ในกรณีความสาํคัญของ
ฟัตวาว่า การฟัตวาให้คุณให้โทษ   มีบทบาทสูง และมีคุณค่ามหาศาล เนื�องจากมุฟตีย์เป็นทายาท
ของนบี ทาํหน้าที�ตามบทบัญญัติของอลัลอฮ ฺ( Al-Nawawi,1995 : 25 )และกล่าวถึงประวัติความ
เป็นมาของการฟัตวาในยุคนบีมุฮัมมัด  ว่าผู้ทาํหน้าที�ฟัตวา ในยุคนบีมุฮัมมัด   คือท่านนบีมุฮัม
มัด  ท่านเป็นผู้ทาํหน้าที�เผยแผ่ อธิบาย วินิจฉัยและบริหารบทบัญญัติทางศาสนาอิสลาม  ในทุกๆ
เหตุการณ์ที�เกดิขึ�นในสงัคม ทั�งในเรื�องทางโลกหรือทางธรรม ท่านจะทาํการวินิจฉัยโดยตัวเอง ในการ
ฟัตวานั�นหากกรณีใดมีบทบัญญัติอยู่แล้ว ท่านก็ชี� ขาดตามนั�น หากยังไม่มีก็จะรอการประทาน
บทบัญญัติจากอลัลอฮ ฺ( Al-Nawawi,1995: 72) 
 
 อลัมัลลาห ฺวิจัยเรื�อง อัลฟัตวา นัชอะตุฮา วะตะเฎาวุรอตุฮา  อุศูลุฮา วะตัฎบีกอตุฮา 
พบว่า   การฟัตวาแบบองค์คณะ  เป็นรูปแบบการฟัตวาที�ได้รับความนิยมอย่างมากในปัจจุบัน มี
ลักษณะเด่นที�เป็นการนาํหลักการชูรอ (การประชุม ) มาปฎิบัติจริงให้เห็นป็นรูปธรรม การตรวจสอบ
ความเห็นตามหลักวิชาการ  ผลการวินิจฉัยที�ได้จึงมีความครอบคลุม สมบูรณ์มากกว่าการฟัตวาจาก
เหตุผลและมุมมองของการฟัตวาแบบคนเดียว และการฟัตวาแบบองค์คณะเป็นการระดมความคิดให้
ไกล้เคียงกนั  ลดช่องว่างทางความคิดและความขัดแย้ง (Al-Mallah , 2001 : 775 -784 ) 
    

ข. งานวิจัยที�เกี�ยวข้องกบัการฟัตวาและมุฟตีย์ในประเทศไทย 

  Haji Japar  Bin Haji  Mat  Dain  (1999 : 82-85)  ทาํการวิจัยเรื�อง  Institusi  

Fatwa  :  Peranan Dan Sumbangan  Jabatan Mufti Kerajaan Negeri  brunei  Darussalam  ได้

ศึกษารูปแบบของการฟัตวาในประเทศไทยประกอบเป็นส่วนหนึ�งของงานวิจัยนี�   งานวิจัยนี� พบว่า  

พระราชบัญญัติการบริหารองค์กรศาสนาอิสลาม พศ 2540 มาตรา 8  กาํหนดให้จุฬาราชมนตรีทาํ

หน้าที�ของมุฟตีย์   มีหน้าที�ออกประกาศเกี�ยวกบัข้อวินิจฉัยตามบทบัญญัติแห่งศาสนาอสิลามแต่เพียง

ผู้ เดียว โดยที�กฎหมายไม่ได้อํานาจฟัตวาแก่คณะกรรมการกลางอิสลามแห่งประเทศไทย 

คณะกรรมการอิสลามประจาํจังหวัด อหิม่าม คอเตบ็ หรือบิหลั�น   และกาํหนดให้จุฬาราชมนตรีออก

                                                
6  อจิญ์ติฮาด  หมายถงึ การสงัเคราะห์กฎหมายอสิลาม   



9 

 

ประกาศเกี�ยวกับข้อวินิจฉัยตามบทบัญญัติแห่งศาสนาอิสลามจากการให้คําปรึกษาของคณะ

ผู้ทรงคุณวุฒิที�จุฬาราชมนตรีแต่งตั�ง  

 
ค. งานวิจัยที�เกี�ยวข้องกบัจุฬาราชมนตรี 

  จุฬิศพงศ์  จุฬารัตน์ (2544 : 112 , 117,133 )  ทาํวิจัยเรื�อง บทบาทและหน้าที�
ขุนนางกรมท่าขวาในสมัยอยุธยาถงึรัตนโกสนิทร์ (พ.ศ.2153-  2435 )  โดยได้ศึกษาประวัติความ
เป็นมาของและอาํนาจหน้าที�ของขุนนางกรมท่าขวาในฐานะจุฬาราชมนตรี ระหว่าง พ.ศ.2153 -  
2435 ประกอบเป็นส่วนหนึ� งของงาน วิจัยนี�  งานวิจัยนี� พบว่า   ในสมัยกรุงศรีอยุธยาโดย
พระมหากษัตริย์ทรงตั�งหน่วยงานเพื�อทาํหน้าที�ในการติดต่อประสานงานกับชาวต่างชาติที�เข้ามาทาํ
การค้าขายเรียกว่า กรมท่า ซึ�งมีด้วยกัน 3 กรม คือกรมท่ากลางทาํการติดต่อกับชาวต่างชาติทั�วไป 
กรมท่าซ้ายติดต่อกบัชาวจีน และกรมท่าขวาติดต่อกบัชาวอาหรับ อินเดีย มลายู ชวา อิหร่าน เป็นต้น  
แต่ละกรมท่านอกจากการทาํหน้าที�ติดต่อค้าขายกบัชาวต่างชาติแล้วกยั็งมีการจัดตั�งศาลขึ�นมาเป็นการ
เฉพาะโดยศาลกรมท่ากลางทาํหน้าที�พิจารณาคดีของชาวต่างชาติทั�วไปและคดีของคนไทย ศาล
กรมท่าซ้ายจะพิจารณาคดีของชนชาติจีนและศาลกรมท่าขวาทาํการพิจารณาคดีของชนชาติแขก หรือ
คดีที�มีมุสลิมเป็นคดีความ  โดยขุนนางกรมท่าขวาจะเป็นเจ้าพนักงานตัดสินคดีความที�มีแขกเข้ามา
เกี�ยวข้อง ไม่ว่าจะเป็นกรณีที�แขกเป็นจําเลยหรือโจทก์ ไม่ว่าคู่ความนั�นจะเป็นชนชาติใด โดยการ
พิจารณาตัดสินคดีของศาลกรมท่าซ้ายและกรมท่าขวาได้ใช้กฎหมายและประเพณีของชนชาตินั�นๆ 
เป็นหลัก และกรมเจ้าท่าขวา ยังมีฐานะเป็นผู้นําของศาลอิสลามทาํการพิจารณาคดีที�อยู่ในอาํนาจ 
และเป็นหัวหน้าผู้ประกอบพิธกีรรม หรือมุลละฮ ฺในประชาคมมุสลิมเชื�อสายอนิโด - อหิร่านด้วย   

  ดังนั�น จะเห็นได้ว่าในอดีตนั�นพระมหากษัตริย์ทรงแต่งตั�งจุฬาราชมนตรีตามพระราช
อัธยาศัย โดยให้กรมท่าขวาดํารงจุฬาราชมนตรีโดยตําแหน่ง  ทาํหน้าที�เป็นเป็นผู้นําของศาลอิสลาม
ทําการพิจารณาคดี  โดยขุนนางกรมท่าขวาจะเป็นเจ้าพนักงานตัดสินคดีความที�มีมุสลิมเข้ามา
เกี�ยวข้อง ไม่ว่าจะเป็นกรณีที� มุสลิมเป็นจําเลยหรือโจทก์ ไม่ ว่าคู่ความนั�นจะเป็นชนชาติใด  
จุฬาราชมนตรีจึงเป็นทั�งนักเจ้าหน้าที�ของรัฐ  มีอาํนาจหน้าที�ตามกฎหมายบ้านเมืองในฐานะกรมท่า
ขวา   เป็นผู้พิพากษาในศาลอสิลาม    เป็นผู้นาํประชาคมมุสลิม และเป็นหัวหน้าผู้ประกอบพิธีกรรม 
หรือมุลละฮ ฺในประชาคมมุสลิมเชื�อสายอนิโด – อหิร่านด้วยในกรุงศรีอยุธยาอกีด้วย   

  สุเทพ สันติวรานนท์ และคณะ  (2541 :  (2))  ทาํวิจัยเรื�อง ความคิดเห็นของ
ประชาชนและข้าราชการในจังหวัดชายแดนภาคใต้ที�มีต่อข้อปฏิบัติที�สอดคล้องกับหลักศาสนาอิสลาม 
ตามคําวินิจฉัยของจุฬาราชมนตรี กรณีศึกษาในอําเภอเมือง จังหวัดปัตตานี  ผลการวิจัยพบว่า  
ประชาชนไม่แน่ใจในคําวินิจฉัยของจุฬาราชมนตรี 8 ประเดน็  คือ การนําดอกไม้มอบแก่ครู   การ
มอบธูปเทยีนแก่ครู   การใช้อัลกุรอานสาบานตัว  การกล่าวสวัสดีและยกมือไหว้ครูไทยพุทธ  การทาํ



10 

 

ความเคารพต่อพระบรมฉายาลักษณ์ทั�งในลักษณะการยืนตรงและก้มศีรษะเล็กน้อย  การเข้าไปใน
มัสยิดของชาวไทยพุทธ  และการกล่าวสลามแทนคาํว่าสวัสดี   

  ข้าราชการไม่แน่ใจในคาํวินิจฉัยของจุฬาราชมนตรี 5 ประเดน็  คือ การใช้อัลกุรอาน
สาบานตัว การหยุดวันศุกร์และเสาร์ในสถานศึกษาและสถานที�ราชการ บทบาทของกลุ่มดะวะฮ ฺการ
ทาํความเคารพต่อพระบรมฉายาลักษณ์ทั�งในลักษณะการยืนตรงและก้มศีรษะเลก็น้อย  และการเข้า
ไปในมัสยิดของชาวไทยพุทธ   

 คาํนวน  วิบูลย์พันธุ ์ (2544: (4)-(5) ) ทาํวิจัยเรื�อง การมีส่วนร่วมของมุสลิมไทย
กบัการได้มาซึ�งผู้นาํกจิการศาสนาอิสลาม  : กรณีศึกษาการสรรหาจุฬาราชมนตรี   ผลการวิจัยพบว่า   

 1.  การสรรหาจุฬาราชมนตรีเริ�มมีขึ�นครั�งแรก  ใน  พ.ศ.2491   โดยประธาน
คณะกรรมการอิสลามประจาํจังหวัดทั�วประเทศเป็นผู้มีส่วนร่วมในการสรรหาจุฬาราชมนตรีโดยตรง  
และกรรมการอิสลามประจาํจังหวัด และอิหม่ามประจาํมัสยิด มีส่วนร่วมในการสรรหาโดยทางอ้อม 
เนื�องจากกระทรวงมหาดไทย กาํหนดให้อิหม่ามประจํามัสยิดในจังหวัดเป็นผู้คัดเลือกกรรมการ
อิสลามประจาํจังหวัด  และกระบวนการดังกล่าวได้มีการพัฒนาเปลี�ยนแปลงมาเป็นการกาํหนดให้
กรรมการอสิลามประจาํจังหวัดทั�วประเทศเป็นผู้ มีส่วนร่วมในการสรรหาจุฬาราชมนตรีโดยตรง  ซึ�งมี
ผลทาํให้อหิม่ามประจาํมัสยิดและสปัปุรุษประจาํมัสยิดซึ�งเป็นมุสลิมส่วนใหญ่ของประเทศเป็นผู้มีส่วน
ร่วมในการสรรหาจุฬาราชมนตรีโดยทางอ้อม เนื�องจากพระราชบัญญัติการบริหารองค์กรศาสนา
อิสลาม พ.ศ.2540  กาํหนดให้สัปปุรุษประจาํมัสยิดเป็นผู้ คัดเลือกอิหม่ามประจํามัสยิด อิหม่าม
ประจาํมัสยิดเป็นผู้คัดเลือกกรรมการอิสลามประจาํจังหวัดและกรรมการอิสลามประจาํจังหวัดเป็นผู้
สรรหาจุฬาราชมนตรี 

  2.  การสรรหาจุฬาราชมนตรีโดยกรรมการอิสลามประจาํจังหวัดทั�วประเทศ ใน   
พ.ศ.2540  ทาํให้ได้จุฬาราชมนตรีที�เป็นไปตามเจตนารมณ์ของมุสลิมทั�วประเทศ  

 3.  ปัญหาอปุสรรคของการมีส่วนร่วมในการสรรหาจุฬาราชมนตรี ครั�งแรกใน  พ.ศ. 
2491  ครั�งที�สอง ใน  พ.ศ. 2524 และการสรรหาจุฬาราชมนตรีคนปัจจุบันใน   พ.ศ. 2540 มี
ปัญหาที�เหมือนกนัคือ  ขณะที�ตาํแหน่งจุฬาราชมนตรีว่างลง ไม่มีกฎหมายฉบับใดกาํหนดหลักเกณฑ์
และวิธีการสรรหา ตลอดจนตัวบุคคลหรือกลุ่มบุคคลที�จะเข้าไปมีส่วนร่วมในการสรรหา  ใน  พ.ศ. 
2491  กระทรวงมหาดไทยแก้ปัญหาโดยการเป็นผู้กาํหนดหลักเกณฑ์และวิธีการสรรหาดังกล่าว   
ต่อมาใน  พ.ศ. 2524  กระทรวงมหาดไทยได้เชิญผู้แทนหน่วยงานที�เกี�ยวข้อง คือผู้แทนกรมการ
ปกครอง  กระทรวงมหาดไทย ผู้แทนกรมการศาสนา  กระทรวงศึกษาธิการ กาํหนดหลักเกณฑ์และ
วิธีการสรรหา  และใน   พ.ศ. 2540  กระทรวงมหาดไทยได้เชิญผู้แทนหน่วยงานที�เกี�ยวข้อง คือ
ผู้แทนกรมการปกครอง  กระทรวงมหาดไทย ผู้แทนกรมการศาสนา  กระทรวงศึกษาธิการ และ
ผู้แทนคณะกรรมการกลางอิสลามแห่งประเทศไทย มาประชุมปรึกษา กาํหนดหลักเกณฑ์และวิธีการ
สรรหา  

   



11 

 

ง. งานวิจัยที�เกี�ยวข้องกบับทบาทของผู้นาํศาสนาในประเทศไทย 

  รุ่ง  แก้วแดง (2511: 64) ทาํวิจัยเรื�อง ทัศนคติของโต๊ะครูต่อการปรับปรุงปอเนาะ
เป็นโรงเรียนราษฎร์สอนศาสนาอิสลาม   ผลการวิจัยพบว่า  โต๊ะครูมีบทบาทอย่างสูงต่อชุมชน เป็น
บุคคลที�ได้รับความไว้วางใจจากประชาชนอย่างมาก  หากชาวบ้านเดือดร้อนเรื�องการทาํมาหากิน  
เรื�องศาสนา หรือเรื�องอื�นๆ ชาวบ้านส่วนใหญ่จะไปปรึกษาหารือกับโต๊ะครูมากกว่าบุคคลอื�นๆ   
รองลงมาเป็นกาํนันผู้ใหญ่บ้าน  โต๊ะอิหม่าม  ดะโต๊ะยุติธรรม  กรรมการอิสลามประจาํมัสยิด  และ
ข้าราชการตามลาํดับ   
  จากงานวิจัยนี�จะเห็นได้ว่า โต๊ะครูทาํหน้าที�ฟัตวาบทบัญญัติทางศาสนาในกรณีปัญหา
ที�เกดิขึ�นในสงัคมมุสลิม   
  อุดม  หลาํเบญ็สะ  (2544 : 95 – 103)  วิจัยเรื�อง  บทบาทของคณะกรรมการ
อิสลามประจําจังหวัดในจังหวัดชายแดนภาคใต้  พบว่า คณะกรรมการอิสลามประจําจังหวัด เป็น
องค์กรสูงสุดทางศาสนาอิสลามในจังหวัดหนึ�งๆ เป็นกลุ่มบุคคลที�มีบทบาทสาํคัญอย่างยิ�งในการ
ส่งเสริม  การเผยแผ่ศาสนาอิสลามและการพัฒนาสังคมมุสลิมในเขตจังหวัดนั�นๆ  และมีอาํนาจ
หน้าที�ตามพระราชบัญญัติการบริหารองค์กรศาสนาอสิลาม พุทธศักราช  2540  มาตรา 26(1) 
  ดังนั�น บทบาทของคณะกรรมการอิสลามประจําจังหวัดในจังหวัดชายแดนภาคใต้ 
เป็น 2 ด้านคือ  บทบาทเกี�ยวกับมัสยิดและคณะกรรมการอสิลามประจาํมัสยิดและบทบาทเกี�ยวกับ
กจิการทั�วไปตามหลักการอสิลาม 
  บทบาทของคณะกรรมการอิสลามประจาํจังหวัดในจังหวัดชายแดนภาคใต้ เกี�ยวกับ
มัสยิดและคณะกรรมการอิสลามประจาํมัสยิด ได้แก่ 
  1. กาํกบัดูแลและตรวจตราการปฏบัิติงานของคณะกรรมการอสิลามประจาํ มัสยิดใน
จังหวัดและจังหวัดอื�นตามที�คณะกรรมการกลางอสิลามแห่งประเทศไทย มอบหมาย  
  2. ประนีประนอมหรือชี� ขาดคาํร้องทุกข์ของสัปปุรุษประจาํมัสยิด ซึ�งเห็นว่าไม่ได้รับ
ความเป็นธรรมจากคณะกรรมการอสิลามประจาํมัสยิด  
 3. กาํกบัดูแลการคัดเลือกกรรมการอิสลามประจาํมัสยิดให้เป็นไป โดยเรียบร้อย  
 4. พิจารณาแต่งตั�งและถอดถอนกรรมการอิสลามประจาํมัสยิด  
  5. สอบสวนพิจารณาให้กรรมการอสิลามประจาํมัสยิดพ้นจาก ตาํแหน่งตามมาตรา 
40 (4)  
 6. สั�งให้กรรมการอสิลามประจาํมัสยิดพักหน้าที�ระหว่างถูกสอบสวน  
  7. พิจารณาเกี�ยวกบัการจัดตั�ง การย้าย การรวม และการเลิก มัสยิด  
  8. แต่งตั�งผู้รักษาการแทนในตาํแหน่ง อหิม่าม คอเตบ็ และบิหลั�น เมื�อตาํแหน่ง
ดังกล่าวว่างลง  



12 

 

  ส่วนบทบาทของคณะกรรมการอิสลามประจําจังหวัดในจังหวัดชายแดนภาคใต้ 
เกี�ยวกบักจิการทั�วไปตามหลักการอสิลาม ได้แก่ 
 1.  ให้คาํปรึกษาและเสนอความเหน็เกี�ยวกบัศาสนาอิสลามต่อผู้ว่าราชการจังหวัด 
 2.  ออกหนังสอืรับรองการสมรสและการหย่าตามบัญญัติแห่ง ศาสนาอสิลาม  
 3. ประนีประนอมข้อพิพาทเกี�ยวกับเรื�องครอบครัวและมรดกตาม บัญญัติแห่ง
ศาสนาอสิลามเมื�อได้รับการร้องขอ  
 4. ออกประกาศและให้คาํรับรองเกี�ยวกับกิจการศาสนาอิสลามในจังหวัด 
 
   อาํนาจหน้าที�ของคณะกรรมการอิสลามประจาํจังหวัดในกรณีที�อาจจะเกี�ยวข้องกับ
การฟัตวาได้นั�น  ได้แก่ กรณีการให้คําปรึกษาและเสนอความเห็นเกี�ยวกับศาสนาอิสลามต่อผู้ว่า
ราชการจังหวัด  และการออกประกาศและให้คํารับรองเกี�ยวกับกิจการศาสนาอิสลามในจังหวัด จาก
การศึกษาของอุดม  หลําเบ็ญสะ  พบว่าบทบาทด้านต่างๆ ดังกล่าวเป็นบทบาทในด้านการใช้
บทบัญญัติทางศาสนาและการให้คําปรึกษาและเสนอความเห็นด้านการแก้ปัญหาที�เกี�ยวกับสังคม
มุสลิมต่อผู้ว่าราชการจังหวัดเท่านั�น  โดยไม่มีส่วนที�เกี�ยวข้องกับประเด็นการฟัตวาโดยตรง เช่น  การ
เสนอในกรณีปัญหาเกี�ยวกับการกําหนดวันสาํคัญทางศาสนา ปัญหาเกี�ยวกับเสรีภาพในการแต่ง
เครื�องแบบนักศึกษาตามบทบัญญัติศาสนาอสิลามในสถาบันอุดมศึกษาของรัฐ  ปัญหายาเสพติดใน
สังคมมุสลิม   ปัญหาวัยรุ่นมุสลิม  ปัญหานักศึกษามุสลิมที�อาศัยตามหอพักในเมือง  ปัญหาสังคม
ท้องถิ�น  ปัญหาการพัฒนาท้องถิ�น  ปัญหาความขัดแย้งระหว่างชาวบ้านกับเจ้าหน้าที�ของรัฐ ปัญหา
การดําเนินงานตามโครงการของภาครัฐที�ไม่สอดคล้องกับความต้องการของคนในพื� นที�   ปัญหา
ความขัดแย้งในสังคมมุสลิม( อุดม  หลาํเบญ็สะ 2544 ,75-78 )  ส่วนการออกประกาศและให้คาํ
รับรองเกี�ยวกบักจิการศาสนาอสิลามในเรื�อง การประกาศวันสาํคัญทางศาสนาอิสลาม  การรับรองการ
นับถอืศาสนาอสิลาม  การรับรองเอกสารการสมรสและการหย่า  การรับรองใบมรณะบัตร การรับรอง
บุตร  การรับรองอาหาร     หะลาลและการรับรองตามคาํร้องทั�วไป   ซึ�งการออกประกาศและให้คํา
รับรองเกี�ยวกับกิจการศาสนาอิสลามดังกล่าวเป็นไปตามระเบียบคณะกรรมการกลางอิสลามแห่ง
ประเทศไทยว่าด้วยวิธกีารดาํเนินงานและควบคุมดูแลการบริหารงานของคณะกรรมการอิสลามประจาํ
จังหวัด พุทธศักราช 2542 หมวด  4 การประกาศและให้คาํรับรองของคณะกรรมการอิสลามประจาํ
จังหวัด  โดยระเบียบดังกล่าวมีข้อกาํหนดเกี�ยวกับการประกาศและให้คํารับรองของคณะกรรมการ
อิสลามประจําจังหวัดว่า ให้คณะกรรมการอิสลามประจําจังหวัดเป็นผู้ตรวจสอบร่วมกับผู้ แทน
คณะกรรมการกลางอิสลามแห่งประเทศไทย เมื�ออนุมัติแล้วให้ส่งเอกสารหลักฐานแก่คณะกรรมการ
กลางอสิลามแห่งประเทศไทยดาํเนินการออกเครื�องหมายรับรองหะลาลต่อไป และในกรณีการรับรอง
กิจการหะลาลภายในจังหวัดของคณะกรรมการอิสลามประจาํจังหวัดจะมีการตรวจสอบวัตถุดิบและ
กรรมวิธกีารผลิต เพื�อพิจารณาอนุมัติ  



13 

 

  จากงานวิจัยดังกล่าวจะเห็นได้ว่า บทบาทของคณะกรรมการอิสลามประจาํจังหวัด
ชายแดนภาคใต้ จาํกดัอยู่ในเรื�องการใช้บทบัญญัติทางศาสนา และบทบาทเกี�ยวกบัมัสยิดและการให้
คาํปรึกษาและเสนอความเห็นเกี�ยวกับศาสนาอสิลามต่อผู้ ว่าราชการจังหวัดเท่านั�น ซึ�งไม่รวมถึงการ
ฟัตวาบทบัญญัติทางศาสนาในกรณีปัญหาที�เกดิขึ�นในสงัคมมุสลิม  
  สรัญ  เพชรรักษ์ (2542 : 68- 77)  วิจัยเรื�อง บทบาทผู้นําชุมชนมุสลิมใน
กรุงเทพมหานคร กรณีศึกษาชุมชนสุเหร่าบ้านดอน พบว่า อิหม่ามมัสยิดดารุลมัวะหฺซินีน  ชุมชน
สเุหร่าบ้านดอน มีบทบาทดังนี�  

1. เป็นประธานกรรมการอสิลามประจาํมัสยิด ปฏบิัติหน้าที�ตามกฎหมาย 
2. บทบาทด้านการก่อสร้างมัสยิด 
3. บทบาทในการก่อสร้างโรงเรียนสอนศาสนา 
4. บทบาทในการ่วมมือ การช่วยเหลือเกื�อกูลระหว่างชุมชน 
5. บทบาทในการตั�งกลุ่มเยาวชน 
6. บทบาทในกรณีพิพาทที�เกี�ยวกบัผลประโยชน์ของชุมชน    

  จากงานวิจัยดังกล่าวจะเหน็ได้ว่า บทบาทผู้นาํชุมชนมุสลิมในกรุงเทพมหานครจาํกัด
อยู่ในเรื�องการใช้บทบัญญัติทางศาสนาตามกฎหมาย   บทบาทเกี�ยวกับมัสยิด  โรงเรียนสอนศาสนา
ประจาํมัสยิดและบทบาททางสงัคมเท่านั�น ซึ�งไม่รวมถงึการฟัตวาบทบัญญัติทางศาสนาในกรณีปัญหา
ที�เกดิขึ�นในสงัคมมุสลิม   
     

จ. เอกสารและงานวิจัยที�เกี�ยวข้องกบัการฟัตวาของประเทศมุสลิม 

   Haji Mat  Yahya (2004 :132 - 147) วิจัยเรื�อง  Fatwa Dan Hubungannya   
Dengan Sunnah Satu Kajian Kes Di  Semenanjung Malaysia  พบว่า  มุฟตีย์ของรัฐต่างๆ ใน
ประเทศมาเลเซีย อยู่ภายใต้โครงสร้างการบังคับบัญชาของสภาศาสนาอิสลามของรัฐ   และจะมีความ
แตกต่างกันในรายละเอียดบางประการ  เช่น รัฐกลันตัน  สลังงอร์  ยะโฮร์ และตรังกานู มีตําแหน่ง
รองมุฟตีย์  ระดับขั�นของมุฟตีย์ของรัฐต่างๆ ไม่เท่าเทียมกนั  กฎหมายของบางรัฐ ให้อาํนาจฟัตวา
แก่คณะกรรมการฟัตวาในนามองค์คณะทาํการฟัตวา แม้ว่ามุฟตีย์ขาดประชุมพิจารณากต็าม  จาํนวน
คณะกรรมการฟัตวาของรัฐต่างๆ มีจาํนวนระหว่าง  5 -17 คน และองค์ประชุมมีจาํนวนระหว่าง  3 
-10 คน  คณะกรรมการฟัตวาของรัฐต่างๆ ส่วนใหญ่ประกอบด้วยกรรมการผู้ทรงคุณวุฒิทาง
กฎหมายอิสลาม  มีทั�งกรรมการที�มีปริญญาและตาํแหน่งทางวิชาการและกรรมการผู้ทรงคุณวุฒิที�ไม่
มีปริญญา  เจ้าหน้าที�ของสาํนักงานมุฟตีย์มีจาํนวนระหว่าง  5 -13 คน  
  Mohd  Akram  Bin Dahaman ( 2005 : 63 - 66) วิจัยเรื�อง  Metode fatwa 
Jawatankuasa  Syariah Negeri Perlis Kajian Berasaskan  Fatwa  Fatwa Tahun 1990-2000 
พบว่า รัฐเปอร์ลิส เริ�มมีมุฟตีย์ใน  ค.ศ. 1941 โดยมีชัยค์มะหมฺูด  บิน มุฮัมมัดสะมัน ดํารงตาํแหน่ง



14 

 

มุฟตีย์ โดยที�ขณะนั�นยังไม่มีกฎหมายลายลักษณ์อกัษรมารองรับ ต่อมาใน  ค.ศ. 1948    รัฐเปอร์ลิส
ได้บัญญัติรัฐธรรมนูญรัฐ ให้อาํนาจกษัตริย์แต่งตั�งสภาศาสนาอิสลามและจารีตประเพณีมลายูเปอร์ลิส 
(Majlis Agama Islam Dan Adat Istiadat Melayu Perlis – MAIPs )  ต่อมาใน ค.ศ. 1964  ได้มี
การบัญญัติกฎหมายการบริหารกิจการศาสนาอิสลามแห่งรัฐเปอร์ลิส  บัญญัติให้มีคณะกรรมการ
กฎหมายอิสลามแห่งรัฐเปอร์ลิส  ( Jawatankuasa  Syariah Negeri Perlis) มีอาํนาจหน้าที�เป็นที�
ปรึกษาของสภาศาสนาอสิลามและจารีตประเพณีมลายูเปอร์ลิส ในด้านการฟัตวา  โดยบัญญัติให้การ
ฟัตวาของสภาศาสนาอิสลามและจารีตประเพณีมลายูเปอร์ลิสจะต้องผ่านการศึกษาวิเคราะห์ของ
คณะกรรมการกฎหมายอสิลามแห่งรัฐเปอร์ลิสมาก่อน  
  กฎหมายการบริหารกิจการศาสนาอิสลามแห่งรัฐเปอร์ลิสกาํหนดว่าคณะกรรมการ
กฎหมายอิสลามแห่งรัฐเปอร์ลิส มีมุฟตีย์เป็นประธานกรรมการ และคณะกรรมการอื�น 6 คน โดยที�
สมาชิกสภาศาสนาอสิลามและจารีตประเพณีมลายูเปอร์ลิสจะเป็นคณะกรรมการกฎหมายอิสลามไม่
เกนิ 3 คน 

 
กระบวนการฟัตวา 

 
การขอคาํฟัตวาทาํได้ 2 วิธีคือ การขอคาํฟัตวาต่อสาํนักงานมุฟตีย์โดยตรงหรือผ่าน

สภาศาสนาอสิลามและจารีตประเพณีมลายูเปอร์ลิสกไ็ด้ 
 เมื� อขอคําฟัตวาต่อสํานักงานมุฟตีย์ มุฟตีย์จะต้องขออนุญาตจากกษัตริย์แห่ง

รัฐเปอร์ลิสตามขั�นตอน เพื�อนําคําขอฟัตวาเข้าที�ประชุมคณะกรรมการกฎหมายอิสลามเพื�อพิจารณา
และทาํคาํฟัตวา 

 หากเป็นการขอคําฟัตวาผ่านสภาศาสนาอิสลามและจารีตประเพณีมลายูเปอร์ลิส  
สภาจะนําคําขอฟัตวาเข้าที�ประชุมสภาพิจารณาความจาํเป็นของคําขอฟัตวาดังกล่าว หากเห็นว่า
จาํเป็นกจ็ะส่งต่อไปยังคณะกรรมการกฎหมายอสิลามเพื�อศึกษาและทาํคําฟัตวา 

 ผลการศึกษาและคาํฟัตวาของคณะกรรมการกฎหมายอิสลามทั�งสองกรณีดังกล่าว
จะถูกนาํมายังสภาศาสนาอสิลามและจารีตประเพณีมลายูเปอร์ลิสอีกครั�งเพื�อพิจารณา 

ก. ปฎิเสธคาํฟัตวาและให้ศึกษาเพิ�มเติม หรือ 

ข. ยอมรับคาํฟัตวา และหากเห็นความจาํเป็นอาจจะให้เผยแพร่ในเอกสารราชการ

กไ็ด้ 

 การฟัตวาของคณะกรรมการกฎหมายอิสลามแห่งรัฐเปอร์ลิส   ไม่ยึดทัศนะทาง
กฎหมายอสิลามของมัซฮับใดๆ เป็นการเฉพาะ แต่จะใช้ทัศนะทางกฎหมายอิสลามของมัซฮับใดๆ ก็
ได้ตามนํ�าหนักแหล่งที�มาของกฎหมาย    คณะกรรมการกฎหมายอิสลามแห่งรัฐเปอร์ลิสมี
กระบวนการพยายามไปสู่การอ้างอิงอัลกุรอานและสุนนะฮฺ  โดยกระบวนการนี� เน้นการอ้างอิง



15 

 

แหล่งที�มาของกฎหมายที�ปรากฎอยู่ในตํารากฎหมายอิสลามมาเป็นแนวทางและวิเคราะห์โดย
กระบวนการอ้างองิ  การวิเคราะห์นํ�าหนักและความถูกต้องของแหล่งที�มาของกฎหมายโดยไม่ยึดติด
กับมัซฮับใดๆ ตามรัฐธรรมนูญรัฐเปอร์ลิส ( Law of the Constitution  of  Perlis ) ภาค 2 มาตรา 
5 วรรค  1  ที�บัญญัติว่า “ ศาสนาประจาํรัฐคือศาสนาอิสลามแนวอะฮลิฺสสุนนะฮวัฺลญะมาอะฮ ฺที�มี
การนับถือและปฏิบัติในรัฐ ” และกฎหมายการบริหารกิจการศาสนาอิสลาม 1964  ภาค 2  มาตรา  
7(4) บัญญัติว่า “ การให้คาํฟัตวาของสภาและการให้คําปรึกษาของคณะกรรมการกฎหมายอิสลาม 
จะต้องตามอลักุรอานและสุนนะฮ ฺ” 

 จากกฎหมายดังกล่าวปรากฎชัดเจนว่ารัฐเปอร์ลิสไม่เน้นการตามทศันะทางกฎหมาย
อิสลามของมัซฮับใดๆเป็นการเฉพาะดังเช่นรัฐอื�นๆ  (Mohd  Akram  Bin Dahaman  , 2005 : 
78 ) 
 ส่วนปัญหาในการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส ได้แก่ 

1. มีการฟัตวาโดยใช้วิธีการไม่ถูกต้องตามมาตรฐานหลักวิชาการ เช่น การฟัตวา
กรณีซะกาตเงินเดือนโดยใช้แหล่งที�มาทั�วไปไม่เฉพาะกรณี 

2. ความผิดพลาดในการอ้างแหล่งที�มาของกฎหมายในการฟัตวากรณีให้ผู้นับถือ
ศาสนาอสิลามรับมรดกจากเจ้ามรดกที�นับถอืศาสนาอื�น โดยอ้างอิงหะดีษ แต่ปรากฎว่าความจริงแล้ว
ไม่ใช่หะดีษเป็นเพียงทัศนะของตาบิอนี 

3. การฟัตวาโดยไม่ระบุแหล่งที�มาของกฎหมายอสิลาม 
4. การฟัตวาโดยระบุแหล่งที�มาที� ไม่ชัดเจน  ทําให้ไม่สามารถตรวจสอบความ

ถูกต้องได้ 
5. เน้นการฟัตวากรณีปัญหาในอดีตที�ปรากฎอยู่ในตํารากฎหมายอสิลามทั�วไปมาก

เกนิไป ในอตัราส่วน 3 : 2 
6. การฟัตวาโดยอ้างอิงหะดีษเฎาะอีฟ (Mohd  Akram  Bin Dahaman  , 2005 : 

162 ) 
 
Ahmad  Zaharuddin  (2004:47 )  วิจัยเรื�อง Fatwa  Jawatankuasa Perundingan 

Hukum Syarak  Negeri Pahang  Dari Tahun 1980 Hingga 1997 : Satu  Analisis   พบว่า  
สถาบันฟัตวามีขึ�นครั�งแรกในสมัยกษัตริย์บันดาฮารอ  วันอาลีย์  ( ค.ศ. 1806 - 1857 )โดยมีการ
แต่งตั�งตูวัน หะญีอับดุลชุโกร์ ดาํรงตาํแหน่งมุฟตีย์ มีหน้าที�ให้คาํปรึกษาแก่กษัตริย์และให้การอบรม
วงศาคณาญาติของกษัตริย์  มุฟตีย์แห่งรัฐปะหังมีสถานภาพที�โดดเด่นมาก และสาํนักงานมุฟตีย์ก็
ตั�งอยู่ในเขตพระราชฐานในเมืองเปอกนัมาตั�งแต่อดีตจนกระทั�งปัจจุบัน มิได้อยู่ในกรุงกวนตันเมือง
หลวงของรัฐปะหัง ( Ahmad  Zaharuddin  ,2004 :  7-10 )การฟัตวาในรัฐปะหัง อยู่ในอาํนาจ
หน้าที�ของคณะที�ประชุมกฎหมายอิสลาม  (  Jawatankuasa Perundingan Hukum Syarak  -  



16 

 

JPHS) การฟัตวาคณะที�ประชุมกฎหมายอิสลาม ตั�งแต่  ค.ศ.1980- 1997 รวมทั�งสิ�น  39  เรื�อง  
เฉลี�ยปีละ   2.16  เรื�อง 

การฟัตวาในรัฐปะหังใช้ทัศนะทางกฎหมายอิสลามของมัซฮับอัลชาฟิอีย์ เว้นแต่
ทัศนะดังกล่าวจะขัดแย้งกับผลประโยชน์ของส่วนรวม  ดังปรากฎในกฎหมายการบริหารกฎหมาย
อิสลามแห่งรัฐปะหัง( Enakment Pentadbiran  Undang Undang Islam  Pahang )  ค.ศ.1991  
มาตรา 41 (1)และ (2) ว่า 

 ( 1 ) ในการฟัตวาตามมาตรา 36  หรือการให้คาํปรึกษาตามมาตรา  40  มุฟตีย์
จะต้องใช้ทัศนะหลักของมัซฮับอัลชาฟิอีย์ในการฟัตวา ตามมาตรา  36 หรือการให้คําปรึกษาตาม
มาตรา 40  มุฟตีย์จะต้องฟัตวาตามทัศนะหลักของมัซฮับอัลชาฟิอีย์ 

 (2) หากมุฟตีย์เห็นว่าการตามทัศนะหลักของมัซฮับอัลชาฟิอีย์  ขัดแย้งกับ
ประโยชน์สาธารณะ  มุฟตีย์มีอาํนาจที�จะใช้ทศันะหลักในมัซฮับหะนะฟีย์  มาลิกย์ีหรือฮัมบะลีย์ 

 (3) หากมุฟตีย์เห็นว่า ไม่มีทัศนะหลักของมัซฮับทั�งสี�สามารถตามได้โดยไม่นาํไปสู่
การขัดแย้งกบัประโยชน์สาธารณะ  มุฟตีย์มีอาํนาจที�จะทาํการฟัตวาตามทัศนะของตนโดยไม่ยึดติด
กบัทศันะหลักของมัซฮับทั�งสี�  ( Ahmad  Zaharuddin ,2004 :  45 ) 

 อย่างไรกต็ามจากการศึกษากระบวนการฟัตวา  จากบันทึกการประชุมของคณะที�
ปรึกษากฎหมายอสิลามของรัฐปะหังพบว่า คณะที�ปรึกษากฎหมายอสิลามไม่ได้ตามตัวบทกฎหมาย
ดังกล่าวอย่างเคร่งครัดมากนัก  แต่ในการฟัตวาจะมีการศึกษาทัศนะของนักกฎหมายอิสลาม
โดยทั�วไปและพฤติการณ์แวดล้อม รวมอยู่ในเอกสารประกอบการพิจารณาในการประชุมเพื�อทําการ
ฟัตวาด้วย  

 ข้อสงัเกตุในการฟัตวาของรัฐปะหัง 
 
1. โดยทั�วไปแล้วการฟัตวาใช้ทัศนะทางกฎหมายอิสลามของมัซฮับอัลชาฟิอีย์เป็น

หลัก  
2. การฟัตวามีจุดอ่อนด้านการประชาสัมพันธ์ ในกรณีที�ฟัตวาที�สังคมจําเป็นต้อง

ทราบ แม้ว่าจะมีการเผยแพร่ในสื�อของรัฐแล้ว แต่การเผยแพร่ยังคงมีข้อจาํกดั 
3. การฟัตวาในบางกรณีไม่มีการระบุแหล่งที�มา เช่น คาํฟัตวาห้ามใช้ฮอร์โมน FSH 

– P  จากสมองหมู เพื�อนํามาใช้เป็นอาหารของสัตว์เลี� ยง โดยให้เหตุผลว่าเป็นการสดัด์ อัซซะรออิอ ์
และเป็นชุบฮะฮเฺท่านั�น และคาํฟัตวาห้ามหนังสือ อัลเอารอด อลัมุฮัมมะดียะฮ ฺ ของกลุ่มอัลอัรกอม
โดยไม่ระบุแหล่งที�มาที�ใช้อ้างอิง  คําฟัตวาห้ามเขียนอัลกุรอานเป็นภาษาละติน โดยให้เหตุผลว่าเพื�อ
รักษาความบริสทุธิ� ความสงูส่งและหลักการอ่านอลักุรอาน 

4. การตามทัศนะของมัซฮับอสิลามโดยไม่มีการวินิจฉัย  แม้ว่าคณะกรรมการฟัตวา
ส่วนใหญ่เห็นด้วยกบัการใช้คาํวินิจฉัยในการฟัตวา 



17 

 

5. การตามคําฟัตวาขององค์กรฟัตวาระดับชาติโดยไม่มีการวินิจฉัยแหล่งที�มาของ
ฟัตวาดังกล่าวแต่อย่างใด ( Ahmad  Zaharuddin  , 2004 :  48 - 51 ) 

 Haji  Japar Bin Haji Mat Dian (1999) วิจัยเรื�อง  Institusi  Fatwa  :  Peranan 
Dan Sumbangan  Jabatan Mufti Kerajaan Negeri  Brunei  Darussalam พบว่า การฟัตวาใน
ประเทศบรูไนอยู่ในอาํนาจหน้าที�ของคณะกรรมการกฎหมาย ส่วนมุฟตีย์ไม่มีอาํนาจฟัตวาโดยตรง  
แต่เป็นผู้บริหารสถาบันฟัตวา  เป็นสมาชิกสภาศาสนาอิสลามโดยตําแหน่ง  และเป็นกรรมการ
กฎหมายของสภาศาสนาอสิลามโดยตาํแหน่งร่วมกบัคณะกรรมการอื�นๆ 

ในการฟัตวา  เมื�อคาํขอฟัตวาได้ดําเนินการตามกระบวนการที�กฎหมายบัญญัติแล้ว 
คณะกรรมการกฎหมายจะเป็นผู้ร่างคําฟัตวา  หากร่างคําฟัตวาได้รับความเห็นชอบโดยเอกฉันท์จาก
คณะกรรมการกฎหมาย หรือบุคคลอื�นที�เข้าประชุมและมีสิทธิออกเสียง ประธานคณะกรรมการ
กฎหมายจะต้องทาํคําฟัตวาตามร่างดังกล่าวในนามคณะกรรมการกฎหมาย   หากไม่ได้รับความ
เห็นชอบอย่างเป็นเอกฉันท์ให้ส่งคําขอฟัตวาดังกล่าวไปยังสภาศาสนาอิสลาม และให้คําฟัตวาตาม
เสียงส่วนใหญ่ของที�ประชุมสมาชิกสภา และสภาศาสนาอิสลามยังมีอาํนาจทาํการฟัตวาและเผยแพร่
คาํฟัตวาได้เสมอตามความประสงค์ ( Haji  Japar Bin Haji Mat Dian , 1999 : 268 )    กฎหมาย
ยังบัญญัติให้ใช้ทัศนะที�มีนํ�าหนักอ่อน  ดังปรากฎในภาค 77 มาตรา  43(1) ของกฎหมายสภา
ศาสนาอิสลามและศาลกอฎี   และตามมาตรา 43(3)  กาํหนดให้มุฟตีย์ยังดาํรงตาํแหน่งประธาน
กรรมการตุลาการ  ทาํให้มุฟตีย์ต้องทาํหน้าที� 2 สถานะ คือตาํแหน่งทางตุลาการและทางการฟัตวา  ( 
Haji  Japar Bin Haji Mat Dian , 1999 : 272 )      

Faisal Bin Haji Muhammad Ali  Nurdin (1997) วิจัยเรื�อง Sadd al-Dhara’i 
Pemakaiannya  Dalam Fatwa Majelis Ulama Indonesia  พบว่า ตั�งแต่เริ�มก่อตั�งสภาปราชญ์
อนิโดนีเซีย (Majelis Ulama Indonesia - MUI ) ใน  ค.ศ.1975  สภาได้ทาํหน้าที�ฟัตวา โดยที�สภา
จะแต่งตั�งคณะกรรมการฟัตวาและบทบัญญัติศาสนาทาํหน้าที�ตามกฎเกณฑ์และวิธีการที�สภากาํหนด
คณะกรรมการฟัตวาและบทบัญญัติศาสนา   

คณะกรรมการฟัตวาและบทบัญญัติศาสนาเป็นคณะกรรมการเฉพาะกิจ  ในการฟัต
วาแต่ละกรณีจะมีคณะกรรมการที�แต่งตั� งจากนักวิชาการผู้ ชํานาญการทางวิชาการอิสลาม  และ
ผู้ เชี�ยวชาญในสาขาที� เกี�ยวข้องกับกรณีที�จะทําการฟัตวา  ตั� งแต่เริ�มมีคณะกรรมการฟัตวาและ
บทบัญญัติศาสนา จนกระทั�ง  ค.ศ. 1997 คณะกรรมการฟัตวาและบทบัญญัติศาสนา ได้ทาํการฟัต
วา จาํนวน  53  เรื�อง ทั�งในด้านความเชื�อความศรัทธา  อิบาดะฮ ฺ ความเข้าใจอิสลาม สังคม และ
อื�นๆ  ฟัตวาดังกล่าวรวบรวมอยู่ในหนังสอื Himpunan Keputusan Dan Fatwa  Majelis  Ulama  
Indonesia  ( ประมวลข้อชี� ขาดและฟัตวาสภาปราชญ์อินโดนีเซีย ) ฟัตวาดังกล่าวถอืเป็นทัศนะของ
สภาปราชญ์อนิโดนีเซียต่อกรณีต่างๆ เหล่านั�น   ด้วยเหตุดังกล่าวสภาปราชญ์อินโดนีเซียจึงมีความ
ระมัดระวังอย่างยิ�งในการฟัตวาต่อกรณีต่างๆ (  Faisal , 1997 : 282 - 284 )        

 



18 

 

 
 
 

บทที�  2 

ความรูท้ั �วไปเกี�ยวกบัการฟัตวา 

 

 เนื�องด้วยสถานภาพของการฟัตวาที�เป็นองค์ประกอบที�สาํคัญองค์ประกอบหนึ�งของ
สังคมมุสลิมทั�วไปและรัฐปีนังเป็นการเฉพาะดังที�ได้กล่าวไว้ในปัญหาและความเป็นมาของการวิจัย  
การวิจัยเรื�องนี� จึงต้องศึกษาข้อมูลพื�นฐานเกี�ยวกบัการฟัตวา ในประเด็นนิยามศัพท์ของฟัตวาและมุฟ
ตีย์      ประวัติความเป็นมาของการฟัตวาในยุคต่างๆในประวัติศาสตร์อิสลามและการฟัตวายุค
ปัจจุบัน    โดยมีรายละเอยีดดังนี�  
 
2.1 ความหมายของฟัตวาและมุฟตีย ์
 
  ฟัตวา  มีความหมายเดียวกับคําว่า อิฟตาอ์ ในความหมายเชิงภาษาศาสตร์ อิบนุ
มันซรูนิยามว่า ฟัตวาหมายถึง  การให้คาํอธิบายสิ�งที�ไม่ชัดเจนและการถามตอบทั�วไป  ( Ibn Manzur, 
n.d. : 3348 )  ส่วนความหมายเชิงวิชาการ  ญาดุลฮัก นิยามว่า หมายถึงการชี� แจงบทบัญญัติของ   
อลัลอฮจฺากแหล่งที�มาของบทบัญญัติทางศาสนาอสิลามโดยทั�วไป  ( Jad al-Haq,1995:171 )  
 ส่วนคาํว่า  มุฟตีย์  ในความหมายเชิงภาษาหมายถงึ  ผู้ให้คาํฟัตวา แม้ว่าจะทาํการฟัต
วาเพียงครั�งเดียวกต็าม ( Ibn Manzur, nd : 3348 )  ศูนย์ภาษาอาหรับ (Majma’ al-Lughah al-
Arabiah ) แห่งอียิปต์ ให้ความหมายว่า หมายถึง  นักกฎหมายอิสลามที�รัฐแต่งตั�งให้ทาํหน้าที�ชี� แจง
บทบัญญัติทางศาสนา  ( Majma’ al-Lughah al-Arabiah , 2004   : 674 ) ส่วนความหมายเชิง
วิชาการ อัลบุฮูตีย์ นิยามว่า มุฟตีย์คือผู้ ชี� แจงบทบัญญัติศาสนาโดยไม่มีสภาพบังคับ(Al-Buhuti , 
1997 : 261)  
  จากนิยามของมุฟตีย์ที�นักวิชาการอสิลามสาขาต่างๆ ให้ไว้  ดังนั�นจึงอาจให้คํานิยาม
ของมุฟตีย์ซึ�งครอบคลุมและจาํกดัความแล้วตามนัยของนิยามทางกฎหมายอสิลามที�นักวิชาการอิสลาม
สาขาต่างๆ เห็นพ้องต้องกนัคือ มุฟตีย์ หมายถงึ มุจญ์ตะฮิดหรือผู้มีความรู้ความเข้าใจทัศนะของมุจญ์
ตะฮิด  
 
 



19 

 

 
 
 
2.2 ประวติัและพฒันาการของการฟัตวา 
 
 ประวัติความเป็นมาของการฟัตวา สามารถแบ่งออกเป็นยุคต่างๆ ได้ดังนี�   

1. การฟัตวาในยุคก่อตั�งรากฐาน  : ยุคศาสนทูต สาวก และสาํนักตัวบทนิยมและ
สาํนักวิจารณญาณนิยม 

2. การฟัตวาในยุคการเกดิมัซฮับ(สาํนักกฎหมายอสิลาม) 
3. ยุคยึดถอืสาํนักกฎหมายอสิลามอย่างเข้มข้น(ตักลีด)   
4. การฟัตวาในยุคปัจจุบัน 

 
 ประวัติความเป็นมาของการฟัตวา ในยุคต่างๆ เหล่านี�  เป็นการกล่าวถงึลักษณะสาํคัญ
และวิวัฒนาการ โดยมีรายละเอยีดดังนี�  
 
 2.2.1  การฟัตวาในยุคก่อตั;งรากฐาน  : ยุคศาสนทูต เศาะหาบะฮฺ และการเกิด
สํานกัตวับทนิยมและสํานกัวิจารณญาณนิยม 
  การฟัตวาในยุคก่อตั�งรากฐาน  ประกอบด้วยการฟัตวาในยุคศาสนทูต เศาะ
หาบะฮ ฺ ตลอดไปจนกระทั�งยุคสาํนักตัวบทนิยมและสาํนักวิจารณญาณนิยม 
    ในยุคท่านนบีมุฮัมมัด   การฟัตวาและการพิพากษาตามนัยเชิงนิติบัญญัติ  
เป็นสทิธขิองอลัลอฮแฺต่เพียงผู้เดียว  เป็นเอกสทิธขิองอลัลอฮทฺี�ผู้ใดจะละเมิดมิได้  
   อลัลอฮกฺล่าวความว่า  
   
 “ พวกเขาขอคาํวินิจฉัยจากท่าน จงกล่าวเถิดอัลลอฮวิฺนิจฉัยแก่พวกท่าน ”  
                  ( นิสาอ์ :  อายะฮทฺี� 176) 
 

 “ พวกเขาขอคาํวินิจฉัยจากท่านในเรื�องสตรี จงกล่าวเถิดอัลลอฮจฺะวินิจฉัยแก่
พวกท่านในเรื�องของพวกนาง ”  

                                           ( อัลนิสาอ์ : อายะฮทฺี� 127) 
   
  โดยทั�วไปแล้ว ผู้ทาํหน้าที�ฟัตวาในยุคนี� คือท่านนบีมุฮัมมัด  โดยที�ท่านเป็น
ผู้ทําหน้าที�เผยแผ่ อธิบาย วินิจฉัยและบริหารบทบัญญัติทางศาสนาอิสลาม  ในทุกๆเหตุการณ์ที�



20 

 

เกดิขึ�นในสงัคม ทั�งในเรื�องทางโลกหรือทางความเชื�อความศรัทธา ท่านจะทาํการวินิจฉัยโดยตัวเอง ใน
การฟัตวานั�นหากกรณีใดมีบทบัญญัติอยู่แล้ว ท่านกชี็� ขาดตามนั�น หากยังไม่มีกจ็ะรอการประทาน
บทบัญญัติจากอัลลอฮ ฺ( Ibn Qaiyim,1423a : 11 ; ,Al-Nawawi,1995: 72)  แต่บางครั�งปรากฎ
ว่านบีมุฮัมมัด   เองกอ็นุญาตให้เศาะหาบะฮทฺาํหน้าที�ฟัตวาด้วยเช่นกนั เศาะหาบะฮทฺี�ทาํการฟัตวา
ในยุคของนบีมุฮัมมัด  มีหลายท่านด้วยกนั ตามที�ปรากฏในรายงานต่างๆ 
   โดยที�มุหัมมัด บินสะหลฺ์ บินอบีหัซมะฮ ฺรายงานว่า ในยุคท่านนบีมุฮัมมัด  
มีผู้ทาํการฟัตวา 3 คนจากมุฮาญิรีน คือ อมัุร อุษมาน และอลีย์ และ 3 คนจากอันศอร์ คือ อุบัย บิน
กะบ์ มุอา๊ซ บินญะบัล และซัยด์ บินษาบิต (  Al-Zahbi,1405b. : 451-452  ) 
   อย่างไรกต็ามสายรายงานอื�นๆ ยังมีการรายงานว่า นอกจากบุคคลเหล่านั�น 
ยังมีท่านอื�นๆ อีกที�ทาํการฟัตวาในยุคท่านนบีมุฮัมมัด   โดยเฉพาะอย่างยิ�งในยามที�พวกเขาไม่ได้
อยู่พร้อมกบัท่าน  ดังในหะดิษที�อบินุอมัร์ รายงานว่าท่านนบีมุฮัมมัด   กล่าวในวันสงครามอะหฺซาบ 
ว่า 
 

 ความว่า “ใครก็ตามอย่าละหมาดอัศร์จนกว่าจะถึงไปยังบนีกุรัยเซาะฮฺ ” 
ต่อมาเมื�อเดินทางไปและได้เวลาละหมาดอัศร์ บางส่วนกล่าวว่า “เราจะไม่ละหมาด
จนกว่าเราจะถงึไปยังพวกเขา ” แต่บางส่วนกล่าวว่า”เราต้องละหมาด เพราะท่านไม่มี
เจตนาให้เราทาํเช่นนั�น ” หลังจากนั�นพวกเขากเ็ล่าเรื�องราวให้ท่านนบี   ทราบ ท่าน
กไ็ม่ได้ตาํหนิผู้ใดเลย 

( Al-Bukhari,1998 : 4119  ; Muslim,1998 :  1770 )  
 
   นักกฎหมายอสิลามมีความเหน็แตกต่างกนัในกรณีการฟัตวาของเศาะหาบะฮฺ

ในยุคของนบีมุฮัมมัด  บางท่านเห็นว่าอนุญาต บางท่านเหน็ว่าไม่อนุญาต บางท่านแยกเป็นกรณี แต่
ทั�งหมดเห็นพ้องกันว่า ฟัตวาต่างๆเหล่านั�นที�สุดแล้วกข็ึ� นอยู่กับการยอมรับของท่านนบีมุฮัมมัด    
กรณีใดที�ท่านยอมรับกเ็ป็นบทบัญญัติหนึ�งของศาสนา กรณีใดที�ท่านไม่ยอมรับกต็กเป็นโมฆะไป   ด้วย
เหตุดังกล่าว จึงสามารถกล่าวได้ว่า ฟัตวาในยุคของท่านนบีมุฮัมมัด   ต้องอ้างอิงท่านเป็นหลัก ส่วน
การฟัตวาของเศาะหาบะฮ ฺหากท่านยอมรับกถ็อืว่าใช้ได้ หากท่านไม่ยอมรับกเ็ป็นอนัตกเป็นโมฆะ การ
ฟัตวาของเศาะหาบะฮ ฺจะไม่นับว่าบทบัญญัติศาสนานอกจากจะต้องได้รับการรับรองจากท่านก่อน
เสมอ ( Khallaf,1996:  221-222) 
   แหล่งที�มาของฟัตวาในยุคนบีมุฮัมมัด  มีเพียงประการเดียวคือวิวรณ์ 
ประเภทต่างๆ อันได้แก่อัลกุรอานและ สุนนะฮซึฺ�งเป็นวิวรณ์โดยนัยที�ท่านนบีมุฮัมมัด  ได้เรียบ
เรียงคําจากวิวรณ์ที� อัลลอฮปฺระทานลงมาตามสถานการณ์ต่างๆ ทั�งที�เป็นการอธิบายหลักการของ     
อลักุรอาน หรือเพิ�มเติมหลักการใหม่ตามหลักการทั�วไปในอลักุรอาน ( Khallaf,1996:  223) 



21 

 

           ในยุคของท่านนบีมุฮัมมัด  เมื�อเกิดกรณีใดขึ�น ท่านจะมีคําอธิบายและข้อ
ชี�แนะแก่เศาะหาบะฮ ฺ บทบัญญัติอิสลามมีความครบถ้วนสมบูรณ์ในยุคของท่าน  คงเหลือแต่เพียงการ
อธบิาย การวินิจฉัยและการปรับใช้หลักกฎหมายกบัข้อเทจ็จริงที�เกิดขึ�น  ต่อมาเมื�อท่านนบีมุฮัมมัด   
เสียชีวิต  จึงมีอัลกุรอานและสุนนะฮฺเป็นมรดกทางวิชาการ บรรดาเศาะหาบะฮฺสามารถเข้าใจ
เจตนารมณ์และความหมายของหลักบทบัญญัติอิสลามได้เป็นอย่างดี  ทําให้สามารถเผชิญกับปัญหา
ใหม่ๆที�เกดิขึ�นได้ในทุกสถานการณ์  บรรดาเศาะหาบะฮทฺาํการอจิญ์ติฮาดจากตัวบทอลักุรอานและสุน
นะฮ ฺเนื�องจากอัลกุรอานและสุนนะฮไฺม่ได้กล่าวถึงกรณีต่างๆโดยละเอียดทุกกรณี แต่กมี็หลักที�เศาะ
หาบะฮสฺามารถนําไปปรับใช้กับกรณีต่างๆ ที�เกิดขึ� นได้โดยการฟัตวาจากตัวบทและการอิจญ์ติฮาด  
ตามวิธีการที�พวกเขาคุ้นเคยในยุคนบีมุฮัมมัด    การฟัตวาของเศาะหาบะฮจฺึงใช้ตัวบทอลักุรอาน
และสนุนะฮเฺป็นอนัดับแรก หากเป็นกรณีตัวบทอลักุรอานและสนุนะฮไฺม่ได้กล่าวรายละเอียดไว้ บรรดา
เศาะหาบะฮจฺะฟัตวาโดยการวินิจฉัยโดยใช้เจตนารมณ์และหลักบทบัญญัติอิสลามทั�วไปอย่างเตม็กาํลัง
ความสามารถเพื�อแสวงหาบทบัญญัติอิสลามในกรณีดังกล่าว  ในกรณีใดๆที�เกิดขึ�นที�ตัวบทอลักุรอาน
และสนุนะฮไฺม่ได้ระบุไว้เศาะหาบะฮเฺห็นพ้องกนัว่าให้ใช้การอจิญ์ติฮาดโดยใช้วิจารณญาณ ( อัรเราะอย์ฺ 
)ประเภทต่างๆ  เช่น มัศละฮะฮ(ฺ การทาํเพื�อสิ�งที�ยังประโยชน์ ) หรือเจตนารมณ์แห่งกฎหมายอิสลาม 
( Khallaf,1996:  231) 
   อย่างไรกต็ามในเรื�องการอิจญ์ติฮาดโดยใช้วิจารณญาณประเภทต่างๆ เช่น  
การกยิาส(การเทยีบเคียง) มะศอลิห ฺมุรสะละฮ ฺและอิสติหฺซาน (Madkur,1393 : 31) เศาะหาบะฮมีฺ
ความแตกต่างกนัในการนาํมาใช้  เศาะหาบะฮบฺางส่วนใช้อย่างกว้างขวาง แต่อีกบางส่วนใช้ในขอบเขต
ที�จาํกดัอย่างยิ�ง 
   อบูซะฮฺเราะฮ ฺเห็นว่า การอิจญ์ติฮาดโดยใช้วิจารณญาณจากความเข้าใจ
เจตนารมณ์และความหมายของหลักบทบัญญัติอิสลามของเศาะหาบะฮ ฺไม่ใช่เป็นการใช้วิจารณญาณ
แต่เพียงอย่างเดียว หากทว่าเป็นองค์ความรู้ที�เกดิขึ�นมาจากศาสตร์ของท่านนบีมุฮัมมัด   ด้วยเหตุนี�
ผู้ที�ใช้การวินิจฉัยโดยใช้วิจารณญาณอย่างกว้างขวางจึงเป็นผู้ที�อยู่พร้อมกับท่านนบีมุฮัมมัด  เป็น
ระยะเวลาอันยาวนาน เช่น อบูบักร อุมัร อุษาน อลีย์ อับดุลลอฮ ฺบินมัสอูด และท่านอื�นๆ ( Abu 
Zahrah ,n.d.a: 249 ) 

   กรณีของอบูบักร์  มัยมูน บินมะหฺรอน กล่าวว่า เมื�อคู่ความเกิดการฟ้องร้อง
กัน  อบูบักรจะพิจารณาว่ากรณีนั�นมีอยู่ในคัมภีร์ของอัลลอฮหฺรือไม่ หากมีกพิ็พากษาไปตามนั�น หาก
ไม่มีในคัมภีร์ของอลัลอฮ ฺกจ็ะพิพากษาตามสนุนะฮขฺองท่านนบีมุฮัมมัด   ที�ท่านทราบ หากไม่ทราบ 
ท่านจะสอบถามมุสลิมทั�วไปว่า มีเรื�องเช่นนี� เกิดขึ�น พวกท่านทราบหรือไม่ว่าท่านนบีมุฮัมมัด   เคย
พิพากษากรณีเช่นนี� อย่างไร บางครั�งมีคนมากมายมาบอกท่าน และเล่าคาํพิพากษาของท่านนบีมุฮัมมัด 
 แก่ท่าน ท่านกก็ล่าวว่า ขอขอบคุณต่ออัลลอฮ ฺที�ทาํให้มีพวกเราบางคนจาํเรื�องราวจากนบีมุฮัมมัด

ของเรา  หากไม่มีใครทราบอกี ท่านกจ็ะเรียกประชุมผู้นําและผู้ที�มีความรู้ความสามารถ หากพวกเขามี
มติอย่างไร ท่านกจ็ะพิพากษาไปตามนั�น  (Al-Darimi,2000a :163)  



22 

 

   กรณีของอุมัร บินค๊อฏฏอ๊บ  วิธีการวินิจฉัยของอุมัรกด็ําเนินไปตามวิธีการ
ของอบูบักร์ หากพบว่าไม่มีในอลักุรอานหรือสุนนะฮ ฺท่านกจ็ะถามว่า อบูบักรเคยพิพากษาว่าอย่างไร 
หากอบูบักรเคยพิพากษาท่านกจ็ะพิพากษาตาม หากไม่มี ท่านกจ็ะเรียกประชุมผู้รู้  ผู้รู้มีมติอย่างไร 
ท่านกจ็ะพิพากษาไปตามนั�น ( Ibn Qaiyim,1423a : 62) 

  
   กรณีของอิบนุอับบาส  เมื�อท่านถูกถามเรื�องต่างๆ ท่านจะพิจารณาว่ามีใน

คัมภีร์ของอัลลอฮหฺรือไม่ หากมีกต็อบตามนั�น หากไม่มีในคัมภีร์ของอัลลอฮ ฺกจ็ะตอบตามสุนนะฮ ฺ
หากไม่มีก็จะตอบตามทัศนะของอบูบักร์และอุมัร หากไม่มีก็จะวินิจฉัยด้วยตนเอง ( Ibn 
Qaiyim,1423a :63 ) 

  
   กรณีของอบินุมัสอดู   อิบนุมัสอดูกล่าวว่า  “ พวกท่านคนใดที�ได้รับตาํแหน่ง

ทางตุลาการ กจ็งพิพากษาตามคัมภีร์ของอลัลอฮ ฺ หากไม่มีในคัมภีร์ของอัลลอฮ ฺกจ็งพิพากษาตามการ
พิพากษาของนบีมุฮัมมัด    หากไม่มีในคัมภีร์ของอลัลอฮ ฺและคาํพิพากษาของนบีมุฮัมมัด  กจ็ง
พิพากษาตามคําพิพากษาของกัลญาณชน  หากไม่มีในคัมภีร์ของอัลลอฮ ฺคาํพิพากษาของนบีมุฮัมมัด 
  และคาํพิพากษาของกัลยาณชนกจ็งวินิจฉัยด้วยตนเอง และอย่าได้กล่าวว่า ฉันกลัวที�จะแสดงทัศนะ

ของตนเอง เพราะสิ�งที�หะล้าลย่อมชัดเจน และสิ�งที�หะรอมกชั็ดเจน สิ�งที�คลุมเครือกอ็ยู่ในระหว่างนั�น 
ท่านจงละทิ� งสิ�งที�ท่านคลางแคลง และจงไปสู่สิ�งที�ท่านไม่คลางแคลง ”   (  Al-Baihaqi, 1992b : 
20343 ) 

 
   กรณีของซัยด์ บินษาบิต  ซัยด์ บินษาบิต กล่าวว่า “ จงพิพากษาตามคัมภีร์

ของอัลลอฮ ฺ หากไม่มีในคัมภีร์ของอัลลอฮ ฺกจ็งพิพากษาตามสุนนะฮขฺองท่านนบี  หากไม่มีใน
คัมภีร์ของอลัลอฮ ฺและสนุนะฮขฺองท่านนบี   กจ็งเชิญผู้มีวิจารณญาณ แล้วจงวินิจฉัยตามที�ท่านเห็น
ควรโดยไม่ต้องกงัวลเลย ” (  Al-Baihaqi, 1992b : 20345 ) 

    
   กรณีของมุอา๊ซ  บินญะบัล  “ (เล่า)จากมุอา๊ซว่า ขณะที�ท่านนบี  ส่งมุอา๊ซ 

บินญะบัลไปยังเยเมน ท่านกล่าวว่า “ หากมีคดีให้ท่านตัดสิน ท่านจะใช้อะไรตัดสนิชี� ขาด” เขาตอบว่า 
“ฉันใช้คัมภีร์ของอัลลอฮ”ฺ ท่านกล่าวว่า “หากท่านไม่พบในคัมภีร์ของอัลลอฮ”ฺ  เขากล่าวว่า “ฉันจะใช้
สนุนะฮขฺองศาสนทูต”  ท่านกล่าวว่า “ หากท่านไม่พบทั�งในสนุนะฮขฺองศาสนทูตและคัมภีร์ของอัลลอ
ฮ”ฺ เขาตอบว่า “ฉันจะวินิจฉัยตามความเห็นของฉันอย่างเตม็ความสามารถโดยไม่บกพร่อง” ท่านศา
สนทูต   จึงเอามือตบอกของเขาและกล่าวว่า “ ขอขอบคุณอัลลอฮ ฺที�ชี� แนะทูตของศาสนทูตในสิ�ง
ที�ศาสนทูตพอใจ”  ( Abu Daud  n.d. : 3592 , Al-Tirmizi,n.d. : 1327 )อัตติรมิซีย์ กล่าวว่า ใน
ทัศนะของฉัน สายรายงานหะดีษนี� ขาดตอน  ( Al-Tirmizi,n.d. : 1327 )อัลบานีย์ กล่าวว่า เป็นหะ
ดีษมุงกรั แต่ความหมายถูกต้อง ( Al-Albani, 1992 : 283, 286 ) 



23 

 

  
            เศาะหาบะฮทฺั�งหมดเชื�อถือได้ แม้ว่าจะมีความรู้ความสามารถแตกต่างกันก็
ตาม บางท่านสามารถอจิญ์ติฮาดและฟัตวาบทบัญญัติทางศาสนาได้ แต่บางท่านเป็นผู้ตาม(มุกอลลิด)
และเป็นผู้ขอคาํฟัตวาจากท่านอื�นๆ  เศาะหาบะฮทฺี�ฟัตวาบทบัญญัติทางศาสนามีลักษณะที�หลากหลาย 
บ้างทาํการฟัตวาอย่างกว้างขวาง  บ้างฟัตวาจาํนวนปานกลาง   และบ้างฟัตวาเป็นจาํนวนน้อย   
   อิบนุกัยยิม กล่าวว่า มีการบันทึกว่า เศาะหาบะฮฺที�ทาํการฟัตวา มี 30 กว่า
ท่าน ทั�งชายและหญิง โดยเศาะหาบะฮทฺี�ทาํการฟัตวาอย่างกว้างขวางเป็นจาํนวนมาก มี 7 ท่าน ได้แก่ 
อุมัร  อลีย์ อับดุลลอฮ ฺบินมัสอูด  อาอิชะฮ ฺ ซัยด์ บินษาบิต  อับดุลลอฮ ฺบินอุมัร และอบัดุลลอฮ ฺบิน
อบับาส 
   เศาะหาบะฮฺที�ทําการฟัตวาจํานวนปานกลาง มี 13 ท่าน  ได้แก่  อบูบักร์  
อมุม์สะลามะฮ ฺ อนัส บินมาลิก  อบูสะอดี อลัคุดรีย์ อบูฮุรัยเราะฮ ฺอษุมาน บินอัฟฟาน อับดุลลอฮ ฺบิน
อมัร์บินอาศ อบัดุลลอฮ ฺบินซบุัยร์  อบูมูซา อลัอัชอารีย์  สะอัด บินอบีวักกอศ  สลัมาน อัลฟาริซีย์ ญา
บีร บินอบัดุลลอฮ ฺและมุอา๊ซ บินญะบัล 
   ส่วนที�เหลือมีการบันทึกฟัตวาคนละหนึ�งหรือสองกรณี เช่น อบูดัรดาอ์  อบู
อบุัยดะฮ ฺบินญัรรอฮ ฺซะอดี บินซัยด์ ฮุซัยน์ บินอลีย์  หะซัน บินอลีย์  ฟาติมะฮอฺซัซะฮรฺออ์  ฮัฟเศาะฮ ฺ
บินติอุมัร  นุอ์มาน บินบะชีร  ศอฟียะฮ ฺ อุซามะฮ ฺบินซัยด์ และท่านอื�นๆ    ( Ibn Qaiyim,1423a : 
12-14 ) 
   แหล่งที�มาของฟัตวาในยุคเศาะหาบะฮ ฺได้แก่ อัลกุรอาน  สุนนะฮ ฺ อิจญ์มาอ ฺ
และการใช้วิจารณญาณ 
   ในยุคของท่านนบีมุฮัมมัด   ยังไม่มีการบันทึกรวบรวมอัลกุรอานทั�งหมด
เป็นเล่มเดียวกัน เศาะหาบะฮใฺช้วิธีการท่องจาํ  และบันทึกบางส่วนไว้บนหนังสัตว์หรือกระดูก และ
อื�นๆ    ต่อมาในยุคเคาะลีฟะฮอฺบูบักร เศาะหาบะฮทฺี�ท่องจาํอัลกุรอานเป็นจาํนวนมากได้เสียชีวิตใน
การทาํสงคราม  อุมัร  บินค๊อฏฏอ๊บจึงเสนอให้อบูบักร์รวบรวมอัลกุรอานและบันทึกไว้ในเล่มเดียวกัน 
อบูบักร์จึงสอบถามความเหน็จากเหล่าเศาะหาบะฮแฺละทั�งหมดเห็นพ้องให้ทาํ ท่านจึงให้ซัยด์ บินษาบิต
รวบรวมจนแล้วเสร็จและเกบ็ไว้ที�อบูบักร์จนกระทั�งเสียชีวิต ต่อมาอุมัรนํามาเก็บไว้ เมื�อเสียชีวิต 
ฮัฟเศาะฮบฺุตรสาวกน็าํไปเกบ็ไว้ต่อไป  ในยุคเคาะลีฟะฮอฺุษมาน บินอัฟฟาน ท่านได้คัดลอกอลักุรอาน
จากต้นฉบับที�ฮัฟเศาะฮ ฺและส่งฉบับคัดลอกไปยังหัวเมืองต่างๆ และมีคําสั�งให้เผาส่วนที�เขียนไว้ในที�
อื�นๆ ทั�งหมด โดยที�เศาะหาบะฮทฺั�งหมดเห็นพ้องกบัคาํสั�งดังกล่าว (Al-Bukhari,1998 :  4986-
4987  )  ด้วยการรวบรวมอัลกุรอานดังกล่าวทําให้มุสลิมในยุคนี� มีความสะดวกในการศึกษา
บทบัญญัติอสิลาม รวมทั�งการพิพากษา และการฟัตวา     
   ส่วนสนุนะฮขฺองท่านนบีมุฮัมมัด   เป็นแหล่งที�มาหนึ�งของการฟัตวาในยุค
นี�   โดยเศาะหาบะฮ ฺใช้สนุนะฮเฺป็นแหล่งที�มาอันดับสองรองจากอัลกุรอาน โดยการเสาะหาบทบัญญัติ
ทางศาสนาจากการจาํ คําบอกเล่าเรื�องราวของนบีมุฮัมมัด   เพราะว่าในยุคเศาะหาบะฮ ฺยังไม่ได้มี



24 

 

การบันทึกรวบรวมสุนนะฮ ฺ เนื�องจากกลัวว่าจะทาํให้เกิดความสบัสนระหว่างอลักุรอานกับสุนนะฮ ฺ ( 
Khallaf,1996:  233) ในการใช้สนุนะฮเฺป็นแหล่งที�มาของฟัตวา เศาะหาบะฮ ฺจะมีวิธีการตรวจสอบ
ความถูกต้องของสุนนะฮอฺย่างเข้มงวด เมื�อปรากฏว่าสนุนะฮใฺดถูกต้องกจ็ะยอมรับ และนําไปตัดสินชี�
ขาด หรือฟัตวา 

   ในยุคนี� เกิดแหล่งที�มาใหม่ของบทบัญญัติอิสลามและการฟัตวา ซึ�งไม่มีใน
สมัยของท่านนบีมุฮัมมัด    นั�นคืออิจญ์มาอ ฺ   วิธีการอิจญ์มาอ ฺปรากฏชัดในยุคของเคาะลีฟะฮอฺบู
บักร์และอุมัร เมื�อเกิดกรณีใดที�อัลกุรอานไม่ได้บัญญัติไว้โดยตรง เคาะลีฟะฮกฺจ็ะเรียกประชุมเศาะ
หาบะฮทฺี�เกี�ยวข้อง หากเศาะหาบะฮมีฺมติอย่างไรกจ็ะฟัตวาและพิพากษาตามนั�น  ซึ�งอิจญ์มาอใฺนยุคนั�น
เกิดขึ� นไม่ยาก เพราะเคาะลีฟะฮอฺุมัรไม่อนุญาตให้เศาะหาบะฮอฺอกไปตั�งภูมิลําเนาในหัวเมืองต่างๆ 
เศาะหาบะฮสฺามารถออกไปได้ในตอนปลายสมัยเคาะลีฟะฮอฺษุมานเท่านั�น 
   ส่วนเราะอย์ฺ 7 ซึ�งเป็นแหล่งที�มาสุดท้ายของการฟัตวาในยุคเศาะหาบะฮ ฺโดย
การอิจญ์ติฮาดตามกฎเกณฑ์ที�กฎหมายอิสลามกาํหนดไว้ ที�มีความหมายกว้างขวาง ทั�งการกิยาส มะ
ศอลิห์มุรสะละฮ ฺอสิติหซฺานและแหล่งที�มาของบทบัญญัติอสิลามอนัดับรองแหล่งอื�นๆ 
   ในยุคของการฟัตวา  การฟัตวาของเศาะหาบะฮ ฺมีทั�งแบบฟัตวาคนเดียวและ
แบบการฟัตวาเป็นองค์คณะ  โดยที�การฟัตวาคนเดียวมักจะเป็นเรื�องปลีกย่อยส่วนบุคคล ที�ต้องการ
ทราบข้อชี� ขาดทางศาสนา การตอบคาํถามกต็อบโดยตรงต่อผู้ถาม  ส่วนการฟัตวาแบบองค์คณะ มักจะ
เป็นเรื�องส่วนรวม หรือการกาํหนดกฎเกณฑ์ทั�วไป  (Abu Zahrah,n.d.a: 252)  

 
   ตัวอย่างการฟัตวาคนเดียวของเศาะหาบะฮ ฺ เช่น กรณีชายคนหนึ�งถามอิบ

นุมัสอูด ในกรณีที�หญิงที�สามีของนางตายก่อนระบุค่ามะฮัรและก่อนเสพเมถุน  อิบนุมัสอูดฟัตวาว่า 
นางมีสทิธไิด้รับมะฮัรมิษล์ 8  ต้องอยู่อดิดะฮฺ9และมีสิทธิรับมรดก แล้วมะอกฺอล บินสนิานกย็ืนขึ�นแล้ว
กล่าวว่า ท่านนบีมุฮัมมัด   เคยพิพากษาคดีของบัรวะอ ์บินติวาชิก ญาติหญิงคนหนึ�งของเราเหมือน
ข้อชี� ขาดของท่าน ทาํให้     อิบนุมัสอดูดีใจเป็นอย่างยิ�ง  (Abu Daud,n.d. : 2114,2116 ;   Ibn 
Majah ,nd : 1891 ) 

   กรณีนี� อิบนุมัสอูดไม่ทราบมาก่อนว่าท่านนบีมุฮัมมัด    เคยพิพากษาไว้
แล้ว แต่ท่านกฟั็ตวาโดยการใช้วิจารณญาณในความหมายและเจตนารมณ์ขอตัวบททางศาสนา แล้ว

                                                
7 เราะย์  หมายถึง การใช้การใช้เหตุผลและวจิารณญาณแสวงหาความหมายและเจตนารมณข์อง

ตัวบททางศาสนา  
8  มะฮัรมษิล์ หมายถงึ มะฮัรของญาติหญิงของนางที�มสีถานะเช่นเดียวกบันาง เช่น พี�สาว  ป้า อา 

ทั�งในด้านสถานที� เวลา ทรัพย์สนิ ความงาม วยั  สติปัญญา  และศาสนา ( Al-Zuhaili ,   1985a  : 267 )    
9  อดิดะฮ ฺ หมายถึง ระยะเวลาหลังสิ�นสดุการสมรสที�ศาสนากาํหนดให้หญิงต้องรอ  เมื�อสิ�นสดุ

ระยะเวลานั�นจึงจะสมรสใหม่ได้  ( Al-Zuhaili ,   1985a  : 625 ) 



25 

 

ปรากฎว่าสอดคล้องกับคําพิพากษาของท่านนบีมุฮัมมัด   ซึ�งเป็นสิ�งยืนยันว่าวิธกีารอิจญ์ติฮาดของ
ท่านถูกต้อง ทาํให้ท่านดีใจเป็นอนัมาก 

   อลีย์ บินอบูฏอลิบ ทําการฟัตวาว่า ผู้รับจ้างทําของซึ�งเป็นผู้รับผิดต่อผู้จ้าง
เหมือนผู้รับฝากของต้องรับผิดต่อผู้ฝากในกรณีละเมิด และกล่าวว่าไม่มีสิ�งใดเหมาะสมกับผู้คน
ยิ�งกว่านั�น    (Al-Baihaqi,1992a : 11664 ) ทั�งๆ ที�ตามบทบัญญัติเดิมของการรับฝากของนั�น ผู้รับ
ฝากไม่ต้องรับผิด ดังหะดีษที�ท่านนบีมุฮัมมัด   กล่าวว่า 
     
   “ ผู้รับฝากไม่มีหน้าที�ชดใช้ ” 

(Al-Baihaqi,1992a : 12700 ) 
    
   และกล่าวว่า 

 
    “ผู้ใดรับฝากสิ�งใดกไ็ม่มีการชดใช้เหนือเขา” 

  ( Al-Baihaqi,1992a : 12700 )อัลบานีย์ เห็นว่า เป็น
หะดีษหะสนั ( Al-Albani, 1991 : 403 ) 

  
   อลีย์เหน็ว่าหะดีษดังกล่าวเป็นกรณีรับฝากทรัพยที�ไม่ละเมิดในการดูแลรักษา
เท่านั�น ส่วนกรณีละเมิดไม่ว่าจะเป็นการรักษาทรัพย์โดยวิธีการที�ไม่สมควร หรือการทุจริต ผู้ รับฝาก
ทรัพย์ต้องรับผิด (Al-Shatibi,n.d.:119 ) 
 

   ส่วนกรณีการฟัตวาแบบองค์คณะในยุคเศาะหาบะฮฺนั�น  มักจะเป็นเรื�อง
ส่วนรวม หรือการกาํหนดกฎเกณฑ์ทั�วไป เมื�อมีเรื�องส่วนรวมที�เป็นกรณีใหม่ๆที�เกดิขึ�น เคาะลีฟะฮจฺะ
เรียกประชุมเศาะหาบะฮแฺละหามติต่อกรณีนั�นร่วมกนั 

   ตัวอย่างฟัตวาแบบองค์คณะของเศาะหาบะฮ ฺเช่น การฟัตวากรณีโทษของ
การดื�มสรุา และการแบ่งปันทรัพย์ฆอนีมะฮ ฺ( ทรัพย์สนิที�ยึดได้ในสงคราม ) 

    การฟัตวากรณีโทษของการดื�มสุรา การดื�มสุราเป็นความผิดที�มีบัญญัติใน         
อลักุรอานอย่างชัดเจน  อลัลอฮกฺล่าวความว่า 
 

  “ผู้ศรัทธาทั�งหลาย แท้จริงสุราและการพนันและแท่นหินสาํหรับเชือดสัตว์
บูชายัญ และการเสี�ยงติ� วนั�นเป็นสิ�งโสมมอันเกิดจากการกระทาํของชัยฏอน    ดังนั�น
พวกท่านจงห่างไกลจากมันเสยีเพื�อว่าพวกเจ้าจะได้รับความสาํเรจ็ ” 
     (อัลมาอดิะฮ ฺ 90 )    
 



26 

 

   ส่วนโทษสาํหรับความผิดฐานดื�มสรุา มีหะดีษต่างๆ กล่าวถงึดังนี�  
 
    อนัส บินมาลิก เล่าว่า   ชายที�ดื�มสุราถูกพามายังท่านนบีมุฮัมมัด 
 ท่านจึงตีด้วยทางอินทผาลัม  2 ทาง 40 ครั�ง  

( Al-Bukhari,1998 :  6773, 6776     ;  Muslim,1998 : 1706   ) 
 

   อบูฮุรัยเราะฮ ฺเล่าว่า  ชายที�ดื�มสุราถูกพามายังท่านนบีมุฮัมมัด   
ท่านกล่าวว่า “จงตีเขา ” พวกเราบ้างตีด้วยมือ บ้างตีด้วยรองเท้าแตะ บ้างตีด้วยผ้า  

                       ( Al-Bukhari,1998 : 6777   ) 
 

   อสัสาอบิ บินยะซีด เล่าว่า เราจับตัวผู้ดื�มสรุา ในยุคนบีมุฮัมมัด  ในยุคการ
ปกครองของอบูบักร์ และช่วงหนึ�งในยุคการปกครองของอุมัร แล้วเรากท็าํการตีด้วยมือและรองเท้า
แตะ ต่อมาอีกช่วงหนึ�งในยุคการปกครองของอุมัร  ท่านให้โบย  40 ครั�ง แล้วผู้คนยังคงดื�มหนักอีก 
ท่านจึงให้โบย 80 ครั�ง ( Al-Bukhari,1998 : 6779 ) 

   หะดีษดังกล่าวบ่งบอกว่า โทษของการดื�มสรุาไม่ได้ถูกกาํหนดไว้อย่างชัดเจน
ในยุคของท่านนบีมุฮัมมัด  ต่อมาเศาะหาบะฮ ฺมีมติเห็นพ้องกันว่าให้ลงโทษด้วยการโบย 80 ครั�ง   
ดังรายงานเหล่านี�  

 
    อลับัยฮะกย์ี รายงานว่า 
  
  “ เมื�ออุมัรขึ�นดํารงตําแหน่งเคาะลีฟะฮ ฺคอลิด บิน อัลวะลีด แจ้งข่าว
มายังอุมัรว่า ผู้คนยังคงดื�มสุราและไม่ใยดีต่อโทษเพียงเล็กน้อย ซึ�งขณะนั�นมีชาวมุ
ฮาญิรีนและอนัศอร์อยู่จาํนวนหนึ�ง อุมัรจึงสอบถามความเห็น  อลีย์กล่าวว่า ผู้ดื�มสุรา
ย่อมมึนเมา ผู้มึนเมาย่อมใส่ร้ายผู้อื�น  ฉันเห็นว่าควรลงโทษเช่นเดียวกับโทษใส่ร้าย
ผู้ อื�นผิดประเวณี  อลีย์จึงฟัตวาว่าให้โบย 80 ครั�ง  อมัุรจึงใช้ให้โบยตามนั�น ยกเว้น
กรณีผู้ที�มีร่างกายอ่อนแอ กใ็ห้โบย  40 ครั�ง  ต่อมาในสมัยของอุษมาน ท่านจึงโบย 
80 ครั�งบ้าง  40 ครั�งบ้าง ”   

                         ( Al-Baihaqi,1992c: 17539 ) 
 

 เกาะตาดะฮ ฺรายงานว่า ในสมัยท่านนบี    ท่านโบยผู้ดื�มเหล้าด้วย
รองเท้าและทางอินทผาลัม  40 ครั�ง  อบูบักร์กโ็บย 40 ครั�ง เมื�ออุมัรขึ� นดํารง
ตําแหน่งเคาะลีฟะฮ ฺอุมัรเรียกประชุมเศาะหาบะฮ ฺเพื�อสอบถามความเห็นเรื�องโทษ



27 

 

การดื�มสรุา  อบัดุรเราะหมฺาน  บินเอาฟ์ กล่าวว่า  โทษหุดู๊ด อย่างเบาคือ โบย 80 ครั�ง 
อมัุรจึงใช้ให้โบยตามนั�น  

( Al-Bukhari,1998 :  6773, 6776    ;  Muslim,1998 :  1706  ) 
  
   ส่วนกรณีการแบ่งทรัพย์เฆาะนีมะฮฺ10 เมื�อเศาะหาบะฮพิฺชิตอิรักและซีเรียได้ 

พวกเขามีความเหน็แตกต่างกนัในการจัดการที�ดินในท้องที�เหล่านั�น  
 โดยอับดุรเราะหฺมาน บินเอาฟ์  อัมมาร์ บินยาซิร บิลาลและท่านอื�นๆ มี

ความเหน็ว่า ให้แบ่งห้าส่วนตามบทบัญญัติของทรัพย์ฆอนีมะฮอฺื�นๆ และแบ่งให้แก่นักรบ 
 ในขณะที�อุมัร  อุษมาน  อลีย์ มุอา๊ซ บินญะบัล  ฏอลหะฮ ฺบินอุบัยดุลลอฮ ฺ 

อบินุอมัุรและท่านอื�นๆอกี มีความเหน็ว่าไม่ควรแบ่งเหมือนทรัพย์เฆาะนีมะฮทฺั�วไป แต่ให้ทาํเป็นทรัพย์
วะกฟั และให้เจ้าของเดิมครอบครอง และเกบ็ภาษีเคาะรอจญ์(ภาษีรายได้) เข้ากองคลังของรัฐ เพื�อ
นําไปใช้จ่ายในกิจการต่างๆ ของรัฐ เป็นค่าตอบแทนแก่พนักงานของรัฐ  ช่วยเหลือหญิงหม้าย เด็ก
กาํพร้า  ผู้ที�อดอยาก และอื�นๆ 

 เ พื� อยุ ติความขัดแย้ ง อุมั ร จึ งไ ด้ ตั� งคณะบุคคลขึ� นมาคณะหนึ� ง  อัน
ประกอบด้วยตัวแทนจากตระกูลเอาส ์จาํนวน 5  คน จากตระกูลกอ๊ซรอจญ์ จาํนวน 5 คน และกล่าว
ว่า วันนี� พวกท่านต้องยอมรับความจริง พวกท่านมีคัมภีร์ของอัลลอฮทฺี�กล่าวความจริง ขอสาบาน
ต่ออลัลอฮ ฺหากฉันกล่าวอะไรออกไป ฉันไม่มีวัตถุประสงค์ใดๆนอกจากความจริง 

 อับดุลเราะหมฺาน  บินเอาฟ์ และพวกจึงอ้างอิงอัลกุรอานและสุนนะฮใฺนการ
ฟัตวาเรื�องทรัพย์เฆาะนีมะฮ ฺ จากอัลกุรอานความว่า  

   “และพึงรู้เถิดว่า แท้จริงสิ�งใดที�พวกท่านได้มาจากการทําศึกนั�น 
แน่นอนหนึ�งในห้าของมันเป็นของอัลลอฮ ฺและเป็นของนบี และเป็นของญาติที�ใกล้ชิด 
และบรรดาเด็กกําพร้า และบรรดาผู้ขัดสน และผู้ เดินทาง หากพวกท่านศรัทธา
ต่ออัลลอฮฺและสิ�งที� เราได้ลงมาแก่บ่าวของเราในวันแห่งการจําแนก วันที�สองกลุ่ม
ปะทะกัน และอลัลอฮนัฺ�นเป็นผู้ทรงเดชานุภาพเหนือทุกสิ�ง ” 

(อัลอันฟาล : 41 ) 
 
   และอ้างองิสนุนะฮ ฺในกรณีการแบ่งทรัพย์คัยบัร ฺขณะที�นบีมุฮัมมัด   พิชิต

คัยบัร  ว่าท่านได้แบ่งทรัพย์เฆาะนีมะฮ ฺออกเป็นห้าส่วน ท่านรับหนึ�งในห้าส่วนเพื�อนําไปใช้จ่ายแก่วงศ์
ญาติ เดก็กาํพร้า คนยากจน ผู้เดินทางและประโยชน์ส่วนรวมต่างๆ  และที�เหลือสี�ส่วนแบ่งให้กบันักรบ
ที�เข้าร่วมในสงครามพิชิตคัยบัรนั�น 

                                                
10  ทรัพย์เฆาะนมีะฮ ฺ หมายถงึ ทรัพย์ที�ยึดได้จากการทาํสงคราม 



28 

 

   ส่วนอุมัรและพวก อ้างอิงเจตนารมณ์ทั�วไปของบทบัญญัติศาสนาที�ต้องการ
ส่งเสริมสิ�งที�มีประโยชน์และกาํจัดสิ�งที�มีโทษ โดยมองถึงผลเสียของการแบ่งปันที�ดินในอิรักและซีเรีย  
อุมัรแย้งว่า หากแผ่นดินซีเรียและบริเวณรอบๆ แผ่นดินอิรักและบริเวณรอบๆ ถูกแบ่ง แล้วจะเอา
ทรัพย์สินใดไปจ่ายให้กับทหาร  ผู้ปกป้องรักษารัฐเหล่านั�น รวมทั�งมุสลิมอื�นๆ และกล่าวว่า หากไม่
เป็นเพราะเป็นห่วงมุสลิมอื�นๆ แล้ว ไม่ว่าจะพิชิตดินแดนใด ท่านกจ็ะแบ่งให้กับนักรบผู้พิชิตดินแดน
นั�นทั�งหมด เหมือนที�ท่านนบีมุฮัมมัด  เคยแบ่งดินแดนคัยบัร 

   การวินิจฉัยของอุมัร ไม่ได้ขัดแย้งกบัสุนนะฮ ฺเนื�องจากกรณีเช่นนี� เป็นกรณีที�
ผู้นํารัฐสามารถใช้ดุลพินิจวินิจฉัยได้ ตามบทบัญญัติศาสนาที�ต้องการส่งเสริมสิ�งที� มีประโยชน์ และ
กาํจัดสิ�งที�มีโทษ   เมื�อได้รับฟังเหตุผลของอุมัรแล้ว เศาะหาบะฮทฺั�งจากมุฮาญิรีนและอันศอร์กเ็ห็น
พ้องด้วย และกล่าวว่า หากแม้นไม่มีการวางกองกาํลังเพื�อปกป้องรักษาดินแดนเหล่านั�น ศัตรูอาจจะ
กลับมาแย่งคืนได้  ( Madkur,1393 : 530-531 )   

 
   ต่อมาในยุคยุคตาบิอีน11และตาบิอิตตาบิอีน12  ลักษณะการฟัตวาในยุคนี� มี
ลักษณะไม่แตกต่างจากยุคเศาะหาบะฮ ฺทั�งในเรื�องการอ้างอิงอลักุรอาน สุนนะฮ ฺการอจิญ์ติฮาด  และ
การฟัตวา  นอกจากประเด็นปลีกย่อยที�เปลี�ยนไปตามสถานการณ์เท่านั�น เช่น ให้นํ�าหนักฟัตวาของ
เศาะหาบะฮบฺางท่านมากกว่าบางท่าน เป็นต้น   การฟัตวาในยุคนี� อ้างอิงอลักุรอานและสุนนะฮ ฺเหมือน
ยุคเศาะหาบะฮ ฺ ในการอ้างอิงสนุนะฮกฺ่อนเกิดสงครามภายในจะไม่เน้นผู้รายงานมากนัก แต่หลังจาก
เกดิเหตุการณ์นี� ขึ�น ทาํให้ตาบิอนีมีการเน้นที�ผู้รายงานมากขึ�น 
   ในยุคตาบิอีนได้มีการเริ�มบันทึกรวบรวมหะดีษอย่างจริงจัง โดยคําสั�งของ
เคาะลีฟะฮอฺมัุร  บินอบัดุลอะซีซ ที�มีคาํสั�งให้ผู้ปกครองนครมะดีนะฮ ฺทาํการรวบรวมหะดีษทั�งหมด ใน
ระยะแรกนี� มีการบันทึกทั�งหะดีษ  ทัศนะของเศาะหาบะฮ ฺและฟัตวาของตาบิอนีเข้าด้วยกัน ผู้รวบรวม
หะดีษในระยะแรกนี� มีมากมายในทุกหัวเมือง เช่น ที�นครมะดีนะฮฺ มีการบันทึกโดย      มาลิก  
บินอะนัส  ที�นครมักกะฮบฺันทึกโดย อับดุลมะลิก บินอบัดุลอะซีซ บิน�ุรัยห ฺ  ที�กูฟะฮ ฺบันทึกโดย ซุฟ
ยาน อัษเษารีย์   ที�บัศเราะฮ ฺบันทึกโดย ฮัมมาด บินอบีอะรูบะฮ ฺที�ซีเรียบันทึกโดยอัลเอาซาอีย์  เป็น
ต้น 

   ส่วนอจิญ์มาอทฺี�ใช้เป็นแหล่งที�มาของการฟัตวาในยุคนี�   ตาบิอนีจะพิจารณาที� 
อิจญ์มาอขฺองเศาะหาบะฮเฺป็นหลัก กรณีใดมีอิจญ์มาอแฺล้วถือว่าเป็นสิ�งที�จาํเป็นต้องปฏิบัติตามและ
ขัดแย้งไม่ได้  ( Khallaf,1996 :  46-47 ) 

   ส่วนฟัตวาของส่วนบุคคลของเศาะหาบะฮ ฺกย็ังได้รับการเลือกใช้เนื�องจากถือ
ว่าเศาะหาบะฮยฺ่อมเข้าใจความหมายของตัวบททางศาสนาได้ดีกว่า เพราะพวกเขาได้อยู่ในเหตุการณ์

                                                
11 ตาบอินี หมายถงึ มุสลมิผู้ ร่วมสมยักบัเศาะหาบะฮ ฺ 

   12 ตาบอิติตาบอินี หมายถึง มุสลมิผู้ร่วมสมยักบัตาบอินี 



29 

 

การบัญญัติบทบัญญัติต่างๆในศาสนา  ด้วยการยอมรับในคุณค่าทางวิชาการของฟัตวาของเศาะหาบะฮ ฺ
ทาํให้มีการบันทึกฟัตวาเศาะหาบะฮไฺปพร้อมๆกบัการบันทึกรวบรวมสนุนะฮ ฺ

   หากไม่มีปรากฏฟัตวาเศาะหาบะฮฺในกรณีนั�น ตาบิอีนกจ็ะใช้วิจารณญาณ  
โดยวิธกียิาส มะศอลิห ฺมุรสะละฮ ฺหรืออื�นๆ   
   ส่วนการฟัตวาของตาบิอติตาบิอีน กใ็ช้วิธกีารของตาบิอนี  นอกจากประเด็น
ปลีกย่อยที�เปลี�ยนไปตามสถานการณ์เท่านั�น เช่น การให้นํ�าหนักฟัตวาของตาบิอีนบางท่านมากกว่าบาง
ท่าน เป็นต้น 
 
     ในยุคตาบิอีนและตาบิอิตตาบิอีนนี�เองไดเ้กิดสาํนักหะดีษนิยม(อะฮลฺุล
เราะย์ )และสาํนักวิจารณญาณนิยม (อะฮลฺุลหะดีษ) ซึ�งเป็นฐานคิดทางวิธีวิทยาการฟัตวา ที�มีผลสืบ
เสื�องต่อไปยังยุคหลังจากนั�นไปจนกระทั�งยุคปัจจุบัน  
   ทั�งนี�  นอกจากความขัดแย้งทางการเมืองที�ทาํให้เกดิกลุ่มต่างๆขึ�นมามากมาย
ในรัฐอิสลาม เช่น กลุ่มชีอะฮแฺละเคาะวาริจญ์ ที�ทาํให้การฟัตวาในยุคนี�มีความขัดแย้งกัน ในกลุ่มของ
มุสลิมส่วนใหญ่เองกเ็กิดสาํนักหะดีษและสาํนักวิจารณญาณนิยมขึ� น  ทาํให้การฟัตวามีความขัดแย้ง
เช่นกัน   ด้วยการที�เศาะหาบะฮไฺด้ออกไปมีภูมิลําเนาอยู่ตามหัวเมืองต่างๆ ซึ�งต่างทาํการฟัตวาและ
สอนศิษย์ตามสายรายงานหะดีษและฟัตวาของเศาะหาบะฮทฺี�ตนยอมรับมากกว่าผู้อื�น  ผู้รายงานหะดิษ
แต่ละหัวเมืองมีมากมาย และเกิดการกุหะดีษขึ�นอย่างแพร่หลาย  ปัจจัยต่างๆเหล่านี�ทาํให้เกิดสาํนัก
หะดิษและสาํนักวิจารณญาณนิยมขึ�น  โดยสาํนักหะดีษเกิดขึ� นในนครมะดีนะฮ ฺอันเป็นแหล่งที�มีการ
รายงานหะดีษอย่างแพร่หลาย ตามลักษณะท้องที�ที�เป็นภูมิลําเนาของท่านนบีมุฮัมมัด  ส่วนสาํนัก
วิจารณญาณนิยมอยู่ที�เมืองกูฟะฮ ฺในอรัิก  
    ต้นเหตุของการเกิดสาํนักทั�งสองมาจากความแตกต่างของแนวทางที�เศาะ
หาบะฮยึฺดถือ เศาะหาบะฮบฺางส่วนเน้นการยึดถือตัวบทของศาสนาตรงๆ อีกบางส่วนเน้นการใช้
วิจารณญาณและเหตุผล ดังเหตุการณ์ที�เกดิขึ�นในสงครามบนีกุรัยเซาะฮ ฺที�อบินุอัมร์ รายงานว่าท่านนบี
มุฮัมมัด   กล่าวในวันสงครามอะหซฺาบ ว่า 
 

    “ใครกต็ามอย่าละหมาดอศัร์จนกว่าจะถงึไปยังบนีกุรัยเซาะฮ ฺ”  
ต่อมาเมื�อเดินทางไปและได้เวลาละหมาดอัศร์ บางส่วนกล่าวว่า “เราจะไม่ละหมาด
จนกว่าเราจะถึงไปยังพวกเขา ” แต่บางส่วนกล่าวว่า”เราต้องละหมาด เพราะท่านศา
สนทูต  ไม่มีเจตนาให้เราทาํเช่นนั�น ” หลังจากนั�นพวกเขากเ็ล่าเรื�องราวให้ท่าน
ทราบ ท่านกไ็ม่ได้ตาํหนิผู้ใดเลย 

 ( Al-Bukhari,1998 :  4119; Muslim,1998 :  1770)  
 



30 

 

   โดยกลุ่มที�ละหมาดเห็นว่า บทบัญญัติทางศาสนามีเหตุผลที�สามารถเข้าใจได้  
ในกรณีนี� ท่านนบีมุฮัมมัด  มีเจตนาให้รีบเร่งเดินทางเพื�อให้ถงึไปยังเผ่าบนีกุรัยเซาะฮกฺ่อนคํ�าเท่านั�น
แต่อกีกลุ่มเหน็ว่าให้ยึดถือบทบัญญัติศาสนาตามตัวอักษร พวกเขาจึงละหมาดเมื�อล่วงเวลาไปแล้ว ซึ�ง
ท่านนบีมุฮัมมัด     กไ็ม่ได้ตาํหนิทั�งสองแนวทางดังกล่าวแต่อย่างใด 

   ผู้วางรากฐานสาํนักหะดีษในนครมะดีนะฮ ฺได้แก่ นักกหมายอิสลามทั�งเจด็ 
คือ สะอดี บินมุซัยยิบ  อุรวะฮ ฺบินซุบัยร์  อบูบักร บินอับดุรรอหฺมานบินหาริษ   อุบัยดุลลอฮ ฺบินอับ
ดุลลอฮบฺินอะตะบะฮบิฺนมัสอูด  กอริญะฮ ฺบินซัยด์บินษาบิต สุลัยมาน บินยะซาร  และอัลกอซิม บิน
มุหัมมัดบินอบีบักรอัศศิดดีก  สาํนักหะดีษไม่ได้จาํเพาะอยู่ในนครมะดีนะอเฺท่านั�น หากทว่าตามหัว
เมืองต่างๆ กมี็นักกฎหมายอิสลามมากมายที�นิยมสาํนักนี�  เช่น อัลชะบีย์และซุฟยานอัษเษารีย์ ใน
กูฟะฮ ฺเอาซาอย์ีในซีเรีย  ยะซีด บินอบีหะบีบ ในอยิีปต์ เป็นต้น 

   ส่วนสาํนักวิจารณญาณนิยม เดิมทเีกดิขึ�นในนครมะดีนะฮเฺช่นกนั เป็นสาํนักที�
ได้รับอิทธิพลมาจากแนวคิดของอุมัร บินค๊อฏฏอบ ที�เน้นการเชื�อมโยงระหว่างตัวบทกับเจตนารมณ์
ของตัวบท หลักการและข้อปลีกย่อย   และแนวคิดของอับดุลลอฮ ฺบินมัสอูดที�นิยมแนวคิดของอุมัร 
เมื�ออบัดุลลอฮ ฺบินมัสอดูไปมีภมิูลาํเนาอยู่ที�กูฟะฮ ฺท่านจึงได้สั�งสอน ฟัตวา  พิพากษาและวางรากฐาน
วิธีการใช้วิจารณญาณในกรณีที�ไม่ได้มีการบัญญัติไว้ในอัลกุรอานหรือสุนนะฮ ฺ นักกฎหมายอิสลามที�
โดดเด่นของสาํนักวิจารณญาณนิยมได้แก่  อบิรอฮีม  อัลนะเคาะอีย์แห่งอรัิกที�รวบรวมความรู้ของอับ
ดุลลอฮ ฺบิน มัสอดู  และการตัดสนิคดีความของอลีย์    บิน อบูฏอลิบ  และเศาะหาบะฮทฺ่านอื�น ๆ อีก
จาํนวนหนึ�งที�อาศัยอยู่ในอรัิก (Abu Zahrah, n.d.a. : 28-35) สาํนักวิจารณญาณนิยมไม่ได้จาํเพาะอยู่
ในอรัิกเท่านั�น หากทว่าตามเมืองอื�นๆ กมี็นักกฎหมายอสิลามมากมายที�นิยมสาํนักนี�   เช่น เราะบีอะฮ ฺ
อัรเราะย์ มุฟตีย์คนหนึ�งในนครมะดีนะฮ ฺเป็นต้น   แม้ว่าสาํนักนี� จะเน้นการใช้วิจารณญาณ แต่กไ็ม่ได้
ละเลยสุนนะฮฺ  เพราะว่าในกูฟะฮฺมีเศาะหาบะฮฺ อพยพไปอาศัยอยู่ประมาณ  1,500 คน และใน
จาํนวนนั�น มี  70 คนเป็นผู้เข้าร่วมสงครามบัดร์ ( Al-Mallah,2001 : 106 -107)   
  แนวทางการฟัตวาของสาํนักหะดีษนิยมนั�น  การฟัตวาของสาํนักหะดีษตั�งอยู่
บนพื� นฐานการยึดถือตัวบทอัลกุรอาน สุนนะฮฺและฟัตวาของเศาะหาบะฮ ฺ เมื�อมีกรณีใดๆเกิดขึ� น 
สาํนักนี� จะพิจารณาคัมภีร์ของอัลลอฮแฺละสุนนะฮเฺป็นเบื� องต้น หากกรณีดังกล่าวมีการบัญญัติไว้ก็
จะฟัตวาไปตามที�บัญญัติ หากหะดีษมีความขัดแย้งกัน กจ็ะเปรียบเทียบความน่าเชื�อถือของผู้รายงาน  
หากไม่มีในสุนนะฮ ฺกจ็ะพิจารณาจากฟัตวาของเศาะหาบะฮ ฺ หากไม่มีบางท่านเลือกใช้ดุลพินิจ บาง
ท่านกง็ดการฟัตวาและงดการให้ความเห็นเพิ�มเติม (Al-Mallah,2001 : 106 -107) 
 
  ส่วนแนวทางการฟัตวาของสาํนักวิจารณญาณนิยมนั�น  การฟัตวาของสํานัก
วิจารณญาณนิยมตั�งอยู่บนพื� นฐานว่าบทบัญญัติศาสนามีเหตุผลรองรับ  มีเป้าหมายเพื�อส่งเสริมสิ�งที�มี
ประโยชน์และกาํจัดสิ�งที�มีโทษ  บทบัญัติปลีกย่อยต่างๆล้วนถูกบัญญัติขึ� นเนื�องจากเป้าหมายนั�น  ใน
การฟัตวามุฟตีย์จึงต้องพิจารณาเหตุผลของบทบัญญัติต่างๆ แล้วฟัตวาตามเหตุผลนั�นๆ สาํนักนี� จึงไม่



31 

 

หยุดแค่ความหมายตามตัวอกัษรของตัวบท แต่จะพิจารณาที�เหตุผลของการบัญญัติบทบัญญติดังกล่าว 
เพื�อทาํกิยาสระหว่างบทบัญญัติหลักกับข้อปลีกย่อย  ด้วยเหตุนี� เองสาํนักนี� จึงมีความกล้าในการใช้
วิจารณญาณและนําเสนอทัศนะในกรณีต่างๆ ที� เกิดขึ� น เพื�อให้ตัวบททางศาสนาที�มีอยู่อย่างจํากัด 
สามารถครอบคลุมถึงกรณีใหม่ๆ ที� เกิดขึ� นตามสภาพสังคมที� เปลี�ยนแปลงอยู่เสมอ  (Al-
Mallah,2001 : 106 -107)   
 
 2.2.2  การฟัตวาในยุคการเกิดมซัฮบั(สํานกักฎหมายอิสลาม)  
 

           มัซฮับทางกฎหมายอิสลามทั�งหมด เกิดขึ� นในยุคของปราชญ์ผู้นาํมุจญ์ตะฮิด 
เมื�อตาบิอนีได้พิจารณากรณีต่างๆที�เศาะหาบะฮมีฺความขัดแย้งกนัแล้วได้สรุปเป็นกฎเกณฑ์ทางวิชาการ
ขึ� น  ต่อมาเมื�อถึงยุคผู้นําบรรดามุจญ์ตะฮิด นักกฎหมายอิสลามและมุฟตีย์ในยุคนี�  พบเหตุการณ์
ใหม่ๆเกดิขึ�นมากมาย ทศันะของเศาะหาบะฮแฺละตาบิอนีต่อกรณีเหล่านี�กขั็ดแย้งกัน  ผู้นําบรรดามุจญ์
ตะฮิดจึงศึกษาทัศนะต่างๆทั�งหมดที�มีอยู่ ทั�งกรณีที� มีความเห็นเป็นเอกฉันท์และกรณีที� ขัดแย้งกัน 
พยายามรวบรวมสุนนะฮ ฺ วางกฎเกณฑ์และหลักการทางวิชาการแล้วจัดหมวดหมู่ประเด็นปลีกย่อย
ตามหลักการดังกล่าว   ผู้นําบรรดามุจญ์ตะฮิดมีความรู้ความสามารถทางวิชาการที�สูงยิ�ง พวกเขามี
ความคิดสร้างสรรค์โดยอสิระ ไม่ตักลีด13มุจญ์ตะฮิดใด  สามารถนาํความรู้ที�ได้รับการสืบทอด มาจาก
ท่านนบีมุฮัมมัด   นาํมาวินิจฉัยและประยุกต์ใช้กับเหตุการณ์ที�เกิดขึ�นในสังคมและตอบสนองความ
จาํเป็นของสังคมได้อย่างมีประสทิธภิาพ และทาํการฟัตวาทั�งในกรณีทางแพ่ง  พาณิชย์  กรณีทางอาญา
และอื�นๆ   

   ยุคนี� ตรงกบัยุคราชวงศ์อับบาสยีะฮ ฺที�เคาะลีฟะฮใฺห้ความสาํคัญต่อการศึกษา
และวิชาการเป็นอย่างยิ�ง มีการส่งเสริมให้นักวิชาการอภิปรายทางวิชาการอย่างกว้างขวางในสาํนักราช
วังและมัสยิดต่างๆ  ทั�งในเรื�องทางโลกและทางศาสนา เคาะลีฟะฮมีฺความสัมพันธ์อันแน่นแฟ้นกับ
นักวิชาการ  และมีความประสงค์ที�จะนําหลักการศาสนาอิสลามมาใช้ในการปกครองรัฐ เคาะลีฟะฮฺ
มักจะขอคําฟัตวาในเรื�องต่างๆ จากนักวิชาการอยู่เสมอ  ทาํให้นักวิชาการต้องทาํการศึกษาค้นคว้า  
วินิจฉัยและฟัตวาอยู่ตลอดเวลา   เมืองแบกแดดที�เป็นศูนย์กลางของราชวงศ์อับบาสียะฮเฺต็มไปด้วย
นักวิชาการและมุฟตีย์มากมาย  ปราชญ์กฎหมายอสิลามในยุคนี�ทาํการฟัตวา ชี� แจงข้อชี� ขาดทางศาสนา
ต่อกรณีที�เกดิขึ�นในหัวเมืองต่างๆ ที�มีจารีตประเพณีที�แตกต่างกัน   

            ผู้นําทางวิชาการอิสลามในยุคนี�  เป็นผู้นําคนสาํคัญในวงวิชาการอิสลาม ที�
ได้รับการยอมรับตลอดระยะเวลาอันยาวนานตั�งแต่ยุคนี� จนกระทั�งถึงยุคปัจจุบัน โลกมุสลิมปัจจุบัน
ยังคงอ้างอิงทัศนะของนักวิชาการยุคนี� เป็นหลัก    อาทิเช่น  อบูหะนีฟะฮ ฺ  มาลิก  ชาฟิอีย์ อะหฺมัด 
บินฮัมบัลและท่านอื�นๆ ในยุคนี�ปราชญ์กฎหมายอสิลามมีความเป็นอสิระทางวิชาการเป็นอย่างยิ�ง พวก

                                                

   
13 ตักลีด หมายถงึ การตาม การยดึถอืทศันะของผู้อื�น  



32 

 

เขาสามารถใช้ความรู้ความสามารถทางวิชาการในวินิจฉัยปัญหาทางวิชาการอย่างเตม็ที� แม้ว่าบางกรณี
จะมีความขดัแย้งกนับ้างกต็าม (Khudhri,1995 : 127-146 ) 

  
 2.2.3  ยุคยดึถอืสาํนกักฎหมายอิสลามอยา่งเขม้ขน้(ตกัลีด)   

  
   สํานักกฎหมายอิสลาม  ที�นิยามศัพท์ในตํารากฎหมายอิสลาม เรียกว่า 

“มัซฮับ” หมายถึง วิธีวิทยาในการสังเคราะห์กฎหมายอิสลามจากแหล่งที�มาของกฎหมายอิสลามของ
ปราชญ์ผู้นําสาํนักนั�นๆ (  Al- Dusuqi,  et al. , 1999 : 193 )  ความแตกต่างทางวิธีวิทยานี� จึงเป็น
ที�มาของความแตกต่างระหว่างสํานักกฎหมายอิสลามต่างๆ  สาระของกฎหมายอิสลามในสํานัก
กฎหมายอิสลามจึงแตกต่างกันไปตามหลักการซึ�งเป็นวิธีวิทยาในการสังเคราะห์  ทัศนะทางกฎหมาย
อิสลามของเศาะหาบะฮแฺละตาบิอีนจึงเป็นเพียงทัศนะทางวิชาการไม่มีสถานะเป็นสํานักกฎหมาย
อิสลามตามนิยามศัพท์ในศาสตร์กฎหมายอสิลาม  ดังนั�นสาํนักกฎหมายอิสลามตามความหมายนี�  จึง
เกิดขึ�นสืบเนื�องจากความแตกต่างในลักษณะดังกล่าวของปราชญ์ผู้นาํสาํนักกฎหมายอิสลามเหล่านั�น  
และโดยที�ปราชญ์ผู้นําสาํนักกฎหมายเหล่านั�นไม่มีเจตนาที�จะก่อตั�งสาํนักกฎหมายของตนขึ� นมาเป็น
การเฉพาะ           

    หลังสิ�นสุดยุคของบรรดามุจญ์ตะฮิด  ราว ๆ กลางศตวรรษที� 4    แห่งการ
ฮิจญ์เราะฮฺ14  อาณาจักรอสิลามเริ�มระสํ�าระสาย    การเมืองอ่อนแอ  และเกิดความแตกแยกในหมู่
มุสลิมอย่างรุนแรง  มีการแยกรัฐออกเป็นรัฐอิสระไม่ขึ� นต่อกัน ทุกรัฐมีผู้นําของตนเองโดยเฉพาะ อีก
ทั�งเกดิสงครามครูเสด  ในตอนต้นฮิจญ์เราะฮศฺตวรรษที� 5 (Ubadah, 1968 : 201)   กฎหมาย
อสิลามได้รับผลกระทบจนทาํให้วิวัฒนาการของกฎหมายอสิลามที�เกดิขึ�นในยุคบรรดามุจญ์ตะฮิดชั�นนํา
หยุดลง (Al-Hajj ,1992:431)กฎหมายอิสลามในยุคนี� จึงอ่อนแอลง  อทิธิพลที�เคยมีในยุคก่อนได้
ค่อย ๆ ลดน้อยถอยลง  นักกฎหมายอสิลามทุ่มเทความพยายามเพียงเพื�อสนับสนุนแนวคิดของมัซฮับ
ที�ตนเองสังกดัเท่านั�น (Ubadah, 1968 : 201)  กลายเป็นเพียงผู้ตามที�ยึดติดอยู่กบัมัซฮับที�มีอยู่ใน
ยุคก่อน  ทาํการตอบโต้และหักล้างความเห็นของสาํนักอื�น    ซึ�งมักทาํไปตามอารมณ์มากกว่าเหตุผล
และหลักฐานทางวิชาการ  การอจิญ์ติฮาดทั�วไปจึงหยุดลงมีเพียงการอิจญ์ติฮาดในขอบเขตของมัซฮับที�
มีชื�อเสียงเหล่านั�น  เพราะพวกเขาเชื�อว่าการอิจญ์ติฮาดได้สิ�นสุดลงแล้ว  ไม่อนุญาตให้ผู้มาทีหลัง
กระทาํได้อีก (Ubadah, 1968 : 201)  นักกฎหมายอิสลามจึงแต่งตําราเฉพาะสาํนักที�ตนเองสงักัด 
ความคลั�งไคล้ในมัซฮับถึงขีดสดุ  เมื�อมีคาํฟัตวาห้ามเปลี�ยนมัซฮับที�สังกดั ( Al-Haj, 1992 : 432 )  
นักกฎหมายอิสลามมีความรู้ความสามารถ  แต่ขาดความกล้าหาญในการฝืนกระแสหลัก  พวกเขาหัน

                                                

   
14
  ฮิจญ์เราะฮ ฺหมายถึง เหตุการณ์ที�ท่านนบีมุฮัมมัด   อพยพจากนครมักกะฮใฺน

ยังนครมะดีนะฮ ฺในปี ฮ.ศ. 13  ตรงกับปี ค.ศ. 634 



33 

 

มาทาํการสรุปตําราสาํคัญ ๆ ให้มีสาํนวนสั�น ๆ และเรียบเรียงตําราอธิบายข้อสรุปนั�น ๆ อีกทอดหนึ�ง  
ซึ�งบางครั�งตาํราอธบิายดังกล่าวต้องอาศัยตาํราขยายความอกีครั�งหนึ�ง 
  สภาพเสื�อมทรามทางการเมืองการปกครองที�ประสบกับราชวงศ์อบับาสียะฮ ฺ 
ทาํให้นักวิชาการและนักกฎหมายปิดตัวเอง โดยการยึดมั�นอยู่กับทัศนะของปราชญ์กฎหมายอิสลาม
เจ้าของมัซฮับคนใดคนหนึ�ง  ทาํการส่งเสริมสนับสนุนแนวความคิด การตีความ  การวินิจฉัย  ตามติด
เหมือนเงาตามตัวโดยไม่คลาดเคลื�อนแม้แต่เพียงก้าวเดียว  จนกระทั�งบางคนถึงกับอุปโลกน์หะดีษ
ปลอมขึ�นมาเพื�อสนับสนุนสาํนักของตน  ส่วนผู้ตามกยึ็ดมั�นอยู่ในขอบเขตของมัซฮับที�สังกัด  เสมือน
หนึ�งเป็นบทบัญญัติทางศาสนาที�ไม่อนุญาตให้ละเลยได้ 

   อีกปัจจัยหนึ�งที�ท ําให้กระบวนการยึดถือทัศนะของมัซฮับขยายตัวอย่าง
รวดเร็ว คือ การมีตํารากฎหมายอิสลามที�ตกทอดมาจากยุคก่อนที�ปราชญ์กฎหมายเจ้าของสาํนักได้
เรียบเรียงไว้  ตาํราเหล่านั�นได้ประมวลถึงปัญหาส่วนใหญ่ของรัฐอิสลามไว้แล้ว  ผู้มาทีหลังจึงเชื�อมั�น
ในตาํราเหล่านั�น  ทาํการศึกษาค้นคว้า  ตีความ  ตัดสนิคดีความ  และวินิจฉัยตามเนื� อหาตาํราเหล่านั�น  
โดยไม่สนใจศึกษาตาํราของสาํนักอื�น ๆ 

   นอกจากปัจจัยดังกล่าวแล้ว อีกปัจจัยหนึ�งที�น่าจะเป็นสาเหตุทาํให้กฎหมาย
อสิลามหยุดการวิวัฒนาการ และทาํให้พฤติกรรมการยึดถอืทัศนะของมัซฮับแพร่หลาย คือ การจาํกดัมิ
ให้ผู้พิพากษา  วินิจฉัยชี� ขาดคดีความที�เกิดขึ�นโดยอิสระเหมือนยุคก่อน    ซึ�งผู้พิพากษาในยุคนั�นมี
อสิระอย่างเตม็ที�ในการวินิจฉัยจากแหล่งที�มาของกฎหมายอิสลามโดยไม่ต้องคํานึงถงึมัซฮับใด ๆ  แต่
ต่อมาในยุคนี�  เสรีภาพในการเลือกหลักฐานที�มาของกฎหมาย  และอาํนาจของผู้ พิพากษาถูกลิดรอน  
ถูกจํากัดให้ตัดสินคดีความตามมัซฮับที� รัฐยึดถือ  ซึ�งกลายเป็น      มัซฮับอย่างเป็นทางการโดย
อตัโนมัติ การวินิจฉัยตีความของผู้พิพากษาจึงลดน้อยถอยลง และการคลั�งไคล้ในมัซฮับที�เป็นทางการ
ยิ�งรุนแรงมากยิ�งขึ�น   อย่างไรกต็ามถึงแม้ว่า วิญญาณแห่งการยึดถือทัศนะของมัซฮับจะแพร่หลาย
อย่างยิ�ง  แต่กป็รากฏนักกฎหมายอิสลามผู้มีชื�อเสยีงหลายท่านด้วยกัน  ที�ทาํการสรุปกฎของกฎหมาย
อิสลาม  โดยการวิเคราะห์จากแนวทางการวินิจฉัยของบรรดามุจญ์ตะฮิดยุคก่อน  แล้วสรุปเป็นกฏ  
เพื�อใช้กับคดีความที�เกิดขึ�นในยุคนี�   นักกฎหมายเหล่านี� รู้จักกันในนาม  บรรดามุจญ์ตะฮิดในมัซฮับ 
(Al-Haj, 1992 : 435) 
 

   แนวทางฟัตวาของนักกฎหมายอสิลามในยุคแห่งการยึดถือมัซฮับนั�นแตกต่าง
จากแนวทางการฟัตวาในยุคก่อนหน้านี�   ในขณะที�นักกฎหมายอสิลามยุคก่อน  เมื�อมีกรณีใดๆเกิดขึ�น 
จะพิจารณาจากคัมภีร์ของอลัลอฮแฺละสนุนะฮเฺป็นเบื� องต้น หากกรณีดังกล่าวมีการบัญญัติไว้กจ็ะฟัตวา
ไปตามที�บัญญัติ  หากไม่มีกจ็ะเลือกใช้ดุลพินิจ  แต่นักกฎหมายอิสลามยุคนี� จะฟัตวาโดยการใช้ทัศนะ
ในมัซฮับที�สังกัด ในกรณีที�ไม่มีในอัลกุรอานและสุนนะฮ ฺแม้จะมีกระบวนการวิเคราะห์เหตุผลของ
บทบัญญัติในกฎหมายอสิลาม มีกระบวนการให้นํ�าหนักของทัศนะที�แตกต่างกันในมัซฮับที�สังกดั  แต่
ในที�สุดแล้วกจ็ะฟัตวาตามทัศนะในมัซฮับที�สังกดัเท่านั�น  ส่วนการวิเคราะห์เหตุผลของบทบัญญัติใน



34 

 

กฎหมายอสิลาม ใช้วิธีการสังเคราะห์จากข้อวินิจฉัยที�อิหม่ามมัซฮับวินิจฉัยไว้ แล้วสรุปเป็นกฎเกณฑ์ที�
สามารถนาํไปปรับใช้กบัข้อเทจ็จริงที�เกดิขึ�นได้ 
   การสังเคราะห์เหตุผลดังกล่าวนี� เป็นแนวทางของนักกฎหมายอิสลามมัซฮับ
หะนาฟีย์และมาลิกย์ี เช่น หนังสอือศุูลของอดัดับบูซีย์ของมัซฮับหะนาฟีย์ และหนังสือของกอฏีย์อิยาฎ
ของมัซฮับมาลิกีย์ ส่วนนักกฎหมายอสิลามมัซฮับอัลชาฟิอีย์ ไม่ใช้วิธีการนี� เพราะอิหม่ามอัลชาฟิอย์ีได้
เขียนหลักกฎหมายอิสลามในหนังสอือรัริสาละฮไฺว้แล้ว (Al-Mallah, 2001: 326-327)     

   ส่วนการให้นํ�าหนักของทัศนะที�แตกต่างกนัในมัซฮับที�สงักดั  มีการให้นํ�าหนัก
ตามสายรายงานและด้านเนื�อหา 

    การให้นํ�าหนักตามสายรายงาน ในกรณีที� มีทัศนะแตกต่างกันระหว่างนัก
กฎหมายอิสลามในสํานักเดียวกัน นักกฎหมายอิสลามในยุคนี� จะให้นํ�าหนักสายรายงานที� มี
ความสามารถในการจดจํา และแม่นยําในหลักการ วิธีการฟัตวา การวินิจฉัยและสาระกฎหมาย
ของมัซฮับนั�นๆ มากที�สดุ 

 ในมัซฮับหะนาฟีย์ มีการให้นํ�าหนักการรายงานของมุหัมมัด บินหะสนั อัลชัย
บานีย์ มากกว่าสายรายอื�นๆ  มัซฮับมาลิกีย์ มีการให้นํ�าหนักการรายงานของอบัดุรเราะหฺมาน บินกอ
สมิ  มัซฮับอลัชาฟิอย์ี   มีการให้นํ�าหนักการรายงานของอรัรอบิอ ์ บินสลัุยมาน เป็นต้น  

 ส่วนการให้นํ�าหนักด้านเนื� อหา เป็นการให้นํ�าหนักทัศนะที�แตกต่างกันของ
สายรายงานหลักดังกล่าว  จะพิจารณาว่าทัศนะใดสอดคล้องกับหลักการของสาํนักมากกว่า ซึ�งการให้
นํ�าหนักกรณีนี� จะมีความขัดแย้งกันตามความรู้ความสามารถของผู้วินิจฉัย 

 อย่างไรกต็ามในระยะท้ายๆของยุคนี�  แนวคิดในการยึดถือทัศนะของมัซฮับ
พัฒนาไปสู่การห้ามวินิจฉัยให้นํ�าหนักแตกต่างไปจากการให้นํ�าหนักที� เคยมีมาก่อนแล้ว (Al-
Khudhri ,1995:207) 
   สาํนักกฎหมายอิสลามมีอทิธิพลต่อระบบกฎหมายของโลกมุสลิมในยุคต่างๆ 
เป็นอย่างยิ�ง  อบูฏอลิบ ( Abu  Talib, 1993 : 250-257 ) ได้แบ่งอทิธพิลของสาํนักกฎหมาย
อสิลามในระบบกฎหมายของโลกมุสลิมในยุคต่างๆ  ออกเป็น 4  ระยะคือ 
 ระยะที� 1 ระยะที�ทัศนะทางกฎหมายใดๆไม่มีผลผูกพันต่อรัฐและประชาชน
ทั�วไป 
 ระยะที�  2 ระยะที�ทัศนะทางกฎหมายของสาํนักกฎหมายอิสลามทั�งสี�มีผล
ผูกพันต่อรัฐและประชาชนทั�วไป 
 ระยะที� 3 ระยะที�มีการบังคับใช้ทัศนะของสาํนักกฎหมายอิสลามสาํนักหนึ�ง
สาํนักใดเท่านั�นที�มีผลผูกพันต่อรัฐและประชาชนทั�วไป 
  ระยะที� 4 ระยะที�มีการเลือกใช้ทศันะของสาํนักกฎหมายอสิลามจากทุกสาํนัก 
 



35 

 

 ระยะที� 1 ระยะที�ทัศนะทางกฎหมายใดๆไม่มีผลผูกพันต่อรัฐและ
ประชาชนทั �วไป 
 ระยะนี� เริ�มตั�งแต่ยุคต้นของอสิลามในสมัยเศาะหาบะฮ ฺตลอดจนยุคราชวงศ์อุ
มัยยะฮ ฺ และสิ�นสดุลงเมื�อมีการประกาศยุติการอจิญ์ติฮาดในศตวรรษที�  4 แห่งการฮิจเราะฮ ฺ  
 ยุคต้นของอิสลามในสมัยเศาะหาบะฮฺ ยังไม่ปรากฎสาํนักกฎหมายอิสลาม 
นักวิชาการต่างใช้กฎหมายอิสลามจากแหล่งที�มาของกฎหมายอิสลามโดยตรง  ต่อมาตาบิอีนได้
รวบรวมฟัตวาต่างๆของเศาะหาบะฮเฺพื�อใช้ในกรณีที�ไม่ปรากฎในอัลกุรอานและสุนนะฮ ฺ ลักษณะ
เช่นนี�ปรากฎอยู่ตลอดยุคของราชวงศ์อมัุยยะฮแฺละช่วงหนึ�งของราชวงศ์อบับาสยีะฮ ฺ       
 
  ระยะที� 2 ระยะที�ทศันะทางกฎหมายของสํานกักฎหมายอิสลามทั;งสี�เท่านั;น
มีผลผูกพนัต่อรฐัและประชาชนทั �วไป   
 
 ในระยะหลังจากสามศตวรรษภายหลังจากการกาํเนิดสาํนักกฎหมายอิสลาม  
นับเป็นช่วงที�สาํนักฎหมายอิสลามมีความรุ่งเรืองสูงสุด  มีการจัดการประมวลทัศนะทางกฎหมาย
อสิลามของปราชญ์ผู้นาํสาํนักกฎหมายไว้อย่างเป็นระบบ  พร้อมทั�งการให้เหตุผล  การนาํแหล่งที�มา
อื�นๆของกฎหมายอสิลามมาสนับสนุน  ศึกษาเปรียบเทียบกับทัศนะของสาํนักอื�นๆ ชี� ประเด็นขัดแย้ง
พร้อมกับเหตุผลที�ทาํให้ทัศนะของสาํนักของตนมีนํ�าหนักมากกว่าทัศนะของสาํนักอื�นๆ     วิธวิีทยา
ในการสังเคราะห์กฎหมายอิสลามของปราชญ์ผู้นําสาํนักกฎหมายอิสลามเหล่านั�น  ได้รับการพิสูจน์ 
โต้แย้ง ตรวจสอบจากนักกฎหมายในยุคนั�น   รวมทั�งสถานการณ์ทางการเมืองการปกครอง และอื�นๆ     
จนกระทั�งเกดิการฟัตวาห้ามการอจิญ์ติฮาดที�แตกต่างไปจากทัศนะที�มีอยู่แล้วในช่วงปลาย ศตวรรษที�
สี�แห่งการฮิจญ์เราะฮ ฺในที�สดุ 
 ภายหลังจากที�มีการประกาศยุติการอิจญ์ติฮาดในศตวรรษที�  4 แห่งการ
ฮิจเราะฮ ฺ ในยุคนี� สาํนักกฎหมายอิสลามทั�งสี�มีอทิธพิลอย่างสูง  นักกฎหมายอสิลามต่างพากันยึดถือ
สาํนักกฎหมายอิสลามทั�งสี�  โดยในยุคที�เคาะลีฟะฮแฺห่งราชวงศ์อบับาสียะฮสฺมัยเคาะลีฟะฮฮฺารูน อัล
เราะชีดแต่งตั�งอบูยูซุฟ ศิษย์ของอบูหะนีฟะฮเฺป็นผู้พิพากษาสูงสุด   อบูยูซุฟมีบทบาทและอาํนาจ
หน้าที�ในการเสนอแต่งตั�งถอดถอนผู้พิพากษาในรัฐ  ซึ�งอบูยูซุฟจะเสนอแต่งตั�งผู้ที� ยึดถือสํานัก
กฎหมายอบูหะนีฟะฮ ฺเป็นผู้ พิพากษาในแคว้นต่างๆ ของรัฐ  ผู้พิพากษาทั�งหมดในอาณาเขตของรัฐ
ต่างหันมายึดถือสาํนักกฎหมายอบูหะนีฟะฮฺ    ยกเว้นเขตแอนดาลุสเซีย อาณาเขตกลุ่มอาหรับ
ตะวันตก ซึ�งใช้ทศันะของสาํนักกฎหมายมาลิก และชามซึ�งใช้ทัศนะของสาํนักอัลเอาซาอย์ี  จนกระทั�ง
ถงึช่วงศตวรรษที� 4 แห่งการฮิจเราะฮ ฺ
 อย่างไรกต็ามแม้ว่าสาํนักกฎหมายอบูหะนีฟะฮหฺรือสาํนักกฎหมายอื�นๆ จะ
เป็นสาํนักกฎหมายอิสลามอย่างเป็นทางการของราชวงศ์ต่างๆ ดังกล่าวแล้ว แต่รัฐอิสลามกไ็ม่ได้



36 

 

บังคับประชาชนทั�วไปให้ยึดถอืสาํนักกฎหมายของรัฐ  รัฐยังคงให้เสรีภาพในการยึดถือสาํนักกฎหมาย
ต่างๆ  เนื�องจากในยุคของราชวงศ์อับบาสียะฮนัฺ�นแม้ว่าสาํนักกฎหมายอบูหะนีฟะฮจฺะเป็นสาํนัก
กฎหมายอย่างเป็นทางการของรัฐนับตั�งแต่ได้มีการแต่งตั�งอบูยูซุฟเป็นหัวหน้าผู้พิพากษา  แต่ใน
อยิีปต์ส่วนใหญ่ยึดถอืสาํนักอลัชาฟิอย์ีและอาหรับตะวันตกยึดถอืสาํนักมาลิก  ยิ�งไปกว่านั�นในราชวงศ์
ฏูลูนียะฮแฺละอุคชัยดียะฮ ฺยังมียอมรับให้สาํนักกฎหมายอิสลามทั�งสี�เป็นสาํนักกฎหมายอย่างเป็น
ทางการของรัฐ โดยมีการแต่งตั�งผู้ พิพากษาจากสาํนักกฎหมายทั�งสี� โดยที�ประชาชนมีเสรีภาพในการ
เลือกฟ้องคดีกบัผู้พิพากษาของสาํนักกฎหมายใดๆ กไ็ด้   ( Abu Talib,1993: 250-255) 
 
  ระยะที� 3 ระยะที�มีการบงัคบัใชท้ศันะของสํานกักฎหมายอิสลามสํานกัหนึ�ง
สํานกัใดเท่านั;นที�มีผลผูกพนัต่อรฐัและประชาชนทั �วไป 
  
 ระยะนี� เริ�มต้นในอียิปต์ ในสมัยราชวงศ์ฟาติมียะฮ ฺ โดยในระยะแรกของ
ราชวงศ์ฟาติมียะฮมีฺการบังคับใช้เฉพาะสาํนักกฎหมายชีอะฮอฺสิมาอีลียะฮใฺนทางตุลาการ แต่ในระยะ
หลังกผ่็อนคลายลงโดยยอมให้ใช้สาํนักกฎหมายอิมามียะฮ ฺ สาํนักกฎหมายมาลิก และอัลชาฟิอีย์
ในทางตุลาการได้เช่นกนั    สมัยการปกครองของเศาะลาหุดดีน อลัอยัยูบีย์และราชวงศ์มัมลูก มีการ
ใช้กฎหมายอิสลามสาํนักอัลชาฟิอีย์ระยะหนึ�ง  แต่ในช่วงกลางศตวรรษที� 5 แห่งการฮิจเราะฮ ฺ ยุค
ของอลัมุอซิ  บินบาดีส มีการบังคับใช้เฉพาะสาํนักกฎหมายมาลิกเท่านั�น  จนกระทั�งเมื�อราชวงศ์ฟาฏิ
มียะฮลฺ่มสลาย ราชวงศ์อัยยูบีย์ขึ� นมามีอาํนาจอาํนาจทางตุลาการของรัฐโดยทั�วไปกเ็ป็นของสาํนักอัล
ชาฟิอย์ี   แม้ว่าจะมีการใช้สาํนักกฎหมายอสิลามทั�งสี�ในบางช่วงกต็าม  ต่อมาในยุคของราชวงศ์มะมา
ลีก  สาํนักกฎหมายทั�งสี�กเ็ป็นสํานักกฎหมายอย่างเป็นทางการของรัฐทั�งในทางตุลาการอีกครั�ง   
จนกระทั�งถึงยุคการปกครองของราชวงศ์อุษมานียะฮ ฺ ทัศนะของสาํนักกฎหมายอบูหะนีฟะฮเฺป็น
สาํนักกฎหมายหลักของราชวงศ์และอาณาเขตในเขตการปกครองของราชวงศ์อษุมานียะฮอฺกีครั�งหนึ�ง  
ราชวงศ์อุษมานียะฮไฺด้กลายเป็นรัฐอิสลามที�มีดินแดนกว้างใหญ่ไพศาล มีอาณาเขตครอบคลุมถงึ 3 
ทวีป ได้แก่ทวีปเอเชีย  แอฟริกาและยุโรป  ราชวงศ์อษุมานียะฮไฺด้ปกครองดินแดนอาณาจักรเซลจูก   
ดินแดนราชวงศ์มามาลีก  อาณาจักรไบเซนไตน์  ราชวงศ์ซาฟาวี   ด้านตะวันออกกมี็อาณาเขตไปจรด
กับอินเดีย  อาหรับทั�งหมด อันได้แก่  หิญาซ  ชาม  อิรัก เยเมน  แอฟริกาเหนือยกเว้นมะรอกุช  
อียิปต์และซูดาน   โดยที�ดินแดนต่างๆ ในที�อยู่ปกครองของราชวงศ์อุษมานียะฮ ฺต่างใช้กฎหมาย
อสิลามสาํนักอบูหะนีฟะฮ ฺ     ยกเว้นบางพื� นที�เช่น  อาหรับตะวันตก  อิหร่าน  เยเมน  และหิญาซ ( 
Abu Zahrah,n.d. : 15-18 ; Abu Talib,1993:  224-225, 254 )  
  จากข้อเทจ็จริงดังกล่าวจึงอาจกล่าวได้ว่าสาํนักกฎหมายอสิลามมีอิทธิพลอย่าง
สูงระบบกฎหมายของโลกมุสลิม  โดยโลกมุสลิมส่วนใหญ่นับตั�งแต่ยุคราชวงศ์อับบาสียะฮสฺืบมา
จนกระทั�งการล่มสลายของอาณาจักรอุษมานียะฮใฺนต้นคริสตศตวรรษที�  20  รวมทั�งชาวมุสลิมส่วน



37 

 

ใหญ่ต่างกยึ็ดถือสาํนักอบูหะนีฟะฮ ฺ  อิทธิพลของสาํนักกฎหมายอบูหะนีฟะฮตฺ่อระบบกฎหมายของ
รัฐอสิลามที�เห็นได้อย่างชัดเจนคือ การจัดทาํประมวลกฎหมายอสิลาม เรียกว่า “อัลฟะตาวาอัลฮินดี
ยะฮ”ฺ หรือ “อัลฟะตาวาอัลอาลัมกีรียะฮ ฺ”  ของกษัตริย์มุฮัมมัด โอรังแซบ แห่งราชวงศ์โมกุล   ที�
จัดทาํประมวลกฎหมายอสิลามอย่างเป็นทางการตามสาํนักกฎหมายอบูหะนีฟะฮ ฺโดยในปี ฮ.ศ.1069 
/  ค.ศ. 1658   ทั�งนี� เนื�องจากกษัตริย์มุฮัมมัด โอรังแซบมีดาํริที�จัดระบบการสืบค้นกฎหมายอสิลาม
เพื�อความสะดวกในการปกครอง การศาลและการฟัตวาในรัฐ  จึงได้แต่งตั�งสภานักกฎหมายอิสลาม
ขึ� นมาคณะหนึ�งจาํนวนประมาณ   40  คน  แบ่งความรับผิดชอบออกเป็น 4  คณะ ทั�งหมด
ประกอบด้วยผู้พิพากษา  มุฟตีย์ และนักวิชาการผู้ทรงคุณวุฒิ     และได้จัดหาตํารามาให้ตาม
ต้องการ  และให้ค่าตอบแทนอย่างพอเพียงเพื�อให้สามารถทุ่มเทเวลาให้กับงานอนัสาํคัญยิ�งนี�   คณะนี�
มีภาระหน้าที�รวบรวมกฎหมายอิสลามจากในทุกๆ ด้าน โดยเฉพาะอย่างยิ�งในด้านนิติกรรมสัญญา 
การศาล  การบริหารและอื�นๆ ที�กระจัดกระจายอยู่ในตําราต่างๆ มาตรวจสอบ  เรียบเรียง และ
รวบรวมไว้ในที�เดียวกนั พร้อมกบัการระบุถงึแหล่งที�มาของแต่ละเรื�องอย่างชัดเจน และใช้เวลาในการ
จัดทาํ 8 ปีจึงสาํเร็จ และมีราชโองการให้ใช้บังคับทั�วไปในราชอาณาจักร  ( Al-Zarqa, 1998 : 
237 )         
 อย่างไรกต็ามการบังคับใช้กฎหมายอสิลามตามทัศนะของสาํนักกฎหมายใดๆ 
เป็นการเฉพาะปรากฎเค้าลางมาก่อนแล้วในยุคราชวงศ์อับบาสียะฮ ฺ โดยที�อิบนุ อัลมุกอ๊ฟฟะอ ฺได้
เสนอให้อบูญะฟัร  อัลมันศูร บังคับใช้ทัศนะทางกฎหมายอิสลามที�รัฐเห็นชอบกับประชาชนทั�วไป  
ใน ปี ฮ.ศ. 148  อบูญะฟัรจึงได้เสนอแก่มาลิก  บินอะนัส  แต่มาลิกไม่เห็นด้วย เมื� อเคาะ
ลีฟะฮอฺบูญะฟัร เสยีชีวิตไป เมื�อเคาะลีฟะฮฮฺารูน อัรเราะชีดเสนอให้มาลิกให้วางตาํราอลัมุวัฎเฎาะอ์
ที�ท่านประพันธ์ไว้ที�อาคารกะบะฮ ฺณ นครมักกะฮ ฺ และบังคับผู้คนให้ยึดถือตามนั�น  อย่างไรกต็าม  
มาลิกกไ็ม่เห็นด้วยกับข้อเสนอนี�  ( Abu Talib,1993: 250-255) จนในที�สุดได้กลายมาเป็นแนว
ปฏิบัติของรัฐอสิลามในระยะนี�  
 
  ระยะที� 4 ระยะที�มีการเลือกใชท้ศันะของสํานกักฎหมายอิสลามจากทุก
สํานกั 
 
 แม้ว่าสาํนักกฎหมายอบูหะนีฟะฮจฺะเป็นสาํนักกฎหมายอย่างเป็นทางการของ
ราชวงศ์อุษมานียะฮ ฺ แต่บทบาทของสาํนักกฎหมายอิสลามในระบบกฎหมายของรัฐอิสลาม ได้
เปลี�ยนแปลงไปเมื�อมีการนาํระบบกฎหมายอสิลามเปรียบเทียบเข้ามาในระบบกฎหมายของรัฐอิสลาม  
ใน ปี ค.ศ.  1876  ซึ�งเป็นปีที�ราชวงศ์อุษมานียะฮมีฺการประกาศใช้กฎหมาย “ มะญัลละฮ ฺอัลอะหฺ
กามอัลอัดลียะฮฺ ”  กฎหมายฉบับนี� เป็นกฎหมายลายลักษณ์อักษรที�บัญญัติขึ� นมาจากกฎหมาย
อสิลามสาํนักอบูหะนีฟะฮโฺดยยึดความสอดคล้องกบัประโยชน์ส่วนรวมและความเหมาะสมกับยุคสมัย



38 

 

เป็นสาํคัญ  จึงมีบางประเด็นแตกต่างไปจากตําราอ้างอิงหลักในสาํนัก    โดยเฉพาะอย่างยิ�งในยุค
ปลายของราชงศ์อษุมานียะฮ ฺใน ปี ค.ศ.1917 ราชวงศ์อษุมานียะฮไฺด้บัญญัติกฎหมายสิทธิครอบครัว 
ซึ�งเป็นกฎหมายที� บัญญัติกรณีการสมรสและการสิ� นสุดการสมรสของมุสลิม  คริสต์และยิวตาม
บทบัญญัติของแต่ละศาสนา บทบัญญัติของกฎหมายนี� ในส่วนของศาสนาอิสลามส่วนใหญ่ยังคงใช้
ทัศนะของสาํนักกฎหมายอบูหะนีฟะฮ ฺและเลือกใช้ทัศนะของสาํนักอื�นๆ ในบางกรณี เช่น  การใช้
ทศันะของสาํนักมาลิกในกรณีให้สทิธแิก่ทั�งสองฝ่ายฟ้องหย่าเนื�องจากการทะเลาะวิวาท  และการฟ้อง
หย่าเนื�องจากการสาบสูญ  การใช้ทัศนะของสาํนักอัลชาฟิอีย์ในกรณีการห้ามการสมรสของบุคคล
วิกลจริต   และการใช้ทัศนะของอิบนุชุบรุมะฮแฺละอบูบักร์ อัลอะศ๊อมม์ในกรณีห้ามการสมรสของ
ผู้เยาว์ เป็นต้น ( Abu Talib,1993: 250-257 ) 
   นับตั�งแต่นั�นมากระแสการยึดติดกับสาํนักกฎหมายอิสลามสาํนักใดๆเป็นการ
เฉพาะ จึงไม่ได้เป็นกระแสหลักของระบบกฎหมายของรัฐอิสลามโดยทั�วไปอีก  แม้ว่าจะยังคงปรากฎ
อยู่อย่างเข้มแขง็ในบางพื�นที�กต็าม  แต่กไ็ม่ได้หมายถึงอทิธิพลของสาํนักกฎหมายอสิลามจะหมดสิ�น
ไป   เพียงแต่มีการเปลี�ยนแปลงรูปแบบ โดยมีการผสมผสานทัศนะของสาํนักกฎหมายต่างๆ เข้า
ด้วยกนั  
 
 2.2.4 การฟัตวาในยุคปัจจุบนั 
 

   เนื�องจากความจาํเป็นของการฟัตวา  ทาํให้ประเทศมุสลิมโดยทั�วไปจึงจัดตั�ง
สถาบันฟัตวาทาํหน้าที�เกี�ยวกับการฟัตวาโดยตรง (Muhammad Seadon,1998 :161) มีการออก
กฎหมายในกรณีนี� เป็นการเฉพาะ มีองค์กรเกี�ยวกับการฟัตวา  มีการจัดระบบฟัตวาที�สอดคล้องกับ
ความเปลี�ยนแปลงของยุคสมัย    มีการแต่งตั�งมุฟตีย์และสาํนักงานฟัตวา และอื�นๆ ที�เกี�ยวข้อง  ดัง
รูปแบบของการฟัตวาของประเทศมุสลิมที�มีมุฟตีย์ตามกฎหมาย  เช่น ประเทศอียิปต์ ซาอดีุอาระเบีย  
มาเลเซีย  และบรูไน   แม้กระทั�งประเทศที�มีมุสลิมเป็นชนกลุ่มน้อยบางประเทศ  กมี็กฎหมายเกี�ยวกบั
การฟัตวา  เช่น ประเทศสงิคโปร์    ฟิลิปปินส ์และกมัพูชา เป็นต้น  ที�ผู้ วิจัยจะกล่าวถงึโดยสรุป 
   

การฟัตวาในประเทศอียปิต ์  
 

    ในประเทศอียิปต์กฎหมายกําหนดให้การแต่งตั� งถอดถอนมุฟตีย์อยู่ใน
อาํนาจของประธานาธิบดีแห่งอียิปต์ด้วยวิธีการที�เป็นมาตามประเพณี  (Jad al-Haqq , 1987 : 
3653-3654 ; Al-Najjar,1995:153-154 ) 

 อาํนาจหน้าที�ของมุฟตีย์ของประเทศอียิปต์ปัจจุบัน อาจแบ่งเป็นด้านต่างๆ 
ดังนี�  



39 

 

1. ให้คํา ฟัตวาแก่หน่วยงานของรัฐและเอกชนภายในประเทศและ
ต่างประเทศ   

2. ให้คาํฟัตวาแก่ศาลเพื�อใช้อ้างอิงในคดีที�มีระวางโทษประหารชีวิต   
3. การกาํหนดเดือนตามปฎิทินอิสลามและการดูดวงจันทร์เพื�อกาํหนดวัน

สาํคัญทางศาสนา 
4. ฝึกงานด้านวิธกีารฟัตวา  การพิพากษาและด้านการบริหารจัดการ 

               คาํฟัตวาของมุฟตีย์ มีสถานภาพเป็นการชี� แจงบทบัญญัติทางศาสนาอิสลาม
เท่านั�น ไม่มีสภาพบังคับผูกพันศาลหรือผู้ใด   สํานักงานฟัตวาแห่งอียิปต์  เป็นหน่วยงานสังกัด
กระทรวงยุติธรรม   
    หน่วยงานสาํนักงานฟัตวามี  2 กอง คือกองงานบริหารและกองงาน
เลขานุการ    
     ฝ่ายงานในกองงานบริหาร แบ่งออกเป็น  2 ฝ่าย คือหน่วยงานฝ่ายจัดเตรียม
และเผยแพร่ฟัตวา และหน่วยงานฝ่ายฟัตวา  มีหน้าที�เตรียมคาํฟัตวาและมีหน้าที�ทาํการศึกษาข้อมูล
ทางวิชาการอื�นๆ  

    ส่วนกองงานเลขานุการ ทาํหน้าที�เลขานุการและจัดพิมพ์ ( Jad al-Haqq , 
1987 : 3653-3661 ) 
 
  
      การฟัตวาในประเทศซาอดีุอาระเบีย   
  
   ในประเทศซาอุดีอาระเบีย  การแต่งตั� งถอดถอนมุฟตีย์เป็นอํานาจของ
กษัตริย์แห่งซาอุดิอาระเบีย   หน่วยงานที�มีอาํนาจหน้าที�ในการฟัตวาในประเทศซาอุดีอาระเบีย ได้แก่ 
คณะกรรมการถาวรเพื�อการวิจัยและฟัตวา ( Aba al-Khail, 2000 : 354-359 ) 

  สาํนักงานฟัตวาแห่งซาอดิุอาระเบีย  เรียกว่า สาํนักงานสงูสุดเพื�อการวิจัยและ
การฟัตวา    มีหน้าที�สาํคัญๆ ได้แก่   ชี� แจงบทบัญญัติอสิลามในกรณีทั�วไป พร้อมการกาํชับให้นําไปสู่
การปฎิบัติ  ระวังรักษาคุณธรรมจริยธรรมอสิลาม  สร้างความเป็นเอกภาพ ภราดรภาพในสังคมมุสลิม  
จัดเตรียม และอํานวยการสื�อทางวิชาการ การอนุรักษ์มรดกทางวิชาการอิสลาม และแต่งตั� ง
คณะกรรมการถาวรเพื�อการวิจัยและฟัตวา   การฟัตวาและการพิพากษาในประเทศซาอดีุอาระเบียใช้
ทัศนะของมัซฮับอะหฺมัด บนพื� นฐานของการอ้างอิงแหล่งที�มาของกฎหมายอิสลาม  และการให้
ความสาํคัญกับทัศนะของอิบนุตัยมียะฮ ฺและอิบนุกัยยิม   ในกรณีที�มุฟตีย์เห็นว่าการในการใช้ทัศนะ
ของมัซฮับอะหฺมัด ขัดกับประโยชน์สาธารณ มุฟตี ย์อาจใ ช้ทัศนะของมัซฮับอื� นก็ไ ด้  (Al-
Hujailan,2000 : 253 - 256 ) 
 



40 

 

    การฟัตวาในประเทศมาเลเซีย   
  
   การฟัตวาในมาเลเซียมีสองระดับคือการฟัตวาระดับชาติและการฟัตวาระดับ
รัฐ   สภากิจการศาสนาอิสลามแห่งมาเลเซียซึ�งอยู่ภายใต้อาํนาจของสภากษัตริย์  เป็นผู้ แต่งตั� ง
คณะกรรมการฟัตวาในระดับชาติ   ส่วนในระดับรัฐ   กษัตริย์แห่งรัฐภายใต้คําแนะนาํของสาํนักงาน
ศาสนาอสิลาม  ทาํหน้าที�แต่งตั�งบุคคลใดๆ ที�เหมาะสมเป็นมุฟตีย์  
   คณะกรรมการฟัตวาระดับชาติประกอบไปด้วยมุฟตีย์ในสหพันธ์มาเลเซียทุก
คนและกรรมการอื�นที�สภากิจการศาสนาอิสลามแห่งมาเลเซียเป็นผู้แต่งตั�ง โดยมีสถาบัน  JAKIM ทาํ
หน้าที�เลขาธกิาร  ที�จะรับคาํขอฟัตวาจากหน่วยงานใดๆในประเทศ  ทาํหน้าที�ฟัตวาในกรณีที�มีลักษณะ
ดังนี�  

   1. เป็นกรณีทางศาสนาที�ไม่มีลักษณะเฉพาะรัฐ  แต่เกี�ยวข้องกับมวลมุสลิม
ในมาเลเซีย     

   2.  เป็นกรณีทางศาสนาที�เกดิขึ�นในรัฐหนึ�ง ที�มีโอกาสเกดิขึ�นในรัฐอื�นได้  
   3.  เป็นกรณีทางศาสนาที�มีลักษณะเฉพาะรัฐ แต่มีลักษณะดังเงื�อนไข ข้อ 1 

และ 2  
   ส่วนในระดับรัฐ  โดยทั�วไปแล้วมีลักษณะที�ไกล้เคียงกันทุกรัฐ มุฟตีย์ของรัฐ

ต่างๆ อยู่ภายใต้โครงสร้างการบังคับบัญชาของสาํนักงานศาสนาอสิลามของรัฐ   สามารถแบ่งได้     3  
รูปแบบคือ  (Wan Muhammad ,2006 : 243- 245 ) 

   1. การฟัตวาโดยสาํนักงานศาสนาอสิลาม      
2 การฟัตวาโดยมุฟตีย์   
 3. การฟัตวาโดยคณะกรรมการฟัตวา 

 
   การฟัตวาในรัฐต่างๆ ของประเทศมาเลเซียส่วนใหญ่ต้องอ้างอิงแหล่งที�มา

หลักของบทบัญญัติอิสลามตามทัศนะหลักของนักกฎหมายอิสลามมัซฮับอัลชาฟิอีย์ เว้นแต่มีเหตุผล
บางประการที�ทาํให้ต้องนาํทัศนะของมัซฮับต่างๆของอะฮลิฺสสุนนะฮวัฺลญะมาอะฮ ฺมาใช้  เพื�อพิจารณา
หาทัศนะที�มีนํ�าหนักและยังประโยชน์ต่อสังคมมากที�สุดในการนํามาฟัตวา  ยกเว้นรัฐเปอร์ลิส ที�
กฎหมายให้อสิระแก่มุฟตีย์ในการฟัตวา 
   รัฐต่างๆของมาเลเซียทุกรัฐมีกฎหมายบัญญัติความผิดฐานละเมิดต่อคําฟัต
วา  เป็นความผิดเฉพาะชาวมุสลิมในประเทศที�จาํหน่าย จ่ายแจก เผยแพร่ทัศนะใดๆ เกี�ยวกบัคาํสอน
ของศาสนาอสิลามในรูปแบบของการฟัตวาที�ขัดแย้งกบัคาํฟัตวาใดๆ ที�ได้ประกาศในหนังสอืราชการ   
 
   การฟัตวาในประเทศบรูไนดารุสสาลาม    
  



41 

 

   ประเทศบรูไนดารุสสาลามมีการแต่งตั�งถอดถอนมุฟตีย์โดยสุลต่าน  สุลต่าน
มีอาํนาจแต่งตั�งบุคคลใดๆที�เหมาะสมดํารงตําแหน่งมุฟตีย์แห่งประเทศบรูไนดารุสสาลาม และมี
อาํนาจยกเลิกการแต่งตั�งดังกล่าว ตามกฎหมาย ฉบับที� 20 / 1955  ซึ�งในปัจจุบันเรียกว่ากฎหมาย
สภาศาสนาอสิลามและศาลกอฎี ภาค 77  มาตรา 40(1)   
 มุฟตีย์แห่งรัฐเป็นสมาชิกสํานักงานศาสนาอิสลามโดยตําแหน่ง  เป็น
กรรมการกฎหมายของสาํนักงานศาสนาอสิลามร่วมกบัคณะกรรมการอื�นๆ  ( Nooh,2006: 73) 
 การฟัตวาต้องอ้างอิงแหล่งที�มาหลักของบทบัญญัติอิสลามตามทัศนะหลักของนัก
กฎหมายอิสลามมัซฮับอัลชาฟิอีย์  โดยมีเงื�อนไขว่าหากการตามทัศนะหลักดังกล่าว จะขัดแย้งกับ
ประโยชน์ส่วนรวม เว้นแต่สุลต่านจะบัญชาเป็นอย่างอื�น  จะต้องอธิบายเงื�อนไขและหลักเกณฑ์ต่างๆ
อย่างแจ้งชัด และคาํชี�แจงอื�นๆตามสมควร   
  กฎหมายประเทศบรูไนบัญญัติให้คําฟัตวาที�ประกาศเผยแพร่ในหนังสือ
ราชการจะผูกพันมุสลิมที�ยึดถอืมัซฮับอลัชาฟิอย์ีทุกคนที�มีภมิูลาํเนาในประเทศบรูไนดารุสสาลาม เว้น
แต่มุสลิมที�ไม่ใช่เชื� อชาติมลายู และบัญญัติโทษในความผิดฐานทาํการฟัตวาหรือพยายามทาํการฟัตวา 
เกี�ยวกับคําสอนอิสลามตามบทบัญญัติศาสนาหรือจารีตของบรูไน โดยไม่มีอาํนาจ และความผิดฐาน
กระทาํการตาํหนิ หรือเหยียดหยามฟัตวาใดๆ ของมุฟตีย์ที�ออกอย่างถูกต้องตามเงื�อนไขในกฎหมายนี�
( Japar Bin Haji Mat Dian ,2006 : 95 -108 ) 
 

   การฟัตวาในประเทศสิงคโปร ์  
 
  กฎหมายบัญญัติให้ประธานาธิบดีสาธารณรัฐสิงคโปร์เป็นผู้แต่งตั�งมุฟตีย์ และการ

แต่งตั�งจะต้องประกาศใน Gazette และในการแต่งตั�งมุฟตีย์ของสิงคโปร์ของประธานาธบิดีจะแต่งตั�ง
ตามการประชุมของสํานักงานศาสนาอิสลามแห่งสิงคโปร์   มุฟตีย์และคณะกรรมการฟัตวาของ
สิงคโปร์ได้รับการแต่งตั�งตามพระราชบัญญัติการบริหารกฎหมายอิสลาม ( Administration of 
Muslim Law Act )  การฟัตวาของสงิค์โปร์เป็นการฟัตวาในรูปแบบองค์คณะเรียกว่า คณะกรรมการ
กฎหมาย   และจะต้องเป็นมติเอกฉันทข์องคณะกรรมการกฎหมายทั�งหมด  หากกรณีใดที�ไม่สามารถ
มีมติเป็นเอกฉันท์ได้  กจ็ะถูกส่งไปยังสภาสูงสุดของสาํนักงานศาสนาอิสลามแห่งสิงคโปร์  สมาชิก
สภาจะเลือกทัศนะใดๆ  ที�ยังประโยชน์ต่อส่วนรวมมากที�สุด  อย่างไรกต็ามข้อชี� ขาดที�ได้นี� ไม่ถือว่า
เป็นคําฟัตวาแต่เป็นข้อแนะนําทั�วไป  ( Hooker, 1992 : 146 )  

 
   คณะกรรมการกฎหมายของสงิคโปร์ประกอบด้วย 
   1. มุฟตีย์เป็นประธานคณะกรรมการ  
   2. สมาชิกสาํนักงานศาสนาอสิลามแห่งสงิคโปร์ที�มีความเหมาะสมจาํนวน  2 

คนซึ�งปกติแล้วจะเป็นอุลามาอ์ทั�งสองคน  



42 

 

   3. อุลามาออ์ื�นๆ ที�ไม่เป็นสมาชิกสาํนักงานศาสนาอิสลามแห่งสิงคโปร์
จาํนวน  2  คน ( มาตรา 31(1) ) 

   คณะกรรมการเหล่านี� มีวาระการดํารงตาํแหน่งตามวาระที�ประธานาธบิดี
สงิคโปร์เหน็สมควร  

   อาํนาจหน้าที�ของมุฟตีย์สงิคโปร์ได้แก่ 
- เป็นประธานคณะกรรมการฟัตวา 
- ให้คาํแนะนาํด้านศาสนาแก่สภาสงูสดุของสาํนักงานศาสนาอสิลามแห่ง

สงิคโปร์ หรือคณะกรรมการอื�นๆ ของสาํนักงานศาสนาอิสลามแห่งสิงคโปร์ 
- กระทาํการพร้อมกับประธานาธบิดีและเลขานุการ เพื�อการตัดสนิใจใดๆ ใน

สถานการณ์ฉุกเฉิน 
- ประกาศการเริ�มต้นเดือนเราะมาฎอน เชาวาลและอดิีลอัฎหา   

- จัดทาํปฏทิินอสิลาม และกาํหนดเวลาละหมาดในสงิคโปร์ 
- ประกาศปริมาณซะกาตฟิฎร์ 

- ทาํหน้าที�เกี�ยวกบัคุฎบะฮวัฺนศุกร์ และวันอีดทั�งสองของสาํนักงานศาสนา
อิสลามแห่งสิงคโปร์ 

- ทดสอบและเหน็ชอบการแต่งตั�งอหิม่ามและบิลาล ของมัสยิดในสิงคโปร์ 
- ให้คาํแนะนาํด้านศาสนาอสิลามในกรณีต่างๆที�เกดิขึ�น ( Aris,2006:118-

119 ) 
   ส่วนอาํนาจหน้าที�ของคณะกรรมการกฎหมายของสงิคโปร์ได้แก่   

1. การฟัตวาและให้ความเหน็ในปัญหาข้อกฎหมายอสิลามแก่ผู้ ร้องขอตามที�
กฎหมายกาํหนดไว้ 

2. ประชุมไม่น้อยกว่าเดือนละครั�ง  หากมีความจาํเป็นอาจจะประชุมมากกว่า
หนึ�งครั�งกไ็ด้  ( Aris  , 2006 : 120 ) 

  
   พระราชบัญญัติการบริหารกฎหมายอสิลามบัญญัติให้คณะกรรมการกฎหมาย

จะต้องฟัตวาตามมัซฮับอัลชาฟิอย์ี   แต่ถ้าหากกรณีดังกล่าวเป็นทัศนะที�ขัดกบัผลประโยชน์ส่วนรวม
แล้ว   คณะกรรมการฟัตวามีสทิธิที�จะตามทัศนะในมัซฮับอื�นๆ ได้ แต่จะต้องแสดงรายละเอียดพร้อม
คาํอธบิายที�จาํเป็นทั�งหมด 

   กรณีที�คณะกรรมการกฎหมายได้รับคําร้องขอความเห็นของมัซฮับใดๆ เป็น
การเฉพาะ ให้ฟัตวาตามความเหน็ในมัซฮับนั�นๆ ( มาตรา 33(2) ) 
   สาํนักงานมุฟตีย์เป็นเลขาธิการคณะกรรมการฟัตวา  ประกอบด้วยหัวหน้า
และเจ้าหน้าที�สาํนักงานสี�คน  มีหน้าที�รับคําขอฟัตวา  ช่วยเหลือมุฟตีย์ในการศึกษากรณีที�มีการขอ  



43 

 

ฟัตวา  เผยแพร่เอกสารคําสอนศาสนาทั�วๆไป  คาดการณ์ถึงผลกระทบของคําฟัตวาที�จะเผยแพร่
ออกไปยังสงัคม  เพื�อให้การฟัตวานั�นเป็นการแก้ปัญหาที�เกดิขึ�นโดยวิธกีารที�สอดคล้องกับคําสอนของ
อสิลามอย่างแท้จริง  (Aris ,2006 : 117 – 120 ) 
 
    การฟัตวาในประเทศฟิลิปปินส ์  
  
   ประมวลกฎหมายสภานภาพบุคคลมุสลิม ค.ศ.1977  ได้กาํหนดให้มีนิติกร
ด้านกฎหมายอิสลาม ( Jurisconsult in Islamic  Law )    ทาํหน้าที�ฟัตวาภายใต้การบังคับบัญชาของ
ศาลฎีกา  และบัญญัติให้จัดตั�งสาํนักงานนิติกรด้านกฎหมายอสิลาม  
   ประธานาธิบดีฟิลิปปินส์แต่งตั�งนิติกรด้านกฎหมายอิสลาม โดยมีวาระการ
ดํารงตําแหน่ง  7  ปี และไม่ห้ามที�จะได้รับการแต่งตั�งอีก  โดยไม่ได้กาํหนดวิธีการเลือกผู้ที�มี
คุณสมบัติที�จะได้รับการแต่งตั�งและการให้คาํแนะนาํต่อประธานาธบิดี    
   นิติกรด้านกฎหมายอิสลามต้องมีสัญชาติฟิลิปปินส ์อายุไม่น้อยกว่า 40    ปี 
มีคุณธรรม มีความซื�อสัตย์เป็นที�ประจักษ์ เป็นผู้เชี�ยวชาญด้านศาสตร์เกี�ยวกับ       อลักุรอาน หะดีษ  
กฎหมายอสิลามและภาษาอาหรับ 
 
   นิติกรด้านกฎหมายอสิลามมีอาํนาจหน้าที�ดังนี�  

   1. มีอํานาจชี� แจงทัศนะทางกฎหมายอิสลามในกรณีใดๆ ที� เกี�ยวข้องกับ
กฎหมายอสิลาม 

   2. นิติกรด้านกฎหมายอิสลามมีหน้าที� ชี� แจงทุกคําถามเกี�ยวกับกฎหมาย
อสิลาม เว้นแต่เหน็ว่าไม่สมควรตอบคาํถามนั�นๆ 

   สํา นักงานถาวรของนิ ติกรด้านกฎหมายอิสลาม ปัจจุบันอ ยู่ที� เมือง 
Zamboanga 

   สาํนักงานนิติกรด้านกฎหมายอิสลามมีหน้าที�รวบรวมและทาํการจัดพิมพ์คํา
ชี� แจงทางกฎหมายอิสลามของนิติกรด้านกฎหมายอสิลาม 
   นิติกรด้านกฎหมายอิสลามมีอาํนาจบริหารสาํนักงานนิติกรด้านกฎหมาย
อิสลาม  มีอํานาจวางแผนการดําเนินงาน กําหนดและแต่งตั� งบุคลากรในสํานักงาน   กําหนด
ค่าตอบแทนหรือเงินเดือนเท่ากับบุคลากรในด้านกฎหมายบ้านเมืองทั�วไป  โดยการแต่งตั�งและการ
กาํหนดค่าตอบแทนดังกล่าวต้องได้รับความเหน็ชอบจากศาลฎีกา  (Barra,2006 : 285-293 ) 

 
  

   การฟัตวาในประเทศกมัพูชา    
  



44 

 

   กษัตริย์กัมพูชาได้แต่งตั� งมุฟตีย์กัมพูชาอย่างเป็นทางการใน   ค.ศ.2000  
โดยมีสภามุฟตีย์ที�ประกอบด้วยสมาชิก  5  คนเป็นผู้ช่วย  และมีสมาชิกสภาชูรอที�มีสมาชิกสภา  42  
คน  มีหน้าที�ศึกษาและพิจารณาเกี�ยวกับบทบัญญัติอิสลาม ทั�งสภามุฟตีย์และสภาชูรออยู่ภายใต้การ
บังคับบัญชาของมุฟตีย์ 
   ตั�งแต่ ค.ศ. 2000 เป็นต้นมา การบริหารทางศาสนาอิสลามในประเทศ
กมัพูชาแบ่งได้ดังนี�  
   ระดับชาติ มีมุฟตีย์แห่งกมัพูชาเป็นผู้นาํสงูสดุ 
   ระดับจังหวัด มีอิหม่ามประจาํจังหวัดซึ�งมุฟตีย์แห่งกัมพูชาเป็นผู้แต่งตั�งเป็น
หัวหน้า 
   ระดับอาํเภอ  มีอิหม่ามประจาํอาํเภอซึ�งมุฟตีย์แห่งกมัพูชาเป็นผู้แต่งตั�งเป็น
หัวหน้า 
   ระดับมัสยิดประจาํหมู่บ้าน มีอิหม่ามประจาํมัสยิดที�สปัปุรุษของมัสยิดเลือก
เป็นหัวหน้า และมุฟตีย์แห่งกัมพูชาเป็นผู้ให้การเห็นชอบ  ( Mohammad Abdus Salam,2006 : 
137-144 ) 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



45 

 

 
 
 
 

บทที�  3 
 

ระเบียบวิธีวิจัย 
 

 การวิจัยในครั�งนี� เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ  (Qualitative Research)    โดยรวบรวม
ข้อมูลจาก เอกสารเกี�ยวกบัระบบการฟัตวาในรัฐเปอร์ลิส และข้อมูลภาคสนามจากการสมัภาษณ์มุฟตีย์
และหน่วยงานที�เกี�ยวข้องกบัการฟัตวา  

 วิธกีารวิจัยประกอบด้วย  ประชากรและกลุ่มตัวอย่าง  เครื�องมือในการวิจัย  การเกบ็
รวบรวมข้อมูล  การวิเคราะห์ข้อมูล และขั�นตอนในการดาํเนินการวิจัย  มีรายละเอียดตามลาํดับดังนี�  
 

3.1 กลุ่มตวัอย่าง 
 

   กลุ่มตัวอย่างในการวิจัยครั�งนี�  เน้นศึกษาเฉพาะผู้ที�มีส่วนเกี�ยวข้องโดยตรงกบั
กระบวนการฟัตวาตามกฎหมายของรัฐเปอร์ลิส กลุ่มตัวอย่างที�ใช้ในการวิจัย ไจึงประกอบด้วยกลุ่ม
ตัวอย่างต่างๆดังนี�  

  
 1. มุฟตีย์    
 2. สาํนักงานศาสนาอสิลาม ( Majlis Agama Islam )   รัฐเปอร์ลิส 
 3. คณะกรรมการฟัตวาแห่งรัฐเปอร์ลิส  ( Jawatankuasa  Syariah Negeri Perlis ) 
 4. นักวิชาการอสิลาม 
 5.  ประชาชนทั�วไป 

 
 
   3.2  เครื�องมือในการวิจยั 
 
   ลกัษณะเครื�องมือ 
            เครื�องมือที�ใช้ในการวิจยัมี    2    ลักษณะดังนี�  
           1. การศึกษาข้อมูลเอกสารเกี�ยวกบัการฟัตวาในบทบัญญัติอสิลาม 



46 

 

          2. แบบสมัภาษณ์แบบมีโครงสร้างที�ใช้ในการสมัภาษณ์แบบเจาะลึกเกี�ยวกบัความเห็น
ของผู้ที�มีส่วนเกี�ยวข้องโดยตรงกบัการฟัตวาในรัฐเปอร์ลิส 

 
3.3  การเก็บขอ้มูล 
 

 การเกบ็รวบรวมข้อมูลใช้วิธกีารดังนี�  
 ขอ้มูลเอกสาร 
 ข้อมูลเอกสาร เป็นการศึกษาข้อมูลเอกสารเกี�ยวกับการฟัตวาในบทบัญญัติอิสลาม  
และระบบฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส 

ขอ้มูลภาคสนาม    
 ข้อมูลภาคสนาม  เป็นข้อมูลเกี�ยวกบัความเห็นของผู้ที�มีส่วนเกี�ยวข้องโดยตรงกับการ
ฟัตวาในรัฐเปอร์ลิส   

ข้อมูลเหล่านี� ได้มาโดยการสัมภาษณ์เจาะลึกประกอบแบบสมัภาษณ์กบักลุ่มตัวอย่าง
ดังกล่าว และการสังเกต 

 
           3.4  การวิเคราะหข์อ้มูล 

 
  1. การวิเคราะห์ข้อมูลเอกสาร   
      ในการศึกษาข้อมูลเอกสารเกี�ยวกับการฟัตวาในบทบัญญัติอิสลาม และระบบฟัตวา

ของรัฐเปอร์ลิส ใช้วิธีการวิเคราะห์ข้อมูลเอกสารทางกฎหมายอิสลามในรูปแบบการวิเคราะห์เชิง
พรรณนา  

  ในการวิเคราะห์เชิงพรรณนา ผู้ วิจัยใช้วิธีการเรียบเรียงข้อมูล  ประกอบการอธิบาย 
การให้ข้อสงัเกต  และการวิจารณ์  ตามวิธกีารดังนี�  

 วิธีการเรียบเรียงข้อมูล ผู้วิจัยจะทําการรวบรวมข้อมูลในหัวข้อที� เกี�ยวข้องตาม
วัตถุประสงค์ของการวิจัยจากเอกสาร โดยผู้ วิจัยจะอธิบาย  ให้ข้อสังเกต หรือวิจารณ์ตามความ
เหมาะสม 
 2. การวิเคราะห์ข้อมูลที�ได้จากการสมัภาษณ์ ผู้วิจัยวิเคราะห์ตามขั�นตอนดังนี�  
      2.1  ตรวจสอบความถูกต้องสมบูรณ์ของข้อมูลที�ได้จากการสัมภาษณ์ตาม
โครงสร้างในแบบสมัภาษณ์  การสมัมนาระดมความคิดเห็นและข้อเสนอแนะจากผู้ทรงคุณวุฒิ 

     2.2  ใช้วิธีการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพในรูปแบบต่างๆ  เช่น  การให้
ความหมาย (Interpretation) การเชื�อมโยงเชิงตรรกะ (Logical Association) รวมทั�งการวิเคราะห์



47 

 

เปรียบเทียบข้อมูล (Constant Comparison)  โดยนําข้อมูลมาเปรียบเทียบความเหมือนและความ
แตกต่าง และสร้างเป็นข้อสรุป   
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



48 

 

 
 
 

บทที�  4 
 

ผลการวิจยั 
 
 
   การวิจัยเรื�อง “ระบบการวินิจฉัยกฏหมายอิสลาม ( ฟัตวา ): กรณีศึกษารัฐเปอร์ลิส 

ประเทศมาเลเซีย”  มีวัตถุประสงค์เพื�อศึกษาระบบฟัตวา  ประสทิธภิาพของระบบฟัตวา และศึกษา

ทศันะของผู้ที�เกี�ยวข้องต่อระบบฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส ประเทศมาเลเซีย      

   กลุ่มตัวอย่างในการวิจัยครั�งนี�  เน้นศึกษาเฉพาะผู้ที�มีส่วนเกี�ยวข้องโดยตรงกบั
กระบวนการฟัตวาตามกฎหมายของรัฐเปอร์ลิส กลุ่มตัวอย่างที�ใช้ในการวิจัย ได้แก่ 

1. มุฟตีย์แห่งรัฐเปอร์ลิส     
2. กรรมการสาํนักงานศาสนาอิสลาม ( Majlis Agama Islam )   รัฐเปอร์ลิส    
3. กรรมการฟัตวา รัฐเปอร์ลิส 
4. นักวิชาการอสิลาม   
5. ประชาชนทั�วไป 

 
รายละเอยีดเกี�ยวกบัข้อมูลทั�วไปของกลุ่มตัวอย่าง 

 
1. มุฟตีย์แห่งรัฐเปอร์ลิส 
  Asso. Prof.   Dr.Mohd Asri Zainul Abidin  อดีตมุฟตีย์แห่งรัฐเปอร์ลิส 
2. กรรมการสาํนักงานศาสนาอิสลาม ( Majlis Agama Islam )   รัฐ เปอร์ลิส   
 Asso. Prof.  Dato’ Alim  Setia Ahmad  bin  Jusoh   
3. กรรมการฟัตวาแห่งรัฐเปอร์ลิส  
 Sahibul Fadhilah Ustaz  Roslan  Bin Esa    
4. เลขานุการกรรมการฟัตวาแห่งรัฐเปอร์ลิส 
  Sahibul Fadhilah   Ustazah   Nafizah Binti Abd Halim 

 
   
 



49 

 

 
 

5. นักวิชาการอสิลาม   
5.1 Ustaz  Abdulasi Kalupae อาจารย์ประจาํสถาบัน  Islamic Institute of  

Higher Education Perlis 
5.2 Ustaz  Torleh Mamare  อาจารย์ประจาํสถาบัน  Islamic Institute of  

Higher Education Perlis 
5.3 Ustaz Abdul Roning bin Keeya    อาจารย์ประจาํสถาบัน  Islamic Institute 

of  Higher Education Perlis 
5.4 Ustaz Muhammad Ihsan Bin Idris อาจารย์ประจาํสถาบัน  Islamic 

Institute of  Higher Education Perlis 
5.5 Ustaz  Syahrizad bin Yaziz อาจารย์ประจาํสถาบัน  Islamic Institute of  

Higher Education Perlis 
5.6 Ustaz Md Rizaudin Bin Ismail   อาจารย์ประจาํสถาบัน  Islamic Institute 

of  Higher Education Perlis 
 

6. อหิม่าม 
  อหิม่าม  จาํนวน  3  คน  แบ่งเป็น  ที�ยอมรับการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส จาํนวน 2  
คน  และที�ไม่ยอมรับ จาํนวน 1 คน 

6.1 อหิม่ามนายิน    ตอยยิบ   อิหม่ามมัสยิดปาดังมาเลา  เบอเซอรี   เปอร์ลิส 
6.2 อหิม่ามมัสยิดปาดังมาเลา  เบอเซอรี   เปอร์ลิส 
6.3 อหิม่ามสเุหร่าเขตเบอเซอรี   เปอร์ลิส 
 

7. ประชาชนทั�วไป 
  ประชาชนทั�วไป จาํนวนประมาณ 20  คน  แบ่งเป็น ประชาชนที�ยอมรับการฟัตวา
ของรัฐเปอร์ลิส จาํนวน 10  คน  และที�ไม่ยอมรับ จาํนวน 10 คน 

   
   ผลการวิเคราะห์ข้อมูลการวิจัยเรื�อง  ระบบการวินิจฉัยกฏหมายอิสลาม ( ฟัตวา ): 
กรณีศึกษารัฐเปอร์ลิส ประเทศมาเลเซีย   แบ่งออกเป็น  3  ตอนตามวัตถุประสงค์ของการวิจัย คือ 
 

1. ระบบฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส 
2. ประสทิธภิาพของการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส 



50 

 

3. ทัศนะของผู้ที�เกี�ยวข้องต่อระบบฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส ประเทศมาเลเซีย  ต่อปัญหา
และการพัฒนาระบบฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส ประเทศมาเลเซีย 
 
   ผลการวิเคราะห์ข้อมูลทั�ง 3 ตอนดังกล่าวมีรายละเอียดดังที�ปรากฏในหัวข้อ   4.1  
4.2  และ 4.3   
 

4.1  ระบบฟัตวาของรฐัเปอรล์ิส 
 
  ระบบการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส ประกอบด้วย กลไกการฟัตวา และกระบวนการ
ดาํเนินการ 
   กระบวนการดาํเนินการ ประกอบด้วย  การขอคาํฟัตวา   การดาํเนินการฟัตวา    การ
แก้ไขเพิ�มเติมหรือการเพิกถอนการคาํฟัตวา 
  ระบบการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส ดังกล่าวมีรายละเอยีดดังนี�  
  
   4.1.1   กลไกการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส ประกอบด้วย  บทบัญญัติว่าด้วยการฟัตวาใน
ศาสนาอิสลาม กฎหมายและข้อกําหนดที�เกี�ยวข้องกับการฟัตวา อันได้แก่ รัฐธรรมนูญแห่งสหพันธ์
มาเลเซีย ( PERLEMBAGAAN PERSEKUTUAN )  รัฐธรรมนูญแห่งรัฐเปอร์ลิส ( Law of the 
Constitution  of  Perlis )  พระราชบัญญัติการบริหารศาสนาอสิลาม 2006 (Enakmen Pentadbiran 
Agama Islam 2006 )  พระราชบัญญัติความผิดทางอาญาเกี�ยวกับบทบัญญัติศาสนาอิสลาม 1991 
( Enakmen Jenayah Dalam Syarak 1991 )  ข้อกาํหนดของคณะกรรมการฟัตวา   และหน่วยงาน
และบุคลากรที�เกี�ยวข้องกบัการฟัตวา  ได้แก่  มุฟตีย์    คณะกรรมการฟัตวา  สาํนักงานศาสนาอิสลาม
และจารีตประเพณีมลายูเปอร์ลิส (Majlis Agama Islam Dan Adat Istiadat Melayu Perlis – 
MAIPs )  กษัตริย์แห่งรัฐและสภากษัตริย์ ( Majlis Raja-Raja )  คณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติ   
และสาํนักงานมุฟตีย์  ดังรายละเอยีดต่อไปนี�  
 
 

ก. บทบญัญติัว่าดว้ยการฟัตวาในศาสนาอิสลาม 
 

     การฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสเป็นไปตามบทบัญญัติอิสลามว่าด้วยการฟัตวา รวมถึง
นิยามศัพท์เฉพาะที�เกี�ยวข้องกบับทบัญญัติอสิลามที�ใช้ในกฎหมายของรัฐเปอร์ลิส 



51 

 

บทบัญญัติว่าด้วยการฟัตวาในศาสนาอิสลามที�ปรากฎอยู่ในตํารากฎหมายอิสลาม
ทั�วไปเป็นหลักการพื� นฐานของการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส บทบัญญัติเหล่านั�นบางส่วนได้แก่ ความ
จาํเป็นของการฟัตวาและมุฟตีย์ในสงัคมมุสลิม  และรูปแบบการฟัตวา  

ทั�งนี� เนื�องจากการฟัตวาเป็นสิ�งจาํเป็นสาํหรับสังคมมุสลิมในระดับวาญิบ 15  โดยที�นัก
กฎหมายอิสลามเห็นพ้องกันว่า การให้คาํฟัตวาแก่ผู้ถามโดยทั�วไปนั�นเป็น วาญิบกะฟาอีย์ (ฟัรฎกิูฟา
ยะฮ ฺ) 16  ส่วนในกรณีที�เป็นเหตุการณ์ที�ไม่มีผู้ใดสามารถให้คาํฟัตวาได้นอกจากบุคคลใดบุคคลหนึ�ง
แต่เพียงผู้ เดียว  การฟัตวาในกรณีดังกล่าวกเ็ป็นหน้าที�ของผู้นั�นในฐานะวาญิบอัยนีย์ (ฟัรฎอัูยน์) 17 ( 
Al-Nawawi,1995 : 72,79 ; Ibn Nujaim,1413H : 290 )  
    มุฟตีย์เป็นตําแหน่งที�มีความสาํคัญ เพราะเป็นผู้ทาํหน้าที�ของนบีมุฮัมมัด    ด้วย
เหตุมุฟตีย์มีภารกจิดังนี�  

ก. เป็นผู้สบืทอดวิชาการทางศาสนาโดยรวม และเป็นตัวแทนของท่านนบีมุฮัมมัด   
ในการสื�อสารบทบัญญัติทางศาสนา   

ข. เป็นผู้ ชี�แจงวิชาการทางศาสนาและทาํการตักเตือนผู้ที�ไม่มีความรู้ 
 ด้วยคุณลักษณะการสืบทอดมรดกความรู้  และการสื�อสารองค์ความรู้ การเป็นผู้ชี� แนะ

และตักเตือนทาํให้มุฟตีย์เป็นผู้ทาํหน้าที�แทนท่านนบีมุฮัมมัด   
 ค. ในอีกแง่หนึ�งเป็นผู้ทาํหน้าที�แทนท่านนบีมุฮัมมัด  ในการกาํหนดบทบัญญัติทาง

ศาสนาด้วยการวินิจฉัยบทบัญญัติ โดยใช้ดุลยพินิจจากตัวบททางศาสนา ซึ�งผู้ขอคําฟัตวาจะต้องเชื�อฟัง
การวินิจฉัยนั�น เฉกเช่นการเชื�อฟังท่านนบีมุฮัมมัด  ( Al-Shatibi,n.d.b.:244)   

 ด้วยเหตุดังกล่าวมุฟตีย์จะต้องมีคุณสมบัติเฉพาะดังนี�     
 1. เป็นมุสลิม 
    มุฟตีย์เป็นผู้ ชี� แจงบทบัญญัติจากอัลลอฮ ฺและเป็นผู้นําบทบัญญัติดังกล่าวมาปรับ

กับข้อเท็จจริงที� เกิดขึ� น ดังนั�นมุฟตีย์จะต้องเป็นผู้ ที� เชื�อมั�นศรัทธาต่อศาสนาของอัลลอฮฺ  (Al-
Amidi.2003/1424H : 270 )  

 2. บรรลุสถานภาพบังคับตามบทบัญญัติอสิลาม         
    นักกฎหมายอิสลามทั�วไปเห็นว่าการสถานภาพบังคับตามบทบัญญัติอิสลามเป็น

คุณสมบัติหนึ�งของมุฟตีย์ โดยไม่กาํหนดเกณฑอ์ายุที�แน่นอน  อย่างไรกต็ามนักวิชาการอสิลามบางท่าน 
เช่น  อิบนุกัยยิม เห็นว่า มุฟตีย์ควรมีประสบการณ์ชีวิตมากพอที�จะให้คําฟัตวาอย่างถูกต้องและ

                                                
15  วาญิบ หมายถงึ สิ�งที� สิ�งที�ศาสนาบญัญัติให้กระทาํอย่างเดด็ขาด( Al-Zuhaili,1986  : 44 ) 
16  วาญิบกะฟาอยี์  หมายถงึ สิ�งที�ศาสนาบญัญัตใิห้เกดิมขีึ�นโดยไม่เจาะจงว่าให้บุคคลใดกระทาํ  ( 

Al-Zuhaili,1986  : 62) 
  17  วาญิบอยันีย์  หมายถงึ  สิ�งที�ศาสนาบญัญัติให้ทุกคนกระทาํ  ( Al-Zuhaili,  1986  :60 ) 



52 

 

เหมาะสมได้ (Ibn Qaiyim,1423a : 77-88 ) วะฮบะฮ ฺอัซซุฮัยลีย์ จึงเห็นว่า มุฟตีย์จึงควรมีอายุไม่
น้อยกว่าสี�สบิปี(Al-mallah,2001: 581 )  

 3. มีความเป็นธรรม(อะดาละฮ)ฺ  
     มีความเป็นธรรม หมายถึง ไม่มีลักษณะเป็นฟาสิก อิบนุอาบิดีน กล่าวว่า ผู้มี

ลักษณะเป็นฟาสกิ 18 แม้ว่าจะมีความรู้ความสามารถมากเพียงใดกไ็ม่สามารถเป็นมุฟตีย์ได้ เนื�องจาก
คาํพูดของผู้มีลักษณะฟาสกิไม่สามารถใช้อ้างองิในทางศาสนาได้ ( Ibn Salah,1407 : 85-86 ; Al-
Nawawi,1995 :19 ) มุฟตีย์จะต้องเป็นผู้ที�มีความเคร่งครัดในหลักคําสอนของศาสนาอย่างเป็นที�
ประจักษ์โดยทั�วกนั  (Al-Baghdadi,1996a : 330 ; Al-Shaukani, 2000a : 1102)   

 4. มีความรู้ความเข้าใจในสภาพสงัคม 
     มุฟตีย์จะต้องเข้าใจสภาพสงัคม  จารีตประเพณี ลักษณะทางการเมืองการปกครอง 

การศึกษา และเศรษฐกจิในสงัคมนั�นๆ เพื�อให้สามารถนาํบทบัญญัติทางศาสนามาปรับกับสภาพสงัคม
ได้อย่างถูกต้องเหมาะสม (Ibn Salah,1407 : 86 ; Al-Nawawi,1995 :19 ) 

  5. มีความสามารถในการอจิญ์ติฮาด ( วิเคราะห์ วินิจฉัยข้อกฎหมายอสิลาม ) 
    ความสามารถในการอจิญ์ติฮาดเป็นคุณสมบัติหลักของผู้ที�จะเป็นมุฟตีย์ นักวิชาการ

อสิลามจากมัซฮับต่างๆ เห็นพ้องกันว่า มุฟตีย์จะต้องมีความสามารถในการอิจญ์ติฮาด อันหมายความ
ว่า มุฟตีย์จะต้องเป็นมุจญ์ตะฮิด ( Al-Baghdadi, 1996a : 392,463 , 330 ;  Ibn Nujaim,1413 : 
289 ; Al-Amidi,2003 : 270, 282; Al-Shaukani, 2000a : 1102  )  

 นอกจากนั�น อัลบุฮูตีย์ ( Al-Buhuti, 1997 : 261)  ซึ�งสังกัดมัซฮับฮัมบะลีย์  กล่าว
ว่า อะหมัฺดกล่าวว่า ไม่สมควรที�จะฟัตวานอกจากผู้ที�มีคุณสมบัติ 5 ประการ คือ 

1. มีเจตนากระทาํอย่างบริสทุธิ�ใจเพื�ออลัลอฮ ฺ
2. จะต้องมีความรู้ ความละเอยีดรอบคอบและสขุุม 
3. มีความมั�นใจในความรู้ที�มี 
4. ไม่เหน็แก่ทรัพย์สนิเงินทอง  
5. เข้าใจสภาพสงัคม รู้จักเล่ห์กลต่างๆในสงัคม ให้ทาํการโดยเน้นความระมัดระวัง

มากกว่าการมองในแง่ดี  ดังที�มิฎร๊อฟ  บินอับดุลลอฮ ฺกล่าวว่า “ จงระมัดระวังคนด้วยการมองด้าน
ลบ ” ( Al-Baihaqi,1992b,219)   
 อบินุกัยยิม   กล่าวถึงคุณสมบัติของมุฟตีย์ว่า การชี� แจงบทบัญญัติจากอัลลอฮ ฺจะต้อง
ตั� งอยู่บนพื� นฐานของความรู้และการชี� แจงความจริง  ด้วยเหตุนี� ผู้ ที� มีคุณสมบัติที� เหมาะสมกับ
สถานภาพการชี� แจงบทบัญญัติของอัลลอฮดฺ้วยการสอนหรือการฟัตวา จะต้องมีความรู้และการชี�แจง

                                                
18  ฟาสกิ หมายถึง ผู้กระทาํบาปตามบทบญัญัติอสิลามทั�งบาปใหญ่หรือบาปเลก็ที�กระทาํเป็น

ประจาํ 



53 

 

ความจริง  มีลักษณะนิสยัที�ดีทั�งด้านคาํพูดและการกระทาํ มีลักษณะภายในใจเหมือนลักษณะภายนอก 
( Ibn Qaiyim, 1423a:16) 
     อัลบัฆดาดีย์และอลัเชากานีย์เห็นว่า มุฟตีย์จะต้องมีความรู้ในวิชาการอัลกุรอานและ
สนุนะฮ ฺ รู้ทัศนะของเศาะหาบะฮใฺนกรณีที�มีมติเอกฉันท์และกรณีที�ขัดแย้ง รู้ศาสตร์ที�จาํเป็นต่อการทาํ
ความเข้าใจอัลกุรอานและสุนนะฮ ฺเช่น วิชาหลักภาษาอาหรับ เป็นต้น เมื�อมีผู้ขอคําฟัตวามุฟตีย์ต้อง
ระบุคําสอนจากอัลกุรอานหรือสุนนะฮฺ เพื�อให้ผู้ขอคําฟัตวาได้รับความจริงจากแหล่งปฐมภูมิของ
บทบัญญัติอิสลามอย่างแท้จริง  เพื�อให้มั�นใจว่าไม่มีความผิดพลาดหรือขัดแย้งกับบทบัญญัติของ
ศาสนา (Al-Baghdadi,1996a : 330 ; Al-Shaukani, 2000b : 1102) 
 วะฮฺบะฮฺ  อัซซุฮัยลีย์ จึงได้ประมวลคุณสมบัติของมุจญ์ตะฮิดจากทัศนะของนัก
กฏหมายอสิลามจากมัซฮับต่างๆ ดังนี�  

1. มีความรู้ในวิชาการอัลกุรอาน  โดยไม่มีเงื�อนไขว่าจะต้องท่องจาํ เพียงแต่สามารถ
อ้างองิได้ในยามอจิญ์ติฮาด 

2. มีความรู้ในวิชาการสุนนะฮ ฺ รู้สายรายงานหะดีษ รู้จักผู้รายงานเป็นรายบุคคล  ว่า
ใครบ้างเชื�อถอืได้และใครบ้างเชื�อไม่ได้  โดยไม่มีเงื�อนไขว่าจะต้องท่องจาํ เพียงแต่สามารถอ้างองิได้ใน
ยามอจิญ์ติฮาด 
 3. มีความรู้เกี�ยวกบัอายะฮอฺลักุรอานและหะดีษที�มายกเลิกและที�ถูกยกเลิก19 
 4. รู้กรณีอิจมาอ์ ดังนั�นในการฟัตวามุฟตีย์ควรฟัตวาตามมัซฮับใดๆ เพื�อเป็นการ
หลีกเลี�ยงการขัดแย้งกบัอจิมาอ ์
 5. รู้ลักษณะ เหตุผลและเงื�อนไขการกยิาส 
 6. มีความรู้วิชาการด้านภาษาอาหรับ  เช่น  หลักภาษาอาหรับ หลักอกัขระวิธี  สาํนวน
โวหาร หรืออื�นๆ 
 7. มีความรู้วิชาหลักกฎหมายอิสลาม เพราะเป็นวิชาหลักที�ใช้ในการวินิจฉัย 
 8. มีความรู้วิชาเจตนารมณ์แห่งกฎหมายอสิลาม เพราะเป็นสิ�งที�จะต้องคาํนึงถึงในการ
ปรับหลักกฎหมายกบัข้อเทจ็จริง ( Al-Zuhaili, 1986 :1044 – 1051 ) 
   

                                                

  19  อย่างไรกต็าม แม้ว่านักวชิาการส่วนใหญ่มทีศันะว่า อายะฮอฺลักุรอานบางอายะฮถฺูกยกเลิกและ
ยังคงปรากฎอยู่ในอัลกุรอาน แต่นักวิชาการร่วมสมัยหลายๆท่าน มีทัศนะว่า อายะฮอฺัลกุรอานที�ปรากฎอยู่ใช้ได้
ทั�งหมด ไม่มอีายะฮใฺดที�ถูกยกเลิก โดยไม่เหน็ด้วยกบัทศันะที�ว่า อลักุรอานบางอายะฮถฺูกยกเลิกไปแล้ว  เช่น มุฮัมมัด  
อบัดุฮ ฺ ชัยค์มุฮัมมดั เราะชีดริฎอ  ในหนังสอืตัฟซีรอลัมะนาร์ มุฮัมมัด  คุฎรีย์  เบก ในหนังสอื ประวัติการบญัญัติ
กฎหมายอสิลาม    มฮุัมมดั  อลัเฆาะซาลีย์  เป็นต้น ( al-Ghazali, 2005 : 82 ) 



54 

 

  บทบัญญัติกรณีความจาํเป็นของการฟัตวาและมุฟตีย์ในสงัคมมุสลิมนั�น ปรากฎชัดใน 
ประวัติความเป็นมาการฟัตวาในรัฐเปอร์ลิส  ที�มีการให้ความสาํคัญกับการฟัตวาอย่างยิ�ง โดยมีการจัด
บัญญัติกฎหมาย และการจัดตั�งองค์กรต่างๆ ที�เกี�ยวข้องกบัการฟัตวาดังรายละเอยีดที�กล่าวถงึต่อไป   
   รัฐเปอร์ลิสเคยเป็นส่วนหนึ�งของรัฐเคดาห์ โดยในข้อตกลง  Burney 1826  มีระบุไว้
ว่ารัฐบาลองักฤษได้ให้การยอมรับว่าเคดาห์ กลันตัน และตรังกานูอยู่ในการปกครองของสยาม รัฐบาล   
เคดาห์ตกอยู่ภายใต้การปกครองของสยามเป็นเวลา 33 ปี (ตั�งแต่ปี ค.ศ. 1821-1854) ในช่วงที�อยู่
ภายใต้การปกครองของสยามนั�น เคดาห์ได้ถูกแบ่งออกเป็นสี�เขตการปกครอง ได้แก่ เขตเคดาห์ เขต
เซินตูล   เขตกูบังปาซ ูและเขตเปอร์ลิส        ครั�นเมื�อรัฐบาลสยามได้ส่งมอบเขตกูบังปาซู และเปอร์ลิ
สคืน เปอร์ลิสจึงถูกสถาปนาให้เป็นรัฐใหม่ และเขตเซินตูลยังคงอยู่ภายใต้การปกครองของสยาม  ใน
ข้อตกลงกรุงเทพฯ ที�มีขึ� นเมื�อ ปี ค.ศ. 1909 ระหว่างรัฐบาลสยามกับรัฐบาลอังกฤษ ในข้อตกลง
ดังกล่าวได้ระบุว่าเคดาห์ กลันตัน และตรังกานู จะได้รับการส่งคืนสู่การปกครองของรัฐบาลองักฤษ ( 
Othman Ishak ,1981 : 43 – 44  )  
   ในปี ค.ศ. 1974 สุลต่านเคดาห์องค์แรกที�เข้ารับอิสลามได้เสด็จสวรรคต อาจเป็นไป
ได้ว่าศาสนาอิสลามน่าจะเข้าสู่ดินแดนเปอร์ลิสในช่วงเวลาดังกล่าว ในปี 1975   ชาวบูกิสที�อพยพเข้า
มายังเปอร์ลิสได้สถาปนา เติงกู อับดุลเลาะห์ เป็นผู้ปกครองรัฐเปอร์ลิส แต่ในช่วงที�สยามได้ปกครอง
เปอร์ลิส รัฐบาลสยามกลับแต่งตั�งให้ฮูเซน็ซึ�งเป็นบุตรของพ่อค้าชาวอาหรับคนหนึ�งเป็นผู้ปกครองรัฐ
แทนอับดุลเลาะห์     ต่อมาในปี ค.ศ. 1905 ซัยยิด อัลวี ได้รับการแต่งตั�งเป็นผู้ปกครองรัฐเปอร์ลิส 
พระองค์ได้ได้ทรงให้โอวาทแก่สภาที�ปรึกษาแห่งรัฐเปอร์ลิสให้สถาปนา ซัยยิด ปุตราแทนพระองค์
เนื�องจากว่าพระองค์ไม่มีบุตร ครั�นเมื�อญี�ปุ่นได้เข้ามาปกครองเปอร์ลิส ญี�ปุ่ นได้แต่งตั�งให้ ซัยยิด ฮัม
ซะฮฺ  ซึ�งเป็นพี�น้องของอดีตผู้ปกครองเป็นผู้ปกครองแทนซัยยิด ปุตรา แต่เมื�ออังกฤษได้เข้ามามี
อาํนาจเหนือเปอร์ลิสใหม่ ซัยยิด ปุตราจึงได้ถูกแต่งตั�งเป็นผู้ปกครองรัฐอกีครั�งหนึ�งแทนซัยยิด ฮัมซะฮ ฺ 
   ในช่วงของการปกครองของสยามและองักฤษนั�น ปรากฏว่าสยามและองักฤษมิได้เข้า
มายุ่งเกี�ยวในกจิการศาสนาอสิลามและประเพณีมลายู กิจการดังกล่าวจึงอยู่ภายใต้การบริหารจัดการ
ของผู้ปกครองรัฐโดยตรง  ผู้ปกครองมีศักดิ�เทียบเท่าผู้นาํสูงสุดและผู้มีอาํนาจเต็มของศาสนาอิสลาม
และประเพณีมลายู ในปี ค.ศ. 1920 ผู้ปกครองรัฐได้จัดตั� งสํานักงานศาสนาอิสลามขึ� น โดยมี
สาํนักงานอยู่ที�อาเรา การบริหารจัดการเป็นไปตามกฏหมายแห่งศาลชะรีอะฮ ฺที�มีอาํนาจในช่วงของการ
ปกครองของราชวงศ์อลัวี   ( Othman Ishak ,1981 : 43 – 44  )   
   เมื�อรัฐเปอร์ลิสได้เข้าร่วมทาํข้อตกลงดินแดนสหพันธ์มลายู  เมื�อวันที� 12 มกราคม 
ค.ศ. 1948 รัฐบาลรัฐเปอร์ลิสจึงได้ก่อตั�งสาํนักงานศาสนาอิสลามและจารีตประเพณีมลายูประจํา
รัฐเปอร์ลิสขึ�น โดยมีวัตถุประสงค์เพื�อบริหารจัดการกจิการศาสนา และเพื�อแทนที�กฏหมายแห่งศาลชะ
รีอะฮทฺี�มีการใช้ก่อนหน้านั�น  กฏหมายว่าด้วยการการบริหารจัดการศาสนาอิสลามแห่งรัฐเปอร์ลิสได้
ประกาศใช้ในปี ค.ศ. 1963 ในปีเดียวกัน รัฐบาลได้ก่อตั�งสาํนักงานกิจการศาสนาอสิลามเปอร์ลิสขึ� น
อีกหนึ�งหน่วยงาน  ตามรัฐธรรมนูญแห่งรัฐเปอร์ลิส (ฉบับแก้ไขเพิ�มเติม )  ค.ศ. 1963 ฉบับที� 2 



55 

 

ค.ศ. 1964 มาตราที� 5 (1) บัญญัติไว้ว่า แนวคิดที�ประชาชนชาวเปอร์ลิสยึดถือปฏิบัตินั�นคือศาสนา
อิสลามที�ยึดตามสาํนักอะฮลิฺสสุนนะฮวัฺลญะมาอะฮ ฺแต่ในขณะเดียวกันประชาชนในรัฐกมี็สิทธิและ
เสรีภาพในการนับถอืศาสนาอื�น  ดังที�กฎหมายดังกล่าวได้บัญญัติว่า   
 

 (1) ศาสนาประจํารัฐฯ คือศาสนาอิสลาม อะฮฺลิสสุนนะฮฺวัลญะมาอะฮ ฺ
เช่นเดียวกับที�ได้ยึดถือปฏบัิติในรัฐอื�นๆ 

(2) ผู้ที�นับถอืศาสนาอื�นมีสทิธแิละเสรีภาพในการยึดถอืและปฏิบัติตามศาสนา
ที�ตนนับถือ ณ แห่งใดกต็ามในประเทศนี�  โดยจะต้องยึดถอืปฏบิัติอย่างสนัติ 

 
    ส่วนสาํนักงานศาสนาอิสลามและจารีตประเพณีมลายู (Majlis Agama Islam Dan 
Adat Istiadat Melayu Perlis – MAIPs )   มีหน้าที�หลักในการเป็นหน่วยงานที�คอยให้คําปรึกษาแก่
ผู้ปกครองรัฐเกี�ยวกับกิจการศาสนาอิสลามและประเพณีมลายู เพื�อให้การดําเนินงานเป็นไปตาม
วัตถุประสงค์ที�ได้กาํหนดไว้ สาํนักงานศาสนาอิสลามและจารีตประเพณีมลายู จึงได้ตั�งคณะกรรมการ
ย่อยเพิ�มขึ� นอีก 3 คณะ ได้แก่ คณะกรรมการกฎหมายอิสลาม  คณะกรรมการศาลกอฎี และ
คณะกรรมการพิจารณาและตรวจสอบ    
   สาํหรับตาํแหน่งมุฟตีย์นั�น ได้มีการแต่งตั�งขึ�นตั�งแต่สมัยการปกครองของสยัยิด อัลวีย์ 
โดยมี มุฟตีย์แห่งรัฐเปอร์ลิสคนแรกคือ ต่วน ฮะยีมูฮัมหมัด โนร์ บิน ฮะยีมูฮัมหมัด ดํารงตําแหน่ง
ระหว่างปี ค.ศ. 1920 – 1941   ( Othman Ishak ,1981 :  44  ) และมีการแต่งตั�งมุฟตีย์แห่ง
รัฐเปอร์ลิสสบืต่อมาดังรายนามต่อไปนี�  

มุฟตีย์คนที�สองคือ ต่วน ฮะยีอิสมาอีล บิน ฮะยีอิบราฮีม ดํารงตําแหน่งระหว่างปี 
ค.ศ. 1941 – 1945  

มุฟตีย์คนที�สามคือ ต่วน ฮะยี เชค มะฮมฺูด บิน มูฮัมหมัด ซามาน ดํารงตําแหน่ง
ระหว่างปี ค.ศ. 1945 – 1970  

มุฟตีย์คนที�สี�คือ ต่วน ยู.เอส ศอและห์ บิน อุษมาน ดํารงตําแหน่งระหว่างปี ค.ศ. 
1970 – 1971  

มุฟตีย์คนที�ห้าคือ ต่วน ฮะยี อบัดุลเราะห์มาน บิน อิสมาอลี ดํารงตําแหน่งระหว่างปี 
ค.ศ. 1971 – 1982  

 มุฟตีย์คนที�หก คือ ดาโต๊ะ อาลีม ปังลิมา ฮะยี มัต จะฮยฺา บิน ฮะยี ฮูเซ็น ดํารง
ตาํแหน่งตั�งแต่ปี  ค.ศ.1984-2006 

มุฟตีย์คนที�เจ็ด คือ  ดร.มุฮัมมัดอัสรี  บิน ซัยนัลอาบิดีน   ดํารงตําแหน่งตั�งแต่ปี  
ค.ศ.2006 – 2008 

มุฟตีย์คนที�แปด คือ  ดร.�ูวันดา  บินจายา  ดํารงตําแหน่งตั� งแต่ปี ค.ศ. 2009 
จนกระทั�งปัจจุบัน 



56 

 

  
   
  บทบัญญัติอิสลามอีกประการหนึ�งที� เป็นกลไกของการฟัตวาในรัฐเปอร์ลิสได้แก่
บทบัญญัติว่าด้วยการฟัตวาแบบองค์คณะ 
 ทั�งนี�  เนื�องจากการฟัตวาในรัฐเปอร์ลิสดําเนินการโดยคณะกรรมการฟัตวา โดยมีมุฟ
ตีย์เป็นประธานกรรมการ  ซึ�งในกระบวนการฟัตวานั�นจะต้องดําเนินการปในรูปแบบของการฟัตวา
แบบองค์คณะดังรายละเอยีดที�จะกล่าวถงึต่อไปในหัวห้อ  หน่วยงานและบุคลากรที�เกี�ยวข้องกับการฟัต
วา  กรณีอาํนาจหน้าที�คณะกรรมการฟัตวารัฐเปอร์ลิส  
 การฟัตวาแบบองค์คณะ  เป็นรูปแบบการฟัตวาที�ได้รับความนิยมอย่างมากในปัจจุบัน 
มีลักษณะเด่นที�เป็นการนาํหลักการชูรอ (การประชุม )มาปฎิบัติจริงให้เห็นป็นรูปธรรม การตรวจสอบ
ความเห็นตามหลักวิชาการ  ผลการวินิจฉัยที�ได้จึงมีความครอบคลุม สมบูรณ์มากกว่าการฟัตวาจาก
เหตุผลและมุมมองของการฟัตวาแบบคนเดียว และการฟัตวาแบบองค์คณะเป็นการระดมความคิดให้
ไกล้เคียงกัน  ลดช่องว่างทางความคิดและความขัดแย้ง ดังรายละเอียดต่อไปนี�  ( Qattan  , 1996 : 
422 - 423 ; Khallaf,1985 : 38 ; Al-Mallah , 2001 : 775 -784 ) 

1. การฟัตวาแบบองค์คณะเป็นการนําหลักการชูรอ (การประชุม )มาปฎิบัติจริงให้
เห็นป็นรูปธรรม ดังคําสั�งของอัลลอฮ ฺ สุนนะฮขฺองนบีมุฮัมมัด   และแนวการปฏิบัติเศาะหาบะฮ ฺ
ตามคาํสั�งของอัลลอฮ ฺดังที� อลัลอฮตฺรัสความว่า 

 
 “และกิจการของพวกเขาเป็นการประชุมระหว่างพวกเขา” 

(อัชชูรอ :  ส่วนหนึ�งของอายะฮทฺี�  38 ) 
        

 การฟัตวาแบบองค์คณะยังเป็นการตามคาํสั�งของท่านนบีมุฮัมมัด   อลีย์ถามท่านว่า 
หากเกดิเหตุการณ์ใดๆที�ไม่ระบุไว้ในตัวบทอลักุรอานและสนุนะฮ ฺจะทาํอย่างไร ? ท่านกล่าวว่า 

  “ จงรวบรวมผู้คน” หรือท่านใช้คําว่า “ผู้เคร่งครัดในศาสนกิจ จากเหล่าผู้
ศรัทธา เพื�อทาํการประชุมระหว่างพวกท่าน และอย่าได้ตัดสินด้วยความเห็นของคนๆ
เดียว ”  
                       ( Ibn Hazm, 1980 : 27 ) 
  
 การฟัตวาในยุคเศาะหาบะฮฺ มีลักษณะเป็นการฟัตวาแบบองค์คณะ เมื�อเกิดกรณี

สาํคัญๆขึ�นเหล่าเคาะลีฟะฮยฺุคแรกจะเรียกประชุมเศาะหาบะฮ ฺเพื�อหาข้อสรุปจากมติที�ประชุมเสมอ  
 การฟัตวาแบบองค์คณะมีความรอบคอบและถูกต้องมากกว่า ในขณะที�องค์คณะที�

ประกอบด้วยนักวิชาการและผู้เชี�ยวชาญเฉพาะด้านแลกเปลี�ยนความคิดเห็นกันในกรณีหนึ�งๆ จะมี
ความละเอียดในแง่มุมต่างๆ  เข้าถึงมิติต่างๆของปัญหาได้มากกว่า  อีกทั�งการโต้แย้ง ตรวจสอบ



57 

 

เหตุผลของทัศนะต่างๆ  ทาํให้การวินิจฉัยมีความรอบคอบและถูกต้องมากกว่า  ในขณะที�การฟัตวาคน
เดียว คนๆเดียวแม้ว่าจะมีความรู้ความเชี�ยวชาญมากเพียงใด ย่อมไม่สามารถมองมิติต่างๆ ของปัญหา
ทุกแง่มุมได้ เพราะในการฟัตวาแบบองค์คณะนั�น องค์คณะบางคนอาจทราบในสิ�งที�คนอื�นไม่ทราบ  
ในการโต้แย้งนั�นอาจทาํให้เห็นสิ�งที�ซ่อนอยู่หรือสิ�งที�อาจหลงลืมไป โดยเฉพาะอย่างยิ�งปัญหาใหม่ๆ ใน
สังคมปัจจุบัน ที�มีรายละเอียดซับซ้อนแตกต่างจากปัญหาในอดีต  เกี�ยวข้องกับศาสตร์และเทคโนโลยี
สมัยใหม่ที�ต้องอาศัยความเชี�ยวชาญเฉพาะด้าน เช่น การฟัตวาเกี�ยวกับการทาํประกันประเภทต่างๆ  
ปัญหาธุรกรรมทางการเงินประเภทต่างๆ ของสถาบันการเงิน  ปัญหาเกี�ยวกับการปลูกถ่ายอวัยวะ   
ปัญหาทางการเมือง หรือปัญหาที� ส่งผลกระทบต่อสังคมและประเทศชาติ  ที�ไม่อาจเสี�ยงต่อความ
ผิดพลาดของฟัตวาคนเดียวได้  จากความซับซ้อนของปัญหาต่างๆ ในยุคปัจจุบัน ทาํให้คนๆเดียวไม่
สามารถจะเรียนรู้วิชาการ และข้อมูลที�เกี�ยวข้องเหล่านั�นได้ทั�งหมด     ปัญหาเหล่านี� ล้วนแก้ไขได้ด้วย
การฟัตวาแบบองค์คณะ โดยองค์คณะร่วมกนัอภิปรายโต้แย้ง  เพื�อให้คาํฟัตวาที�ได้มีความถูกต้องมาก
ที�สดุ ด้วยบะเราะกะฮ ฺ( ภาคผล ) ของการชูรอ ( Qattan , 1996 : 405 ) 

2. กรณีที�ตํารากฎหมายอิสลามในอดีตมีกฎเกณฑ์ต่างๆ ที�นักกฎหมายอสิลามได้ทํา
การวินิจฉัยกรณีปัญหาด้านต่างๆ ในการดาํเนินชีวิตไว้อย่างครอบคลุม   บางครั�งในกรณีหนึ�งๆ มีการ
วินิจฉัยหลายทัศนะและขัดแย้งกัน  ดังนั�นในการฟัตวาจะต้องวินิจฉัยโดยการชั�งนํ�าหนักของเหตุผล  
ตามกฎเกณฑใ์นตาํราอศุูลุลฟิกฮ ฺ (หลักกฎหมายอิสลาม) เพื�อหาทัศนะที�มีนํ�าหนักมากที�สุด  ซึ�งมักจะ
เป็นในกรณีที�เกี�ยวกบัส่วนรวมและทศันะที�ตั�งอยู่บนหลักมัศละหะห(ฺการแสวงหาสิ�งที�มีประโยชน์)หรือ
จารีตประเพณี  กฎหมายอิสลามยอมรับว่าสิ�งเหล่านี� เปลี�ยนแปลงไปตามความเปลี�ยนแปลงของปัจจัย
ต่างๆ เช่น กาลเวลา สถานที� และอื�นๆ ดังกรณี ที�ท่านอมัุร บิน ค๊อตตอบ ยกเลิกการให้ซะกาตแก่กลุ่ม
มุอลัลัฟหัวหน้าเผ่าอาหรับ ที�ท่านนบีมุฮัมมัด  เคยให้ โดยให้เหตุผลถงึความเข้มแขง็ของรัฐอิสลาม
ที�ไม่ต้องพึ�งพาอาศัยการดูแลจากหัวหน้าเผ่าต่างๆ อีกต่อไป  กรณีเช่นนี� การฟัตวาแบบองค์คณะจะมี
ข้อดีมากกว่า เพราะจะเป็นการเลือกทัศนะที�ยังประโยชน์ต่อสงัคมมากที�สดุได้อย่างแท้จริงทุกแง่มุม 

3. การฟัตวาแบบองค์คณะให้สังคมมีความเป็นเอกภาพเพราะว่าการที�องค์คณะที�
ประกอบด้วยนักวิชาการอิสลาม ที�เป็นตัวแทนของกลุ่มต่างๆ ได้ร่วมกันอภิปรายกรณีปัญหาใดๆ 
จนกระทั�งได้มีคาํวินิจฉัยออกมาตามมติขององค์คณะ ทาํให้กลุ่มต่างๆ ในสังคมมีทัศนะเหมือนกัน  มี
ความเป็นอนัหนึ�งอันเดียวกนั   เพราะปัญหาความแตกแยกของสังคมมุสลิม ปัญหาความขัดแย้งทาง
ทัศนะทางกฎหมายอิสลามในปัจจุบัน ส่วนหนึ�งเกิดขึ� นเนื�องจากการอ้างอิงข้อวินิจฉัยที�ได้จากการ
วินิจฉัยแบบคนเดียวของนักกฎหมายอิสลามยุคก่อน  ดังนั�นในยุคปัจจุบันนักวิชาการและนักกฎหมาย
อิสลามต่างเรียกร้องสู่การวินิจฉัยและการฟัตวาแบบองค์คณะ แทนการกระทําแบบคนเดียวที�ไม่
สามารถตอบสนองความจาํเป็นของสงัคมยุคปัจจุบันได้ ปัญหาที�เกิดขึ�นมีความสลับซับซ้อน เกินกาํลัง
ความสามารถของมุฟตีย์คนเดียวที�จะรู้สิ�งต่างๆที�เกี�ยวข้องอย่างแท้จริง ไม่ว่าจะมีความรู้ความสามารถ
สงูแค่ใหนกต็าม มุฟตีย์จึงต้องพึ�งพาอาศัยผู้เชี�ยวชาญเฉพาะด้านที�เกี�ยวข้องเสมอ ( Qattan  , 1996 : 
405 ) 



58 

 

  
  ข.   รฐัธรรมนูญแห่งสหพนัธม์าเลเซีย (PERLEMBAGAAN PERSEKUTUAN ) 
 
 

   รัฐธรรมนูญแห่งสหพนัธ์มาเลเซีย  มาตรา  3 (2)(3)  และ (5)  บัญญัติให้
พระมหากษัตริย์ ( Yang di-Pertuan Agong )  และกษัตริย์แห่งรัฐ มีอาํนาจเตม็ในด้านศาสนาอิสลาม
ในฐานะประมุขของศาสนาอสิลามในรัฐที�เกี�ยวข้อง 
  รฐัธรรมนูญแห่งสหพนัธ์มาเลเซีย  มาตรา  3 (2)(3)  และ (5) มีบทบัญญัติ
เกี�ยวกบัเรื�องนี� ว่า 

 
(2) ในรัฐอื�น ๆ นอกเหนือจากรัฐที�ไม่ได้มีกษัตริย์  กษัตริย์เป็นหัวหน้าของ
ศาสนาอิสลามในรัฐในลักษณะและขอบเขตที�ได้รับการยอมรับและได้รับ
มอบหมายตามรัฐธรรมนูญของรัฐ  และภายใต้รัฐธรรมนูญดังกล่าว สิทธิ
ทั�งหมด  อภิสิทธิ�  และอาํนาจ  ที�เป็นของกษัตริย์นั�นๆ ในฐานะประมุขของ
ศาสนาอิสลามไม่ได้รับผลกระทบใดๆ  แต่ในการกระทาํ  การปฏิบัติหรือ
พิธกีรรมเกี�ยวกบัศาสนาอิสลาม สภากษัตริย์มีการตกลงร่วมกนัว่าการกระทาํ
การปฏบิัติหรือประกอบพิธกีรรม ที�ควรจะขยายไปทั�วทั�งสหพันธรัฐ  กษัตริย์
อื�นในนามหัวหน้าของศาสนาอสิลามอนุญาตให้พระมหากษัตริย์เป็นตัวแทน
ได้ 
 (3) ของรัฐธรรมนูญที�รัฐธรรมนูญของรัฐมะละกา, ปีนัง, ซาบาห์ซาราวัก
และตามลําดับจะต้องจัดทาํข้อกาํหนดสาํหรับการให้พระมหากษัตริย์ดํารง
ตาํแหน่งเป็นประมุขของศาสนาอิสลามในรัฐ 
 (5) ไม่ว่าในรัฐธรรมนูญนี� จะกาํหนดเช่นไร  พระมหากษัตริย์จะต้องเป็น
ประมุขของศาสนาอสิลามในรัฐสหพันธรัฐ อันได้แก่ กรุงกัวลาลัมเปอร์  ลาบ
วน  ปุตราจายา  และเพื�อการนี� รัฐสภา ตามที�กฎหมายกาํหนดอาจบัญญัติ
กฎหมายสาํหรับควบคุมกจิการศาสนาอสิลามและจัดตั�งสภาเพื�อให้คําแนะนํา
พระมหากษัตริย์ในเรื�องที�เกี�ยวกบัศาสนาอสิลาม 

 
 
 
 
 



59 

 

 
 

   โดย Asso. Prof.  Dato’ Alim  Setia Ahmad  bin  Jusoh  กรรมการสาํนักงาน
ศาสนาอสิลามและกรรมการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส กล่าวถงึประเดน็นี� ว่า 
 

 “ เนื�องจากว่าเราผูกติดกบัรัฐธรรมนูญของประเทศมาเลเซีย...”  
 
 
  ภาพที�  1    Asso. Prof.  Dato’ Alim  Setia Ahmad  bin  Jusoh  กรรมการ
สาํนักงานศาสนาอสิลามและกรรมการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสและคณะนักวิจัย   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  Sahibul Fadhilah Ustaz  Roslan   Bin Esa  รองมุฟตีย์และกรรมการฟัตวา
ของรัฐเปอร์ลิสอกีคนหนึ�ง กล่าวถงึประเดน็นี� ว่า 

 
“ ที�นี�ตามรัฐบาลกลาง เพราะตามที�ผมได้บอกแล้วข้างต้นว่า รัฐนี� มีกษัตริย์เป็น

ประมุข  กิจการอิสลามอยู่ใต้อํานาจของกษัตริย์  นอกจากนั�นกษัตริย์ยังเป็นผู้
ตัดสินในเรื�องทางศาสนา ...เช่นการกาํหนดวันอดี  ...คนมุสลิมในมาเลเซีย ตาม
รัฐบาลกลาง ” 

 
 



60 

 

  ภาพที�  2    คณะนักวิจัยสัมภาษณ์ Sahibul Fadhilah Ustaz Roslan   Bin 
Esa  รองมุฟตีย์และกรรมการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ค. รฐัธรรมนูญแห่งรฐัเปอรลิ์ส ( Law of the Constitution  of  Perlis )  
 
   รัฐธรรมนูญแห่งรัฐเปอร์ลิส ( Law of the Constitution  of  Perlis ) ภาค 2 มาตรา 
5 วรรค  1  ที�บัญญัติว่า  
   “ ศาสนาประจาํรัฐคือศาสนาอสิลามแนวอะฮลิฺสสนุนะฮวัฺลญะมาอะฮ ฺที�มีการ

นับถอืและปฏิบัติในรัฐ ” 
 
  กฎหมายนี� เป็นบทบัญญัติหลักที�ให้ความสาํคัญกับศาสนาอิสลาม โดยกาํหนดให้
ศาสนาอสิลามเป็นศาสนาประจาํรัฐ ซึ�งถือได้ว่ารัฐจะต้องส่งเสริมการปฏิบัติตามบทบัญญัติแห่งศาสนา
อิสลาม ซึ�งการฟัตวากเ็ป็นบทบัญญัติอิสลามประการหนึ�ง ที�ปรากฏอยู่ในกฎหมายของรัฐเปอร์ลิสที�
เกี�ยวข้อง รวมถงึรัฐธรรมนูญยังได้กาํหนดว่ามัซฮับของรัฐเปอร์ลิสจะต้องเป็นศาสนาอิสลามอะฮลฺิสสนุ
นะฮวัฺลญะมาอะฮทฺี�มีการนับถอืและปฏิบัติในรัฐ   
  Prof. Madya  Dato’  Alim  Setia Ahmad  bin  Jusoh  กรรมการสาํนักงานศาสนา
อสิลาม และคณะกรรมการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส กล่าวถึงลักษณะของแนวคิดทางกฎหมายอิสลามของ
รัฐเปอร์ลิสว่าเป็นแนวคิดอะฮลิฺสสนุนะฮวัฺลญะมาอะฮ ฺโดยกล่าวว่า 

 
 



61 

 

 
“ ในรัฐธรรมนูณแห่งรัฐเปอร์ลิสนี�  ได้กาํหนดไว้ว่า ยึดหลักศาสนาอิสลาม ตาม
แนวอะฮลฺิสสนุนะฮวัฺลญะมาอะฮ.ฺ..ไม่มีมัซฮับ ” 

 
   แนวคิดทางศาสนาอิสลามของรัฐเปอร์ลิสนั�นคือศาสนาอิสลามอะฮลิฺสสุนนะฮวัฺลญะ
มาอะฮ ฺแนวคิดนี� ปรากฏชัดเจน ตั�งแต่ ค.ศ. 1920  ซึ�งเป็นปีที�ต่วน ฮะยีมูฮัมหมัด โนร์ บิน ฮะยีมูฮัม
หมัด ดํารงตาํแหน่งมุฟตีย์แห่งรัฐ เนื�องจากมุฟตีย์เป็นผู้นิยมแนวคิดนี�    ( Mohd. Nasir bin Abd. 
Hamid. Et al.  , 2009 : 52)   Asso. Prof.  Dato’ Alim  Setia Ahmad  bin  Jusoh   กล่าวถึง
การเข้ามาของแนวคิดอะฮลิฺสสนุนะฮวัฺลญะมาอะฮ ฺในรัฐเปอร์ลิสว่า 
 

“ เรื�องนี� เกิดจากแนวคิดของบรรดาอลุามาอ์ที�นี�  และเจ้าหน้าที�ของรัฐในสมัยก่อน 
ได้แก่ ท่านวันอะหมัด โตะ๊หะยีอะหมัดฮากีม และชีคอะหมัด มุขมนตรีรัฐเปอร์ลิส 
ทั�งสามคนนี� ซึ�งผู้คนเรียกกันว่า 3 หมัด หรือ 3 อะหมัด ต่อมา พวกเขาเหล่านี�
สนใจตาํราต่างๆ ของ ฮาซัน บันดุง ซึ�งเป็นคนอนิโดนีเซีย ฮาซัน บันดุง คนนี� เป็น
คนที�ไม่ยึดติดกบัมัซฮับหนึ�งมัซฮับใด หลังจากนั�น กมี็นักวิชาการคนหนึ�งมาจากปุ
เลาปีนัง ชื�อชีคอาบูบักร อัลอัชอารีย์ ซึ�งสาํเรจ็การศึกษาจากมหาวิทยาลัยอัซฮัร ... 
เขาได้เป็นครูที� นี�  และได้สอนที� โรงเรียน และได้เป็นอีหม่ามที� มัสยิดคังงาร์ 
นอกจากนั�นแล้ว ยังได้สอนคนอินโดนีเซียที�มาจากเกาะสุมาตรา จนได้มีการร่าง
กฏหมายขึ�น ” 
“ ชีคอาบูบักร อัลอัชอารีย์คนนี�  ... เขาเป็นคนปุเลาปีนัง แต่คนที�ปุเลาปีนังไม่
ยอมรับจุดยืนของเขา แต่พอมาที�รัฐเปอร์ลิสกลับได้รับการยอมรับ ” 

 
  ศาสนาอสิลามสาํนักอะฮลิฺสสุนนะฮวัฺลญะมาอะฮ ฺตามนิยามของรัฐเปอร์ลิส มีลักษณะ
ที�แตกต่างจากศาสนาอิสลามสาํนักอะฮลิฺสสนุนะฮวัฺลญะมาอะฮ ฺ ตามนิยามของรัฐอื�นๆ ของมาเลเซีย 
ในกรณีต่างๆ  เช่น  การยึดถือมัซฮับ แหล่งที�มาของบทบัญญัติแห่งศาสนาอสิลาม  และวิธีการอ้างองิ
แหล่งที�มาดังกล่าว 
 
     Asso. Prof.  Dato’ Alim  Setia Ahmad  bin  Jusoh  กรรมการสาํนักงานศาสนา
อิสลาม ( Majlis Agama Islam )   และคณะกรรมการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส ได้ให้คาํนิยามคาํว่า  
ศาสนาอสิลามสาํนักอะฮลิฺสสุนนะฮวัฺลญะมาอะฮ ฺว่า 

 
 “ เมื� อใดที� เ ราเ อ่ยถึงอะฮฺลิสสุนนะฮฺวัลญะมาอะฮฺ แค่ นั� น  โดยไม่กล่าว
ตามมัซฮับอัลชาฟิอีย์  การอธิบายสิ� งที� เรากําลังเชิญชวนอยู่ คืออะฮฺลิสสุน



62 

 

นะฮวัฺลญะมาอะฮ ฺคือ สะลาฟียะฮ ฺเรายึดถือเสมอว่าคําว่าสะลาฟียะฮหฺมายถึง
อะไร และมัซฮับสะลาฟียะฮกฺับเคาะละฟียะฮแฺตกต่างกันอย่างไร คือเราจะเอา
แบบอย่างของยุคสมัยของสะลัฟซึ�งเป็นยุคที�บริสทุธิ�ไม่ปรากฏความขัดแย้งมาก” 
 
 “ คนในเปอร์ลิสไม่ได้ปฏิเสธทัศนะของชาฟิอีย์ พวกเราไม่ปฎิเสธ พวกเรารับ
ทศันะของอัลชาฟิอีย์ อาบูหะนีฟะฮ ฺอีหม่ามมาลิก และอหิม่ามอะหมัฺด บิน ฮัมบัล 
เพียงแต่เราจะพิจารณาดูหลักฐานต่างๆ ถ้าปรากฏว่าหลักฐานใดมีนํ�าหนักมาก
และอยู่บนพื�นฐานของอัลกุรอานและสุนนะฮแฺล้ว พวกเรากจ็ะรับไว้ ไม่ว่าทัศนะ
นั�นจะเป็นทัศนะของชาฟิอย์ี มาลิกยี์ หรือของฮัมบาลีย์ นี�คือการยึดถือของเรา ” 
 
“ เมื�อก่อน มีโต๊ะครูคนหนึ�งที�นี�  ซึ�งเป็นผู้อาวุโส ตอนนั�นผมเพิ�งกลับจากอิยิปต์ 
เขากเ็ลยมาหาผมทันทีและถามผมว่า จุดยืนของเธอเป็นอย่างไร? เขาเรียกผมว่า
หมัด ผมตอบว่า จุดยืนผมคือฮัมบาลีย์ ชาฟิอีย์ มาลิกีย์ เขาพูดว่า เอะ๊ ฉันได้ยิน
คนเล่ากนัมาว่าหมัดปฏิเสธหมดนี�นา ผมตอบว่า ไม่ใช่ ไม่ได้ปฏเิสธทั�งหมด และก็
ไม่รับทั�งหมด อันไหนที�มีนํ�าหนักกจ็ะรับ เขากต็อบว่า อ๋อ อย่างนี� นี� เอง เขากเ็ลย
เข้าใจ ฉะนั�น ถ้าจะให้คิดน่ะ คนนั�นมีหลายแบบมาก และนี�แหละ คือจุดยืนของ
รัฐเปอร์ลิส ” 

 
  พระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหารกจิการศาสนาอสิลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( Enakmen 
Pentadbiran Agama Islam  2006 )บัญญัติกรณีแหล่งที�มาของบทบัญญัติแห่งศาสนาอสิลามแนวอะฮฺ
ลิสสนุนะฮวัฺลญะมาอะฮ ฺตามนิยามของรัฐเปอร์ลิส     ว่า 
 

 (1) ในการออกคําฟัตวาใด ๆ ภายใต้มาตรา 48 หรือให้คําแนะนําภายใต้
มาตรา 53  คณะกรรมการฟัตวาจะต้องปฏบัิติตามอลักุรอานและสนุนะฮขฺอง
ศาสดา 

 
   นอกจากนั�นรัฐธรรมนูญยังกาํหนดหลักการไว้ว่า ศาสนาอสิลามของรัฐเปอร์ลิสจะต้อง
เป็นศาสนาอิสลามแนวอะฮลิฺสสุนนะฮวัฺลญะมาอะฮทฺี�มีการนับถือและปฏิบัติในรัฐ ซึ�งการดําเนินการ
ตามหลักการนี�  ปรากฏอยู่ในกฎหมายที�เกี�ยวข้องว่า การฟัตวาจะต้องคํานึงถึงจารีตประเพณีของชาว
มลายูด้วย   โดยพระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหารกิจการศาสนาอิสลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( Enakmen 
Pentadbiran Agama Islam  2006 ) มาตรา 54 (2) บัญญัติว่า 
 



63 

 

  “ ในการออกคําฟัตวาภายใต้บรรพนี�   สํานักงานศาสนาอิสลามและ
คณะกรรมการฟัตวา จะต้องคํานึงถึงจารีตประเพณีมลายู และกฎหมายจารีต
ประเพณีมลายูที�ใช้บังคับอยู่ในรัฐเปอร์ลิส ” 

 
  รัฐธรรมนูญแห่งรัฐเปอร์ลิสยังบัญญัติให้การใช้กฎหมายอิสลามในรัฐเปอร์ลิสจะต้อง
สอดคล้องรัฐธรรมนูญดังกล่าว ดังที�รัฐธรรมนูญได้บัญญัติไว้ใน มาตรา 2  (2) การตีความว่า   
 

 (2) All other words and expressions used in this Enactment shall if 
defined in the Laws of Constitution of Perlis have the meanings assigned to 
them in that Constitution. 
 
(2) คําอื�น ๆ ทั�งหมดและสํานวนที�ใช้ในการตรากฎหมายนี�   ถ้าในกฎหมาย
รัฐธรรมนูญแห่งรัฐเปอร์ลิสได้มีการนิยามความหมายดังกล่าวแล้ว  ให้มี
ความหมายตามที�ได้กาํหนดในรัฐธรรมนูญ 

 
 
   ค. พระราชบญัญติัว่าดว้ยการบริหารกิจการศาสนาอิสลามรฐัเปอรลิ์ส 2006 ( 
Enakmen Pentadbiran Agama Islam  2006 ) 
 
    พระราชบัญญัตินี� มีบรรพว่าด้วยการฟัตวาโดยเฉพาะ อันได้แก่  บรรพ 3   ตั�งแต่
มาตรา  44 - 54     
  บรรพว่าด้วยการฟัตวานี� มีชื�อบรรพว่า  บรรพ 3   การแต่งตั�งมุฟตีย์  อาํนาจเกี�ยวกับ
กจิการศาสนา  คณะกรรมการฟัตวา และฟัตวาที�เกี�ยวข้องกบัผลประโยชน์ของชาติ  มีจาํนวนทั�งสิ�น 11 
มาตรา   ตั�งแต่มาตรา  44 – 54  โดยมีเนื� อหาดังนี�  

มาตรา  44  การแต่งตั�งมุฟตีย์และรองมุฟตีย์ 
มาตรา  45  อาํนาจหน้าที�ของมุฟตีย์ 
มาตรา 46 คณะกรรมการฟัตวา 
มาตรา 47 อาํนาจฟัตวาของคณะกรรมการฟัตวา 
มาตรา 48 ขั�นตอนการทาํคาํฟัตวา 
มาตรา 49 ฟัตวาที�เผยแพร่ใน Warta มีผลผูกพัน 
มาตรา 50 การแก้ไขเพิ�มเติมหรือการเพิกถอนการคาํฟัตวา 
มาตรา 51 ฟัตวาที�เกี�ยวข้องกับผลประโยชน์ของชาติ 



64 

 

มาตรา 52   การปฏิบัติตามคาํแนะนาํและข้อเสนอแนะของคณะกรรมการฟัตวา
แห่งชาติ 
  มาตรา 53 การขอความเห็นของคณะกรรมการฟัตวา 

มาตรา 54 แหล่งที�มาของบทบัญญัติศาสนาอสิลามที�จะต้องรับรอง 
 

ง. พระราชบญัญติัความผิดทางอาญาเกี�ยวกบับทบญัญติัศาสนาอิสลาม 1991 
( Enakmen Jenayah Dalam Syarak 1991 ) 
 
  พระราชบัญญัติความผิดทางอาญาเกี� ยวกับบทบัญญัติศาสนาอิสลาม 1991 
( Enakmen Jenayah Dalam Syarak 1991 ) กาํหนดความผิดทางอาญาเกี�ยวกบัการฟัตวาไว้  2  ฐาน
ความผิดด้วยกันคือความผิดฐานฟัตวาโดยไม่มีอาํนาจตามกฎหมาย ในมาตรา 35  และฐานเหยียด
หยามศาสนาอสิลามหรือคาํฟัตวา  ในมาตรา  39   
  พระราชบัญญัติความผดิทางอาญาเกี�ยวกบับทบัญญัติศาสนาอิสลาม 1991 
( Enakmen Jenayah Dalam Syarak 1991 ) มาตรา 35  บัญญัติว่า 
 

 “ (1) ผู้ใดไม่ว่าโดยวาจาหรือลายลักษณ์อักษร ทาํการฟัตวาและเผยแพร่
หรือเข้าใจได้ว่าเป็นการทาํและเผยแพร่ฟัตวาอย่างเป็นทางการ ในเรื�องที�
เกี�ยวกับบทบัญญัติอิสลามใด ๆ เป็นความผิด หลังจากที�พิสูจน์ได้ว่ามี
ความผิด ต้องระวางโทษปรับไม่เกินห้าพันริงกิตหรือจาํคุกไม่เกินสามปีหรือ
ทั�งจาํทั�งปรับ 
 
 ทั�งนี� มีเงื�อนไขว่ามาตรานี� ไม่ให้ใช้บังคับกับคณะกรรมการสาํนักงานศาสนา
อิสลามหรือบุคคลอื�นปฏิบัติหน้าที�ภายใต้อาํนาจที�ได้รับจากกฎหมายการ
บริหารศาสนาอสิลาม  1963 
 
 (2)  ความในอนุมาตรา (1)  ไม่ให้ใช้บังคับกับบุคคลผู้ที�แสดงทัศนะของ
ตนต่อสิ�งใดๆ ที�เกี�ยวกบัศาสนาอิสลามหรือจารีตประเพณีมลายู 

 
  พระราชบัญญัติความผดิทางอาญาเกี�ยวกบับทบัญญัติศาสนาอิสลาม 1991 
( Enakmen Jenayah Dalam Syarak 1991 )  มาตรา 39  บัญญัติว่า 
 

มาตรา 39  เหยียดหยามศาสนาอิสลามหรือคาํฟัตวา  



65 

 

    
 ผู้ใดไม่ว่าจะด้วยวาจาหรือลายลักษณ์อกัษรหรือการกระทาํหรือโดยวิธใีด ๆ  

กระทาํการเหยียดหยามต่อศาสนาอสิลามหรือคาํฟัตวาใดๆที�ออกตามกฎหมาย 
ภายใต้พระราชบัญญัติการบริหารศาสนาอสิลาม 1963   หลังจากที�พิสูจน์ได้ว่า
มีความผิด มีความผิดต้องระวางโทษปรับไม่เกนิห้าพันริงกิตหรือจาํคุกไม่เกิน
หนึ�งปีหรือทั�งจาํทั�งปรับ 

 
  อย่างไรกต็ามภายหลังจากที�มีการยกเลิก พระราชบัญญัติการบริหารศาสนาอิสลาม 
1963  ทาํให้การบังคับตามมาตราดังกล่าวสิ�นสดุลง จงึได้มีการแก้ไขเพิ�มเติมพระราชบัญญัติความผิด
ทางอาญาเกี�ยวกับบทบัญญัติศาสนาอิสลาม 1991  โดยการตราพระราชบัญญัติความผิดทางอาญา
เกี�ยวกับบทบัญญัติศาสนาอิสลาม (การยืนยัน ) 2007   เพิ�อยืนยันฐานความผิดดังกล่าว โดยมาตรา 
2 ของพระราชบัญญัติความผิดทางอาญาเกี�ยวกับบทบัญญัติศาสนาอิสลาม (การยืนยัน ) 2007  
บัญญัติว่า 

 
 “ การกระทําใด ๆ หรือสิ�งที�ทํา หรือสิ�งที� ได้กระทําโดย กอฎี  ศาลศาสนา
อิสลาม  สาํนักงานศาสนาอิสลามและจารีตประเพณีมลายู รัฐเปอร์ลิส , 
เจ้าหน้าที�มัสยิด   ผู้รับใบอนุญาตโรงเรียนสอนศาสนา  หรือโดยบุคคลหรือนิติ
บุคคลอื�นใด    โดยหรือภายใต้พระราชบัญญัติความผิดทางอาญาเกี�ยวกับ
บทบัญญัติศาสนาอิสลาม 1991 [en 4 / 1993] ระหว่างวันที� 18 กุมภาพันธ ์
1993 จนถึงวันที�  8 พฤศจิกายน  2006  ซึ� งเป็นวันก่อนจากวันที�
พระราชบัญญัติความผิดทางอาญาเกี�ยวกบับทบัญญัติศาสนาอิสลาม 1991 เริ�ม
มีผลบังคับ จะถือว่าได้ทาํถูกต้องตามกฎหมาย” 

  
จ.   ขอ้กําหนดคณะกรรมการฟัตวา 
 

   พระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหารกจิการศาสนาอสิลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( Enakmen 
Pentadbiran Agama Islam  2006 )มาตรา มาตรา มาตรา 46  (5)  ให้อาํนาจแก่ คณะกรรมการฟัต
วาในการใช้ดุลพินิจที�เกี�ยวกบัขั�นตอนและวิธกีารปฏิบัติใด ๆ ในการฟัตวา โดยบัญญัติว่า  

 
“ คณะกรรมการฟัตวามีอาํนาจตามพระราชบัญญัตินี� ในการใช้ดุลพินิจที�เกี�ยวกบั
ขั�นตอนและวิธีการปฏบัิติใด ๆ ” 

 



66 

 

  ในการนี�  คณะกรรมการชะรีอะฮฺ20 ได้กาํหนดแหล่งที�มาของบทบัญญัติศาสนาอิสลาม
ในการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสไว้ ว่า  “ ในการพิจารณาและวิ นิจฉัยการออกฟัตวาหนึ� งๆนัน 
คณะกรรมการชะรีอะฮรัฺฐเปอร์ลิสจะต้องยึดหลักการอ้างอิงจากแหล่งอ้างอิงตามลําดับความสาํคัญ 
ดังนี�  

1. อัลกุรอาน 
2. หะดีษเศาะเหียะห ฺ
3. อิจ�มฺาอเ์ศาะหาบะฮ ฺ
4. ฟัตวาของเศาะหาบะฮทฺี�มีความใกล้เคียงกับอัลกุรอานและสนุนะฮมฺากที�สดุ 
5. หะดีษมุรซัลและเฎาะอฟี 
6. กิยาสในกรณีที�จาํเป็น 
7. มะศอลิห ฺมุรสะละฮ ฺ
8. ซัด อัซซารอเอยีะอ ฺ
9. อิสติหซฺานและอิสติศหาบ 
10. อุรฟ์ 
11. เกาะวะอิดฟิกฮ ฺ”  ( Jabattan  Mufti Kerajaan  Negeri  Perlis , n.d. :  3  ) 
 
 
ฉ. หน่วยงานและบุคลากรที�เกี�ยวขอ้งกบัการฟัตวา 

 
   หน่วยงานและบุคลากรที� เกี�ยวข้องกับการฟัตวาในรัฐเปอร์ลิส ประกอบด้วย
หน่วยงานและบุคลากรฝ่ายต่างๆ ได้แก่ มุฟตีย์แห่งรัฐเปอร์ลิส  คณะกรรมการฟัตวา สาํนักงานศาสนา
อิสลามและจารีตประเพณีมลายูเปอร์ลิส (Majlis Agama Islam Dan Adat Istiadat Melayu Perlis – 
MAIPs )  คณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติ   กษัตริย์แห่งรัฐและสภากษัตริย์  ดังมีรายละเอียดต่างๆ 
ดังนี�  
 

1. มุฟตียแ์ห่งรฐัเปอรลิ์ส 
 

   มุฟตีย์แห่งรัฐเปอร์ลิสได้รับการแต่งตั�งโดยกษัตริย์แห่งรัฐ  พระองค์ทรงแต่งตั�งผู้ที�
มีความเหมาะสมและคู่ควรเพื�อดํารงตาํแหน่งดังกล่าว การแต่งตั�งจะต้องได้รับการเผยแพร่ใน Warta 

                                                

    20  คณะกรรมการชะรีอะฮ ฺ ตาม Enakmen Pentadbiran Agama Islam  1963  หมายถงึ คณะ
กรรมการฟัตวาในพระราชบญัญัติว่าด้วยการบริหารกจิการศาสนาอสิลามรัฐเปอร์ลสิ 2006 ( Enakmen Pentadbiran 
Agama Islam  2006 )ปัจจุบนั 



67 

 

ดังที�ระบุไว้ในพระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหารกิจการศาสนาอิสลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( Enakmen 
Pentadbiran Agama Islam  2006 )มาตรา มาตรา  44  (1 )  ว่า 
 

(1) กษัตริย์แห่งรัฐ ภายหลังจากการประชุมกับสาํนักงานศาสนาอสิลาม 
( Majlis Agama Islam ) ทาํหน้าที�แต่งตั�งบุคคลใดๆ ที�เหมาะสมเป็นมุฟตีย์
และรองมุฟตีย์สาํหรับรัฐเปอร์ลิส  

 
   มุฟตีย์แห่งรัฐเปอร์ลิสไม่มีอาํนาจฟัตวาโดยตรง  เนื�องจากการฟัตวาในรัฐเปอร์ลิส 
เป็นอํานาจหน้าที� ของคณะกรรมการฟัตวาที� มีมุฟตีย์เป็นประธาน  มุฟตีย์มีอํานาจหน้าที�ตาม
พระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหารกิจการศาสนาอิสลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( Enakmen Pentadbiran 
Agama Islam  2006 ) มาตรา  45  อาํนาจหน้าที�ของมุฟตีย์ว่า 
 

 “ มุฟตีย์มีหน้าที�ช่วยเหลือและให้คาํปรึกษาแก่กษัตริย์แห่งรัฐและรัฐบาล ใน
ด้านบทบัญญัติอสิลามทั�งปวง และเป็นผู้มีอาํนาจหน้าที�สูงสดุในด้านดังกล่าว
ถดัจากกษัตริย์แห่งรัฐเปอร์ลิสเว้นแต่กรณีที�กฎหมายนี� ได้บัญญัติไว้เป็นอย่าง
อื�นในพระราชบัญญัตินี�  ” 

 
   Sahibul Fadhilah Ustaz  Roslan Bin Esa กรรมการฟัตวาแห่งรัฐเปอร์ลิสท่านหนึ�ง
กล่าวถงึอาํนาจหน้าที�ของมุฟตีย์ว่า 
 

“ เมื�อมีคนถามคําถามต่อมุฟตีย์ ซึ� งเป็นประธาน ก็จะนําเรื�องไปถกและ
พิจารณากันในที�ประชุมคณะกรรมการฟัตวา และต่อไปยังคณะกรรมการ
สาํนักงานศาสนาอิสลาม  มุฟตีย์ซึ�งเป็นประธานคณะกรรมการฟัตวา มุฟตีย์
มีหน้าที�ให้คาํแนะให้กบัพระราชาเกี�ยวกับเรื�องศาสนา เกี�ยวกับฟัตวาสาํหรับ
ประชาชน การปกครอง และเกี�ยวกบัดาราศาสตร์อสิลาม เช่น การกาํหนดทิศ
กิบลัต เวลาละหมาด วันอีด วันเริ�มถือศีลอด เป็นต้น ทั�งหมดนี� เป็นหน้าที�
ของมุฟตีย์ของเรา ” 

 
   

2. คณะกรรมการฟัตวา 
 

   คณะกรรมการฟัตวาแห่งรัฐเปอร์ลิส ประกอบด้วยมุฟตีย์ รองมุฟตีย์ กรรมการที�เป็น
ตัวแทนสาํนักงานศาสนาอสิลามและจารีตประเพณีมลายูเปอร์ลิส (Majlis Agama Islam Dan Adat 



68 

 

Istiadat Melayu Perlis – MAIPs ) จาํนวนไม่เกิน  3 คน และกรรมการที�มิได้มาจากกรรมการ
สาํนักงานศาสนาอิสลามและจารีตประเพณีมลายูเปอร์ลิส ( MAIPs )  ที�นับถอืศาสนาอิสลาม ตาม
แนวอะฮลิฺสสนุนะฮวัฺลญะมาอะฮ ฺและเลขานุการคณะกรรมการฟัตวา   
   คณะกรรมการฟัตวาอื�นจากมุฟตีย์และรองมุฟตีย์ แต่งตั�งโดยสาํนักงานศาสนาอสิลาม  
ดังที�พระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหารจัดการศาสนาอสิลาม มาตรา 46 บัญญัติว่า 
 

(1) ให้มีคณะกรรมการคณะหนึ�งเรียกว่า คณะกรรมการฟัตวา 
(2) ให้คณะกรรมการประกอบด้วย  
  (ก)  มุฟตีย์เป็นประธาน; 
  (ข)  รองมุฟตีย์ ; 
  (ค)  กรรมการอื�นที�นับถือศาสนาอสิลามอะฮลิฺสสนุนะฮวัฺลญะ
มาอะฮ ฺจาํนวน  6 คน ประกอบด้วยกรรมการสาํนักงานศาสนาอสิลาม
จาํนวนไม่เกนิ 3 คนที�ได้รับการแต่งตั�งโดยสาํนักงาน และ 
  (ง)  เจ้าหน้าที�ของสาํนักงานมุฟตีย์ได้รับการแต่งตั�งโดยสาํนักงาน
ศาสนาอสิลามให้เป็นเลขานุการ 

 

   คณะกรรมการฟัตวารัฐเปอร์ลิสในปัจจุบัน มีรายนามดังต่อไปนี�   
 

1. Sahibus Samahah Dr Haji Juanda Bin Jaya ประธาน      
2. Sahibul Fadhilah Tuan Haji Roslan Bin Esa  กรรมการ 
3. Sahibul Fadhilah Dato’ Kaya Bakti Profesor  
  Madya Dr. Mohd Radzi  Bin Othman กรรมการ 
4. Sahibul Fadhilah Dato’ Alim Setia  

 Ustaz Ahmad Bin Jusoh   กรรมการ 
5. Sahibul Fadhilah Ustaz Haji  

 Abdul Hadi Bin Haji Osman    กรรมการ 
6. Sahibul Fadhilah Dr Abdullah Bin Yasin กรรมการ 
7. Sahibul Fadhilah YB Senator Dato'  

 Dr Johari Bin Mat    กรรมการ 
8. Sahibul Fadhilah Dr Azwira Bin Abd Aziz กรรมการ 
9. Sahibul Fadhilah Ustazah Nafizah  



69 

 

 Binti Abd Halim      เลขานุการ 
 

คณะกรรมการฟัตวา มีอาํนาจหน้าที� ดังที�ปรากฎในพระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหาร
กิจการศาสนาอิสลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( Enakmen Pentadbiran Agama Islam  2006 )มาตรา 47 
อาํนาจฟัตวาของคณะกรรมการฟัตวาว่า 

 
 “ ตามอาํนาจในมาตรา  51  ตามบัญชาของกษัตริย์แห่งรัฐ  ตามความ
ประสงค์ของคณะกรรมการฟัตวาเอง หรือตามคําร้องอย่างเป็นลายลักษณ์
อักษรของบุคคลใดๆ  ที�ส่งถึงมุฟตีย์  คณะกรรมการฟัตวามีอาํนาจทาํการ
ฟัตวาต่อปัญหาใดๆ ที� ยังไม่มีคําวินิจฉัยเด็ดขาดแล้ว  หรือต่อความไม่
ชัดเจนที�เกี�ยวกบับทบัญญัติอสิลาม ” 

 
   การฟัตวาของคณะกรรมการฟัตวาจึงมิได้หมายความว่าคณะกรรมการฟัตวาเป็นผู้ ฟัต
วา เพียงแต่มีหน้าที�รับผิดชอบในฐานะเป็นหน่วยงานที�เสนอการเตรียมการเรื�องฟัตวาต่อสาํนักงาน
ศาสนาอิสลามฯ  การเสนอการเตรียมการเรื�องฟัตวาต่อกับสาํนักงานศาสนาอิสลาม (MAIPs)  นี�  มี
ความสําคัญอย่างมากต่อการตัดสินใจของสํานักงานศาสนาอิสลาม (MAIPs) ในการออกฟัตวา 
อย่างไรก็ตามในทางปฏิบัติ ตลอดระยะเวลาการพิจารณาตรวจสอบในรายงานการประชุมของ
สํานักงานศาสนาอิสลาม(MAIPs)นั�น ชี� ให้เห็นว่าทุกประเด็นปัญหาที�จําเป็นในการออกฟัตวาจะ
มอบหมายให้คณะกรรมการฟัตวาเป็นผู้ดําเนินการประชุมเพื�อพิจารณา ส่วนหน้าที�ของสาํนักงาน
ศาสนาอิสลาม(MAIPs)นั� น มี เพียงดํา เ นินงานเ กี� ยวกับการออกฟัตวา ตามความเห็นของ
คณะกรรมการฟัตวา คณะกรรมการฟัตวาจึงมีหน้าที�จัดการประชุมเพื�อถกประเด็นปัญหาที�เกิดขึ� น  
ส่วนมติในการประชุมนั�น จะถูกเสนอต่อสาํนักงานศาสนาอิสลาม(MAIPs)  เพื�อดาํเนินการต่อไป    
 

3. สํานกังานศาสนาอิสลามและจารีตประเพณีมลายูเปอรลิ์ส (Majlis Agama 
Islam Dan Adat Istiadat Melayu Perlis – MAIPs ) 

 
   สาํนักงานศาสนาอสิลามและจารีตประเพณีมลายูเปอร์ลิส (Majlis Agama Islam Dan 
Adat Istiadat Melayu Perlis – MAIPs )   มีหน้าที�รับรองการฟัตวา โดยที�คาํวินิจฉัยต่างๆ ของ
คณะกรรมการฟัตวาไม่มีสถานะเป็นคําฟัตวานอกจากจะต้องได้รับการรับรองจากสาํนักงานศาสนา
อิสลามและจารีตประเพณีมลายูเปอร์ลิส (Majlis Agama Islam Dan Adat Istiadat Melayu Perlis – 
MAIPs )  ดังที�ปรากฎในพระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหารกิจการศาสนาอิสลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( 
Enakmen Pentadbiran Agama Islam  2006 ) มาตรา 48 (3) และ (4) ว่า 



70 

 

  
มาตรา 48 ขั�นตอนการทาํคาํฟัตวา 
 
(3) หลังจากที�คณะกรรมการ ฟัตวาจดัทาํคาํฟัตวาดังกล่าวแล้ว  มุฟตีย์ใน
นามของคณะกรรมการฟัตวา จะต้องเสนอคาํฟัตวาส่งให้กบัสาํนักงานศาสนา
อิสลาม 
(4) หลังจากที�พิจารณาคาํฟัตวาดังกล่าวอย่างระมัดระวังแล้ว  ให้สาํนักงาน
ศาสนาอิสลามให้คาํแนะนาํแก่กษัตริย์แห่งรัฐเพื�อที�จะได้รับพระบรมรา
ชานุญาตให้เผยแพร่ในWarta 

 
 
   Sahibul Fadhilah Ustaz  Roslan Bin Esa กรรมการฟัตวาแห่งรัฐเปอร์ลิสท่านหนึ�ง
กล่าวถงึอาํนาจหน้าที�ของสาํนักงานศาสนาอสิลามว่า 
 
 

“ ฟัตวาในมาเลเซียมี 2 ประเภท เราเรียกว่า 2 สถานะ 1 คือฟัตวาที�เป็น
กฏหมาย หมายความว่าเมื�อสาํนักงานมุฟตีย์ได้พิจารณาออกความเห็นของ
หุก่ม และเสนอต่อไปยังสาํนักงานศาสนาอสิลาม สาํนักงานศาสนาอิสลาม ก็
จะเสนอต่อไปยังอีกองค์กรหนึ�ง อีกคณะกรรมการหนึ�ง ดังนั�นตรงนี�แหละที�
จะบอกว่าฟัตวาจะถูกประกาศเป็นกฏหมายหรือไม่ ถ้าไม่กแ็ปลว่าตามกไ็ด้ 
ไม่ทาํตามกไ็ด้ ไม่มีกฏหมายบังคับ ” 
 
“ บางครั�งความเห็นเกี�ยวกับบทบัญญัติศาสนาอิสลามนั�น สาํนักงานศาสนา
อิสลาม จะดูแลโดยตรงโดยมีกษัตริย์เป็นประธาน ถ้าคณะกรรมการฯ กจ็ะมี
มุฟตีย์ บางครั�งกส็ิ�นสดุแค่ตรงนั�น ” 

 
 

4. กษตัริยแ์ห่งรฐัและสภากษตัริย ์
 
    พระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหารกจิการศาสนาอสิลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( Enakmen 
Pentadbiran Agama Islam  2006 ) มาตรา 48 ดังกล่าวกาํหนดให้กษัตริย์แห่งรัฐมีอาํนาจสูงสุดใน
การฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส ดังความใน มาตรา 48  (4) และมาตรา  45  อาํนาจหน้าที�ของมุฟตีย์ว่า 



71 

 

 
 “ มุฟตีย์มีหน้าที�ช่วยเหลือและให้คาํปรึกษาแก่กษัตริย์แห่งรัฐและรัฐบาล ใน
ด้านบทบัญญัติอสิลามทั�งปวง และเป็นผู้มีอาํนาจหน้าที�สูงสดุในด้านดังกล่าว
ถดัจากกษัตริย์แห่งรัฐเปอร์ลิสเว้นแต่กรณีที�กฎหมายนี� ได้บัญญัติไว้เป็นอย่าง
อื�นในพระราชบัญญัตินี�  ” 

 
  Sahibul Fadhilah Ustaz  Roslan Bin Esa กรรมการฟัตวาแห่งรัฐเปอร์ลิสท่านหนึ�ง
กล่าวว่า 
 

 “ รัฐนี� อยู่ใต้กษัตริย์ กิจการอิสลามอยู่ใต้อาํนาจของกษัตริย์ นอกจากนั�น
กษัตริย์ยังเป็นผู้ตัดสนิในเรื�องทางศาสนา ” 
 
“ กจิการเกี�ยวกับอสิลาม จะอยู่ภายใต้อาํนาจของกษัตริย์ ” 
 
“ ที�สูงที�สุดคือประธานคณะกรรมการสํานักงานศาสนาอิสลาม ซึ� งได้แก่
กษัตริย์ ภายใต้นั�น กจ็ะมีสาํนักงานมุฟตีย์ คณะกรรมการฟัตวา ” 

 
  นอกจากนั� นสภากษัตริย์ ยังมีอํานาจเกี� ยวกับการฟัตวาในระดับชาติ   ดังที�
พระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหารกิจการศาสนาอิสลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( Enakmen Pentadbiran 
Agama Islam  2006 ) มาตรา 51 (2)(5) และ (6) บัญญัติว่า 
 

(2) หลังจากพิจารณาเรื�องนี� อย่างรอบคอบสาํนักงานศาสนาอิสลามอาจให้
คําแนะนําแก่กษัตริย์แห่งรัฐ ที�จะได้รับบรมราชานุญาตให้เสนอคําฟัตวาที�
จัดเตรียมนั�นต่อคณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติผ่านที�ประชุมของสภากษัตริย์ 
 
(5) เมื�อส่งเอกสารเตรียมการฟัตวาไปยังคณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติ   ให้
คณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติให้คําแนะนําหรือข้อเสนอแนะต่อสภากษัตริย์ 
ตามความในอนุมาตรา   (2) ในเรื�องที�เกี�ยวข้อง 
 
(6) ถ้าคณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติให้คําแนะนําหรือข้อเสนอแนะต่อสภา
กษัตริย์ ให้รับรองร่างคําฟัตวา โดยไม่มีการปรับเปลี�ยน  หรือให้คําแนะนํา
หรือเสนอแนะร่างอื�นในกรณีนั�น และสภากษัตริย์ตกลงรับคําแนะนําและ
ข้อเสนอแนะของ คณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติ   คณะกรรมการจะต้อง



72 

 

พิจารณาคาํแนะนาํและข้อเสนอแนะนั�น  และหลังจากนั�นอาจจะเผยแพร่ฟัต
วานั�นใน Warta โดยไม่ต้องแก้ไขใด ๆ หรือการปรับเปลี�ยน และบทบัญญัติ
ของมาตรา 48 ยกเว้นอนุมาตรา  48 (7), ให้ใช้บังคับแก่กรณี 

 
5. คณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติ 

 
 การฟัตวาในระดับชาติ ในมาเลเซียเป็นอาํนาจหน้าที�ของคณะกรรมการฟัตวาแห่ง
สภากิจการศาสนาอิสลามแห่งมาเลเซีย ( Majlis Hal Ehwal Islam  Malaysia ) ภายใต้อาํนาจของ
สภากษัตริย์ ( Majlis Raja-Raja )  (Nooh,2006 :62)  
 คณะกรรมการฟัตวาระดับชาติประกอบไปด้วยมุฟตีย์ในสหพันธ์มาเลเซียทุกคนและ
กรรมการอื�นที�สภากิจการศาสนาอิสลามแห่งมาเลเซีย ( Majlis Hal Ehwal Islam  Malaysia )  เป็น
ผู้แต่งตั�ง โดยมีสถาบัน  JAKIM ( Jabatan Kemajuan Islam  Malaysia ) ทาํหน้าที�เลขาธิการ  
(Ahmad Hidayat  ,2006 : 31-32) 
  คณะกรรมการฟัตวา ( Jawatankuasa Fatwa )   แห่งสภากิจการศาสนาอิสลาม
แห่งชาติ ( Majlis Kebangsaan Bagi Hal Ehwal Agama Islam – MKBHEAI ) ของมาเลเซียก่อตั�ง
ขึ� นในช่วงต้น ปี ค.ศ. 1970 ตามที�บัญญัติไว้ในมาตรา 11 ของระเบียบสภากิจการศาสนาอิสลาม
แห่งชาติ ( Peraturan Majlis Kebangsaan Bagi Hal Ehwal Ugama Islam Malaysia – MKI )  
ในขณะที�สภากจิการศาสนาอิสลามแห่งชาติ ( Majlis Kebangsaan Bagi Hal Ehwal Agama Islam – 
MKBHEAI ) มีนายกรัฐมนตรีเป็นประธาน  จัดตั�งขึ� นโดยการประชุมของสภากษัตริย์ เมื�อเดือน
มีนาคม ปี ค.ศ. 1968    มติที�ประชุมของคณะกรรมการฟัตวา ( Jawatankuasa Fatwa )   แห่งสภา
กิจการศาสนาอิสลามแห่งชาติ ( Majlis Kebangsaan Bagi Hal Ehwal Agama Islam – 
MKBHEAI )เรียกว่า มุซากะเราะฮ ฺหรือฟัตวามุซากะเราะฮ ฺ
  สมาชิกของคณะกรรมการฟัตวา สภากิจการศาสนาอิสลามแห่งชาติของมาเลเซีย
ประกอบด้วย 

1. ประธานคณะกรรมการ ที�แต่งตั�งโดยสภากิจการศาสนาอิสลามแห่งชาติ (MKI)  
จากสมาชิกสภา  

2. มุฟตีย์ของรัฐแห่งที�เป็นสมาชิก หรือที�เป็นตัวแทนของฝ่ายอิสลาม ( Hal Ehwal 
Agama Islam )ของรัฐนั�นๆ; 

3. นักวิชาการจาํนวน 5 คน ที�ได้รับเลือกและแต่งตั�งโดยสภากษัตริย์และ 
4. กรรมการที�นับถือศาสนาอิสลาม ที�มาจากฝ่ายตุลาการและกฎหมายหรือวิชาชีพ

ทางกฎหมายที�เลือกและแต่งตั�งโดยสภากษัตริย์ 



73 

 

   ระเบียบสภากิจการศาสนาอิสลามแห่งชาติ  ข้อ 13 กาํหนดว่าสมาชิกยกเว้น ประธาน
กรรมการและมุฟตีย์ ต้องได้รับการรับรองโดยนายกรัฐมนตรี  โดยมีวาระดํารงตาํแหน่งไม่เกินสามปี 
แต่กมี็สทิธไิด้รับการแต่งตั�งใหม่ และจะดาํรงตาํแหน่งตราบเท่าที�สภากษัตริย์รับรอง 
 ตามระเบียบสภากิจการศาสนาอิสลามแห่งชาติของมาเลเซีย ข้อ 14 ของ
คณะกรรมการฟัตวา มีอาํนาจหน้าที�พิจารณาตัดสนิใจและวินิจฉัยปัญหาเกี�ยวกบัเรื�องใด ๆ ในศาสนา
อิสลามที�ที�ประชุมของสภากษัตริย์มอบให้พิจารณา   คณะกรรมการฟัตวาจะส่งความเห็นไปที�สภา
กิจการศาสนาอิสลามแห่งชาติ  ซึ�งสภากิจการศาสนาอิสลามแห่งชาติจะส่งไปยังที�ประชุมของสภา
กษัตริย์พร้อมกับคาํแนะนํา  โดยข้อ 14 ของระเบียบสภากิจการศาสนาอิสลามแห่งชาติของมาเลเซีย 
กาํหนดว่า 
 

  “Tugas Jawatankuasa Fatwa ini ialah menimbang, memutuskan dan 
mengeluarkan fatwaatas apa-apa perkara berkenaan dengan Agama 
Islam yang dirujuk kepadanya oleh Majlis Raja-Raja. Jawatankuasa ini 
hendaklah mengemukakan pendapat-pendapatnya kepada Majlis yang 
akan menghantarkannya bersama dengan pengesyoran-pengesyoran 
kepada  Majlis Raja-Raja.” 
 
 “คณะกรรมการฟัตวา มีหน้าที�พิจารณาตัดสินใจและออกคําฟัตวาเกี�ยวกับ
เ รื� องใดๆเกี� ยวกับศาสนาอิสลามที� สภากษัต ริย์ ยกขึ� นมา พิจารณา 
คณะกรรมการนี� จะต้องส่งความเห็นไปยังสภา และสภาจะส่งไปยังสภา
กษัตริย์พร้อมกบัคาํแนะนาํ” 
 

   การฟัตวาในระดับชาติ คณะกรรมการฟัตวาแห่งสภากิจการศาสนาอิสลามแห่ง
มาเลเซีย ทาํหน้าที�ฟัตวาในกรณีที�มีลักษณะดังนี�  

 1. เป็นกรณีทางศาสนาที�ไม่มีลักษณะเฉพาะรัฐ  แต่เกี�ยวข้องกับมวลมุสลิมใน
มาเลเซีย 

  2.  เป็นกรณีทางศาสนาที�เกดิขึ�นในรัฐหนึ�ง ที�มีโอกาสเกดิขึ�นในรัฐอื�นได้  
  3.  เป็นกรณีทางศาสนาที�มีลักษณะเฉพาะรัฐ แต่มีลักษณะดังเงื�อนไข ข้อ 1 และ 2 
 คณะกรรมการฟัตวาแห่งสภากิจการศาสนาอิสลามแห่งมาเลเซีย ยังมีอาํนาจที�จะ

รับคาํขอฟัตวาจากหน่วยงานใดๆในประเทศ (Wan Muhammad , 243- 245 ) 
 คาํฟัตวาระดับชาตินี� แบ่งออกเป็นสองระดับ คือ คาํฟัตวาที�มีมติเป็นเอกฉันท์ และได้
เสนอต่อสภาสภากษัตริย์แห่งสหพันธ์เพื�อนําไปประกาศใช้ในรัฐต่างๆ  และคําฟัตวาระดับมูซากะ
เราะฮ ฺ ที�ผูกพันเฉพาะมุฟตีย์แห่งรัฐที�เหน็ด้วยเท่านั�น ( Ahmad Hidayat   , 32 ) 



74 

 

  ระเบียบสภากิจการศาสนาอิสลามแห่งชาติของมาเลเซีย ข้อ 9  กาํหนดว่า ฟัตวาใดๆ
ที�สภากษัตริย์รับรองตามมาตรานี�  รัฐที�เป็นสมาชิกไม่อาจแก้ไขเพิ�มเติมได้ยกเว้นจะได้รับอนุญาตจาก
สภากษัตริย์ 
        การฟัตวาของคณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติของมาเลเซีย มี 2  ลักษณะคือ 

1.  การฟัตวาตามบัญชาของที�ประชุมสภากษัตริย์ 
      การฟัตวาลักษณะนี� เริ�มต้นเมื�อที�ประชุมสภากษัตริย์มีบัญชาให้คณะกรรมการฟัต

วาแห่งชาติทาํการฟัตวาเกี�ยวกับกรณีใดๆที�เกดิขึ�นในสังคม   คณะกรรมการฟัตวาจะจัดการฟัตวาระ
ดับมูซากะเราะฮฺ  หากว่าที�ประชุมเห็นชอบให้ฟัตวาเป็นอย่างไร สภากิจการศาสนาอิสลามแห่ง
มาเลเซียจะนําคําฟัตวาดังกล่าวไปเสนอต่อที�ประชุมสภากษัตริย์  คําฟัตวาที�ที�ประชุมสภากษัตริย์
เห็นชอบจะได้ รับการนํากลับไปยังคณะกรรมการฟัตวาประจํา รัฐต่างๆ ที� เกี� ยวข้อง โดยที�
คณะกรรมการฟัตวาประจาํรัฐต่างๆไม่สามารถแก้ไขเพิ�มเติมคําฟัตวาดังกล่าวได้ และจะมีการนําคํา
ฟัตวาดังกล่าวประกาศในหนังสอืประจาํรัฐต่างๆ   

 
2. การฟัตวาโดยไม่มีบัญชาจากที�ประชุมสภากษัตริย์ 

 การฟัตวาลักษณะนี� มีขึ�นตามคาํขอฟัตวาของสงัคมมุสลิม  จะมีการศึกษากรณีตาม
คาํขอ และนําเสนอผลการศึกษาต่อที�ประชุมกฎหมายอิสลาม  ในกรณีที�จาํเป็นจะต้องศึกษาเพิ�มเติม 
จะถูกนาํเสนอต่อการประชุมระดับมูซากะเราะฮ ฺ ของคณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติ สภากิจการศาสนา
อิสลามแห่งชาติของมาเลเซีย    ผลการฟัตวาเป็นอย่างไร จะได้รับการนําไปยังคณะกรรมการฟัตวา
ประจาํรัฐต่างๆ   โดยที�คณะกรรมการฟัตวาประจาํรัฐต่างๆ สามารถแก้ไขเพิ�มเติมฟัตวาดังกล่าวได้ 
และจะมีการนาํฟัตวาดังกล่าวประกาศในหนังสอืประจาํรัฐต่างๆ     
  จากมุมมองของกฎหมาย การวินิจฉัยของคณะกรรมการฟัตวาในระดับชาตินั�นไม่
ถือว่าเป็นคาํฟัตวา และจะไม่สามารถบังคับจนกว่าจะได้รับการประกาศใน Warta  ในการดาํเนินการ
ให้คาํวินิจฉัยดังกล่าวเป็นฟัตวาที� ใช้บังคับในรัฐใดๆ  รัฐนั�นๆจะต้องนาํคําวินิจฉัยดังกล่าวไปเผยแพร่
ใน Warta ตามกฎหมายของรัฐนั�นๆ  ฉะนันคาํฟัตวาระดับชาตินี� แบ่งออกเป็นสองระดับ คือ คําฟัตวา
ที�มีมติเป็นเอกฉันท์ และได้เสนอต่อสภาสภากษัตริย์แห่งสหพันธ์เพื�อนําไปประกาศใช้ในรัฐต่างๆ  
และคาํฟัตวาระดับมูซากะเราะฮทฺี�ผูกพันเฉพาะรัฐที�เห็นด้วยเท่านั�น ( Ahmad Hidayat   , 32 ) 
  ตัวอย่างฟัตวามุซากะเราะฮขฺองคณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติ ในเรื�องการหย่าร้าง
ผ่านการส่งข้อความสั�น(SMS) ฟัตวามุซากะเราะฮฺของคณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติ ที�59 เวลา
มาเลเซียเมื�อวันที� 27 สิงหาคม 2003 มีฟัตวา   ( Jabatan Kemajuan Islam Malaysia,2009:109 ) 
ว่า  
 
 
 



75 

 

 
 

ก) กา รห ย่ า ร้ า ง ใ น รูป แบบกา ร เ ขี ย นที� ชั ด เ จนที� ส่ ง โ ด ย ส ามี 
ไปยังภรรยาโดยตรง  โดยการส่งทางแฟกซ์  SMS, e - mail เป็นต้น  ถือ
ว่าเป็นการหย่าร้างที�ไม่ชัดเจน จะมีผลตามกฎหมายถ้ากระทาํด้วยความ
ตั�งใจ 

ข) การหย่าดังกล่าวจะต้องไปดาํเนินการจดทะเบียนหย่าที�ศาลชะรีอะฮ ฺ

ค) ก า ร ห ย่ า จ ะ ทํ า โ ด ย ใ ช้ เ ค รื� อ ง มื อ ก า ร สื� อ ส า ร ที� ทั น ส มั ย 
เป็นการกระทาํที�ขัดแย้งกบัรูปแบบการหย่าร้างที�กฎหมายอสิลามกาํหนด 

 
 ฟัตวามุซากะเราะฮ ฺ ปรากฏกรณีที�เกี�ยวข้องกับประเทศไทย ได้แก่ กรณีการสมรส
ของชาวมาเลเซียในประเทศไทย  โดยฟัตวามุซากะเราะฮ ฺ ที� 52  เมื�อวันที� 1 Julai 2002  ( Jabatan 
Kemajuan Islam Malaysia,  2009  : 108 )ฟัตวาว่า การสมรสนอกประเทศถูกต้องตามกฎหมาย
อสิลามเมื�อ 

1. เป็นการสมรสตามองค์ประกอบการสมรส 
2. เป็นการสมรสที�กระทาํโดยวะลีย์หากิมที�ได้รับการรับรองในจังหวัดที�

เกี�ยวข้อง และได้รับการแต่งตั�งให้เป็นวะลีย์หากมิ  
 
 ถ้าดูจากในแง่ของสถติิการนาํฟัตวามูซากะเราะฮไฺปเป็นกฎหมายของรัฐต่างๆ นั�น
จะพบว่ามีฟัตวามูซากะเราะฮจฺาํนวนมากที�ไม่ได้ถูกนําไปประกาศใช้ในรัฐต่างๆ  เช่น ฟัตวามูซากะ
เราะฮทฺี� 37 เมื�อวันที� 23 มีนาคม  1995 วินิจฉัยว่าการสูบบุหรี�เป็นที�ต้องห้ามในศาสนาอสิลามแต่มี
ไม่กี�รัฐเท่านั�นที�นําไปประกาศใน Warta   โดยมีเพียงรัฐสลังงอร์เท่านั�นที�นาํไปประกาศ ส่วนเคดาห์  
เปอร์ลิส  ซาราวัค แม้ว่าจะเห็นด้วยกับการวินิจฉัยดังกล่าวแต่กยั็งไม่มีการประกาศใน Warta แต่
อย่างใด  ส่วนคณะกรรมการฟัตวาของรัฐปะหัง เห็นว่าการสูบบุหรี�เป็นที�ต้องห้ามเฉพาะในบริเวณ
มัสยิดและสุเหร่าเท่านั�น โดยให้เหตุผลว่าเป็นการกระทาํที�ขัดแย้งกบัจริยธรรมอสิลาม และได้ขอให้
สาํนักงานศาสนาอสิลามแห่งปะหังมีคาํสั�งไปยังมัสยิดและสเุหร่าต่างๆ ให้จัดทาํป้ายประกาศให้มัสยิด
และสเุหร่าเป็นเขตปลอดบุหรี�   ( Zaini Nasohah,2005 :  34 ) 
 นอกจากนั�น ฟัตวามุซากะเราะฮขฺองคณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติบางส่วนยัง
ขัดแย้งกบัแนวคิดของคณะกรรมการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส เช่น ฟัตวากรณีการกาํหนดวันอีดฟิฏร์และ
อดีอฎัหา  



76 

 

  กรณีการกาํหนดวันอดีฟิฏร์  มุซากะเราะฮ ฺของคณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติ ที� 7 
เมื�อวันที�  14 Julai 1977  และที�     14  เมื�อวันที�   11 dan 12 April 1984  ( Jabatan Kemajuan 
Islam Malaysia,  2009   : 38  )  ฟัตวา ว่า 

ก. จันทร์เสี�ยวของเดือนเราะมะฎอนและเชาวาลนั�น หากว่าไม่อาจเห็น
ได้เนื�องจากมีเมฆปกคลุม ในขณะที�ตามการคํานวณทางดาราศาสตร์อิสลาม 
จันทร์เสี�ยวนั�นมีอยู่และสามารถเห็นได้  การคาํนวณดังกล่าวนํามาใช้ได้  แต่ถ้า
หากว่าท้องฟ้าโปร่ง และไม่เหน็จนัทร์ จะต้องนับจาํนวนวันของเดือนดังกล่าวนั�น
ให้ครบ 30 วัน 

ข. คณะกรรมการฯ เห็นพ้องกนัว่าการกาํหนดวันแรกศีลอดและวันอีด
ฟิฏร์ ให้ใช้การเห็นดวงจันทร์และการคาํนวณ  

 
  กรณีอีดอัฎหา มุซากะเราะฮ ฺของคณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติ ที�   30    เมื�อวันที�    
22 สงิหาคม ค.ศ. 1992  ( Jabatan Kemajuan Islam Malaysia,  2009 : 41 )   ฟัตวาว่า 
 

 “ วิธีการกาํหนดวันอีดอัฏหาของประเทศมาเลเซียที�เคยกาํหนดว่าให้
กาํหนดตามวันวุกูฟ๊ ที�อะเราะฟะฮนัฺ�น ให้เปลี�ยนไปใช้วิธีการดูดวงจันทร์เดือนซุล
ฮิจญะฮแฺทน เนื�องจากวิธกีารดูดวงจันทร์เหมาะสมกบัการนาํมาปฏิบัติในประเทศ
นี�มากกว่า”  

  
  กรณีการกําหนดวันสําคัญทางศาสนาอิสลามนี�  รัฐเปอร์ลิสจะต้องกําหนดตาม
คณะกรรมการฟัตวาแห่งสภากิจการศาสนาอิสลามแห่งชาติ  เนื�องจากพระราชบัญญัติว่าด้วยการ
บริหารกิจการศาสนาอิสลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( Enakmen Pentadbiran Agama Islam  2006 ) 
มาตรา 52 (1) และ  (2)  บัญญัติว่า 

 
(1)  ให้คณะกรรมการฟัตวา ปฏิบัติตามคําแนะนําและข้อเสนอแนะของ
คณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติ   ที� เกี�ยวข้องกับการกระทาํหรือการปฏิบัติที�
เห็นชอบโดยสภากษัตริย์  อันเป็นการกระทําหรือการปฏิบัติซึ�งมีลักษณะ
ทั�วไปในสหพันธรัฐทั�งหมดตามมาตรา  38 (2) (ข) ของรัฐธรรมนูญแห่ง
สหพันธรัฐ 

 
 
(2) คําแนะนําและข้อเสนอแนะของคณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติ   ตาม



77 

 

อาํนาจในอนุมาตรา  (1) ให้ถอืว่าเป็นฟัตวา และอยู่ในบังคับของมาตรา 48 
ยกเว้นอนุมาตรา 48 (7) 

 
    ดังนั�น กรณีการกาํหนดวันสาํคัญทางศาสนาอสิลามนี�  รัฐเปอร์ลิสจะต้องกาํหนดตาม
คณะกรรมการฟัตวาแห่งสภากิจการศาสนาอิสลามแห่งชาติ ที�อยู่ภายใต้อาํนาจของสภากษัตริย์แห่ง
มาเลเซีย    แม้ว่ารัฐเปอร์ลิสจะมีความเห็นแย้งเกี�ยวกบัวิธกีารกาํหนดวันสาํคัญทางศาสนาอิสลามของ
คณะกรรมการฟัตวาแห่งสภากิจการศาสนาอสิลามแห่งชาติกต็าม ทั�งนี� เนื�องจากคณะกรรมการฟัตวา
แห่งสภากจิการศาสนาอิสลามแห่งชาติ  ใช้วิธีการที�เรียกว่า “ความเป็นไปได้ในการเห็นจันทร์เสี�ยว ”  
ซึ�งหมายถงึ การคาํนวณและการดูจันทร์เสี�ยวควบคู่กนัไป  โดยที�ทั�งสองวิธีดังกล่าวจะต้องไม่ขัดแย้งกัน  
เช่น การเห็นจันทร์เสี� ยวจะต้องไม่เกิดขึ� นในวันที�ดวงจันทร์ลับฟ้าก่อนดวงอาทิตย์ เป็นต้น     
นอกจากนั�นคณะกรรมการฟัตวาแห่งสภากิจการศาสนาอิสลามแห่งชาติ ยังกาํหนดให้มาเลเซียกาํหนด
วันอีดอัฎหาด้วยวิธีการดังกล่าวได้โดยไม่ต้องนําประเด็นการกําหนดวันวุ กุฟของประเทศ
ซาอดิุอาระเบียมาพิจารณา ดังรายละเอยีดของฟัตวามุซากะเราะฮทฺี�กล่าวแล้ว  ซึ�งคณะกรรมการฟัตวา
ของรัฐเปอร์ลิสเห็นว่า มาเลเซียให้ความสาํคัญกบัการคาํนวณทางดาราศาสตร์มากกว่าการดูจันทร์เสี�ยว 
และเห็นว่ามาเลเซียไม่มีอํานาจกาํหนดวันอีดอัฎหา เนื�องจากวันอีดอัฎหามีความเชื�อมโยงกับการ
กาํหนดวันวุกุฟของประเทศซาอดิุอาระเบีย    
  
   Asso. Prof.  Dato’ Alim  Setia Ahmad  bin  Jusoh  กรรมการฟัตวาของรัฐเปอร์
ลิส  กล่าวถงึรายละเอยีดของประเดน็ข้อขัดแย้งดังกล่าวว่า 
 

“ เปอร์ลิสกจ็ะใช้การดูจันทร์เสี�ยว บนพื� นฐานของหะดีษที�ว่า “หากไม่เห็นดวง
จันทร์กจ็งถอืศีลอดสามสบิวัน”  ด้วยเหตุนี�  เปอร์ลิสจึงได้ให้ข้อสงัเกตเกี�ยวกบั
เรื�องที�ออกโดยกรุงกัวลาลัมเปอร์มาโดยตลอด แต่พวกเขาไม่ให้ความสนใจ 
เราให้ความคิดเห็นว่า ถ้าจะมีการประกาศเริ�มถือศีลอดกดี็ วันอีดกดี็ ให้มีการ
แจ้งบอกว่าได้เห็นจันทร์เสี�ยวที�ไหน หรือไม่เห็น แต่นี�ประกาศเฉยๆ เมื�อก่อน
สมัยที�ผมเป็นเด็ก เคยมีการบอกว่าได้เห็นจันทร์เสี�ยวที�นั�นที�นี�  แสดงว่าพรุ่งนี�
เริ�มถือศีลอด …ถ้าไม่เห็นจันทร์เสี�ยว กแ็สดงว่าวันถือศีลอดเป็นมะรืนนี�  แต่
ตอนนี� ไม่เป็นอย่างนั�น ตอนนี�ประกาศว่า ตามนั�นตามนี� ขอประกาศว่าวันเริ�มถือ
ศีลอดคือวันต่อไปนี�  ไม่มีการบอกว่าเห็นจันทร์เสี�ยว หรือไม่เห็น ในขณะที�หะ
ดีษได้กล่าวไว้ว่า “ จงถอืศีลอดเมื�อพวกท่านเหน็มัน ” 
 
กล่าวถงึวิธกีารกาํหนดวันอีดอัฎหาว่า  
 



78 

 

“   ผมได้ออกคําชี� แจงเกี�ยวกับวันอีดอัฎหา ผมกล่าวว่าในการดูจันทร์เสี� ยว 
การกาํหนดวันแรกของเดือน แน่นอนจะต้องดูดวงจันทร์ แต่วันอีดอัฏฮา เรา
ไม่จาํเป็นต้องดู เนื�องจากว่าเราไม่ได้อดีที�นี�  ทุ่งอารอฟะฮไฺม่ได้อยู่ที�นี�  ที�โน่นจะ
ทาํการกาํหนดวันตัรวียะฮ ฺซึ�งตรงกบัวันที� 8 ซุลฮิจญะฮ ฺคือวันตัรวียะฮ ฺวันที� 9 
จากมัสยิดมาดีนะฮไฺปสู่ ทุ่งอารอฟะฮฺ เราซึ�งอยู่ที� นี� ไม่มีวันตัรวียะฮดฺังกล่าว 
ฉะนั�นเรากจ็ะต้องตามที�โน่นส ิ”     

   
Sahibul Fadhilah Ustaz Roslan   Bin Esa กรรมการชะรีอะฮขฺองรัฐเปอร์ลิสอีกคน

หนึ�ง กล่าวถงึประเดน็นี� ว่า 
 

“ เช่นการกาํหนดวันอดี  ...คนมุสลิมในมาเลเซีย ตามรัฐบาลกลาง ” 
 

   อหิม่ามมัสยิดท่านหนึ�งกล่าวว่า 
 

“ เนื�องจากว่าตอนนี� ระบบของมาเลเซียนั�นมีผลบังคับทั�วประเทศ ดังนั�นเรื�อง
สาํคัญๆทุกเรื�องที�ออกโดยรัฐบาลกลางนั�น จะต้องปฏิบัติอย่างทั�วกัน เพราะ
ถ้าเราจะตามรัฐแล้ว จะทาํให้ไม่มีความเป็นเอกภาพ เช่น เคดาห์ออกอีดวัน
นั�น ส่วนพวกเราอดีวันนี�  เป็นต้น ถ้าให้ดีเราควรตาม แต่เป็นเรื�องใหญ่ๆ เช่น 
เรื�องวันถอืศีลอดวันแรก การกาํหนดวันอดีฮัจญ์ เป็นต้น ” 

 
 
 

6. สํานกังานมุฟตียร์ฐัเปอรลิ์ส 
 
   สาํนักงานมุฟตีย์รัฐเปอร์ลิส  ตั�งอยู่ในอาคารรวม  ไม่มีอาคารสาํนักงานโดยเฉพาะ  
สาํนักงานตั�งอยู่ที�   ตึก  Dato' Mahmud Mat   บล๊อค  A  ชั�น  1   เมืองกังการ์  รัฐเปอลิส      ดัง
ภาพ  3    
 

 

 

 

 

 



79 

 

 

ภาพที�  3  สาํนักงานมุฟตีย์แห่งรัฐเปอร์ลิส 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
  ภาพที�  4  ห้องประชุมสาํนักงานมุฟตีย์รัฐเปอร์ลิส 
 

     
 

 



80 

 

 
 

    สาํนักงานมุฟตีย์รัฐเปอร์ลิส  เป็นหน่วยงานที�มีการฟัตวาเป็นภารกิจหลัก และเป็น
กลไกสาํคัญประการหนึ�งในระบบฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส  ได้รับการสนับสนุนจากรัฐเปอร์ลิสทั�งด้าน
งบประมาณ  สถานที� วัสดุและครุภัณฑต่์างๆ    
 

ภาพที�  5  ห้องสมุดสาํนักงานมุฟตีย์รัฐเปอร์ลิส 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
   สํานักงานมุฟตีย์รัฐเปอร์ลิส  แบ่งออกเป็น  3 ฝ่าย  ทุกๆฝ่ายมีหน้าที� และความ
รับผิดชอบเป็นเอกเทศ โดยแบ่งเป็นฝ่ายบริหารและการเงิน  ฝ่ายฟัตวา  และฝ่ายดาราศาสตร์  มี
โครงสร้างดังแผนภมิู  
   
 



81 

 

 
 
 
 

แผนภูมิที� 1  โครงสรา้งองคก์รฝ่ายบริหารและการเงินของสาํนกังานมุฟตียร์ฐัเปอรล์ิส 

 

 
 



82 

 

 
 
 
 

แผนภูมิที�  2  โครงสรา้งองคก์รฝ่ายฟัตวาของสํานกังานมุฟตียร์ฐัเปอรล์ิส 

 

 

 

 

 



83 

 

 
 

แผนภูมิที�   3 โครงสรา้งองคก์รฝ่ายดาราศาสตร ์

 
 

 
 
 
 
 
 



84 

 

 
 
 
    สาํนักงานมุฟตีย์แห่งรัฐเปอร์ลิสได้รับการสนับสนุนสาํหรับภารกจิฟัตวาจากรัฐเปอร์
ลิสทั�งด้านบุคลากร  งบประมาณ  สถานที� วัสดุและครุภัณฑ์ต่างๆ เป็นจาํนวนมาก    โดยเฉพาะเมื�อ
พิจารณาจากพนักงานเจ้าหน้าที�ในตําแหน่งและประเภทต่างๆ ตั�งแต่ระดับสูงสุด คือ ระดับ S 54   
ตามมาด้วยระดับรองลงมา  เช่น ประเภท  S  อันได้แก่    S44  S41  S27   N22  N 17  N11  
จนถึงระดับตํ�าสดุ คือ N1  และประเภท  R  ระดับ   R3  เป็นจาํนวนประมาณ  20  คน ทุกคนเป็น
เจ้าหน้าที�ที�ได้รับเงินเดือนจากรัฐ  ปัจจุบันสาํนักงานมุฟตีย์แห่งรัฐเปอร์ลิส  ได้รับงบประมาณประจาํปี
จากรัฐ   จาํนวน ประมาณ   1,000,000  ริงกิต  
 
 

พนัธกิจสํานกังานมุฟตีย ์
 

   เพื�อให้กิจกรรมด้านการฟัตวา  สาํนักงานมุฟตีย์รัฐเปอร์ลิสจึงได้กาํหนดพันธกิจซึ�ง
แบ่งออกเป็นพันธกจิของหน่วยงาน และพันธกจิเฉพาะ ดังต่อไปนี�  

 
1. พันธกจิของหน่วยงาน  

  สาํนักงานมุฟตีย์ได้ก่อตั�งขึ�นเพื�อดําเนินการบริหารจัดการอิสลามโดยมีเป้าหมาย
เพื�อนาํเสนอสังคมที�ยึดอิสลามเป็นวิถีการดําเนินชีวิตที�สมบูรณ์แบบด้วยการปฏิบัติและเจริญรอยตาม
คาํสอนของอสิลามอย่างครบถ้วนตามที�ปรากฏในคัมภีร์อลักุรอานและในสนุนะฮนฺบีมุฮัมมัด 

 
2. พันธกจิเฉพาะ  

ก. สร้างความกระจ่างและแจ่มแจ้งเกี�ยวกับบทบัญญัติอิสลามและให้คําฟัตวาต่อ

สงัคมมุสลิม 

ข. ชี� แจงและสร้างความเข้าใจให้กบัต่างศาสนิกว่าบทบัญญัติอสิลามอสิลามเหมาะ

สาํหรับทุกประชาชาติ 

ค. ให้ความช่วยเหลือในการส่งเสริมจริยธรรมที� ดีงามของอิสลามในการบริหาร

จัดการและการในการพัฒนาประชาชาติมุสลิม 



85 

 

ง. ส่งเสริมการเป็นแบบอย่างที�ดีในการพัฒนาประชาชาติมุสลิม 

จ. ให้ความช่วยเหลือสาํนักงานศาสนาอิสลามและจารีตประเพณีมลายูประจํา

รัฐเปอร์ลิสในการนาํบทบัญญัติอสิลามมาปฏบิัติใช้ 

ฉ. ยกระดับกฎหมายอสิลาม 

ช. ส่งเสริมและปฏบิัติตามคาํสอนของอลักุรอานให้เห็นได้อย่างชัดเจนที�สดุ 

ซ. เผยแพร่ข้อมูลสาระสนเทศประเภทต่างๆของสาํนักงานฯ สู่สงัคมโดยรวม 

  ตามพันธกิจที�ได้กาํหนดไว้ข้างต้นแล้ว เป็นที�ชัดเจนว่าสาํนักงานฯมิใช่มีบทบาท
เพียงการให้คาํฟัตวาแก่สงัคมมุสลิมเท่านั�น แต่สาํนักงานฯ ยังมีบทบาทในอีกหลายๆด้าน หนึ�งในนั�น
คือการสร้างความเข้าใจให้กบัสงัคมที�ไม่ใช่มุสลิมเกี�ยวกับความยืดหยุ่นของการนํากฏหมายชาริอะฮมฺา
ปฏิบัติใช้ 

 
 

กฏบตัรการใหบ้ริการของสาํนกังานมุฟตีย ์
 
   ในกรอบของการแก้ปัญหาและชี�แจงข้อเคลือบแคลงสงสยัที�เกดิขึ�นในสังคมมุสลิมใน
รัฐเปอร์ลิส สาํนักงานมุฟตีย์จึงได้จัดทาํกฏบัตรเพื�อให้ดําเนินงานเป็นไปตามวัตถุประสงค์ที�ได้วางไว้ 
โดยมีเนื�อหาสาระดังต่อไปนี�   

ก. ให้บริการในการสร้างความกระจ่างเกี�ยวกับหุก่มและประเด็นปัญหาทางศาสนา

ให้กบัทุกสงัคมอย่างทนัท่วงท ี

ข. เสริมสร้างให้เกดิการปฏสิมัพันธท์ี�ดีในการพัฒนาประชาชาติ 

ค. เชิญชวนสังคมให้ปฏิบัติตามอัลกุรอานและสุนนะฮใฺนฐานะเป็นคู่มือการดําเนิน

ชีวิต 

ง. จัดพิมทแ์ละเผยแพร่สาร์นศาสนา เพื�อเป็นคู่มือและแหล่งอ้างอิงให้แก่สงัคม 

จ. จัดพิมท์คุตบะฮวัฺนศุกร์ที� เกี�ยวกับปัญหาร่วมสมัยและความต้องการของสังคม

ให้กบัมัสยิดต่างๆในรัฐเปอร์ลิส 



86 

 

ฉ. ให้บริการห้องสมุดศาสนาเพื�อเป็นแหล่งอ้างอิง พร้อมทั�งส่งเสริมประชาชาติ

อสิลามให้มีนิสยัรักการอ่านและศึกษาค้นคว้าหุก่มอสิลามให้เป็นไปตามเจตนารมณ์ของศาสนา 

ช. ดาํเนินการสร้างสังคมมุสลิมเพื�อให้คนในสังคมยาํเกรงและศรัทธาต่ออัลลอฮมีฺ

วิชาความรู้ มีมารยาทที�ดีงาม หวงแหนวัฒนธรรมประเพณี ผ่านกระบวนการขัดเกลาของอุซเราะฮ ฺและ

การศึกษาอลักุรอานร่วมกนั เป็นต้น 

ซ. สร้างสังคมมุสลิมสู่ความเป็นหนึ�งและให้ความช่วยเหลือศาสนา ชาติพันธ์ และ

ประเทศชาติ 

ฌ. ให้บริการด้านการให้คาํปรึกษาและแนะแนวให้กับสงัคมโดยรวม 

ญ. รับข้อร้องเรียนและปัญหาต่างๆ พร้อมดําเนินการตรวจสอบที�เหมาะสมโดย

ปราศจากการมีอคติใดๆทั�งสิ�น 

 
 

4.1.2  ขั;นตอนการฟัตวา 
 

   ขั�นตอนการฟัตวาในรัฐเปอร์ลิส  อาจแบ่งออกเป็น  3 ขั�นตอน  ได้แก่  การขอคาํฟัต
วา   การดาํเนินการฟัตวา    การแก้ไขเพิ�มเติมหรือการเพิกถอนการคําฟัตวา  โดยมีรายละเอียดต่างๆ 
ดังนี�         

 
1) การขอคําฟัตวา 

 
  พระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหารกจิการศาสนาอสิลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( Enakmen 

Pentadbiran Agama Islam  2006 ) มาตรา 47 บัญญัติว่า 
 

 “ ตามอาํนาจในมาตรา  51  ตามบัญชาของสุลต่านแห่งรัฐ  ตามความ
ประสงค์ของคณะกรรมการฟัตวาเอง หรือตามคําร้องอย่างเป็นลายลักษณ์
อักษรของบุคคลใดๆ  ที�ส่งถึงมุฟตีย์  คณะกรรมการฟัตวามีอาํนาจทาํการ
ฟัตวาต่อปัญหาใดๆ ที� ยังไม่มีคําวินิจฉัยเด็ดขาดแล้ว  หรือต่อความไม่
ชัดเจนที�เกี�ยวกบับทบัญญัติอสิลาม ” 



87 

 

 
  ในขั�นตอนการขอคาํฟัตวาสภาหรือมุฟตีย์แล้วแต่กรณี จะพิจารณาขอบเขตคาํขอฟัต
วาดังกล่าว   ทั�งนี� เนื�องจากพระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหารกจิการศาสนาอสิลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( 
Enakmen Pentadbiran Agama Islam  2006 ) กาํหนดขอบเขตการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสไว้ว่า 

1. จะต้องไม่เป็นการฟัตวาในฟัตวาต่อกรณีที�มีคาํวินิจฉัยเดด็ขาดแล้ว    
2. จะต้องไม่เป็นกรณีที�เกี�ยวข้องกับผลประโยชน์ของชาติ  นโยบายและภารกิจของ

รัฐ องค์กรของรัฐ  หรือการฟัตวาประเดน็ทางการเมือง 
   

  
  ในขั�นตอนการขอคาํฟัตวาสภาหรือมุฟตีย์แล้วแต่กรณี จะพิจารณาขอบเขตคาํขอฟัต
วาดังกล่าว   ทั�งนี� เนื�องจากพระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหารกจิการศาสนาอสิลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( 
Enakmen Pentadbiran Agama Islam  2006 ) มาตรา 47 กาํหนดขอบเขตการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส
ไว้ว่า    
 

 “ ...คณะกรรมการฟัตวามีอาํนาจทาํการฟัตวาต่อปัญหาใดๆ ที�ยังไม่มีคํา
วินิจฉัยเดด็ขาดแล้ว  ” 

 
   อย่างไรกต็าม การฟัตวาต่อปัญหาใดๆ ที�มีคําวินิจฉัยเด็ดขาดแล้ว  แต่หาก
เข้าข่ายกรณีการแก้ไขคําฟัตวากอ็าจดําเนินการได้  ทั�งนี� เนื�องจากพระราชบัญญัติว่าด้วยการ
บริหารกิจการศาสนาอิสลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( Enakmen Pentadbiran Agama Islam  
2006 )      มาตรา 50   กาํหนดการแก้ไขเพิ�มเติมหรือการเพิกถอนการคําฟัตวา  โดย
บัญญัติว่า 

 
(1) คณะกรรมการฟัตวา อาจแก้ไขเพิ�มเติมหรือยกเลิกคําฟัตวา ใด ๆ ที� ถูก
ตีพิมพ์ใน Warta ตามพระราชบัญญัตินี� หรือตามความในพระราชบัญญัติก่อน
หน้านี�  
 
(2) การแก้ไขเพิ�มเติมหรือการเพิกถอนการปกครองจะถือว่าเป็นคาํฟัตวาและ 
ให้อยู่ในบังคับของบทบัญญัติของมาตรา 48 ยกเว้นอนุมาตรา 48 (7) 
 
 (3) การแก้ไขเพิ�มเติมหรือการเพิกถอนการคําฟัตวาที�เผยแพร่ใน Warta   
จะต้องชี� แจงว่าคาํฟัตวาดังกล่าวได้ดาํเนินการตามอนุมาตรา (1) 

 



88 

 

 
  นอกจากนั�นการฟัตวาของคณะกรรมการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสจะต้องไม่เป็นกรณีที�
เกี�ยวข้องกับผลประโยชน์ของชาติ   รวมถึงกรณีที�เกี�ยวข้องกับเรื�องนโยบาย  โปรแกรมหรือกิจกรรม  
ที�ส่งผลโดยตรงต่อผลประโยชน์ของรัฐบาลสหพันธรัฐ  รัฐบาลของรัฐ หรือหน่วยงานของกระทรวงหรือ
หน่วยงานใดๆ ของรัฐ    พระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหารกจิการศาสนาอิสลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( 
Enakmen Pentadbiran Agama Islam  2006 )        มาตรา 51  บัญญัติให้คณะกรรมการฟัตวาและ
สาํนักงานศาสนาอสิลามมีอาํนาจใช้ดุลพินิจพิจารณาว่า  คาํขอฟัตวากรณีใดบ้างที�เป็นกรณีเกี�ยวข้องกับ
ผลประโยชน์ของชาติ  รวมถึงกรณีที�เกี�ยวข้องกับเรื�องนโยบาย  โปรแกรมหรือกิจกรรม  ที� ส่งผล
โดยตรงต่อผลประโยชน์ของรัฐบาลสหพันธรัฐ  รัฐบาลของรัฐ หรือหน่วยงานของกระทรวงหรือ
หน่วยงานใดๆ ของรัฐ          เนื� องจากกรณีต่างๆ ดังกล่าว อยู่ในอํานาจการพิจารณาของ
คณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติและสภากษัตริย์  พระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหารกจิการศาสนาอสิลาม
รัฐเปอร์ลิส 2006 ( Enakmen Pentadbiran Agama Islam  2006 )   มาตรา 51  กาํหนดว่า  คําขอ
ฟัตวาในกรณีดังกล่าวจะต้องเสนอต่อสาํนักงานศาสนาอิสลามเพื�อพิจารณาดําเนินการต่อไป โดยมี
ทางเลือก  2 ทางเลือก คือสั�งไม่ให้ทําการฟัตวา หรืออาจให้คําแนะนําแก่กษัตริย์แห่งรัฐ ที�จะได้รับ
บรมราชานุญาตให้เสนอคาํฟัตวาที�จัดเตรียมนั�นต่อคณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติผ่านที�ประชุมของสภา
กษัตริย์      
 

“ มาตรา 51 ฟัตวาที�เกี�ยวข้องกับผลประโยชน์ของชาติ 
 
(1) ไม่ว่าอาํนาจของคณะกรรมการฟัตวา ตามมาตรา  47 จะเป็นอย่างไร  เมื�อ
คณะกรรมการฟัตวาเห็นว่าคาํฟัตวาที�จัดเตรียมนั�นกระทบกับผลประโยชน์ของ
ชาติ  คณะกรรมการฟัตวาต้องชะลอการพิจารณาคําฟัตวาดังกล่าว และให้
นาํเสนอต่อสาํนักงานศาสนาอิสลาม 
 
(2) หลังจากพิจารณาเรื�องนี� อย่างรอบคอบสาํนักงานศาสนาอสิลามอาจให้
คาํแนะนาํแก่กษัตริย์แห่งรัฐ ที�จะได้รับบรมราชานุญาตให้เสนอคาํฟัตวาที�
จัดเตรียมนั�นต่อคณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติผ่านที�ประชุมของสภากษัตริย์ 
 
(3)  โดยไม่เป็นการจาํกดัขอบเขตของความในอนุมาตรา  (1)  จะถอืเป็นสิ�งที�
เกี�ยวข้องกับเรื�องที�มีผลกระทบต่อผลประโยชน์ของชาติ หากเป็นคาํถามที�
เกี�ยวข้องกับเรื�องนโยบาย  โปรแกรมหรือกิจกรรม  ที�ส่งผลโดยตรงต่อ
ผลประโยชน์ของรัฐบาลสหพันธรัฐ  รัฐบาลของรัฐ หรือหน่วยงานของกระทรวง
หรือหน่วยงานใดๆ ของรัฐ ” 



89 

 

 
   
 
  ดังนั�นในทางปฏิบัติ  รัฐเปอร์ลิสจะไม่มีการฟัตวาในกรณีที�เกี�ยวข้องนโยบาย หรือการ
ดาํเนินงานใดๆที�อยู่ในอาํนาจหน้าที�ของหน่วยงานของรัฐ ทั�งในระดับสหพันธรัฐหรือภายในรัฐเปอร์
ลิสเอง    ดังนั�นเมื�อคณะผู้วิจัยถามว่า มีการฟัตวาเกี�ยวกบัประเดน็ทางการเมืองหรือไม่    Asso. Prof.  
Dato’ Alim  Setia Ahmad  bin  Jusoh  กรรมการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส  กล่าวถงึประเดน็ดังกล่าวว่า 

 
  “ ถ้าเป็นเรื�องของการเมืองเราจะไม่เข้าไปยุ่งเกี�ยว ” 
 

   อย่างไรกต็ามการแสดงความเห็นเกี�ยวกับหลักการด้านการเมืองในบทบัญญัติอสิลาม
สามารถกระทาํได้   Asso. Prof.  Dato’ Alim  Setia Ahmad  bin  Jusoh  กรรมการฟัตวาของ
รัฐเปอร์ลิส  กล่าวถงึประเดน็ดังกล่าวว่า 
 

“ ใช่ ออกเป็นฟัตวาไม่ได้ แต่ถ้าผมจะเขียนบทความหรือหนังสือของตัวเอง 
กไ็ม่มีข้อจาํกัดอะไร ” 
 
 “ ผมได้เขียนเกี�ยวกับระบอบคีลาฟะฮฺ ผมได้อธิบายอย่างละเอียด
ความหมายของ Democracy, Autocracy, theocracy, Aristocracy ประวัติ
ประชาธิปไตยเกิดขึ� นที� ใด  ประวัติประชาธิปไตยได้เกิดขึ� นมานานถึง 6 
ศตวรรษก่อนการบังเกิดของนบีอีซาเสยีอกี มันไม่ใช่เป็นเรื�องใหม่ ถ้ามันเป็น
เรื�องดีแน่นอนท่านศาสนทูตคงรับเอาไว้แล้ว  ...กรีซ กรุงเอเธน อาริสโซ
คราติสที�เลื�องชื�อ โซคราติสต่อต้านระบอบนี�  เขากล่าวว่าไม่ดี ท้ายสุดเขาถูก
จับและถูกพิพากษาให้ประหารชีวิต เพราะการต่อต้านของเขา เราจะตามได้
หรือไม่ แท้จริงแล้วระบอบประชาธปิไตยนั�น เมื�อปี 1897 มีการประชุมของ
นักวิชาการชาวยิวครั�งหนึ�ง มีนักวิชาการที�เรียกตัวเองว่า บันดา พาล ซิซรอ 
เขาแหละเป็นคนตัดสนิให้เราเข้าใจประชาธปิไตย เพื�อให้เกดิความวุ่นวายใน
สังคมโลก ต่อมาได้มีการดาํเนินการในเมืองอิสตันบูล และเมืองปารูอคีา ใน
สมัยรัฐบาลอุษมานียะฮ ฺหนึ�งในผู้ที�เกี�ยวข้องกับเรื�องดังกล่าวคือ มุสตอฟา 
กามาล อัตตาร์เติร์ก ท้ายที�สุดมุสตอฟานี� แหละที�เป็นผู้ทาํลายอาณาจักรอุ
ษมานียะฮ ฺเขานี�แหละที�สร้างแนวคิดเชกคิวลาร์ที�รู้จักกันทั�วโลก สังคมมุสลิม



90 

 

จึงล่มสลายไปหมด ไหนจะประชาธิปไตยอกี ไหนจะเชกคิวลาร์อีก อนันี� เป็น
แนวคิดทางการเมือง ถ้าพูดไป เดี�ยวคนจะคิดว่าอะไรอกีนี� ” 

   
   
   การฟัตวาในเปอร์ลิสส่วนใหญ่เป็นกรณีประเด็นต่างๆ ที�มีความเกี�ยวข้องกับสังคม
มุสลิมในรัฐเปอร์ลิส  ในด้านหลักศรัทธา พิธีกรรมทางศาสนา หรือกฎหมายพานิชย์ จากศึกษาข้อมูล
ตั�งแต่ปี ค.ศ.  1997 -1999  พบว่า การฟัตวาของรัฐเปอ์ลิสแบ่งออกเป็นประเดน็ต่างๆ ดังนี�    
( Ahmad  Hidayat Buang, 2004 : 130,133-135 )   
  
ที� ประเดน็ จาํนวน 
1 กฎหมายอิสลาม 35 
2 หลักศรัทธา 5 
3 สงัคม 6 

 รวม 46 
 
 
   ประเดน็ทางกฎหมายอสิลามของรัฐเปอร์ลิส มีประเดน็ย่อยๆ ดังนี�  
 
ที� ประเดน็ จาํนวน 
1 พิธกีรรมทางศาสนา (อิบาดะฮ)ฺ 26 
2 กฎหมายธุรกจิ 4 
3 สงัคม 1 

 รวม 30 
 
    ประเด็นพิธีกรรมทางศาสนาประกอบด้วย กรณีเกี�ยวกับการละหมาด การถือศีลอด 
การจ่ายซะกาต การจัดการศพ และอื�นๆ 
 
 
 
 
 
 



91 

 

 
 
   ส่วนประเดน็หลักศรัทธา  มีประเดน็ย่อยดังนี�  
 
 
ที� ประเดน็ จาํนวน 
1 การตรวจสอบตาํราต่างๆ 2 
2 วิชาอัลกะลาม 3 
 รวม 5 
 
 
   ส่วนประเดน็สงัคม  ได้แก่กรณีการอบรมบ่มนิสยั 
 
   นอกจากนั�นเมื�อพิจารณาจากเอกสารประมวลคําฟัตวาของสํานักงานมุฟตีย์แห่ง
รัฐเปอร์ลิส  เล่ม 2 สามารถจาํแนกประเภทของการฟัตวาได้ดังนี�  
 
ที� ประเดน็ จาํนวน 
1 ความเชื�อ 1 
2 มรดก  4 
3 ละหมาด 4 
4 ครอบครัว 1 
5 ศีลอด  1 
6 ซะกาต 1 
7 ศาสนกิจที�เกี�ยวกับความสมัพันธร์ะหว่างศาสนิก 2 
8 ศาสนกิจที�เกี�ยวกับสุขภาพและการแพทย์ 2 
9 ศาสนกิจที�เกี�ยวกับวิทยาศาสตร์การอาหาร 1 
10 ศาสนกิจที�เกี�ยวกับการบริบาลสตัว์ 1 
11 การประกอบอาชีพ  2 
12 สนัทนาการ 1 
 รวม 20 

 
 



92 

 

 
   นอกจากนั�น  ขอบเขตการฟัตวา ยังคาํนึงถึงขอบเขตการฟัตวาในบทบัญญัติอิสลามที�
กาํหนดว่ามุฟตีย์ไม่ควรฟัตวาในกรณีที�ไม่ปรากฏในอัลกุรอานและหะดีษและยังไม่เกิดขึ� น  ดังแนว
ปฏิบัติของเศาะหาบะฮหฺลายๆกรณี  เช่น   มีชายคนหนึ�งมาหาอิบนุอุมัร เพื�อถามคําถามหนึ�ง อิบนุ
อมัุรกล่าวว่า  ท่านอย่าถามในสิ�งที�ยังไม่เกดิขึ�น เพราะว่าฉันเคยได้ยินอุมัรสาปแช่งผู้ที�ถามในสิ�งที�ยังไม่
เกิดขึ�น  (Ibn Qaiyim,1423b. :221) และเมื�อซัยด์ บินษาบิต อลัอันศอรีย์ ถูกถาม ท่านจะกล่าวว่า 
สิ�งนี� เกิดขึ� นแล้วหรือยัง ? หากได้รับคําตอบว่าเกิดขึ� นแล้ว ท่านกจ็ะตอบตามที�ท่านรู้ หากว่ายังไม่
เกดิขึ�น ท่านกจ็ะกล่าวว่า ปล่อยให้มันเกดิขึ�นก่อน ( Al-Darimi,1987 :  122) 
 
 

2) การดาํเนินการฟัตวา 
 
   ในการดําเนินการฟัตวา  จะต้องดําเนินการตามพระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหาร
กิจการศาสนาอิสลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( Enakmen Pentadbiran Agama Islam  2006 )  เกี�ยวกับ
ขั�นตอนการดาํเนินการฟัตวา และข้อกาํหนดที�อาศัยอาํนาจตามกฎหมายนี�ที�กาํหนดโดยคณะกรรมการ
ฟัตวา 
   พระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหารกจิการศาสนาอสิลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( Enakmen 
Pentadbiran Agama Islam  2006 )  กาํหนดขั�นตอนการฟัตวาไว้ดังนี�  
 
  ขั�นที�  1  การศึกษากรณีปัญหาที�จะทาํการฟัตวา 
 
   มาตรา 48 (1)  กาํหนดว่าคณะกรรมการฟัตวาจะทาํการฟัตวา มุฟตีย์อาจให้มี
การศึกษาหรือการวิจัย และการจัดทาํบทความวิชาการโดยการผู้กาํกับดูแลโดยมุฟตีย์เอง  ดังที�ได้
บัญญัติว่า   

 
“ ก่อนที�คณะกรรมการฟัตวาจะทาํการฟัตวา มุฟตีย์อาจให้มีการศึกษาหรือการ
วิจัย และการจดัทาํบทความวิชาการโดยการผู้กาํกบัดูแลโดยมุฟตีย์เอง ” 
 

   การดําเนินการตามขั�นตอนนี�  มีฝ่ายวิเคราะห์กฎหมายอิสลาม ที�เรียกว่า ฝ่ายอิสติม
บาฏของสาํนักงานมุฟตีย์แห่งรัฐเปอร์ลิส เป็นผู้รับผิดชอบดังแผนภูมิองค์กรของสาํนักงานมุฟตีย์
รัฐเปอร์ลิส 
 

 



93 

 

 
 

  ขั�นที�   2   การจัดทาํคาํฟัตวา 
  
  มาตรา 48 (2)  กาํหนดว่าจะต้องมีจัดทาํร่างฟัตวา หรือการอภิปรายผล
การศึกษา และประชุมหาข้อตกลง  ดังที�ได้บัญญัติว่า 
 

“ เมื�อคณะกรรมการเสนอคําฟัตวา ให้มุฟตีย์เรียกการประชุมคณะกรรมการฟัต
วา เพื�อวัตถุประสงค์ในการอภิปรายคาํฟัตวาที�เสนอนั�น ” 
  

   ในขั�นตอนการจัดทาํคําฟัตวาจะต้องปฏิบัติตามอัลกุรอานและสุนนะฮ ฺ และจะต้อง
คํานึงถึงจารีตประเพณีมลายู และกฎหมายจารีตประเพณีมลายูที�ใช้บังคับอยู่ในรัฐเปอร์ลิส  ตาม
ข้อกาํหนดของพระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหารกจิการศาสนาอิสลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( Enakmen 
Pentadbiran Agama Islam  2006 )  มาตรา 54   ที�บัญญัติว่า 
   

(1) ในการออกคําฟัตวาใด ๆ ภายใต้มาตรา 48 หรือให้คําแนะนําภายใต้
มาตรา 53  คณะกรรมการฟัตวาจะต้องปฏิบัติตามอัลกุรอานและสุนนะฮขฺอง
ศาสดา 
 (2) ในการออกคําฟัตวาภายใต้บรรพนี�   สํานักงานศาสนาอิสลามและ
คณะกรรมการฟัตวา จะต้องคํานึงถึงจารีตประเพณีมลายู และกฎหมายจารีต
ประเพณีมลายูที�ใช้บังคับอยู่ในรัฐเปอร์ลิส 

  
  ฉะนั�น ในขั�นตอนการพิจารณาจัดทาํคาํฟัตวา คณะกรรมการฟัตวากจ็ะนาํหลักการฟัต
วาตามกฎหมายอสิลามมาปฏบิัติ  หลักการเหล่านั�นได้แก่ 

1. การฟัตวาตามอลักุรอาน  สนุนะฮแฺละแหล่งที�มาที�เกี�ยวข้อง 
 

  การฟัตวาของคณะกรรมการฟัตวาแห่งรัฐเปอร์ลิส   จึงไม่ยึดทัศนะทางกฎหมาย
อิสลามของมัซฮับใดๆ เป็นการเฉพาะ แต่จะใช้ทัศนะทางกฎหมายอิสลามของมัซฮับใดๆ กไ็ด้ตาม
นํ�าหนักแหล่งที�มาของกฎหมาย    คณะกรรมการฟัตวาแห่งรัฐเปอร์ลิสมีกระบวนการพยายามไปสู่การ
อ้างองิอัลกุรอานและสนุนะฮ ฺ โดยกระบวนการนี� เน้นการอ้างองิแหล่งที�มาของกฎหมายที�ปรากฎอยู่ใน
ตาํรากฎหมายอสิลามมาเป็นแนวทางและวิเคราะห์โดยกระบวนการอ้างอิง  การวิเคราะห์นํ�าหนักและ
ความถูกต้องของแหล่งที�มาของกฎหมายโดยไม่ยึดติดกบัมัซฮับใดๆ ตามรัฐธรรมนูญของรัฐเปอร์ลิส ( 
Law of the Constitution  of  Perlis ) ภาค 2 มาตรา 5 วรรค  1  ที�บัญญัติว่า  



94 

 

 
“ ศาสนาประจาํรัฐคือศาสนาอิสลามแนวอะฮลิฺสสุนนะฮวัฺลญะมาอะฮ ฺที�มีการ

นับถอืและปฏิบัติในรัฐ ”  
  
   จากกฎหมายดังกล่าวปรากฎชัดเจนว่ารัฐเปอร์ลิสไม่เน้นการตามทัศนะทางกฎหมาย
อิสลามของมัซฮับใดๆเป็นการเฉพาะดังเช่นรัฐอื�นๆ  ( Mohd  Akram  Bin Dahaman  , 2005 : 
78 ) ในการออกฟัตวาของคณะกรรมการชะรีอะฮรัฺฐเปอร์ลิส เรื�องนี� มิได้หมายความว่าไม่ยอมรับ
ทัศนะของมัซฮับต่างๆ อย่างสิ�นเชิง  แต่ทุกทัศนะจากมัซฮับล้วนได้ถูกนํามาเป็นแนวทางในการชี� ขาด
ฟัตวาหนึ�งๆ บางทศันะได้รับการยอมรับ โดยต้องมีเงื�อนไขว่าการอ้างองิต้องได้รับการสนับสนุนจากอลั
กุรอาน สนุนะฮ ฺและบรรดาเศาะหาบะฮ ฺ 
   เมื�อดูตามเหตุการณ์ต่างๆที�เกิดขึ�นที�ได้กล่าวมาแล้วนั�น ได้อธบิายเป้าหมายที�แท้จริง
ในการสร้างความใกล้ชิดกับ “การอ้างองิอัลกุรอานและสนุนะฮ”ฺ ที�ได้ถอืปฏิบัติโดยคณะกรรมการฟัต
วาของรัฐเปอร์ลิส จากการสัมภาษณ์คณะกรรมการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสพบว่าดําเนินการฟัตวานั�น 
มิได้อ้างองิอลักุรอานและสนุนะฮโฺดยตรง ก่อนการออกฟัตวา คณะกรรมการฯ จะยังคงศึกษาตําราทาง
กฎหมายอิสลาม และทัศนะต่างๆที�เกี�ยวข้องอย่างละเอียด  หลังจากนั�นคณะกรรมการฯ กจ็ะศึกษา
และกลั�นกรองหลักฐานเหล่านั�นในด้านความชัดเจน นํ�าหนักและความถูกต้อง  
  Asso. Prof.  Dato’ Alim  Setia Ahmad  bin  Jusoh  กรรมการสาํนักงานศาสนา
อิสลาม ( Majlis Agama Islam )   และคณะกรรมการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส ได้กล่าวถึงวิธกีารฟัตวา
ของรัฐเปอร์ลิสว่า 
 
 “ เราจะทาํตามอลักุรอานและสนุนะฮ ฺ” 
 

 “ แนวทางเราคือ หะดีษที�ว่า “พวกท่านจงยึดถือสุนนะฮขฺองฉัน” และหะดีษ “ 
ฉันได้ทิ� งสองสิ�งไว้กับพวกท่าน ตราบใดที�พวกท่านยึดมั�นต่อมันทั�งสอง พวกท่าน
จะไม่มีวันหลงผิด ” ถ้าเราเดินตามแนวทางนี� เรากจ็ะไม่หลงทางอกีต่อไป กรณีที�
เราอาจจะมีเหตุผลหนึ�ง แต่เราไม่เห็นด้วยกบัเหตุผลอื�น อันนี� เราสามารถที�จะร่วม
ถกและพิจารณาร่วมกัน เราจะต้องร่วมกันพิจารณาสิ ดังที�อัลลอฮกฺล่าวความว่า  
“หากพวกท่านวิวาทกันในสิ�งหนึ�งสิ�งใด  กจ็งหวลคืนสู่อลัลอฮ”ฺ เพื�อหาว่าอันไหน
ถูกต้อง จุดยืนของพวกเราเองก็มิได้ว่าไม่ยืดหยุ่น หมายความว่าสิ�งไหนถ้ามี
หลักฐานที�มีนํ�าหนักแล้ว เรากจ็ะรับ และนี�แหละคือจุดยืนของรัฐเปอร์ลิสที�เปิด
กว้าง ไม่ใช่การตะอัซซุบ เราไม่ต้องการการตะอัซซุบ สมมุติว่าเราตะอัซซุบกับอี
หม่ามชาฟิอีย์ และอีหม่ามมาลิกอีกหละ เขาก็เป็นผู้ รู้เหมือนกัน และเป็นถึง



95 

 

อาจารย์ของอหีม่ามชาฟิอีย์อกีด้วย มูฮัมหมัด อบินี ฮัมบัล อาจารย์ของเขากคื็ออี
หม่ามชาฟิอยี์ ”  
 
 “ ตัวอย่างเช่น กรณีผู้ชายสัมผัสกับผู้หญิงทาํให้นํ�าละหมาดเสยีหรือไม่ เนื�องจาก
ตามหลักฐานของบรรดาอูลามาอผู้์อวุโสของเราแล้ว คําว่า “เอาลามัสตุมุลนิสาอ”ฺ    
หมายถึงสัมผัสผู้หญิง ไม่ว่าจะเป็นผู้หญิงประเภทไหน ในขณะที�อาบูหะนีฟะฮมีฺ
ความเห็นว่าผู้หญิงที�หมายถึงตรงนี�  คือภรรยา เพราะในอัลกุรอาน มีปรากฏอยู่
มาก ที�คําว่า “อันนิสาอฺ”  หมายถึงภรรยา ไม่ใช่ผู้หญิงทั�วไป นอกจากนี� แล้ว
หลักฐานของอาบูหะนีฟะฮฺอีกประการหนึ�งคือ ครั�งหนึ�งท่านศาสนทูตได้เอานํ�า
ละหมาด ในขณะที�ท่านจะไปละหมาด ท่านเดินไปจูบท่านหญิงฟาตีมะฮ ฺถ้ามันทาํ
ให้นํ�าละหมาดเสียแล้ว ท่านศาสนทูตย่อมไม่ทาํอย่างนั�นอย่างแน่นอน และมีอยู่
ครั�งหนึ�ง ท่านหญิงอาอชีะฮตืฺ�นนอนกลางคืนควานหาท่านศาสนทูต และไปสัมผัส
เท้าของท่านศาสนทูตในขณะที�ท่านกาํลังซุ�ุดอยู่ ถ้าการสัมผัสทาํให้นํ�าละหมาด
ของท่านรอซุลเสยีแล้วท่านรอซุลกย่็อมลุกขึ�นมา ฉะนั�นหลักฐานของอาบูหะนีฟะฮ์
จึงมีนํ�าหนัก เราจึงรับทัศนะของอาบูหะนีฟะฮ ฺเราไม่ได้ผูกติดกับทัศนะใด แต่เรา
กไ็ม่ปฏิเสธ แต่คนทั�วไปเข้าใจว่าเราปฏเิสธ มันไม่ใช่อย่างนั�น ” 
 
“ มีอีกปัญหาหนึ�งซึ�งเกี�ยวกับการแต่งงาน อาบูหะนีฟะฮมีฺความเห็นว่า ผู้หญิง
สามารถที�จะทาํพิธีแต่งงานด้วยตัวเองได้ ส่วนอีหม่ามชาฟิอย์ีมีความเห็นว่าไม่ได้ 
ฉะนั�นหลักฐานของอีหม่ามชาฟิอีย์มีนํ�าหนักกว่า เราจึงยึดตามทัศนะของชาฟิอีย์ 
ไม่ใช่ว่าจะต้องตามเขาอย่างเดียว เป็นต้น ที�สําคัญคือเราจะพิจารณาจาก
หลักฐาน ” 
 
“ มีหะดีษจากท่านอุมัรมีการบันทึกว่าท่านละหมาด 20 ร็อกอะฮฺ แต่หะดีษ
ดังกล่าวได้รับการถกเถยีงกนัระหว่างนักวิชาการ บางคนกล่าวว่าอุมัรไม่ได้ทาํอย่าง
นั�น บางคนกล่าวว่าเป็นไปไม่ได้ที�อมัุรจะทาํสิ�งที�ขัดกบัสิ�งที�ศาสนทูตได้ทาํ แต่บาง
คนกเ็ชื�อว่าอมัุรทาํจริง แต่หะดีษเกี�ยวกบัเรื�องนี�ที�มีนํ�าหนักที�สดุคือหะดีษที�กล่าวว่า
อุมัรได้รวบรวมอุมัม (ประชาชาติกลุ่มหนึ�ง) เนื�องจากก่อนหน้านั�น เป็นกลุ่มๆ 
อุมัรจึงรวบรวมเป็นอมัุม…การกระทาํนี� แหละที�ถูกเรียกว่า อะหซัฺน บิดอะฮ ฺและที�
มีกล่าวกไ็ม่ใช่ 20 ร็อกอะฮ ฺ   …  เนื�องด้วยอาอีชะฮจฺากการบันทึกของอีหม่าม
มุสลิมกล่าวว่า  ท่านศาสนทูตไม่เคยละหมาดกียามุลลัยล์เกิน 11 ร็อกอะฮ ฺหรือ
บางหะดีษกล่าวว่า 13 ร็อกอะฮใฺนเดือนรอมฎอน หรือเดือนอื�นๆ ท่านหญิงอาอี
ชะฮฺรู้ เพราะท่านศาสนทูตเป็นสามีของนาง ...เราไม่ว่าผู้ที�ละหมาด 20 ร็อก



96 

 

อะฮนฺั�นผิด ละหมาดสุนัต แต่ศาสนทูตไม่ทํา ตามหะดีษของท่านหญิงอาอีชะฮฺ
นั�น” 
 

   นักวิชาการกล่าวว่า 
 

“ในแง่มุมหนึ�งนั�น ถ้าเราพินิจพิเคราะห์ดูสองทัศนะดังกล่าวนั�นแล้ว มันไม่ได้
หมายความว่าผิดอย่างมหันต์ หรือที�เราเรียกกันว่า “เฎาะล้าลุล มุบีน” เพราะ
เรื�องนี� เป็นการเปิดโอกาสให้มีการอิจญ์ติฮาด ฉะนั�นถ้าเรามองอีกแง่หนึ�ง ตามหะ
ดีษที�เราได้กล่าวมาเมื�อสักครู่นี�  อาจกล่าวได้ว่าทุกคนนั�นอาศัยความเข้าใจจาก
หลักฐานเดียวกัน ทั�งสองฝ่ายนั�นกยึ็ดเอาอัลกุรอานและสุนนะฮเฺป็นแหล่งอ้างอิง
เหมือนกัน ทั�งนี� อาจเกิดจากความคงที�ของปฎิทิน ถ้าการคํานวณมันมีความคงที�
มากกว่า ไม่คลาดคลื�น โดยเฉพาะอย่างยิ�งการที�เราจะนําเสนอต่อชาวโลกว่าเรามี
วัน เดือน ปี ที�คงที�ที�มาจากการคํานวณเช่นกัน จะเป็นการถือศีลอดก็ดี การ
กาํหนดวันอดีกด็ี รัฐกจ็ะไม่ต้องเปลี�ยนแปลงวันบ่อยๆ ตัวอย่างเช่นการกาํหนดวัน
อดี หรือวันอะไรกแ็ล้วแต่ ถ้ายึดตามการคํานวณนั�นจะไม่มีการเลื�อนอย่างแน่นอน 
ส่วนการดูจนัทร์เสี�ยวนั�น หากมีฝนตกหรือเมฆบัง เป็นต้น ทาํให้มองไม่เห็น ทั�งๆ
ที�สิ�งๆนั�นมีอยู่ จึงต้องเลื�อนเป็นวันอื�น ดังนั�นวันต่างๆ ที�ทางรัฐได้กาํหนดไว้นั�น 
โดยเฉพาะอย่างยิ�งวันหยุดเทศกาลต่างๆ ซึ�งในมาเลเซียนี�  จะมีวันหยุดเทศกาล
ต่างๆ ที�ชัดเจน”  

“ หมายถึงสิ�งที� เขาได้พูดมาเมื�อสักครู่นี�  ผลของมันเห็นได้อย่างชัดเจน การ
นาํไปใช้นั�นชัดเจนมาก เกี�ยวกับการกาํหนดวันอดี หรือวันอื�นๆ แต่ในทางศาสน
บัญญัตินั�นมันอาจจะมีวิทยปัญญาซ่อนเร้นอยู่ “ศูมู ลิรุยะติฮ”ฺ  หะดีษนี� ย่อมมีวิทย
ปัญญาอยู่ และทุกๆหุก่มย่อมมีวิทยาปัญญา แต่ว่าใครสามารถที�จะบอกวิทย
ปัญญานั�นได้บ้าง? เรื�องนี� เราไว้แค่นี� ก่อน” 
  “เกี�ยวกับเรื�องวันอีดีลอัฎหานี�  ตามที�ผมรู้มา มีความขัดแย้งกันในบรรดาผู้รู้
เกี�ยวกับความเข้าใจ บางท่านเข้าใจว่าต้องตามมักกะฮ ฺเพราะยึดเอาวันที� 9 เป็น
วันถือศีลอด บ้างกว่็าเราต้องทําตามสถานที�ของเราเอง เมื�อก่อนนั�นผมกเ็ข้าใจ
แบบสับสนเหมือนกัน แต่ตอนนี�หลักฐานที�ดีที�สดุที�ผมยึดอยู่ตามความเข้าใจของ
ผมนั�น คือเอาทศันะที�ว่าตามสถานที�ของเรา คือดูว่าวันที� 9 ของเราอยู่เมื�อไหร่ ผม
กส็ามารถที�จะให้ความเหน็เพียงแค่นี�ตามที�ผมเข้าใจ” 

 
  



97 

 

   แต่ถึงอย่างไรกต็าม สาระของบทบัญญัติใน พระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหารกิจการ
ศาสนาอิสลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( Enakmen Pentadbiran Agama Islam  2006 )นี� กมิ็ได้อธิบาย
อย่างละเอยีดถึงหลักการเกี�ยวกับฟัตวาจะต้องถือปฏิบัติ ฉะนั�น คณะกรรมการชะรีอะฮไฺด้มีการหารือ
และถกปัญหาอย่างยาวนานเพื�อหาคาํนิยามของคาํว่า อะฮลฺิสสนุนะฮวัฺลญะมาอะฮ ฺและในขณะเดียวกัน 
กไ็ด้อธบิายระเบียบวิธกีารฟัตวาในรัฐเปอร์ลิสตามแนวทางอะฮลิฺสสุนนะฮวัฺลญะมาอะฮ ฺคณะกรรมการ
ชะรีอะฮรัฺฐเปอร์ลิสด้วยความเห็นชอบของคณะกรรมการอสิลามและประเพณีมลายูประจาํรัฐเปอร์ลิส 
ได้ออกฟัตวาเกี�ยวกับอะฮลฺิสสุนนะฮวัฺลญะมาอะฮ ฺและหลักการรับแหล่งอ้างอิงของหุก่มสาํหรับฟัตวา
หนึ�งๆ บางตอนของฟัตวาดังกล่าวมีการระบุ  ( Jabattan  Mufti Kerajaan  Negeri  Perlis.  n.d. :  
3 ) ดังนี�  
 

“คํานิยามของคําว่า อะฮลิฺสสุนนะฮฺวัลญะมาอะฮ ฺคือกลุ่มคนมุสลิมที� ยึด     
อัลกุรอาน สุนนะฮ ฺและทัศนะของบรรดาเศาะหาบะฮทฺี� มีความเห็นร่วมกันบน
ความจริงที�ชัดเจนและแจ่มแจ้งจากคัมภีร์ของอลัลอฮแฺละสนุนะฮขฺองท่านศาสน
ทูต”  

“มัซฮับ คือแนวคิดในด้านบทบัญญัติศาสนาศาสนาที�ยืนอยู่บนพื� นฐานของ
การอธิบายเฉพาะต่อเนื� อความทางศาสนาจากอุลามาอ์ มุจญ์ตะฮิดีน ตาม
หลักการอนิตินบาฎที�เป็นที�ยอมรับ สาํนักงานศาสนาอสิลาม มิได้ยึดติดกับสาํนัก
คิดใดสาํนักคิดหนึ�งโดยเฉพาะ สาํนักคิดใดกแ็ล้วแต่ ที�ทัศนะของพวกเขาเป็นที�
ชัดเจนว่ามาจากอัลกุรอานและสุนนะฮขฺองศาสนทูต และบรรดาเศาะหาบะฮ ฺ
คณะกรรมการกพ็ร้อมที�จะรับและปฏิบัติตาม ส่วนมัซฮับต่างๆ เช่น หะนะฟีย์ 
มาลิกยี์ ชาฟิอีย์ และฮัมบะลีย์ ตามความเห็นที�เป็นทางการของสาํนักงานศาสนา
อสิลามแล้วนั�น สาํนักคิดดังกล่าวจัดอยู่ในกลุ่มของมัซฮับที�เป็นที�ยอมรับ ที�อยู่ใน
นิยามของคําว่า อะฮลิฺสสุนนะฮวัฺลญะมาอะฮฺ สาํนักงานศาสนาอิสลามประจํา
รัฐเปอร์ลิสได้ยึดตามมัซฮับดังกล่าว และรับเอาทศันะต่างๆของพวกเขาเหล่านั�น
ที�มีเหตุผลสนับสนุนจากอัลกุรอาน สนุนะฮ ฺ และบรรดาเศาะหาบะฮ ฺ”  

 
   นอกจากนั�น ฟัตวาดังกล่าวมีการกาํหนดไว้ว่าการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส จะต้องอ้างอิง
แหล่งที�มาต่างๆ ดังนี�   ( Jabattan  Mufti Kerajaan  Negeri  Perlis.  n.d. :  3 ) 

1. คัมภีร์อัลกุรอาน 
2. หะดีษเศาะเหียะห ฺ
3. อิจ�มฺาอขฺองบรรดาเศาะหาบะฮนฺบี 
4. ฟัตวาของเศาะหาบะฮทฺี�ใกล้เคียงกับอัลกุรอานและหะดีษนบีมากที�สดุ 
5. หะดีษมุรซัล และเฎาะอีฟ 



98 

 

6. การกียาสในกรณีที�จาํเป็น 
7. มะศอลิห ฺอลัมุรสะละฮ ฺ
8. ซัดด์ ซะรอออ์ิ 
9. อิสติหซฺาน และอิสติศฮาบ 
10. อุรฟ์ 
11. หลักเกณฑ์ทางฟิกฮ ฺ 

   
 

2. การตามคาํแนะนาํและข้อเสนอแนะของคณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติ 

   การจัดทําคําฟัตวาของคณะกรรมการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส จะต้องปฏิบัติตาม
คําแนะนําและข้อเสนอแนะของคณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติ ตามข้อกาํหนดของพระราชบัญญัติว่า
ด้วยการบริหารกิจการศาสนาอิสลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( Enakmen Pentadbiran Agama Islam  
2006 )    มาตรา 52   ที�บัญญัติว่า 
 

 

(1)  ให้คณะกรรมการฟัตวา ปฏิบัติตามคําแนะนําและข้อเสนอแนะของ

คณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติ   ที� เกี�ยวข้องกับการกระทําหรือการปฏิบัติที�

เห็นชอบโดยสภากษัตริย์  อันเป็นการกระทาํหรือการปฏิบัติซึ�งมีลักษณะทั�วไป

ในสหพันธรัฐทั�งหมดตามมาตรา  38 (2) (ข) ของรัฐธรรมนูญแห่งสหพันธรัฐ 

(2) คาํแนะนําและข้อเสนอแนะของคณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติ   ตามอาํนาจ

ในอนุมาตรา  (1) ให้ถือว่าเป็นฟัตวา และอยู่ในบังคับของมาตรา 48 ยกเว้น

อนุมาตรา 48 (7) 

 (3) คําฟัตวาที�เผยแพร่ใน Warta นั�น จะต้องชี�แจงว่าคําฟัตวาดังกล่าวได้

ดาํเนินการตามมาตรานี�  

 

   การทาํคาํฟัตวาของคณะกรรมการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส จะต้องปฏิบัติตามคําแนะนํา
และข้อเสนอแนะของคณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติ ตามข้อกาํหนดของพระราชบัญญัติว่าด้วยการ
บริหารกจิการศาสนาอสิลามรัฐเปอร์ลิส 2006   นั�น เช่นกรณีการกาํหนดวันสาํคัญทางศาสนาอิสลามนี�  



99 

 

รัฐเปอร์ลิสจะต้องกาํหนดตามคณะกรรมการฟัตวาแห่งสภากิจการศาสนาอิสลามแห่งชาติ ที�อยู่ภายใต้
อาํนาจของสภากษัตริย์แห่งมาเลเซีย    แม้ว่ารัฐเปอร์ลิสจะมีความเห็นแย้งเกี�ยวกบัวิธกีารกาํหนดวัน
สาํคัญทางศาสนาอสิลามของคณะกรรมการฟัตวาแห่งสภากจิการศาสนาอสิลามแห่งชาติกต็าม   

   
Sahibul Fadhilah Ustaz Roslan   Bin Esa กรรมการชะรีอะฮขฺองรัฐเปอร์ลิสคนหนึ�ง 

กล่าวถงึประเดน็นี� ว่า 
 

“ เช่นการกาํหนดวันอดี  ...คนมุสลิมในมาเลเซีย ตามรัฐบาลกลาง ” 
 

   อหิม่ามมัสยิดคนหนึ�งกล่าวว่า 
 

“ เนื�องจากว่าตอนนี� ระบบของมาเลเซียนั�นมีผลบังคับทั�วประเทศ ดังนั�นเรื�อง
สาํคัญๆทุกเรื�องที�ออกโดยรัฐบาลกลางนั�น จะต้องปฏิบัติอย่างทั�วกัน เพราะ
ถ้าเราจะตามรัฐแล้ว จะทาํให้ไม่มีความเป็นเอกภาพ เช่น เคดาห์ออกอีดวัน
นั�น ส่วนพวกเราอดีวันนี�  เป็นต้น ถ้าให้ดีเราควรตาม แต่เป็นเรื�องใหญ่ๆ เช่น 
เรื�องวันถอืศีลอดวันแรก การกาํหนดวันอดีฮัจญ์ เป็นต้น ” 
 

 อย่างไรกต็าม  เมื�อคณะกรรมการฟัตวาแห่งรัฐเปอร์ลิสเห็นแย้งกอ็าจชี� แจงข้อโต้แย้ง

ต่างๆ ไปยังคณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติได้  Asso. Prof.  Dato’ Alim  Setia Ahmad  bin  Jusoh  

กรรมการสาํนักงานศาสนาอสิลาม ( Majlis Agama Islam )   และคณะกรรมการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส 

ได้กล่าวว่า 

 “ เนื�องจากว่าเราผูกติดกับรัฐธรรมนูญของประเทศมาเลเซีย เปอร์ลิสจะใช้
การดูจันทร์เสี� ยว  ... ด้วยเหตุนี�  เปอร์ลิสจึงได้ให้ข้อคิดเห็นเกี�ยวกับเรื�องที�
ออกโดยกรงุกัวลาลัมเปอร์มาตลอด แต่พวกเขาไม่ให้ความสนใจ เราให้ความ
คิดเห็นว่า ถ้าจะมีการประกาศเริ�มถือศีลอดกดี็ วันอดีกดี็ ให้มีการแจ้งบอกว่า
ได้เห็นจันทร์เสี�ยวที�ไหน หรือไม่เห็น แต่นี�ประกาศเฉยๆ เมื�อก่อนสมัยที�ผม
เป็นเดก็ เคยมีการบอกว่าได้เหน็จันทร์เสี�ยวที�นั�นที�นี� แสดงว่าพรุ่งนี� เริ�มถอืศีล
อด ” 

 

 



100 

 

 

3. การดาํเนินการตามวิธกีารฟัตวาในบทบัญญัติอิสลาม 

 

  ในขั�นตอนการจัดทาํคาํฟัตวาจะต้องปฏิบัติตามวิธีการฟัตวาของบทบัญญัติการฟัตวา

ในอิสลามทุกประการ  เช่น  การฟัตวาจะต้องคํานึงถึงอิทธิพลของปัจจัยแวดล้อมต่อการฟัตวา   

เนื�องจากการฟัตวามีความเกี�ยวข้องกับสิ�งแวดล้อมอย่างยิ�ง นักกฎหมายอิสลามจึงเห็นว่า การฟัตวา

เปลี�ยนแปลงตามข้อเทจ็จริงของสภาพแวดล้อมที�เปลี�ยนไป ( Al-Zibari.1995: 67-68 ) อิบนุกัยยิม 

เห็นว่ากฎหมายอิสลามมี 2 ประเภท ประเภทที�หนึ�ง  กฎหมายที�ไม่เปลี�ยนแปลงตามกาลเวลาและ

สถานที�   เช่น สิ�งที� เป็นวาญิบหรือหะรอม  หรือบทลงโทษหุดู๊ด  ประเภทที� สอง  กฎหมายที�

เปลี�ยนแปลงไปตามกาลเวลาและสถานที�  เช่น  ประเภทและลักษณะบทลงโทษตะซีร    ( Ibn 

Qaiyim,n.d. : 330-331 )  อัลเกาะรอฟีย์  กล่าวว่า   กฎเกณฑ์ทางกฎหมายอิสลามใดๆที�ขึ� นอยู่กบั

จารีตประเพณี ย่อมเปลี�ยนแปลงตามจารีตประเพณีที�เปลี�ยนไป  เช่น  การกล่าวถึงจาํนวนเงินโดยไม่

ระบุสกุลของเงิน  กส็นันิษฐานไว้ก่อนว่าหมายถึงสกุลเงินที�ใช้กันตามปกติประเพณีในเวลาและสถานที�

นั�นๆ  หากว่าในเวลาต่อมาสกุลเงินที�ใช้กันเปลี�ยนไป กฎหมายอิสลามกย่็อมเปลี�ยนแปลงการคิดสกุล

เงินตามนั�น หรือการทําพินัยกรรมก็ยึดจารีตประเพณีเป็นหลักเช่นเดียวกัน  เมื�อจารีตประเพณี

เปลี�ยนแปลง วิธีการวินิจฉัยเกี�ยวกับพินัยกรรมกย่็อมเปลี�ยนไป  ( Al-Qarafi,2001: 307-315 ) 

อิบนุเศาะลาหฺและอันนะวะวีย์ กเ็ห็นเช่นเดียวกัน โดยกล่าวว่า การฟัตวาที�เกี�ยวกับการใช้ภาษา เช่น 

การสาบาน  การยืนยัน หรืออื�นๆ มุฟตีย์จะต้องคํานึงถึงจารีตประเพณีในสังคมที�มีการกล่าวคาํนั�นๆ  

( Ibn Salah,1407 : 115 ; Al-Nawawi,1995 :40 )  อิบนุอาบิดีน กล่าวว่า  กฎหมายอิสลาม

มากมายที�มุจญ์ตะฮิดผู้นาํมัซฮับวินิจฉัยไว้ ตั�งอยู่บนจารีตประเพณีในยุคท่านเหล่านั�น  ต่อมาเมื�อจารีต

ประเพณีเปลี�ยนไปตามกาลเวลา สถานที�สภาพแวดล้อม หรือภาวะจาํเป็น กฎหมายอิสลามในส่วนนั�น

ย่อมเปลี�ยนไปด้วย หากว่ากฎหมายยังคงเหมือนเดิมไม่เปลี�ยนแปลงตามจารีตประเพณี  ย่อมเป็นการ

สร้างความยากลาํบากแก่มนุษย์ ซึ�งขัดแย้งกบัหลักการพื� นฐานของศาสนาอสิลามที�ตั�งอยู่บนการให้สิ�งที�

มีประโยชน์ ขจัดสิ�งให้โทษ  ด้วยเหตุนี� เองผู้นาํมัซฮับยุคหลัง  ทาํการฟัตวาขัดแย้งกบัทัศนะของผู้ก่อตั�ง

สาํนักในหลายๆประการด้วยกัน ตามจารีตประเพณีที�เปลี�ยนไปในแต่ละยุค   เช่น กรณีค่าจ้างจากการ

สอนอัลกุรอาน  เพราะว่าเมื�อก่อนนั�น ผู้สอนอัลกุรอานได้รับเงินสนับสนุนจากกองคลัง ต่อมาเงิน

เหล่านั�นขาดไป หากว่าการเอาค่าจ้างจากการสอนอัลกุรอานไม่ถูกต้อง         อัลกุรอานกย่็อมสูญ



101 

 

หายไป เพราะผู้สอนต้องไปประกอบอาชีพตามความจาํเป็น  เช่นเดียวกับกรณีการเอาค่าจ้างจากการ

เป็นอิหม่ามละหมาดหรือการอะซาน ที�อิหม่ามยุคแรกๆ ไม่เห็นด้วย แต่นักกฎหมายอิสลามยุคหลัง

เห็นด้วย และกล่าวว่า หากอิหม่ามก่อนๆรู้ความจําเป็นของยุคนี�  กต้็องให้คําฟัตวาเช่นนี�    ( Ibn 

A’bidin,nd : 125-126 )    ส่วนในยุคปัจจุบัน  นักกฎหมายอิสลามได้ฟัตวาว่า กรณีการซื� อขาย

อสังหาริมทรัพย์การซื� อขายสาํเร็จเมื�อมีการโอนทางทะเบียนเท่านั�น  แม้ว่าผู้ ซื� อยังไม่ได้ครอบครอง

จริงๆ กต็าม ทั�งๆที� รูปแบบการซื� อขายในอดีต นักกฎหมายอิสลามในอดีตฟัตวาว่า การซื� อขายจะ

สาํเร็จกต่็อเมื�อมีการส่งมอบการครอบครองอย่างแท้จริง  แต่ว่าในยุคปัจจุบันจารีตประเพณีในการซื� อ

ขายอสงัหาริมทรัพย์เปลี�ยนแปลงไปจากอดีต  ( Al-Mallah,2001:712 ) 

  นอกจากนั�นในการฟัตวาไม่ควรระบุเฉพาะสิทธิที�ผู้ขอฟัตวาพึงได้รับ โดยไม่กล่าวถึง

หน้าที�ที�ต้องปฏบิัติ หรือแนะนาํวิธีหลีกเลี�ยงบทบัญญัติทางศาสนา เช่น  มีเรื�องเล่าว่า ชายคนหนึ�งถาม

มุฟตีย์ว่า “ฉันจะมีเพศสมัพันธกั์บภรรยาในเดือนเราะมะฎอน ฉันจะทาํอย่างไรเพื�อมิให้ต้องจ่ายกฟัฟา

เราะฮแฺละไม่เป็นบาป”  มุฟตีย์ตอบว่า “ ให้พานางออกเดินทาง ”  เป็นต้น  ( Ibn Salah,1407 : 

115 ; Al-Nawawi,1995 :40 )21   

  การดําเนินการฟัตวาที�สิ� นสุด ณ กระบวนการนี� ถือว่าเป็นคําฟัตวาตามบทบัญญัติ
ศาสนาอิสลามที�ชาวเปอร์ลิสทั�วไปยอมรับ ดังคําฟัตวาที�ปรากฏในเอกสารรวบรวมคําฟัตวาของ
สาํนักงานมุฟตีย์ของรัฐเปอร์ลิส เล่ม 1 และ 2  แต่ไม่มีฐานะเป็นฟัตวาตามนิยามของกฎหมายของ
รัฐเปอร์ลิส  เนื�องจาก การฟัตวาตามนิยามของกฎหมายดังกล่าวนั�นจะต้องมีการดาํเนินการจนกระทั�ง
สิ�นสุดกระบวนการลงที�การประกาศใน Warta    ทั�งนี� เนื�องจากพระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหาร
กิจการศาสนาอิสลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( Enakmen Pentadbiran Agama Islam  2006 )  กาํหนดให้
เผยแพร่ใน Warta   โดยมาตรา 54 (9)   บัญญัติว่า 
 

(9) คาํสั�งใดๆที�ดาํเนินการโดยคณะกรรมการฟัตวา ไม่ถือว่าเป็นคาํฟัตวา
เว้นแต่เป็นกรณีที�ได้รับการเผยแพร่ใน Warta ตามอนุมาตรา (6) 

 
 

                                                

   21  ทั�งนี� เนื�องจากชายคนนี� ต้องการมีเพศสมัพันธ์กับภรรยาในเดือนเราะมะฎอน ซึ�งเป็นสิ�ง
ต้องห้ามในบทบัญญัติอสิลาม มุฟตีย์จึงฟัตวาว่า ให้พานางออกเดินทางไปด้วยกัน เนื�องจากอสิลามบญํญัติว่า การ
เดินทางเป็นเหตุผลทาํให้ไม่ต้องถือศีลอดในเดือนเราะมะฎอน การมีเพศสมัพันธก์บัภรรยาในขณะเดินทางในเดือน
เราะมะฎอนจึงไม่มคีวามผดิ    



102 

 

  Sahibul Fadhilah Ustaz Roslan Bin Esa กรรมการฟัตวาแห่งรัฐเปอร์ลิสคนหนึ�ง
กล่าวว่า 
 

“ ฟัตวาในมาเลเซียมี 2 ประเภท เราเรียกว่า 2 สถานะ 1 คือฟัตวาที�เป็น
กฏหมาย หมายความว่าเมื�อสาํนักงานมุฟตีย์ได้พิจารณาออกความเห็นของ
หุก่ม และเสนอต่อไปยังสํานักงานศาสนาอิสลาม ก็จะเสนอต่อไปยังอีก
องค์กรหนึ�ง อีกคณะกรรมการหนึ�ง ดังนั�นตรงนี� แหละที�จะบอกว่าฟัตวาจะถูก
ประกาศเป็นกฏหมายหรือไม่ ถ้าไม่กแ็ปลว่าตามกไ็ด้ ไม่ทําตามกไ็ด้ ไม่มี
กฏหมายบังคับ ” 
 

 
   และกล่าวถงึเอกสารรวบรวมคาํฟัตวาของสาํนักงานมุฟตีย์ของรัฐเปอร์ลิส ว่า 
 

“เป็นเพียงทศันะของคณะกรรมการฟัตวาของรัฐฯ”  
 
“ แต่บนพื�นฐานของความเข้าใจแล้วนั�น คนในสงัคมกป็ฏบิัติตาม เพียงแต่ว่า
ถ้าฝ่าฝืนแล้ว จะไม่มีกฏหมายลงโทษ แต่โดยปกติแล้ว ถ้าบอกว่าฟัตวาแล้ว 
คนกจ็ะทาํตาม” 

 
 

ขั�นที�  3  เสนอคาํฟัตวาต่อสาํนักงานศาสนาอสิลาม 
 
พระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหารกจิการศาสนาอสิลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( 

Enakmen Pentadbiran Agama Islam  2006 )  กาํหนดให้เสนอคาํฟัตวาต่อสาํนักงานศาสนาอิสลาม  
โดยมาตรา 54 (3)   บัญญัติว่า 

 
(3) หลังจากที�คณะกรรมการ ฟัตวาจดัทาํคาํฟัตวาดังกล่าวแล้ว  มุฟตีย์ในนาม
ของคณะกรรมการฟัตวา จะต้องเสนอคาํฟัตวาส่งให้กับสาํนักงานศาสนาอิสลาม 
 

ขั�นที� 4  การเผยแพร่ใน Warta  
 



103 

 

พระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหารกิจการศาสนาอิสลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( 
Enakmen Pentadbiran Agama Islam  2006 )  กาํหนดให้เผยแพร่ใน Warta   โดยมาตรา 54 
(4)(5)(6) และ (9)   บัญญัติว่า 
 

(4) หลังจากที�พิจารณาคาํฟัตวาดังกล่าวอย่างระมัดระวังแล้ว  ให้สาํนักงาน
ศาสนาอิสลามให้คาํแนะนาํแก่กษัตริย์แห่งรัฐเพื�อที�จะได้รับพระบรมราชานุญาต
ให้เผยแพร่ใน Warta  
 (5) ถ้าคณะกรรมการสาํนักงานศาสนาอสิลามพิจารณาเห็นว่ามีความจาํเป็น  
คาํแนะนาํตาม (4) อาจแนบบันทึกข้อความและความคิดเห็นจากคณะกรรมการ
มาด้วยกไ็ด้  
(6) คาํฟัตวาที�ได้รับการอนุญาตให้ใช้โดยกษัตริย์แห่งรัฐ ให้สาํนักงานศาสนา
อิสลามแจ้งรัฐบาลของรัฐเกี�ยวกบัการ ฟัตวานั�น และหลังจากนั�นให้เผยแพร่ฟัต
วานั�นใน Warta  
(9) คาํสั�งใดๆที�ดาํเนินการโดยคณะกรรมการฟัตวา ไม่ถือว่าเป็นคาํฟัตวาเว้น
แต่เป็นกรณีที�ได้รับการเผยแพร่ใน  Warta ตามอนุมาตรา (6) 

 
  อย่างไรกต็ามในทางปฏิบัติ คาํฟัตวาของคณะกรรมการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสส่วนใหญ่
ไม่ได้มีการเผยแพร่ใน  Warta   คําฟัตวาส่วนใหญ่สิ�นสดุที�สาํนักงานศาสนาอิสลาม พร้อมแจ้งให้ผู้ที�
เกี�ยวข้อง และมีการคัดสรรบางส่วนเพื�อจัดพิมพ์เอกสารรวบรวมคําฟัตวาโดยสาํนักงานมุฟตีย์แห่ง
เปอร์ลิส      
  Sahibul Fadhilah Ustaz Roslan Bin Esa กรรมการฟัตวาแห่งรัฐเปอร์ลิสคนหนึ�ง
กล่าวว่า 
 

“ตรงนี� แหละที�จะบอกว่าฟัตวาจะถูกประกาศเป็นกฏหมายหรือไม่ ถ้าไม่ก็
แปลว่าตามกไ็ด้ ไม่ทาํตามกไ็ด้ ไม่มีกฏหมายบังคับ ”  

 “ฟัตวาที�ได้ประกาศโดยสาํนักงานศาสนาอิสลามอันนี� เป็นกฏหมาย แต่
สาํหรับเปอร์ลิสนั�น ถงึตอนนี�แล้วมีเพียง 2 – 3 ฟัตวาเท่านั�น ที�เราประกาศเป็น
กฏหมาย  ” 

 
   ส่วนสาเหตุที�ทาํให้ไม่มีการประกาศใน Warta นั�น เพราะประชาชนถอืว่าเพียงแค่เป็น
บทบัญญัติของศาสนากต้็องนาํไปปฏิบัติ โดยไม่ได้คาํนึงว่าเป็นกฎหมายหรือไม่   Sahibul Fadhilah 
Ustaz Roslan Bin Esa กรรมการฟัตวาแห่งรัฐเปอร์ลิส   กล่าวถงึคําฟัตวาในเอกสารรวบรวมคําฟัตวา
ของสาํนักงานมุฟตีย์แห่งรัฐเปอร์ลิสว่า  



104 

 

 
 “  เป็นเพียงทัศนะของสาํนักงานชะรีอะฮขฺองรัฐฯ แต่บนพื� นฐานของความ
เข้าใจแล้วนั�น คนในสังคมก็ปฏิบัติตาม เพียงแต่ว่าถ้าฝ่าฝืนแล้ว จะไม่มี
กฏหมายลงโทษ แต่โดยปกติแล้ว ถ้าบอกว่าฟัตวาแล้ว คนกจ็ะทาํตาม ” 

 
 

3) การแก้ไขเพิ�มเติมหรือการเพิกถอนการคาํฟัตวา 
 
 

พระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหารกจิการศาสนาอสิลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( 
Enakmen Pentadbiran Agama Islam  2006 )  กาํหนดวิธกีารแก้ไขเพิ�มเติมหรือการเพิกถอนการคาํ
ฟัตวา  โดยมาตรา 50    บัญญัติว่า 
 

 มาตรา 50 การแก้ไขเพิ�มเติมหรือการเพิกถอนการคาํฟัตวา 
 
(1) คณะกรรมการฟัตวา อาจแก้ไขเพิ�มเติมหรือยกเลิกคําฟัตวา ใด ๆ ที� ถูก
ตีพิมพ์ใน  Warta ตามพระราชบัญญัตินี� หรือตามความในพระราชบัญญัติก่อน
หน้านี�  
 
(2) การแก้ไขเพิ�มเติมหรือการเพิกถอนการปกครองจะถือว่าเป็นคาํฟัตวาและ 
ให้อยู่ในบังคับของบทบัญญัติของมาตรา 48 ยกเว้นอนุมาตรา 48 (7) 
 
 (3) การแก้ไขเพิ�มเติมหรือการเพิกถอนการคําฟัตวาที�เผยแพร่ใน  Warta    
จะต้องชี� แจงว่าคาํฟัตวาดังกล่าวได้ดาํเนินการตามอนุมาตรา (1) 

 
 
4.4 ประสทิธิภาพของการฟัตวาของรฐัเปอรลิ์ส 
   
  ประสทิธภิาพการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสสามารถแบ่งเป็นด้านๆ ดังนี�  

1. ด้านเนื�อหาการให้คาํฟัตวา 
2. ด้านการยอมรับจากชาวมุสลิมภายในรัฐและรัฐอื�นๆ 
3. ด้านกรณีที�เกี�ยวข้องกบัต่างประเทศ 
4. ด้านการได้รับการสนับสนุนและการคุ้มครองโดยรัฐ 



105 

 

 
 
 

   4.4.1  ประสทิธภิาพด้านเนื� อหาการให้คาํฟัตวา 
 
  รัฐเปอร์ลิสให้บริการการฟัตวาแก่สงัคมมุสลิมในรัฐเปอร์ลิส  ในด้านการวินิจฉัย
บทบัญญัติอสิลามในกรณีหลักศรัทธา พิธีกรรมทางศาสนา หรือสงัคม  จากศึกษาข้อมูลตั�งแต่ปี ค.ศ.  
1997 -1999  พบว่า การฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสแบ่งออกเป็นประเดน็ต่างๆ ดังนี�    ( Ahmad  Hidayat 
Buang, 2004 : 130,133-135 )   
  
ที� ประเดน็ จาํนวน 
1 กฎหมายอิสลาม 35 
2 หลักศรัทธา 5 
3 สงัคม 6 

 รวม 46 
 
 
 
   ประเดน็ทางกฎหมายอสิลามของรัฐเปอร์ลิส มีประเดน็ย่อยๆ ดังนี�  
 
ที� ประเดน็ จาํนวน 
1 พิธกีรรมทางศาสนา (อิบาดะฮ)ฺ 26 
2 กฎหมายธุรกจิ 4 
3 สงัคม 1 

 รวม 30 
 
    ประเด็นพิธีกรรมทางศาสนาประกอบด้วย กรณีเกี�ยวกับการละหมาด การถือศีลอด 
การจ่ายซะกาต การจัดการศพ และอื�นๆ 
 
 
 
 



106 

 

   ส่วนประเดน็หลักศรัทธา  มีประเดน็ย่อยดังนี�  
 
 
ที� ประเดน็ จาํนวน 
1 การตรวจสอบตาํราต่างๆ 2 
2 วิชาอัลกะลาม 3 
 รวม 5 
 
 
   ส่วนประเดน็สงัคม  ได้แก่กรณีการอบรมบ่มนิสยั 
 
   นอกจากนั�นเมื�อพิจารณาจากเอกสารประมวลคําฟัตวาของสํานักงานมุฟตีย์แห่ง
รัฐเปอร์ลิส  เล่ม 2 สามารถจาํแนกประเภทของการฟัตวาได้ดังนี�  
 
 
 
ที� ประเดน็ จาํนวน 
1 ความเชื�อ 1 
2 มรดก  4 
3 ละหมาด 4 
4 ครอบครัว 1 
5 ศีลอด  1 
6 ซะกาต 1 
7 ศาสนกิจที�เกี�ยวกับความสมัพันธร์ะหว่างศาสนิก 2 
8 ศาสนกิจที�เกี�ยวกับสุขภาพและการแพทย์ 2 
9 ศาสนกิจที�เกี�ยวกับวิทยาศาสตร์การอาหาร 1 
10 ศาสนกิจที�เกี�ยวกับการบริบาลสตัว์ 1 
11 การประกอบอาชีพ  2 
12 สนัทนาการ 1 
 รวม 20 

 
 



107 

 

  ในจาํนวนฟัตวาเหล่านั�น มีฟัตวาที�เกี�ยวข้องกบัการจัดระเบียบสังคมมุสลิม  เช่น  การ
ฟัตวาเกี�ยวกบัการเวนคืนที�ดินวะกัฟ  เป็นต้น โดย  Asso. Prof.  Dato’ Alim  Setia Ahmad  bin  
Jusoh  กรรมการสาํนักงานศาสนาอิสลาม ( Majlis Agama Islam )   และคณะกรรมการฟัตวาของ
รัฐเปอร์ลิส กล่าวว่า 
 

 “   อันนี� มันจําเป็น ถ้ากรณีจําเป็น ก็ทําได้ เราถือว่าเป็นผลประโยชน์
ส่วนรวม... แต่กไ็ม่ได้หมายความว่าเราจะเอาผลประโยชน์ส่วนรวมเป็นหลัก 
อนัที�จริงแล้วผลประโยชน์ส่วนรวมเรากค็วรที�ต้องให้ความสาํคัญ ในบทบัญญัติ
อสิลามกม็ีกล่าว ” 

 
  นอกจากนี�  เจตนารมณ์ฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส ยังให้ความสาํคัญกับการพัฒนาสังคม  
Asso. Prof.  Dato’ Alim  Setia Ahmad  bin  Jusoh  กรรมการสาํนักงานศาสนาอิสลาม ( Majlis 
Agama Islam )   และคณะกรรมการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส กล่าวว่า 
 

“ นอกจากนี�  ตัวอย่างเงินซากาต เงินซากาตนี� เราให้แก่ผู้มีสิทธิรับ 8 
ประเภท ถ้าไม่มี เรารับทัศนะของนักวิชาการบางท่านที�ว่าการเผยแพร่ความรู้ 
กเ็ป็นวิธีหนึ�งในการช่วยเหลือสังคมเช่นกัน อันนี� เป็นทัศนะของอาบูหะนีฟะฮ ฺ
เราจึงสามารถให้ได้ ตามการแบ่งแบบนี�  เราได้ออกฟัตวาว่าเงินซากาตถ้าจะ
นําไปใช้ในการสร้างโครงการสร้างตึก เราไม่อนุญาต เนื�องจากท่านศาสนทูต  
  ได้กล่าวไว้ว่า  “ เอามาจากเศรษฐี แล้วนาํมาให้กับคนจนในหมู่พวกเขา” 

 
 
 

4.4.2  ประสทิธภิาพด้านด้านการยอมรับจากชาวมุสลิมภายในรัฐและรัฐอื�นๆ  
 
 

  โดยทั�วไป การฟัตวาของของรัฐเปอร์ลิสเช่นในกรณีเกี�ยวกับการปฏิบัติศาสนกิจตาม
คาํสอนของศาสนาอสิลามในระดับรัฐนั�น  ได้รับการยอมรับจากประชาชนในรัฐเปอร์ลิส ในฐานะฟัตวา
ของรัฐ โดยเฉพาะอย่างยิ�งในกรณีของหน่วยงานต่างๆ ของรัฐ  เช่น  สาํนักงานศาสนาอิสลามและ
มัสยิดในทางปฏิบัติ  คําฟัตวาต่างๆ ของรัฐเปอร์ลิส มีผลต่อสังคมเป็นอย่างสูง แนวปฏิบัติต่างๆ 
ได้รับการตอบรับจากสงัคม  Prof. Madya  Dato’ Alim  Setia   Ahmad  bin  Jusoh  กรรมการฟัตวา
แห่งรัฐเปอร์ลิสท่านหนึ�ง โดยเห็นว่าประชาชนส่วนใหญ่ในรัฐเปอร์ลิสยอมรับการฟัตวาของรัฐ  โดย
กล่าวว่า 



108 

 

 
 “ส่วนใหญ่ยอมรับ...เนื�องจากว่ามีปรากฏในรัฐธรรมนูญของรัฐ ” 
 
“ แต่กมี็บ้างที�ไม่ยอมรับ คนที�ไม่ยอมรับกมี็ ชาวบ้าน กอ็ย่างว่าแหละ ” 

 
  นักวิชาการผู้ทรงคุณวุฒิกล่าวว่า 
 

 “ ประชาชนส่วนใหญ่ในรัฐเปอร์ลิส และประชาชนที�อยู่นอกเปอร์ลิส จะเป็น
คนเชื� อชาติไหนกต็ามนั�น ผู้ที�เราอาจจะกล่าวได้ว่าเป็นผู้ที�ไม่มีความรู้เกี�ยวกับ
เรื�องศาสนา เมื�อใดที�มุฟตีย์รัฐเปอร์ลิสได้ออกฟัตวา ที�เรารู้ว่ารัฐเปอร์ลิสไม่ยึด
ติดกบัมัซฮับหนึ�งมัซฮับใด เราพิจารณาดูทุกมัซฮับ เพียงแต่ว่าเราเลือกว่ามัซฮับ
ใดที�มีแนวทางเคียงที�ใกล้ที�สดุกบัแนวทางอซัสะลัฟอัศศอลิห ฺเมื�อใดกต็ามที�ฟัต
วาออกมา แล้วขัดกับพฤติกรรมการดาํเนินชีวิตของผู้คนส่วนใหญ่ในสังคมโดย
ภาพรวมแล้ว ควรถือว่าฟัตวาดังกล่าวเป็นฟัตวาไม่ใช่ว่ามาจากมุฟตีย์ แต่ฟัตวา
เป็นของสังคมที� เป็นสังคมที�ยอมรับในวิชาความรู้ หรือที�ยอมปฏิบัติตาม
หลักฐานข้อเทจ็จริง กลุ่มพวกนี� กจ็ะยอมรับฟัตวา ส่วนกลุ่มคนที�ไม่ยอมรับใน
วิชาความรู้ ไม่มีความคิดเห็นเปิดกว้างแล้ว ยังคงไม่ยอมรับ ถ้าคิดเป็นร้อยละ
แล้ว มีคนจาํนวนมากที�ไม่ให้ความสนใจกับเรื�องศาสนา พวกเขาชอบที�จะปฏิบัติ
ตัวตามวัฒนธรรมและประเพณีสมัยก่อน แม้ว่าเราจะนําเสนอว่าเราใช้เหตุผล
และหลักฐานทางศาสนากต็าม อาจจะกล่าวได้ว่าคนกลุ่มนี� ยังคงได้รับอิทธิพล
จากผู้รู้ และวัฒนธรรมและประเพณีที�สืบทอดกันมาจากบรรพบุรุษ ถ้าดูแล้วผู้ที�
ไม่ยอมรับฟัตวามีจาํนวนมากกว่าผู้ที�ยอมรับ ” 

 
   Sahibul Fadhilah Ustaz Roslan Bin Esa กรรมการฟัตวาแห่งเปอร์ลิส กล่าวว่า 
 

 “ คือเรื�องนี�  มีมานานแล้ว ตั�งแต่ปี  64  ผมคิดว่าคนในสังคมเริ�มตอบรับ
แล้ว อันนี� เป็นผลจากฟัตวา ไม่ใช่ว่ามีกฏหมายบังคับ แต่เนื�องจากเป็นระยะเวลา
ที�นาน มีการอบรม การบรรยายต่างๆ ทาํให้คนซึมซับ มันเป็นผลจากระยะเวลาที�
นาน ” 

 
   กิจกรรมบางประการที�มีคําฟัตวาว่าห้ามปฏิบัติ  เช่น  กิจกรรมตะฮลีฺล  อ่านยาซีน  
หรือการทาํบุญอทุศิส่วนกุศลให้แก่คนตาย   สงัคมของรัฐเปอร์ลิสกจ็ะตอบรับ  
 



109 

 

  Asso. Prof.  Dato’ Alim  Setia Ahmad  bin  Jusoh  กรรมการสาํนักงานศาสนา
อสิลาม ( Majlis Agama Islam )   และคณะกรรมการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส ได้กล่าวว่า 
 

“ ตะฮลีฺล ที�นี�ไม่ทาํ ” 
 

ประชาชนคนหนึ�งกล่าวว่า 
 
“ รัฐไม่อนุญาต ขนาดคนอ่านตะฮลีฺล คนอ่านยาซีนมี  4 - 5  คนเอง ... คน

ไม่มา ไม่อยากทาํ เรื�องเหล่านี� เขาไม่อยากทาํอีกต่อไปแล้ว ” 
 

Sahibul Fadhilah Ustaz Roslan Bin Esa กรรมการฟัตวาแห่งเปอร์ลิส กล่าวถึงการ
อทุศิกุศลให้แก่คนตายว่า 

 
 “ ในด้านการปฏิบัตินั�น ผมรู้ว่ามีคนทาํ แต่เนื�องจากว่ามีการสั�งสอนมานาน

แล้วตั�งแต่ปี 64  ถึงปัจจุบัน ดังนั�นมีไม่กี�คนเองที�ทาํ ถ้าทาํกท็าํแบบเลก็ๆ แถว
หมู่บ้านชนบท ” 

 
  แม้กระทั�งประชาชนที�ไม่เห็นด้วยกับแนวทางการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสกย็อมรับว่ามี
อทิธพิลของฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส เช่น กรณีห้ามการทาํบุญให้คนตาย  เป็นต้น 
 

“ การทาํบุญหลังคนตายมี แต่ทาํกนัไม่มากแล้ว ใครจะทาํกท็าํไป ผมกท็าํที�นี� 
ผมทาํตะฮลีฺลเป็นหมู่ ถ้ามีเจ้าของบ้านไหนขอความร่วมมือไปช่วยอ่านตะฮลีฺล
เพื�อเป็นทานแก่ผู้ตาย เรากจ็ะไปอ่านกุลฮู 22  ” 

 
   อย่างไรกต็าม  เนื�องจากมาเลเซียประกอบด้วยรัฐต่างๆ ฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสซึ�ง
แตกต่างจากฟัตวาของรัฐอื�นๆ จึงมีปัญหาความขัดแย้งระหว่างแนวปฏิบัติระหว่างรัฐที�แตกต่างกันอัน
เนื�องมาจากความแตกต่างคาํฟัตวา   
 
  ผู้ทรงคุณวุฒิ กล่าวว่า 
 

                                                

   22  กุลฮ ู หมายถงึ สเูราะฮอฺลัอคิลาศ ในคัมภร์ีอลักุรอาน   



110 

 

“ มีเรื�องของคําฟัตวาบางเรื�องของรัฐฯ ที�ได้รับการโต้แย้งจากคณะกรรมการ
ฟัตวาของรัฐอื�นๆ เช่นเรื�องการแต่งงานกับภรรยาคนที�สองที�ไม่ต้องได้รับการ
อนุญาตจากภรรยาคนแรก เรื�องนี� ได้รับการโต้แย้งจากคณะกรรมการฟัตวารัฐ
อื�นๆ ในด้านหุก่มอาจจะถูกต้อง แต่ในด้านขั�นตอนนั�นอาจจะส่งผลกระทบต่อ
เรื�องอื�นๆ อันนี� แหละที�เป็นเรื�องที�เกิดขึ�นในด้านวิชาการ เหตุผลของการโต้แย้ง
ของรัฐอื�นที�มีต่อฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสนั�น คือเพื�อรักษาผลประโยชน์ด้านต่างๆ 
เป็นต้น ” 

 
“ เกี�ยวกบัผลการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสที�มีต่อประชาชนในรัฐอื�นๆนั�น ผลของ

มันแน่นอนย่อมมี ตามที�ผมได้กล่าวมาข้างต้นแล้วว่า ไม่ใช่ว่าทุกคนยอมที�จะทาํ
ตามคําสอนของศาสนาหมด มีคนจํานวนไม่น้อยยอมที�จะปฏิบัติตามสิ�งที�ได้
ปฏิบัติสบืทอดกันมาเป็นรุ่นๆ แม้ว่าเรื�องดังกล่าวจะขัดกับบทบัญญัติทางศาสนา
กต็าม ฉะนั�นถ้าถามถึงผลของฟัตวา กอ็าจกล่าวได้ว่ามีคนจาํนวนมากที�ไม่ยอม
รับคาํฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส และถ้าเป็นคนนอกรัฐเปอร์ลิส เมื�อต้องการเข้าเมือง
เปอร์ลิส แน่นอนย่อมมีคําแนะนําแก่ญาติพี�น้องที�กล่าวว่า “ไปที�โน่นไปทาํงาน
อย่างเดียว อย่าได้ตามพวกเขา” เป็นต้น การกระทําอย่างนี�  ปากต่อปาก 
ปราศจากการศึกษาข้อเท็จจริงอย่างถ่องแท้ เราเพียงได้ยินคนพูดว่าเปอร์ลิ
สเป็นวะฮะบีย์ อย่างนั�นอย่างนี�  โดยเราไม่ได้ศึกษาในด้านวิชาการว่าเป็นอย่างนั�น 
อย่างนี�  ปากต่อปากแบบนี�  มันเป็นปัญหาใหญ่สาํหรับรัฐเปอร์ลิส แต่ถ้าเราจะยึด
ตามสุนนะฮฺแล้ว ก็อย่างที� รู้ นบีก็ต้องประสบกับปัญหา เราก็ต้องประสบ
เหมือนกัน เราต้องเดินต่อไป ” 

 
   อย่างไรกต็าม ปรากฏว่าฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสในบางกรณีได้รับการยอมรับอย่างสูงใน
สังคมมุสลิมมาเลเซียทุกๆ รัฐ  เช่น การฟัตวาในกรณีการสมรสกับภรรยามากกว่าหนึ�งโดยไม่ต้อง
ได้รับความยินยอมจากภรรยาคนแรก  ซึ�งแตกต่างจากฟัตวาของรัฐอื�นๆในมาเลเซีย ที�กาํหนดให้การ
สมรสดังกล่าวจะต้องได้รับการยินยอมจากภรรยาคนแรกอย่างเป็นลายลักษณ์อกัษร 
   
     ผู้ทรงคุณวุฒิกล่าวว่า  
 

 “ ในบางรัฐเช่นกรณีจะแต่งงาน จะต้องขออนุญาตจากภรรยาคนแรกก่อน 
แต่เมื�อมีผลประโยชน์จึงมุ่งหน้ามายังรัฐเปอร์ลิส ” 

“ เรื�องนี� ได้รับการโต้แย้งจากคณะกรรมการฟัตวารัฐอื�นๆ ในด้านหุก่มอาจจะ
ถูกต้อง แต่ในด้านขั�นตอนนั�นอาจจะส่งผลกระทบต่อเรื�องอื�นๆ อันนี�แหละที�เป็น



111 

 

เรื�องที�เกิดขึ�นในด้านวิชาการ เหตุผลของการโต้แย้งของรัฐอื�นที�มีต่อฟัตวาของ
รัฐเปอร์ลิสนั�น คือเพื�อรักษาผลประโยชน์ด้านต่างๆ เป็นต้น ” 

 
อหิม่ามมัสยิดท่านหนึ�งกล่าวว่า 
 
“ ตามกฏหมายแห่งรัฐเปอร์ลิสได้กาํหนดไว้ว่า ถ้าจะแต่งงานกับคนที�สองไม่

จาํเป็นต้องได้รับความยินยอมจากภรรยาคนแรก แต่ตอนนี� เป็นที�วิภาควิจารณ์
อย่างหนัก และได้ปิดการให้บริการเรื�องนี�  เพราะว่ามีผู้มาแต่งงานเป็นจํานวน
มาก เป็นปัญหาของการทาํงานในสาํนักงาน พอมีคนใช้บริการเยอะกใ็ห้บริการ
ไม่ทัน ” 

 
“ ปิดแล้ว จะต้องทาํการตรวจสอบก่อน ตามขั�นตอนนั�น ขั�นตอนนี�  ” 

 
“ ที�นี� เปอร์ลิสแต่งไม่ได้...   คนจากรัฐอื�นๆจะมาสมรสที�เปอร์ลิส กล็าํบาก

แล้ว ” 
  
    อย่างไรกต็าม  นักวิชาการ  อหิม่ามและประชาชนทั�วไปในมัสยิดต่างๆ เห็นพ้องกันว่า 
ประชาชนในรัฐเปอร์ลิสส่วนใหญ่ยังคงปฏบิัติตามฟัตวาตามนักวิชาการส่วนใหญ่ในมาเลเซีย  ส่วนฝ่าย
ที�ยอมรับคาํฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสมีจาํนวนน้อยกว่า เช่น  กรณีการละหมาดวันอีด  ประชาชนส่วนใหญ่
ในเปอร์ลิส ยังคงใช้ทัศนะที�แตกต่างกบัทศันะของคณะกรรมการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส 
   
  ประชาชนคนหนึ�งกล่าวว่า 
 
  “ ส่วนใหญ่ละหมาดที�มัสยิด ” 
 
  ประชาชนคนหนึ�งกล่าวว่า 
 
  “ ละหมาดในสนามกมี็ มัสยิดปายอ ปาดังลาปัน ”   
 
 
 
 
   นักวิชาการผู้ทรงคุณวุฒิกล่าวว่า     



112 

 

 
  “   เท่าที�ผมทราบมา ประชาชนส่วนใหญ่ในรัฐเปอร์ลิส และประชาชนที�อยู่

นอกเปอร์ลิส จะเป็นคนเชื�อชาติไหนกต็ามนั�น ผู้ที�เราอาจจะกล่าวได้ว่าเป็นผู้ที�ไม่
มีความรู้เกี�ยวกับเรื�องศาสนา เมื�อใดที�มุฟตีย์รัฐเปอร์ลิสได้ออกฟัตวา ที�เรารู้ว่า
รัฐเปอร์ลิสไม่ยึดติดกับมัซฮับหนึ�งมัซฮับใด เราพิจารณาดูทุกมัซฮับ เพียงแต่ว่า
เราเลือกว่ามัซฮับใดที�มีแนวทางเคียงที�ใกล้ที�สุดกับแนวทางอัซสะลัฟอัศศอลิห ฺ
เมื�อใดกต็ามที�ฟัตวาออกมา แล้วขัดกับพฤติกรรมการดําเนินชีวิตของผู้คนส่วน
ใหญ่ในสงัคมโดยภาพรวมแล้ว ควรถือว่าฟัตวาดังกล่าวเป็นฟัตวาไม่ใช่ว่ามาจาก
มุฟตีย์ แต่ฟัตวาเป็นของสังคมที�เป็นสังคมที�ยอมรับในวิชาความรู้ หรือที�ยอม
ปฏิบัติตามหลักฐานข้อเทจ็จริง กลุ่มพวกนี� กจ็ะยอมรับฟัตวา ส่วนกลุ่มคนที�ไม่
ยอมรับในวิชาความรู้ ไม่มีความคิดเหน็เปิดกว้างแล้ว ยังคงไม่ยอมรับ ถ้าคิดเป็น
ร้อยละแล้ว มีคนจาํนวนมากที�ไม่ให้ความสนใจกบัเรื�องศาสนา พวกเขาชอบที�จะ
ปฏิบัติตัวตามวัฒนธรรมและประเพณีสมัยก่อน แม้ว่าเราจะนําเสนอว่าเราใช้
เหตุผลและหลักฐานทางศาสนากต็าม อาจจะกล่าวได้ว่าคนกลุ่มนี� ยังคงได้รับ
อิทธิพลจากผู้ รู้ และวัฒนธรรมและประเพณีที�สืบทอดกนัมาจากบรรพบุรุษ ถ้าดู
แล้วผู้ที�ไม่ยอมรับฟัตวามีจาํนวนมากกว่าผู้ที�ยอมรับ ” 

   
   ซึ�งทศันะนี� ได้รับการยืนยันจากผู้ทรงคุณวุฒิอีกท่านหนึ�งว่า 
 

 “ความเหน็ของผมกไ็ม่มีความแตกต่าง...ฟัตวาในรัฐเปอร์ลิส ที�ออกโดย
คณะกรรมการฟัตวานั�น ยังถือว่าอยู่ในขอบความสามารถที�จะปฏบัิติตามได้ 
เพียงแต่ว่าในรัฐเปอร์ลิสไม่ใช่มีเพียงมัสยิดเท่านั�น แต่ยังมีสเุหร่า ในเปอร์ลิ
สจาํนวนสเุหร่ามีมากกว่ามัสยิด ” 

 
  แม้กระทั�งมัสยิดส่วนใหญ่กไ็ม่ยอมรับคําฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส  ทั�งนี� ด้วยเหตุผลที�ว่า
มัสยิดที�จดทะเบียนเท่านั�นที�อยู่ในบังคับบัญชาของสาํนักงานศาสนาอสิลามแห่งรัฐเปอร์ลิส  แต่มัสยิด
ส่วนใหญ่ไม่จดทะเบียน ซึ�งในรัฐเปอร์ลิสเรียกมัสยิดประเภทนี� ว่า  “ สุเหร่า ”  ซึ�งสาํนักงานศาสนา
อสิลามไม่มีอาํนาจบังคับมัสยิดประเภทนี�  
 
 
 
 
 



113 

 

  ผู้ทรงคุณวุฒิกล่าวว่า 
 

 “ เนื�องจากสุเหร่าไม่ได้อยู่ภายใต้การดูแลของสาํนักงานศาสนาอิสลาม  ส่วน
มัสยิดนั�นอยู่ใต้การดูแลของคณะกรรมอิสลาม คณะกรรมการฯ ได้ทําการ
คัดเลือก เป็นต้น ปัญหาคือการไม่ได้ผูกมัด เกี�ยวกบัการปฏิบัติตามฟัตวาในส่วน
มัสยิดนั�นไม่มีปัญหา ” 

“ ตัวอย่างเช่น เกี�ยวกับการทาํอิบาดัตในระดับรัฐนั�น เปอร์ลิสได้ออกฟัตวา
เกี�ยวกับละหมาด เช่น ละหมาดซุบฮีไม่มีกูนูต เป็นต้น ในมัสยิดไม่มีปัญหาใดๆ 
แต่ที�สเุหร่านั�นยังมีปัญหา” 

 
 

4.4.3  ประสทิธภิาพด้านกรณีที�เกี�ยวข้องกบัต่างประเทศ 
 
 
    การฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสยังมีขอบเขตอาํนาจฟัตวาในกรณีที�เกี�ยวข้องกบัต่างประเทศ  
เช่น กรณีหลังจากที�ชาวเปอร์ลิสนิยมมาทาํพิธีสมรสที�สาํนักงานคณะกรรมการอิสลามประจาํจังหวัด
ของประเทศไทยมากขึ�น  จึงมีการถามคณะกรรมการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสว่าว่า การสมรสของชาวเปอร์
ลิสที�จังหวัดชายแดนภาคใต้ของไทยโดยไม่มีผู้ปกครองเป็นวะลีย์    นั�นชอบด้วยกฎหมายอิสลาม
หรือไม่  คณะกรรมการกฎหมายอิสลาม ซึ�งเป็นคณะกรรมการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสตามกฎหมาย
บริหารศาสนาอสิลามฉบับก่อน มีคาํฟัตวาว่า 

'Ahlli Jawatan Kuasa Syariah Negeri Perlis telah berbeza pendapat 
mengenai permasalahan tersebut kepada tiga pendapat iaitu : 

1. Tiga Ahli Jawatan Kuasa berpendapat Sah nikah pasangan tersebut 
sekiranya wali yang menikahkan pasangan ini dilaksanakan oleh Qadi yang 
bertauliah serta berpandukan syarat sah nikah iaitu wali, saksi, lelaki, 
perempuan, ijab dan qabul. 
2. Pendapat yang mengatakan tidak sah nikah tersebut adalah berpandukan 
kepada Hadis Rasulullah S.A.W yang bermaksud : 'Tidak sah nikah 
melainkan dengan wali dan diaqadkan dengan disaksikan oleh dua orang 
saksi yang adil'. 



114 

 

3. Seorang daripada Ahli Jawatan Kuasa Syariah berkecuali dalam 
permasalahan tersebut. 

“ คณะกรรมการฟัตวามีทัศนะแตกต่างกันในกรณีดังกล่าวเป็น  3 ทัศนะได้แก่ 
1. คณะกรรมการกฎหมายอิสลามแห่งรัฐเปอร์ลิส จาํนวน   3 คน เห็นว่าหาก
การสมรสดังกล่าวดําเนินการโดยผู้พิพากษาที�ได้รับการแต่งตั�งจากรัฐถือ พร้อม
กับมีองค์ประกอบการสมรสครบถ้วน อันได้แก่ วะลีย์ พยาน หญิง ชาย  คํา
เสนอและคาํสนอง  ถือว่าการสมรสดังกล่าวถูกต้องตามกฎหมายอสิลาม 
2. ทัศนะที�เห็นว่าการสมรสดังกล่าวไม่ถูกต้อง  โดยอ้างอิงหะดีษของท่านนบี  
   ที�มีความว่า “การสมรสไม่ถูกต้อง เว้นแต่จะต้องมีวะลีย์ และพยานชายที�มี

คุณธรรมจาํนวน  2 คน” 
3. กรรมการกฎหมายอิสลาม จํานวน 1 คน งดแสดงความเห็นในกรณี
ดังกล่าว”    

 
 

4.4.4 ประสทิธภิาพด้านการได้รับการสนับสนุนและการคุ้มครองโดยรัฐ 
 
   การฟัตวาในรัฐเปอร์ลิส ยังได้รับการสนับสนุนจากรัฐเปอร์ลิส ในกรณีต่างๆ เช่น  
การให้มีกฎหมายรองรับ  การสนับสนุนงบประมาณ  บุคลากร อาคารสถานที� รวมถึงวัสดุครุภัณฑ์
ต่างๆ อย่างครบครัน  ดังที�ได้กล่าวแล้วในหัวข้อกลไกของระบบฟัตวาในรัฐเปอร์ลิส   นอกจากนั�นยังมี
ระบบการคัดกรองผู้สอนศาสนาในรัฐเปอร์ลิสที�เป็นผู้ที�นับถือศาสนาอิสลามแนวอะฮลิฺสสุนนะฮวัฺลญะ
มาอะฮ ฺ
 
  Asso. Prof. Dr.Mohd Asri Zainul Abidin   อดีตมุฟตีย์ของรัฐเปอร์ลิสกล่าวว่า 
 

 “ ในรัฐนี�  และทุกๆรัฐจะมี “เตาลียะฮ”ฺ คนที�จะสอนที�มัสยิด ที�สเุหร่า ไม่ว่า
สเุหร่าไหนจะเอนไปทางพรรคการเมืองไหนกต็าม แต่ถ้าจะสอนศาสนา สอนฟิก
ฮ ฺหะดีษ หรืออัลกุรอาน เขาจะต้องไปที�สาํนักงานกิจการศาสนาอสิลามเพื�อยื�น
เรื�องขอ “เตาลียะฮ”ฺ เมื�อมีการรับเรื�องแล้ว จะมีการมาสมัภาษณ์ การสัมภาษณ์
กจ็ะเป็นการถามหลักๆ หมายถึงคําถามเกี�ยวกับศาสนา ในการสัมภาษณ์จะ
ประกอบด้วยหลายๆฝ่าย ฝ่ายแรกเป็นฝ่ายอัลกุรอาน เรามีคนสัมภาษณ์ ที�นี�มี
อซุตาซอุษมานซึ�งเป็นกอรีย์ เกี�ยวกบัความรู้ด้านอลักุรอานกจ็ะมีการถามเรื�องตัจ
วีด เรื�องตะรอนนุน เรื� องกีรออาต เรื� องที�สองเกี�ยวกับนะฮูอาหรับ จะถาม



115 

 

เกี�ยวกับเรื�องนะฮู เศาะร๊อฟ จากนั�นจะมีคําถามเกี�ยวกับการเขียน การเขียน
อกัษรยาวี เนื�องจากว่าคนมาเลเซียเขาให้ความสาํคัญกบัการเขียนด้วยอกัษรยาวี 
จะมีการทดสอบในด้านการเขียนว่า เขียนถูกต้องหรือไม่ ในด้านการอ่าน กจ็ะมี
การทดสอบการอ่าน จะมีการอ่านตาํราหลายๆเล่มเพื�อทดสอบการอ่าน หนังสอื
บางเล่มเขยีนเป็นแบบคอ็ต บางคนอ่านไม่ได้ เพราะฉะนั�นเค้าจึงให้อ่านว่าตํารา
เป็นเรื�องเกี�ยวกับอะไร ลําดับที�สามเป็นการทดสอบเกี�ยวกับความรู้ด้านฟิกฮ ฺ
เรื�องฟิกฮนฺี� แหละที�ยากกว่าเรื�องอื�นๆ เพราะคาํถามด้านฟิกฮสฺ่วนใหญ่แล้ว เป็น
คาํถามเกี�ยวกบัความขัดแย้งทางฟิกฮ ฺเช่น กูนูต วีริด ” 

 
 
ภาพที�    6   สัมภาษณ์ Asso. Prof.  Dr.Mohd Asri Zainul Abidin อดีต

มุฟตีย์แห่งรัฐเปอร์ลิส 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 



116 

 

  นอกจากนั�น การฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสมีประสทิธภิาพเนื�องจากได้รับการสนับสนุนและ
การคุ้มครองโดยกฎหมาย ในกรณีศักดิ�ของฟัตวา  การฟัตวาโดยไม่มีอาํนาจและการดูหมิ�นคาํฟัตวา    
   กรณีศักดิ�ของฟัตวา  คําฟัตวาของคณะกรรมการฟัตวาที�ได้รับความเห็นชอบจาก
คณะกรรมการสาํนักงานศาสนาอิสลามพร้อมความเห็นชอบจากกษัตริย์นั�น กฎหมายให้ประกาศใน 
Warta  เพื�อประกาศแก่ปวงชนชาวรัฐเปอร์ลิสได้ทราบ  หลังจากนั�นจะมีอาํนาจบังคับและกาํหนด
บทลงโทษทางกฏหมายสาํหรับผู้ที�ฝ่าฝืน ยิ�งกว่านั�นข้อชี� ขาดของฟัตวาจะต้องได้รับการเคารพจากศาล
ชะรีอะฮโฺดยปราศจากการคัดค้าน ดังที�ได้บัญญัติไว้ในพระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหารกจิการศาสนา
อสิลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( Enakmen Pentadbiran Agama Islam  2006 )มาตรา 49  ว่า 

 
(1) คาํฟัตวาใดที�ได้ประกาศใน Warta แล้ว มีผลผูกพันกับทุกคนมุสลิมที�อยู่ใน
รัฐเปอร์ลิสในสถานะที�เป็นคําสอนของศาสนา  และมันจะต้องเป็นหน้าที�ตาม
บทบัญญัติศาสนาอิสลามที�จะต้องเชื�อฟังและปฏิบัติตามฟัตวานั�น เว้นแต่เขา
ได้รับอนุญาตตามกฎหมายอิสลามที�จะไม่ตามฟัตวานั�นในทางปฏบัิติ 
 
(2) ศาลชะรีอะฮชัฺ�นต้นและชั�นอุทธรณ์ของรัฐเปอร์ลิสทั�งหมดจะต้องยอมรับคาํ
ฟัตวาดังกล่าวรวมถงึรายละเอียดทั�งหมดที�ระบุไว้ในนั�น 

 
  ส่วนการฟัตวาโดยไม่มีอาํนาจ นั�น ได้มีบัญญัติไว้ในพระราชบัญญัติความผิดทาง

อาญาเกี�ยวกบับทบัญญัติศาสนาอสิลาม 1991 ( Enakmen Jenayah Dalam Syarak 1991 ) มาตรา 
35 (1) และ (2) กาํหนดว่าผู้ที�ออกคําฟัตวาอย่างไม่ถูกต้องตามระเบียบ จะต้องถูกจาํคุกไม่เกินสาม
เดือน หรือถูกปรับเป็นเงิน 300 ริงกิต หรือทั�งจาํทั�งปรับ แต่บทบัญญัตินี� มิอาจใช้กับผู้ที�แสดงเพียง
ความคิดเหน็ต่อเรื�องใดๆที�เกี�ยวข้องกบักฏหมายอสิลามหรือประเพณีมลายู โดยบัญญัติว่า 

  
“ (1) ผู้ใดทั�งโดยวาจาหรือลายลักษณ์อักษรในการทาํคาํฟัตวาและเผยแพร่
หรือเข้าใจได้ว่าเป็นการทาํและเผยแพร่ฟัตวาอย่างเป็นทางการ ในเรื�องที�
เกี�ยวกบับทบัญญัติอสิลามใด ๆ เป็นความผดิ หลังจากที�พิสจูน์ได้ว่ามี
ความผดิ ถูกปรับไม่เกนิห้าพันริงกติหรือโทษจาํคุกไม่เกนิสามปีหรือทั�งจาํทั�ง
ปรับ 
 
 โดยมีเงื�อนไขว่ามาตรานี� ไม่ใช้บังคับกบัคณะกรรมการสาํนักงานศาสนา
อิสลามหรือบุคคลอื�นปฏิบัติหน้าที�ของตนภายใต้อาํนาจที�ได้รับจากกฎหมาย
การบริหารศาสนาอิสลาม  1963 
 



117 

 

 (2)  ความในอนุมาตรา (1)  ไม่ให้ใช้บังคับกบับุคคลผู้ที�แสดงทศันะของ
ตนต่อสิ�งใดๆ ที�เกี�ยวกบัศาสนาอิสลามหรือจารีตประเพณีมลายู 

    
 
  กรณีการดูหมิ�นคําฟัตวา   พระราชบัญญัติความผิดทางอาญาเกี�ยวกับบทบัญญัติ

ศาสนาอสิลาม 1991 ( Enakmen Jenayah Dalam Syarak 1991 ) มาตรา  39 บัญญัติว่า 
 

 “ผู้ใดก็ตามได้กระทําการ ว่าจะด้วยวาจาหรือลายลักษณ์อักษรหรือการ
กระทาํหรือโดยวิธใีด ๆ  อนัเป็นการดูหมิ�นศาสนาอสิลาม หรือคาํฟัตวาใดๆที�ได้
ออกตามระเบียบที�ถูกต้องตามพระราชบัญญัติการบริหารกิจการศาสนาอิสลาม 
1963   หลังจากที�พิสจูน์ได้ว่ามีความผิด ต้องระวางโทษปรับไม่เกินห้าพันริงกิต
หรือจาํคุกไม่เกนิหนึ�งปีหรือทั�งจาํทั�งปรับ” 
 

   อย่างไรกต็ามภายหลังจากที�มีการยกเลิก พระราชบัญญัติการบริหารศาสนาอิสลาม 
1963  ทําให้การบังคับตามมาตราดังกล่าวสิ� นสุดลง จึง ได้มีการแก้ไขเพิ�มเติมพระราชบัญญัติ
ความผิดทางอาญาเกี�ยวกบับทบัญญัติศาสนาอสิลาม 1991  โดยการตราพระราชบัญญัติความผิดทาง
อาญาเกี�ยวกบับทบัญญัติศาสนาอสิลาม (การยืนยัน ) 2007   เพิ�อยืนยันฐานความผิดดังกล่าว โดย
มาตรา 2 ของพระราชบัญญัติความผิดทางอาญาเกี�ยวกับบทบัญญัติศาสนาอิสลาม (การยืนยัน ) 
2007  บัญญัติว่า 

 
 
 “ การกระทําใด ๆ หรือสิ�งที�ทํา หรือสิ�งที� ได้กระทําโดย กอฎี  ศาลศาสนา
อิสลาม  สาํนักงานศาสนาอิสลามและจารีตประเพณีมลายู รัฐเปอร์ลิส , 
เจ้าหน้าที�มัสยิด   ผู้รับใบอนุญาตโรงเรียนสอนศาสนา  หรือโดยบุคคลหรือนิติ
บุคคลอื�นใด    โดยหรือภายใต้พระราชบัญญัติความผิดทางอาญาเกี�ยวกับ
บทบัญญัติศาสนาอิสลาม 1991 [en 4 / 1993] ระหว่างวันที� 18 กุมภาพันธ ์
1993 จนถึงวันที�  8 พฤศจิกายน  2006  ซึ� งเป็นวันก่อนจากวันที�
พระราชบัญญัติความผิดทางอาญาเกี�ยวกบับทบัญญัติศาสนาอิสลาม 1991 เริ�ม
มีผลบังคับ จะถือว่าได้ทาํถูกต้องตามกฎหมาย” 

 
    



118 

 

    4.5  ทศันะของผูที้�เกี�ยวขอ้งต่อระบบฟัตวาของรฐัเปอรลิ์ส ประเทศมาเลเซีย  ต่อ
ปัญหาและการพฒันาระบบฟัตวาของรฐัเปอรลิ์ส ประเทศมาเลเซีย  
 
  จากการสัมภาษณ์ผู้ที�เกี�ยวข้องต่อระบบฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส ประเทศมาเลเซีย  ต่อ
ปัญหาและการพัฒนาระบบฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส ประเทศมาเลเซีย   สรุปปัญหาและแนวทางการ
พัฒนาตามทัศนะของผู้ที�เกี�ยวข้องต่อระบบฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส ได้ดังนี�  

 
1. การฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสมีปัญหาด้านการยอมรับจากประชาชนในรัฐและรัฐอื�นๆ

ของมาเลเซีย 
    
  นักวิชาการผู้ทรงคุณวุฒิคนหนึ�งกล่าวว่า 

 
  “   ถ้าดูแล้วผู้ที�ไม่ยอมรับฟัตวามีจาํนวนมากกว่าผู้ที�ยอมรับ ” 

 
  ภาพที�  7   และ   8  สมัภาษณ์นักวิชาการอสิลามผู้ทรงคุณวุฒิ 
 
 
 

 
 

 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



119 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  ซึ�งทศันะนี� ได้รับการยืนยันจากนักวิชาการผู้ทรงคุณวุฒิท่านหนึ�งว่า 
 

 “ความเหน็ของผมกไ็ม่มีความแตกต่าง...ฟัตวาในรัฐเปอร์ลิส ที�ออกโดย
คณะกรรมการฟัตวานั�น ยังถือว่าอยู่ในขอบความสามารถที�จะปฏบัิติตามได้ 
เพียงแต่ว่าในรัฐเปอร์ลิสไม่ใช่มีเพียงมัสยิดเท่านั�น แต่ยังมีสเุหร่า ในเปอร์ลิ
สจาํนวนสเุหร่ามีมากกว่ามัสยิด ” 

 
  และได้รับการยืนยันจากประชาชนชาวเปอร์ลิสท่านหนึ�งว่า 
  
  “ผู้ที�ไม่ยอมรับฟัตวามีจาํนวนมากกว่าผู้ที�ยอมรับ ” 
 
 
 
 

 



120 

 

  แม้กระทั�งมัสยิดส่วนใหญ่กไ็ม่ยอมรับคาํฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส   
 
  นักวิชาการผู้ทรงคุณวุฒิกล่าวว่า 
 

 “ เนื�องจากสุเหร่าไม่ได้อยู่ภายใต้การดูแลของสาํนักงานศาสนาอิสลาม  ส่วน
มัสยิดนั�นอยู่ใต้การดูแลของคณะกรรมอิสลาม คณะกรรมการฯ ได้ทําการ
คัดเลือก เป็นต้น ปัญหาคือการไม่ได้ผูกมัด เกี�ยวกบัการปฏิบัติตามฟัตวาในส่วน
มัสยิดนั�นไม่มีปัญหา ” 

“ ตัวอย่างเช่น เกี�ยวกับการทาํอิบาดัตในระดับรัฐนั�น เปอร์ลิสได้ออกฟัตวา
เกี�ยวกับละหมาด เช่น ละหมาดซุบฮีไม่มีกูนูต เป็นต้น ในมัสยิดไม่มีปัญหาใดๆ 
แต่ที�สเุหร่านั�นยังมีปัญหา ” 

 
 
 
  ภาพที�   9    สมัภาษณ์อหิม่ามประจาํสเุหร่าแห่งหนึ�งเปอร์ลิส 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



121 

 

ภาพที�   10  สมัภาษณ์อหิม่ามมัสยิดเบอเซอรีและประชาชนชาวเปอร์ลิส 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
ภาพที�   11   สมัภาษณ์ประชาชนชาวเปอร์ลิส 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
   

 
 



122 

 

ภาพที�   12  สมัภาษณ์ประชาชนชาวเปอร์ลิส 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

นอกจากนั�น การฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส ยังไม่ได้รับการยอมรับจากกลุ่มศูฟีย์อกีด้วย 
 
อดีตมุฟตีย์ของรัฐเปอร์ลิส กล่าวว่า 
 
“ พวกตารีกัตจะปฏิเสธเตาฮีดอูลูฮียะฮ ฺรูบูบียะฮ ฺอัซมาอ์วัซซีฟาต พวกเขา

ปฏิเสธอย่างสิ�นเชิง พวกเขาจะใช้กแ็ต่เตาฮีด 20 ซีฟัต 20 มาบอกว่าเตาฮีดนี� ไม่
ถูกต้อง และยังพูดอกีว่านี� เป็นการเลียนแบบชาวคริสต์ เขาพยายามจะบอกว่าที�
ถูกต้องคืออันนี�  ด้วยเหตุนี�  ทุกเรื�องที�ขัดกบัคาํสิ�งที�เขาได้เรียนมา” 

 
   ปัญหาดังกล่าวผู้ เกี�ยวข้องที�เป็นเจ้าหน้าที�องค์กรของรัฐเปอร์ลิส อธบิายว่ามีสาเหตุมา
จากความไม่เข้าใจศาสนา  การยึดติดกบัจารีตประเพณีและเรื�องการเมือง 
 
 
 
 

 



123 

 

 Prof. Madya  Dato’ Alim  Setia   Ahmad  bin  Jusoh  กรรมการฟัตวาแห่ง
รัฐเปอร์ลิสคนหนึ�ง โดยเหน็ว่าประชาชนส่วนใหญ่ในรัฐเปอร์ลิสยอมรับการฟัตวาของรัฐ  โดยกล่าวว่า 
 

 “ส่วนใหญ่ยอมรับ แต่กมี็บ้างที�ไม่ยอมรับ คนที�ไม่ยอมรับกม็ี ชาวบ้าน ก็
อย่างว่าแหละ...เนื�องจากว่ามีปรากฏในรัฐธรรมนูญของรัฐ ” 

 
  นักวิชาการผู้ทรงคุณวุฒิคนหนึ�งกล่าวว่า 
 

  “   เท่าที�ผมทราบมา ประชาชนส่วนใหญ่ในรัฐเปอร์ลิส และประชาชนที�อยู่
นอกเปอร์ลิส จะเป็นคนเชื�อชาติไหนกต็ามนั�น ผู้ที�เราอาจจะกล่าวได้ว่าเป็นผู้ที�ไม่
มีความรู้เกี�ยวกับเรื�องศาสนา เมื�อใดที�มุฟตีย์รัฐเปอร์ลิสได้ออกฟัตวา ที�เรารู้ว่า
รัฐเปอร์ลิสไม่ยึดติดกับมัซฮับหนึ�งมัซฮับใด เราพิจารณาดูทุกมัซฮับ เพียงแต่ว่า
เราเลือกว่ามัซฮับใดที�มีแนวทางเคียงที�ใกล้ที�สุดกับแนวทางอัสสะลัฟอัศศอลิหฺ
เมื�อใดกต็ามที�ฟัตวาออกมา แล้วขัดกับพฤติกรรมการดําเนินชีวิตของผู้คนส่วน
ใหญ่ในสงัคมโดยภาพรวมแล้ว ควรถือว่าฟัตวาดังกล่าวเป็นฟัตวาไม่ใช่ว่ามาจาก
มุฟตีย์ แต่ฟัตวาเป็นของสังคมที�เป็นสังคมที�ยอมรับในวิชาความรู้ หรือที�ยอม
ปฏิบัติตามหลักฐานข้อเทจ็จริง กลุ่มพวกนี� กจ็ะยอมรับฟัตวา ส่วนกลุ่มคนที�ไม่
ยอมรับในวิชาความรู้ ไม่มีความคิดเหน็เปิดกว้างแล้ว ยังคงไม่ยอมรับ ถ้าคิดเป็น
ร้อยละแล้ว มีคนจาํนวนมากที�ไม่ให้ความสนใจกบัเรื�องศาสนา พวกเขาชอบที�จะ
ปฏิบัติตัวตามวัฒนธรรมและประเพณีสมัยก่อน แม้ว่าเราจะนําเสนอว่าเราใช้
เหตุผลและหลักฐานทางศาสนากต็าม อาจจะกล่าวได้ว่าคนกลุ่มนี� ยังคงได้รับ
อทิธพิลจากผู้ รู้ และวัฒนธรรมและประเพณีที�สบืทอดกนัมาจากบรรพบุรุษ ” 

 
  ประชาชนชาวเปอร์ลิสคนหนึ�งกล่าวว่า 
 

 “ พวกที�ไม่เห็นด้วยนั�น สาเหตุเกิดจากอนัดับแรกเรื�องของการเมือง ที�สอง
เป็นเพราะมีความคิดที�คับแคบ ไม่เปิดกว้าง ”  

 “กลุ่มที�ไม่เรียนกมี็ คือไม่รู้วิชา เหตุผลของพวกเขาคือทาํตามปู่ยาตายาย
ของพวกเขา ถ้าปู่ย่าตายายทาํแบบนี� แล้ว ทาํไมเราจึงทาํไม่ได้ สิ�งที�คนเฒ่าคนแก่
ทาํกันนั�น เป็นไปไม่ได้ที�จะไม่มีผลตอบแทนเป็นสวรรค์ เหตุผลของกลุ่มนี� กจ็ะ
เป็นแบบนี�  เหล่านี� เป็นหนึ� งในความคับแคบในความคิด การไม่เปิดกว้าง 
การศึกษาของพวกเขาถึงขั�นนั�นเอง จึงไม่อาจที�จะเข้าใจได้หมด ในมาเลเซียนี�  
แนวคิดที�เป็นอุตริกรรม (บิดอะฮ)ฺ กเ็ยอะ ที�บอกว่าบิดอะฮมีฺสอง บิดอะฮหฺะสะ



124 

 

นะฮ ฺบิดอะฮฎฺอลาละฮ ฺบิดอะฮฏฺอลาละฮทฺําไม่ได้ แต่ทุกอย่างที�ดีๆ ทั�งหมด
พวกเขาอ้างว่าเป็นหะสะนะฮ ฺเช่น การทาํเมาลิดนาบีย์ เขาถือว่าเป็นบิดอะฮหฺะ
สะนะฮ ฺ” 

  “ และเกิดจากความอ่อนแอของการเรียนวิชาหะดีษ มีคนเอาฟิกฮมฺาใช้กัน
มาก แต่ไม่ลงลึกในวิชาหะดีษ อันนี� แหละที�ผิด และยังมีมากที�เอาแนวทางตา
รีกตัที�ขัดแย้งกบัหะดีษมาใช้ ” 

 
  ในขณะที�บางคนให้เหตุผลว่า ฝ่ายที�ไม่เหน็ด้วยนั�น เป็นเพราะเหตุผลทางการเมือง 
โดยประชาชนชาวเปอร์ลิสคนหนึ�งกล่าวว่า 
 

“มัสยิดนี� ได้รับอิทธิพลจากพรรคการเมือง รัฐบาลที�สร้างเป็นรัฐบาลพรรค
การเมืองอื�น เมื�อมีการออกคาํฟัตวา พรรคอื�นกจ็ะบอกประมาณว่า นี�เป็นฟัตวา
ของพรรคของพวกเขานะ เราจะต้องทาํตามฟัตวาของพรรคเรา” 

“ สุเหร่าบางแห่งกเ็ป็นของพรรคการเมือง ยกเว้นสุเหร่าที�สร้างโดยรัฐบาล 
จึงทาํตามสนุนะฮไฺด้ ” 

“ ถ้าเราทําสุเหร่าในกอรยะฮหฺนึ�ง เช่นในกอร์ยะฮฺศรี ในด้านอาํนาจนั�นอี
หม่ามมีอาํนาจในสเุหร่าดังกล่าว แต่ถ้าสเุหร่านั�นสร้างขึ�นโดยพรรคการเมืองแล้ว 
อีหม่ามกไ็ม่มีอาํนาจเลย ด้วยเหตุนี� จึงมีคนตามและไม่ตาม ...แต่ถ้าสุเหร่าไม่
ยอมตามอีหม่ามแล้ว กไ็ม่เป็นไร” 

“ ส่วนใหญ่แล้วปฏิเสธที�จะยอมรับ อาจกล่าวได้ว่าที�ยอมรับนั�นมีน้อย และที�
ปฏิเสธมีเยอะ ตัวอย่างเช่น ฟัตวาต่างๆที�ออกโดยรัฐ ที�ขัดแย้งกับฟัตวาที�ออก
โดยนักการเมืองมีเยอะ เพราะในการเมืองมาเลเซียมีพรรค PAS พรรคอิสลาม
ในมาเลเซีย ซึ� งในนั�นมีผู้ รู้เยอะ เมื� อพรรคฯได้ออกฟัตวาหนึ�งๆ ในขณะที�
รัฐเปอร์ลิสก็ออกฟัตวาในเรื� องเดียวกันเช่นกัน แต่ฟัตวากลับออกมาไม่
เหมือนกัน จึงเกิดความขัดแย้งทางความเห็นขึ� น ความแตกต่างในด้าน
ความคิด ” 

    
  อย่างไรกต็ามเมื�อผู้ วิจัยไปสมัภาษณ์ผู้ที�ไม่เหน็ด้วยกบัแนวทางฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส  
พบว่าผู้ที�ไม่เหน็ด้วยเหน็ว่าเหตุผลที�ไม่ยอมรับคือ การไม่ยอมรับว่าเหตุผลอ้างอิงของคณะกรรมการ
ฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสไม่มีนํ�าหนัก 
 
 
 



125 

 

 
  อหิม่ามมัสยิดท่านหนึ�งที�ไม่เห็นด้วยกบัแนวฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส กล่าวว่า 
 

  “ ที�มัสยิดไม่อนุญาตให้มีการอ่านยาซีนในมัสยิด จริงๆ ถามเพื�อนผมดูส ิ
ห้ามมีการอ่านยาซีนในกิจกรรมหนึ�งๆ เช่น อ่านยาซีนในวันศุกร์ สํานักงาน
ศาสนาอิสลาม ไม่อนุญาต นอกจากนี�  อายะฮอฺลักุรอานต่างๆ ที�ติดอยู่กบัฝาผนัง
จะต้องเอาออก พวกเขาให้เอาออก เมื�อสอง สาม สี�เดือนที�ผ่านมา ได้มีการถอด
อายะฮตฺ่างๆที�ติดไว้ที�ผนังมัสยิดแห่งหนึ�งทั�งมัสยิด มันเป็นคาํสั�งของสาํนักงาน
ศาสนาอิสลาม ” 

 
 “แต่อายะฮอฺลักุรอานพวกเขาให้เอาออก แต่มีบางคนที�นั�นพูดว่า ใครจะเอา

ออกกเ็ชิญ แต่สาํหรับเราแล้ว เราจะไม่เอาออกอายะฮขฺองอัลลฮอฺย่างแน่นอน 
เราไม่ต้องการที�จะแบกรับบาป ผิดตรงไหนที�เราจะเอาอายะฮติฺดผนัง เช่น คําว่า 
“อลัลอฮ”ฺ หรือ“มุฮัมมัด” หรืออายะฮอฺื�นกไ็ม่อนุญาต ” 

 
 “ ปีที�ผ่านมา มีการกดดัน หลังท่านละหมาดญะมาอะฮเฺสรจ็ หลังให้สลาม 

ไม่อนุญาตให้เราดุอาอ์เป็นหมู่ ตามที�อุซตาซได้เล่ามาเมื�อสกัครู่นี�  คือต่างคนต่าง
อ่าน คนที�ไม่ทาํกก็ลับเลย ถ้าดูตามการปฏิบัติจริงแล้ว ที�ทาํกันมีประมาณ 30 
กว่าคน ถ้ามีคนละหมาดเป็นร้อยๆคน ” 

 
  “ ที�นี�อาศัยแนวคิดวะฮะบีย์ วะฮะบีย์ไม่ยึดตามมัซฮับ ผมเองกเ็ดินทางไป

หลายรัฐเหมือนกัน นอกจากสิงค์โปเท่านั�น ผมพูดจริง เพราะผมเคยเป็นทหาร
มาก่อน ผมไม่ใช่คนที�นี� แต่เป็นคนเคดาห์ เคดาห์ ปาหัง ซาบาห์ ซาราวัค ผมไป
หมดแล้ว ผมกลับมาที� เปอร์ลิสและเห็นว่าเปอร์ลิสแหละที� ไม่เหมือนเพื�อน 
แปลกกว่าคนอื�นหน่อย ” 

 
 “เมื�อก่อนที�นี�มีคนตามชาฟิอีย์เยอะ ถึงตอนนี� ไม่มีการแบ่งเป็นสองพวก มี

การทาํตามเยอะ คนทาํตามวะฮะบีย์กัน เรากต็ามวะฮะบีย์ด้วย ผมเคยถามท่าน
ผู้ รู้เกี�ยวกับเรื�องนี�  เขาบอกว่าเรื�องแบบนี�  เราอย่าสร้างความขัดแย้งกันกันมาก 
เพราะว่าเราอยู่ใน 73 กลุ่ม ที� ถูกต้องที�สุดมีแค่กลุ่มเดียวเท่านั�น 73 กลุ่ม 
เยอะน่ะ ผมได้มีโอกาสไปมักกะฮ ฺมีคนนั�งตะฮียัตที�นั�งแบบนี� กม็ี เราเมื�อตะฮียัต
เราจะนั�งแบบนี�  พวกเขามีกลุ่มของพวกเขา นี�แหละที�บอกว่า 73 กลุ่ม ทั�งหมดก็
ไม่ใช่เหมือนกันหมด ผมดูที�มักกะฮ ฺมีหลายแบบมาก เราไปไม่ใช่เพื�ออะไร ก็



126 

 

เพื�อไปดูประชาชาติของท่านนบีมูฮัมมัดว่าเป็นอย่างไรบ้าง มีรูกัวะอ์ ซู�ูด แบบ
ต่างๆนาๆ มีคนนั�งตะฮียัตแบบ...ไม่ใช่ว่าเขานั�งแบบนั�นคนเดียว แต่ยังมีอีก
หลายคน เป็นกลุ่มของพวกเขา พวกจีน ฝรั�งพวกเขากน็ั�งแบบเราเหมือนกันใช่
ไหม แต่ไม่รู้ มันเป็นอย่างไร แต่ตามที�บอกแหละมี 73 กลุ่ม กลุ่มเดียวเท่านั�นที� 
แล้วแต่จะเชื�อเถอะ ส่วนเรานั�น เรากท็าํ เมื�อก่อนเราตามชาฟิอีย์ แต่ตอนนี� เรา
มาตามอย่างอื�น มิใช่ว่าทาํไม่ได้ใช่ไหม ” 

 
 นอกจากนั�น ฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสยังมีปัญหาการไม่ได้รับการยอมรับจากประชาชนใน
รัฐอื�นๆ   Prof. Madya  Dato’ Alim  Setia   Ahmad  bin  Jusoh  กรรมการฟัตวาแห่งรัฐเปอร์ลิ
สท่านหนึ�ง เล่าว่านักเขียนในมาเลเซียหลายคนโจมตีระบบฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส อันเนื�องมาจากความ
แตกต่างทางความคิด โดยกล่าวว่า 

 “ พวกเขาเขียนต่างๆนาๆ พวกเขาว่ากลุ่มวะฮะบีย์ในเปอร์ลิสนี� ยึดแนวคิด 
วะฮะบีย์” 

“เมื�อไม่นานมานี�  มีคนเขียนคอลัมป์หนึ�งของวารสารฉบับหนึ�ง เขาเขียนว่า 
รัฐเปอร์ลิสได้ออกจากญะมาอะฮ ฺด้วยเหตุนี�  พวกเขาเลือกแนวทางเดินของ
ตัวเอง ไม่ยอมตามมัซฮับหนึ�งมัซฮับใด เราจะต้องต่อต้านพวกนี� อย่างจริงจัง ... 
ตอนนี� เรากาํลังคิดจะตอบโต้บทความของเขา เพราะเขาได้หมิ�นกฎหมายแห่ง
รัฐเปอร์ลิส ” 

 
  จากปัญหาการไม่ยอมรับดังกล่าว  สาํนักงานศาสนาอสิลามและคณะกรรมการฟัตวา  
ได้หาทางแก้ไขโดยการพัฒนาความรู้ความเข้าใจของประชาชนในรูปแบบต่างๆ  
  Prof. Madya  Dato’ Alim  Setia   Ahmad  bin  Jusoh  กรรมการฟัตวาแห่ง
รัฐเปอร์ลิสท่านหนึ�ง กล่าวว่า 

 “ ตามความเป็นจริงแล้ว เราจะมีคําสั�ง หรือมีหนังสือ เพื�อให้ปฏิบัติตาม
แนวทางของเรา แนวทางที�อยู่ภายใต้บทบัญญัติแห่งกฏหมายของรัฐเรา ผู้ที�ไม่
ปฏิบัติตามกมี็ แต่เรายังไม่มีการดําเนินการต่อพวกเขา เราได้แต่อธิบายและ
ชี� แจง เมื�อไม่นานมานี�  เราได้จัดการเสวนา อสิมาอีล ลุตฟี กม็า เสวนาเรื�องอะฮฺ
ลิสสนุนะฮวัฺลญะมาอะฮ ฺสะลาฟียะฮ ฺที�เปอร์ลิสนี�  ” 

 “ มีอิสมาอีล ลุตฟี มีผู้บรรยายจากอินโดนีเซีย จากกรุงกัวลาลัมเปอร์ และ
ผมเอง กษัตริย์ได้ให้เกียรติเปิดพิธี พระองค์กยึ็ดถืออย่างเหนียวแน่นเช่นกัน 
แม้ว่าพระองค์ไม่เรียนด้านศาสนามาโดยตรง แต่พระองค์กท็รงชอบอ่านหนังสือ
มาก ฉะนั�นตอนนี�  หากพระองค์ชี� แจงอะไรเกี�ยวกับเรื�องดังกล่าว พระองค์กจ็ะ
ตรัสว่าอย่าไปตั�งข้อหาว่าหลงผิด อย่าไปว่าเป็นกลุ่มวะฮะบีย์ ถ้าไม่พอใจตรงไหน



127 

 

ก็ให้มาพูดคุยกันที� นี�  เรามาอภิปรายกับบรรดาอุลามาอ์ที� นี�  หรือเรียกเราไป
อภิปรายที�โน่นกไ็ด้ ถ้าพบว่าอันไหนมีนํ�าหนักมาก และขัดกบัจุดยืนของเรา เรา
จะทาํตามอลักุรอานและสนุนะฮ ฺ” 

 
นักวิชาการบางคนให้ความเหน็ว่า 
 
“ การทําให้ผู้คนเข้าใกล้กับวิชาความรู้ ด้วยวิธีการมามัสยิดเพื�อมาฟังการ

บรรยายจากอุซตาซ ผู้ รู้ รูปแบบนี� คิดว่าน่าจะดีกว่า ” 
 
และนักวิชาการอกีบางคนกล่าวว่า 
 
“ เราต้องเข้าใจว่าฟัตวา สําหรับประชาชนในการถือว่าเป็นหน้าที� ของ

ประชาชนในการปฏิบัติตามหุก่มนั�น ถ้าเป็นกอฎี คําพิพากษาที�ออกโดยกอฎี
ประชาชนจะต้องปฏิบัติตาม แต่สาํหรับฟัตวาที�ออกโดยฝ่ายมุฟตีย์นั�น ประชาชน
ไม่จาํเป็นต้องปฏิบัติตาม ฉะนั�นถ้าจะมีการดาํเนินการ หรือบทลงโทษ หรืออะไร
กแ็ล้วแต่สาํหรับผู้ที�ไม่ปฏิบัติตามนั�น ผมไม่เห็นว่ามันเป็นความจาํเป็น ที�สาํคัญ
คือเราจะต้องสร้างการตื�นตัวแก่คนในสงัคมว่าสิ�งที�รัฐกาํลังทาํอยู่นั�นกเ็พื�อนําการ
พัฒนา หรือเพื�อสร้างความเข้าใจต่อศาสนาอิสลามให้มากขึ�น ” 

 
 
   นอกจากนั�นปัญหาการไม่ยอมรับดังกล่าว  อาจแก้ไขโดยการแก้ไขกฎหมายให้ทุก
มัสยิดจะต้องอยู่ภายใต้การกาํกบัดูแลของสาํนักงานศาสนาอสิลาม  

 Prof. Madya  Dato’ Alim  Setia   Ahmad  bin  Jusoh  กรรมการฟัตวาแห่ง
รัฐเปอร์ลิสท่านหนึ�ง กล่าวว่า 

 
“ จริงๆ แล้วทุกมัสยิดจะต้องอยู่ภายใต้การกาํกับดูแลของสาํนักงานศาสนา

อสิลาม มีบางมัสยิดกไ็ม่ทาํ ” 
 

 นักวิชาการคนหนึ�งว่า 
 
 “ฝ่ายเบื� องบน ผมหมายถึงสาํนักงานกิจการศาสนาอิสลาม เมื�อใดที�ฝ่าย

เบื� องบนมีอาํนาจในการวางรูปแบบ และสามารถออกคําสั�งไปยังมัสยิดต่างๆที�
เกี�ยวกับข้อมูล ฟัตวา ตลอดจนข้อมูลใดก็แล้วแต่ที�เกี�ยวกับมุฟตีย์ ผมคิดว่า



128 

 

น่าจะได้ผลอย่างยิ�ง หากเปรียบเทียบกับรัฐอื�นๆที�มีอยู่ในมาเลเซีย เพราะอะไร 
เพราะว่าการที�สามารถควบคุมระดับเบื� องบน เช่นระดับเบื� องบนมีเข้าใจในสุน
นะฮ ฺด้วยเหตุนี� ระดับล่างจึงยอมรับได้ ถึงแม้ว่าจะยังคงมีความคิดเก่าๆหลง
เหลืออยู่กต็าม ” 

 
  นักวิชาการอกีคนหนึ�ง กล่าวว่า 

 
 “ มัสยิดกเ็ช่นกัน เนื�องจากสาํนักงานมุฟตีย์ใช่ว่ามีอาํนาจในการบังคับ มัน

ไม่ใช่องค์กรที�มีอํานาจบังคับ ดังเช่น องค์กร YAKIM สํานักงานมุฟตีย์เป็น
เพียงหน่วยงานหนึ�งที�มีหน้าที�ออกหุก่มนั�น หุก่มนี�  และหุก่มนั�นอนัที�จริงแล้วควร
ที�จะต้องถูกนํามาประยุกต์ใช้พร้อมๆกัน เราบอกว่าเป็นประเทศอิสลาม นั�นใช่ 
แต่อะไรหล่ะคือการนาํมาประยุกต์ใช้ มีมาตราบัญญัติหรือไม่ว่าถ้าไม่ปฏิบัติตาม
อย่างนี� แล้วบทลงโทษจะเป็นอย่างนั�น ถ้าอีหม่ามๆทาํในสิ�งที�ขัดกบัหลักเกณฑ์ที�
ได้วางไว้จะมีบทลงโทษอย่างไร เป็นต้น กล่าวคือหุก่มนั�นไม่มีลักษณะเป็นหุก่ม
เฉพาะและเจาะจง จะเป็นการดีกว่าถ้าเมื�อใดจะมีการออกฟัตวาและเราดู
ขอบเขตความสามารถในการนาํมาประยุกต์ใช้ ดูว่าเรามีกาํลังความสามารถมาก
น้อยเพียงใด ให้พอกบักาํลังของเรา เพื�อให้เราสามารถนาํมาประยุกต์ใช้ฟัตวาได้
จริง ส่วนอันไหนที�เราคิดว่าเกินขอบเขตและอาํนาจของเรานั�น เรากไ็ม่ต้องฝืน 
จะเป็นการดีกว่าหากเราใช้วิธีการอบรมและสั�งสอนคนในสังคมให้เข้าใจว่า
อสิลามคืออะไร ” 

  
 
  ในขณะที�นักวิชาการบางคนเห็นว่าแนวทางพัฒนาปัญหาการไม่ยอมรับของประชาชน
นั�น ควรแก้ปัญหาโดยการให้ทุกคนมีจรรยาบรรณในการยอมรับความแตกต่างทางความคิด  โดย
กล่าวว่า 

“ในความคิดและการสังเกตของผมนั�น ความขัดแย้งในด้านความเห็นใน
บรรดานักวิชาการนั�นมีอยู่เสมอ เรื�องนี� กลับไปยัง 2 พฤติกรรม จากกลุ่มผู้ที�สืบ
ทอดการตักลีดหรือสมบัติเก่าแก่กดี็ หรือกลุ่มผู้ที�มีความรู้ที�มีความต้องการที�จะ
หาวิชาความรู้ เปิดกว้างที�จะเรียนรู้ และไม่ยึดติดกับแนวคิดใดแนวคิดหนึ�ง กลุ่ม
นี� จะเปลี�ยนจุดยืนเมื�อค้นพบกับข้อเทจ็จริงเกี�ยวกับความเห็น และเหตุผลที�มี
หลักฐาน สองกลุ่มนี�แน่นอนย่อมมีความไม่เห็นพ้องต้องกันระหว่างสองแนวทาง
ดังกล่าว ทั�งกลุ่มที� เปิดกว้างที� ต้องการค้นหาหลักฐาน และกลุ่มที�ยังคงไว้ซึ� ง
พฤติกรรมแบบเก่าๆ มีความต้องการที�จะยึดตามนั�นเช่นกนั จึงไม่ได้หมายความ



129 

 

ว่าบรรดาผู้รู้ ทั� งหลายนั�นไม่อ่านตํารา หรือไม่ศึกษาภาษาอาหรับ เพียงแต่
ความเห็นที�อยู่เหนือหลักฐานนั�น การให้ความสําคัญกับสติปัญญามากกว่า
หลักฐานที�ปรากฏ พูดอย่างนั�นอย่างนี�  ตามความเห็นของผมนั�น ถ้าฝ่ายต่างๆมี
ความบริสุทธิ�ใจในการหาความจริงในอิสลาม ตามการปฏิบัติของท่านนบีและ
บรรดาเศาะหาบะฮ ฺแน่นอนเราจะต้องมาเจอกันที�จุดๆหนึ�ง แต่หากต่างฝ่ายมี
ผลประโยชน์ส่วนตัวซ่อนเร้นอยู่ แน่นอนก็จะเกิดความขัดแย้งกันในเรื� อง
ดังกล่าวตลอดไป ” 

 
  ในขณะที�นักวิชาการบางคนเห็นว่าแนวทางพัฒนาปัญหาการไม่ยอมรับของประชาชน
นั�น ควรแก้ปัญหา ควรใช้วิธปีรองดอง โดยกล่าวว่า 
   

“ อยากให้สาํนักงานกจิการอสิลามใช้การปรองดอง ใครจะทาํกท็าํไปเถอะ จะ
อ่านกูนูตกด็ี จะอ่านดุอาอ์เสียงดังหลังละหมาดกด็ี อาซานสองครั�งในวันศุกร์ก็
ดี ” 

 
  สาํหรับผู้ที�ดูหมิ�นเหยียดหยามฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส  ผู้ที�เกี�ยวข้องบางส่วนเห็นว่า 
ควรแก้ปัญหาโดยการใช้กฎหมายฟ้องร้อง  โดย Prof. Madya  Dato’ Alim  Setia   Ahmad  bin  
Jusoh  กรรมการฟัตวาแห่งรัฐเปอร์ลิสท่านหนึ�ง กล่าวว่า 
 

“เมื�อไม่นานมานี�  มีคนเขียนคอลัมป์หนึ�งของวารสารฉบับหนึ�ง เขาเขียนว่า 
รัฐเปอร์ลิสได้ปฏิเสธสังคมมาเลเซีย ด้วยพวกเขาเลือกแนวทางเดินของตัวเอง 
ไม่ยอมตามมัซฮับหนึ�งมัซฮับใด เราจะต้องต่อต้านพวกนี� อย่างจริงจัง ... ตอนนี�
เรากาํลังคิดจะตอบโต้บทความของเขา เพราะเขาได้หมิ�นกฎหมายแห่งรัฐเปอร์
ลิส ” 

 
2. ปัญหาสงัคมที�สบืเนื�องมาจากแนวคิดการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสโดยอ้อม 

 
   ปัญหาสงัคมนี� อาจจะไม่ใช่ปัญหาที�เกี�ยวข้องกับการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสโดยตรง แต่
เป็นปัญหาที� เกี�ยวข้องโดยอ้อมสืบเนื�องมาจากการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส ทั� งในด้านแนวคิดและ
ประสทิธภิาพของการฟัตวา   ปัญหาเหล่านี� ได้แก่  
   
 
 



130 

 

 
ก. ทาํให้ไม่มีการอนุรักษ์ประเพณีและวัฒนธรรมบางประการ 
 

     ประชาชนชาวเปอร์ลิสรุ่นอาวุโสบางส่วนสะท้อนถึงความรู้สึกเสียใจที�
การศึกษาดั�งเดิมแบบปอเนาะโบราณกาํลังจะสญูสิ�นไปจากรัฐเปอร์ลิส  เนื�องจากในปัจจุบันปอเนาะใน
รัฐเปอร์ลิสมีเพียงแห่งเดียว ทั�งๆที�เป็นสิ�งควรอนุรักษ์เอาไว้  สังเกตได้ถึงบรรยากาศแห่งความหดหู่
และการราํลึกถงึวันแห่งอดีตในวงสนทนาของประชาชนกลุ่มนี�   
   

 “ลองไปถามดูว่าในเปอร์ลิสมีปอเนาะไหม เกี�ยวกับการเรียนศาสนานี� ไม่มี
แล้ว ” 

“ในเปอร์ลิสกมี็อยู่แค่อินจินั�นเอง ” 
“ ในเคดาห์ยังมีปอเนาะอีกหลายแห่ง เป็นปอเนาะตามหมู่บ้าน ยังมีโต๊ะครู

อกีหลายคน แต่ที�นี�หมดไปแล้ว” 
 “ วัฒนธรรมปอเนาะที�นี�นี�  อาจกล่าวได้ว่าสญูหายจากสังคมไปแล้ว อันที�จริง

แล้วมันควรต้องมีปอเนาะ ”  
“ ไม่มีการยอมรับสิ�งที�ปอเนาะได้สั�งสอน แล้วจะเปิดปอเนาะเพื�ออะไร ”  

 
ข. ปัญหาความเข้มงวดในเรื�องการสมรส 

 
   ประชาชนชาวเปอร์ลิสบางส่วนเห็นว่า ระบบกฎหมายอิสลามของรัฐเปอร์ลิส 
ยังมีปัญหาเกี�ยวกับขั�นตอนการสมรสที� ยุ่งยาก  และเห็นว่าเป็นเหตุผลหนึ�งที�ทาํให้การผิดประเวณี
เกดิขึ�นอย่างแพร่หลาย   

 “ คือรัฐบาลนี� ไม่ค่อยส่งเสริมให้การนิกะหฺเป็นเรื�องง่าย คือจะต้องมีการ
อบรม ต้องมีวาลีย์  สาํหรับคนที�มีวาลีย์นั�นไม่มีปัญหา แต่สาํหรับคนที�ไม่มีวะ
ลีย์หล่ะ เหมือนคนอินโดนีเซีย วาลีย์ของเขาอยู่ไกล ถ้าเป็นเหมือนที�ไทยทาํกัน 
ถ้ามีเงื�อนไขครบถ้วนแล้ว กไ็ม่มีปัญหาอะไรแล้ว มีคนที�นี� ไปนิกะฮทฺี�โน่นมาก
....” 

 “เดือนสองเดือนยังนิกะฮกฺนัไม่ได้เลย  ” 
 “ ทิ� งลูกในห้องนํ�าบ้าง ในมัสยิดบ้าง ” 
“นี�มีข่าวว่าคืนนี�จะมีการฝังศพใหม่ เป็นศพของทารก ” 
“ ทิ� งลูก ทิ�งเดก็ ทิ� งทารก อนันี�ที�เราไม่รู้ว่ามีการสมรส  สาเหตุเพราะไม่สมรส

แหละที�ทาํให้เรื�องแบบนี�มันเกดิขึ�นมา ทุกวัน” 
 



131 

 

   ประชาชนชาวเปอร์ลิสบางส่วนจึงเห็นว่ารัฐบาลไม่ควรเข้มงวดในเรื�องการสมรส
เกนิไป โดยกล่าวว่า     

“ ถ้าคนจะแต่งงานมีพยาน มีวาลีย์แล้ว จะต้องจัดให้แต่งงานเลย ถ้าไม่แล้ว 
จะทาํให้เป็นอย่างอื�น เป็นสาเหตุทาํให้เกิดปัญหาการทิ� งลูก ที�เป็นข่าว ” 

“มีปัญหาเยอะมาก ถ้าจะแต่งงานสองต้องให้ภรรยาคนแรกลงลายมือชื�อ
ยินยอมก่อน...และแน่นอนว่าภรรยาคนแรกไม่อนุญาตให้แต่งงานสองหรอก ” 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



132 

 

 
 
 

บทที�  5 
สรุปผลการวิจัย  อภิปรายผลและขอ้เสนอแนะ 

   
5.1 สรุปผลการวิจัย 
 
    การวิจัยเรื�องระบบการวินิจฉัยกฏหมายอิสลาม ( ฟัตวา ): กรณีศึกษารัฐเปอร์ลิส 

ประเทศมาเลเซีย มีวัตถุประสงค์  เพื�อศึกษาระบบฟัตวา   ประสิทธิภาพของระบบฟัตวาของรัฐเปอร์

ลิส ประเทศมาเลเซีย  และทศันะของผู้ที�เกี�ยวข้องต่อปัญหาของระบบฟัตวาและแนวทางในการพัฒนา

ระบบฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส ประเทศมาเลเซีย 

   การวิจัยในครั�งนี� เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ  (Qualitative Research)    โดยรวบรวม
ข้อมูลจากตาํรากฎหมายอิสลาม  เอกสารเกี�ยวกบัระบบการฟัตวาในรัฐเปอร์ลิส และข้อมูลภาคสนาม
จากการสมัภาษณ์มุฟตีย์และหน่วยงานที�เกี�ยวข้องกบัการฟัตวา  
   วิธกีารวิจัยประกอบด้วยกลุ่มตัวอย่าง  เครื�องมือในการวิจัย  การเกบ็รวบรวมข้อมูล  
และการวิเคราะห์ข้อมูล มีรายละเอยีดตามลาํดับดังนี�  
  กลุ่มตวัอย่าง 

  กลุ่มตัวอย่างในการวิจัยครั� งนี�  เน้นศึกษาเฉพาะผู้ที�มี ส่วนเกี�ยวข้องโดยตรงกับ
กระบวนการฟัตวาตามกฎหมายของรัฐเปอร์ลิส กลุ่มตัวอย่างที�ใช้ในการวิจัย ไจึงประกอบด้วยกลุ่ม
ตัวอย่างต่างๆ  ได้แก่  มุฟตีย์    สาํนักงานศาสนาอิสลาม คณะกรรมการฟัตวาแห่งรัฐเปอร์ลิส  
นักวิชาการอสิลาม  และประชาชนทั�วไป รัฐเปอร์ลิส 
 เครื�องมือในการวิจยั   
  เครื�องมือในการวิจยัครั�งนี� ใช้แบบสมัภาษณ์แบบมีโครงสร้างที�ใช้ในการสมัภาษณ์แบบ
เจาะลึกเกี�ยวกบัความเหน็ของผู้ที�มีส่วนเกี�ยวข้องโดยตรงกบัการฟัตวาในรัฐเปอร์ลิส 
  การเก็บรวบรวมขอ้มูล 
  การเกบ็รวบรวมข้อมูลใช้วิธกีารดังนี�  
 ข้อมูลเอกสาร เป็นการศึกษาข้อมูลเอกสารเกี�ยวกับการฟัตวาในบทบัญญัติอิสลาม  
และระบบฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส   และข้อมูลภาคสนาม  เป็นข้อมูลเกี�ยวกับความเห็นของผู้ที�มีส่วน
เกี�ยวข้องโดยตรงกบัการฟัตวาในรัฐเปอร์ลิส   

ข้อมูลเหล่านี� ได้มาโดยการวิเคราะห์เอกสารและการสมัภาษณ์เจาะลึกประกอบแบบ
สมัภาษณ์กบักลุ่มตัวอย่างดังกล่าว และการสงัเกต 



133 

 

   
  การวิเคราะหข์อ้มูล 
 การวิเคราะห์ข้อมูล  แบ่งออกเป็นการวิเคราะห์ข้อมูลเอกสาร  และการวิเคราะห์ข้อมูล
ที�ได้จากการสมัภาษณ์ดังนี�  

  1. การวิเคราะห์ข้อมูลเอกสาร   
      ในการศึกษาข้อมูลเอกสารเกี�ยวกับการฟัตวาในบทบัญญัติอิสลาม  ใช้วิธีการ

วิเคราะห์ข้อมูลเอกสารทางกฎหมายอสิลามในรูปแบบการวิเคราะห์เชิงพรรณนา  
  ในการวิเคราะห์เชิงพรรณนา ผู้ วิจัยใช้วิธีการเรียบเรียงข้อมูล  ประกอบการอธิบาย 

การให้ข้อสงัเกต  และการวิจารณ์  ตามวิธกีารดังนี�  
 วิธีการเรียบเรียงข้อมูล ผู้วิจัยจะทําการรวบรวมข้อมูลในหัวข้อที� เกี�ยวข้องตาม

วัตถุประสงค์ของการวิจัยจากเอกสาร โดยผู้ วิจัยจะอธิบาย  ให้ข้อสังเกต หรือวิจารณ์ตามความ
เหมาะสม 
 2. การวิเคราะห์ข้อมูลที�ได้จากการสมัภาษณ์ ผู้วิจัยวิเคราะห์ตามขั�นตอนดังนี�  
      2.1  ตรวจสอบความถูกต้องสมบูรณ์ของข้อมูลที�ได้จากการสัมภาษณ์ตาม
โครงสร้างในแบบสมัภาษณ์  การสมัมนาระดมความคิดเห็นและข้อเสนอแนะจากผู้ทรงคุณวุฒิ 

     2.2  ใช้วิธีการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพในรูปแบบต่างๆ  เช่น  การให้
ความหมาย (Interpretation) การเชื�อมโยงเชิงตรรกะ (Logical Association) รวมทั�งการวิเคราะห์
เปรียบเทียบข้อมูล (Constant Comparison)  โดยนําข้อมูลมาเปรียบเทียบความเหมือนและความ
แตกต่าง และสร้างเป็นข้อสรุป   
   จากการศึกษาระบบการวินิจฉัยกฏหมายอิสลาม ( ฟัตวา ): กรณีศึกษารัฐเปอร์ลิส 
ประเทศมาเลเซีย    สรุปผลตามวัตถุประสงค์ได้ ดังนี�  
 
   วตัถุประสงคที์� 1   เพื�อศึกษาระบบฟัตวาของรฐัเปอรล์ิส ประเทศมาเลเซีย 
 
  จากการศึกษาตามวัตถุประสงค์ข้อที� 1 พบว่า  ระบบการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสประ
กอบด้วย กลไกการฟัตวา และกระบวนการดําเนินการ  ส่วนกระบวนการดําเนินการ ประกอบด้วย  
การขอคาํฟัตวา   การดาํเนินการฟัตวา    การแก้ไขเพิ�มเติมหรือการเพิกถอนการคาํฟัตวา  ดังนี�  

ก. กลไกการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส ประกอบด้วย  บทบัญญัติว่าด้วยการฟัตวาใน
ศาสนาอิสลาม กฎหมายที�เกี�ยวข้องกับการฟัตวา อันได้แก่ รัฐธรรมนูญแห่งสหพันธ์มาเลเซีย ( 
PERLEMBAGAAN PERSEKUTUAN )  รัฐธรรมนูญแห่งรัฐเปอร์ลิส ( Law of the Constitution  
of  Perlis )  พระราชบัญญัติการบริหารศาสนาอสิลาม 2006 (Enakmen Pentadbiran Agama Islam 
2006 )  พระราชบัญญัติความผิดทางอาญาเกี�ยวกับบทบัญญัติศาสนาอิสลาม 1991 ( Enakmen 



134 

 

Jenayah Dalam Syarak 1991 )    และหน่วยงานและบุคลากรที�เกี�ยวข้องกบัการฟัตวา  ได้แก่  มุฟ
ตีย์    คณะกรรมการฟัตวา  สาํนักงานศาสนาอสิลามและจารีตประเพณีมลายูเปอร์ลิส (Majlis Agama 
Islam Dan Adat Istiadat Melayu Perlis – MAIPs )  กษัตริย์แห่งรัฐและสภากษัตริย์ ( Majlis Raja-
Raja )  คณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติ   และสาํนักงานมุฟตีย์   

 
1) การฟัตวาในบทบัญญัติศาสนาอิสลาม 

 
  การฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสเป็นไปตามบทบัญญัติอิสลามว่าด้วยการฟัตวา รวมถึง
นิยามศัพท์เฉพาะที�เกี�ยวข้องกบับทบัญญัติอสิลามที�ใช้ในกฎหมายของรัฐเปอร์ลิส 

 บทบัญญัติว่าด้วยการฟัตวาในศาสนาอิสลามที�ปรากฎอยู่ในตํารากฎหมายอิสลาม
ทั�วไปเป็นหลักการพื� นฐานของการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส บทบัญญัติเหล่านั�นบางส่วนได้แก่ ความ
จาํเป็นของการฟัตวาและมุฟตีย์ในสงัคมมุสลิม  และรูปแบบการฟัตวาแบบองค์คณะ 
  

2) รัฐธรรมนูญแห่งสหพันธม์าเลเซีย (PERLEMBAGAAN PERSEKUTUAN ) 
 
  รัฐธรรมนูญแห่งสหพันธ์มาเลเซีย  มาตรา  3 (2)(3)  และ (5)  บัญญัติให้
พระมหากษัตริย์ ( Yang di-Pertuan Agong )  และกษัตริย์แห่งรัฐ มีอาํนาจเตม็ในด้านศาสนาอิสลาม
ในฐานะประมุขของศาสนาอสิลามในรัฐที�เกี�ยวข้อง 
 

3) รัฐธรรมนูญแห่งรัฐเปอร์ลิส ( Law of the Constitution  of  Perlis ) 
 
  รัฐธรรมนูญแห่งรัฐเปอร์ลิส ( Law of the Constitution  of  Perlis ) ภาค 2 มาตรา 
5 วรรค  1  ที�บัญญัติว่า “ ศาสนาประจาํรัฐคือศาสนาอิสลามอะฮลิฺสสุนนะฮวัฺลญะมาอะฮ ฺที�มีการนับ
ถอืและปฏบิัติในรัฐ ” 
  ศาสนาอสิลามสาํนักอะฮลิฺสสุนนะฮวัฺลญะมาอะฮ ฺตามนิยามของรัฐเปอร์ลิส มีลักษณะ
ที�แตกต่างจากศาสนาอิสลามแนวอะฮลิฺสสนุนะฮวัฺลญะมาอะฮ ฺตามนิยามของรัฐอื�นๆ ของมาเลเซีย ใน
กรณีต่างๆ  เช่น  การยึดถอืมัซฮับหรือสาํนักกฎหมายอสิลาม  แหล่งที�มาของบทบัญญัติแห่งศาสนา
อิสลาม  และวิธีการอ้างอิงแหล่งที�มาดังกล่าว   
 
   นอกจากนั�นรัฐธรรมนูญยังกาํหนดหลักการไว้ว่า มัซฮับของรัฐเปอร์ลิสจะต้องเป็น
ศาสนาอิสลามอะฮฺลิสสุนนะฮฺวัลญะมาอะฮทฺี�มีการนับถือและปฏิบัติในรัฐ ซึ�งการดําเนินการตาม
หลักการนี�  ปรากฏอยู่ในกฎหมายที�เกี�ยวข้องว่า การฟัตวาจะต้องคาํนึงถึงจารีตประเพณีของชาวมลายู



135 

 

ด้วย   โดยพระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหารกิจการศาสนาอิสลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( Enakmen 
Pentadbiran Agama Islam  2006 ) มาตรา 54 (2) บัญญัติว่า 
 

  “ ในการออกคําฟัตวาภายใต้บรรพนี�   สํานักงานศาสนาอิสลามและ
คณะกรรมการฟัตวา จะต้องคํานึงถึงจารีตประเพณีมลายู และกฎหมายจารีต
ประเพณีมลายูที�ใช้บังคับอยู่ในรัฐเปอร์ลิส ” 
 

  รัฐธรรมนูญแห่งรัฐเปอร์ลิสยังบัญญัติให้การใช้กฎหมายอิสลามในรัฐเปอร์ลิสจะต้อง
สอดคล้องรัฐธรรมนูญดังกล่าว ดังที�รัฐธรรมนูญได้บัญญัติไว้ใน มาตรา 2  (2) การตีความว่า   

 (2) คําอื�น ๆ ทั�งหมดและสาํนวนที�ใช้ในการตรากฎหมายนี�   ถ้าในกฎหมาย
รัฐธรรมนูญแห่งรัฐเปอร์ลิสได้มีการนิยามความหมายดังกล่าวแล้ว  ให้มี
ความหมายตามที�ได้กาํหนดในรัฐธรรมนูญ 

 
   4) พระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหารกิจการศาสนาอิสลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( 
Enakmen Pentadbiran Agama Islam  2006 ) 
 
    พระราชบัญญัตินี� มีบรรพว่าด้วยการฟัตวาโดยเฉพาะ อันได้แก่  บรรพ 3   ตั�งแต่
มาตรา  44 - 54     
  บรรพว่าด้วยการฟัตวานี� มีชื�อบรรพว่า  บรรพ 3   การแต่งตั�งมุฟตีย์  อาํนาจเกี�ยวกับ
กจิการศาสนา  คณะกรรมการฟัตวา และฟัตวาที�เกี�ยวข้องกบัผลประโยชน์ของชาติ  มีจาํนวนทั�งสิ�น 11 
มาตรา   ตั�งแต่มาตรา  44 – 54  โดยมีเนื� อหาดังนี�  

มาตรา  44  การแต่งตั�งมุฟตีย์และรองมุฟตีย์ 
มาตรา  45  อาํนาจหน้าที�ของมุฟตีย์ 
มาตรา 46 คณะกรรมการฟัตวา 
มาตรา 47 อาํนาจฟัตวาของคณะกรรมการฟัตวา 
มาตรา 48 ขั�นตอนการทาํคาํฟัตวา 
มาตรา 49 ฟัตวาที�เผยแพร่ใน Warta มีผลผูกพัน 
มาตรา 50 การแก้ไขเพิ�มเติมหรือการเพิกถอนการคาํฟัตวา 
มาตรา 51 ฟัตวาที�เกี�ยวข้องกับผลประโยชน์ของชาติ 
มาตรา 52   การปฏบิัติตามคาํแนะนาํและข้อเสนอแนะของคณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติ 
มาตรา 53 การขอความเห็นของคณะกรรมการฟัตวา 
มาตรา 54 แหล่งที�มาของบทบัญญัติศาสนาอสิลามที�จะต้องรับรอง 
 



136 

 

5)  พระราชบัญญัติความผิดทางอาญาเกี�ยวกับบทบัญญัติศาสนาอิสลาม 1991 
( Enakmen Jenayah Dalam Syarak 1991 ) 
 
  พระราชบัญญัติความผิดทางอาญาเกี� ยวกับบทบัญญัติศาสนาอิสลาม 1991 
( Enakmen Jenayah Dalam Syarak 1991 ) กาํหนดความผิดทางอาญาเกี�ยวกบัการฟัตวาไว้  2  ฐาน
ความผิดด้วยกันคือความผิดฐานฟัตวาโดยไม่มีอาํนาจตามกฎหมาย ในมาตรา 35  และฐานเหยียด
หยามศาสนาอสิลามหรือคาํฟัตวา  ในมาตรา  39   
  พระราชบัญญัติความผดิทางอาญาเกี�ยวกบับทบัญญัติศาสนาอิสลาม 1991 
( Enakmen Jenayah Dalam Syarak 1991 ) มาตรา 35  บัญญัติว่า 
 

 “ (1) ผู้ใดทั�งโดยวาจาหรือลายลักษณ์อักษรในการทาํคาํฟัตวาและเผยแพร่
หรือเข้าใจได้ว่าเป็นการทาํและเผยแพร่ฟัตวาอย่างเป็นทางการ ในเรื�องที�
เกี�ยวกบับทบัญญัติอสิลามใด ๆ เป็นความผดิ หลังจากที�พิสจูน์ได้ว่ามี
ความผดิ ถูกปรับไม่เกนิห้าพันริงกติหรือโทษจาํคุกไม่เกนิสามปีหรือทั�งจาํทั�ง
ปรับ 
 
 โดยมีเงื�อนไขว่ามาตรานี� ไม่ใช้บังคับกบัคณะกรรมการสาํนักงานศาสนา
อิสลามหรือบุคคลอื�นปฏิบัติหน้าที�ของตนภายใต้อาํนาจที�ได้รับจากกฎหมาย
การบริหารศาสนาอิสลาม  1963 
 
 (2)  ความในอนุมาตรา (1)  ไม่ให้ใช้บังคับกบับุคคลผู้ที�แสดงทศันะของ
ตนต่อสิ�งใดๆ ที�เกี�ยวกบัศาสนาอิสลามหรือจารีตประเพณีมลายู 

 
  พระราชบัญญัติความผดิทางอาญาเกี�ยวกบับทบัญญัติศาสนาอิสลาม 1991 
( Enakmen Jenayah Dalam Syarak 1991 )  มาตรา 39  บัญญัติว่า 
 

มาตรา 39  เหยียดหยามศาสนาอิสลามหรือคาํฟัตวา  
    
 ผู้ใดไม่ว่าจะด้วยวาจาหรือลายลักษณ์อกัษรหรือการกระทาํหรือโดยวิธใีด ๆ  

กระทาํการเหยียดหยามต่อศาสนาอสิลามหรือคาํฟัตวาใดๆที�ออกถูกต้องตาม
กฎหมาย ภายใต้พระราชบัญญัติการบริหารศาสนาอิสลาม, 1963 มีความผิด   
หลังจากที�พิสจูน์ได้ว่ามีความผิด ต้องระวางโทษปรับไม่เกินห้าพันริงกติหรือ
จาํคุกไม่เกินหนึ�งปีหรือทั�งจาํทั�งปรับ 



137 

 

 
6) หน่วยงานและบุคลากรที�เกี�ยวข้องกับการฟัตวา 

 
   หน่วยงานและบุคลากรที� เกี�ยวข้องกับการฟัตวาในรัฐเปอร์ลิส ประกอบด้วย
หน่วยงานและบุคลากรฝ่ายต่างๆ ได้แก่ มุฟตีย์แห่งรัฐเปอร์ลิส  คณะกรรมการฟัตวา สาํนักงานศาสนา
อิสลามและจารีตประเพณีมลายูเปอร์ลิส (Majlis Agama Islam Dan Adat Istiadat Melayu Perlis – 
MAIPs )  คณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติ   กษัตริย์แห่งรัฐและสภากษัตริย์  ดังมีรายละเอียดต่างๆ 
ดังนี�  
 

6.1)  มุฟตีย์แห่งรัฐเปอร์ลิส 
 

   มุฟตีย์แห่งรัฐเปอร์ลิสจะต้องได้รับการแต่งตั�งโดยกษัตริย์แห่งรัฐ  พระองค์ทรง
แต่งตั�งผู้ที�มีความเหมาะสมและคู่ควรเพื�อดาํรงตาํแหน่งดังกล่าว การแต่งตั�งจะต้องได้รับการเผยแพร่
ในสื�อของรัฐเพื�อให้ประชาชนในรัฐฯได้ทราบถึงการแต่งตั�งดังกล่าว มุฟตีย์แห่งรัฐเปอร์ลิสไม่มีอาํนาจ
ฟัตวาโดยตรง  เนื�องจากการฟัตวาในรัฐเปอร์ลิส เป็นอาํนาจหน้าที�ของคณะกรรมการฟัตวาที�มีมุฟตีย์
เป็นประธาน  มุฟตีย์มีอาํนาจหน้าที�ตามพระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหารกจิการศาสนาอิสลามรัฐเปอร์
ลิส 2006 ( Enakmen Pentadbiran Agama Islam  2006 ) มาตรา  45  อาํนาจหน้าที�ของมุฟตีย์ว่า 
 

 “ มุฟตีย์มีหน้าที�ช่วยเหลือและให้คาํปรึกษาแก่กษัตริย์แห่งรัฐและรัฐบาล ใน
ด้านบทบัญญัติอสิลามทั�งปวง และเป็นผู้มีอาํนาจหน้าที�สูงสดุในด้านดังกล่าว
ถดัจากกษัตริย์แห่งรัฐเปอร์ลิสเว้นแต่กรณีที�กฎหมายนี� ได้บัญญัติไว้เป็นอย่าง
อื�นในพระราชบัญญัตินี�  ” 

 
   

6.2)  คณะกรรมการฟัตวา 
 

   คณะกรรมการฟัตวาแห่งรัฐเปอร์ลิส ประกอบด้วยมุฟตีย์ รองมุฟตีย์ กรรมการที�เป็น
ตัวแทนสาํนักงานศาสนาอสิลามและจารีตประเพณีมลายูเปอร์ลิส (Majlis Agama Islam Dan Adat 
Istiadat Melayu Perlis – MAIPs ) จาํนวนไม่เกิน  3 คน และกรรมการที�มิได้มาจากกรรมการ
สาํนักงานศาสนาอิสลามและจารีตประเพณีมลายูเปอร์ลิส ( MAIPs )  ที�นับถอืศาสนาอิสลาม ตาม
แนวอะฮลิฺสสนุนะฮวัฺลญะมาอะฮ ฺและเลขานุการคณะกรรมการฟัตวา   



138 

 

   คณะกรรมการฟัตวา  คณะกรรมการฟัตวามีอาํนาจทาํการฟัตวาต่อปัญหาใดๆ ที�ยัง
ไม่มีคาํวินิจฉัยเดด็ขาดแล้ว  หรือต่อความไม่ชัดเจนที�เกี�ยวกับบทบัญญัติอสิลาม ฟัตวาตามบัญชาของ
กษัตริย์แห่งรัฐ  ตามความประสงค์ของคณะกรรมการฟัตวาเอง หรือตามคําร้องอย่างเป็นลายลักษณ์
อกัษรของบุคคลใดๆ  ที�ส่งถงึมุฟตีย์ 

  
6.3)  สาํนักงานศาสนาอิสลามและจารีตประเพณีมลายูเปอร์ลิส (Majlis Agama 

Islam Dan Adat Istiadat Melayu Perlis – MAIPs ) 
 

   สาํนักงานศาสนาอสิลามและจารีตประเพณีมลายูเปอร์ลิส (Majlis Agama Islam Dan 
Adat Istiadat Melayu Perlis – MAIPs )   มีหน้าที�รับรองการฟัตวาที�จะนําไปสู่กระบวนการประกาศ
ใน Warta   โดยที�คาํวินิจฉัยต่างๆ ของคณะกรรมการฟัตวาไม่มีสถานะเป็นคําฟัตวาที�มีอาํนาจตาม
กฎหมายนอกจากจะต้องได้รับการรับรองจากสาํนักงานศาสนาอสิลามและจารีตประเพณีมลายูเปอร์ลิส  
 

  
6.4)  กษัตริย์แห่งรัฐและสภากษัตริย์ 

 
    พระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหารกจิการศาสนาอสิลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( Enakmen 
Pentadbiran Agama Islam  2006 ) มาตรา 48 ดังกล่าวกาํหนดให้กษัตริย์แห่งรัฐมีอาํนาจสูงสุดใน
การฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส ดังความใน มาตรา 48  (4) และมาตรา  45   

 
6.5)  คณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติ 

 
   การฟัตวาในระดับชาติ ในมาเลเซียเป็นอาํนาจหน้าที�ของคณะกรรมการฟัต
วาแห่งสภากจิการศาสนาอสิลามแห่งมาเลเซีย ( Majlis Hal Ehwal Islam  Malaysia ) ภายใต้
อาํนาจของสภากษัตริย์  
 คณะกรรมการฟัตวาระดับชาติประกอบไปด้วยมุฟตีย์ในสหพันธ์มาเลเซียทุกคนและ
กรรมการอื�นที�สภากิจการศาสนาอิสลามแห่งมาเลเซีย ( Majlis Hal Ehwal Islam  Malaysia )  เป็น
ผู้แต่งตั�ง โดยมีสถาบัน  JAKIM ( Jabatan Kemajuan Islam  Malaysia ) ทาํหน้าที�เลขาธกิาร   
   คณะกรรมการฟัตวาระดับชาติ มีหน้าที�พิจารณาตัดสินใจและออกคําฟัตวาเกี�ยวกับ
เรื�องใดๆเกี�ยวกับศาสนาอสิลามที�สภากษัตริย์ยกขึ�นมาพิจารณา คณะกรรมการนี� จะต้องส่งความเห็น
ไปยังสภา และสภาจะส่งไปยังสภากษัตริย์พร้อมกับคําแนะนํา และพระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหาร
กิจการศาสนาอิสลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( Enakmen Pentadbiran Agama Islam  2006 ) มาตรา 52 



139 

 

(1) และ  (2)  บัญญัติ ให้คณะกรรมการฟัตวา ปฏิบัติตามคําแนะนําและข้อเสนอแนะของ
คณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติ   ที�เกี�ยวข้องกับการกระทาํหรือการปฏิบัติที�เห็นชอบโดยสภากษัตริย์  
อันเป็นการกระทาํหรือการปฏิบัติซึ�งมีลักษณะทั�วไปในสหพันธรัฐทั�งหมดตามมาตรา  38 (2) (ข) 
ของรัฐธรรมนูญแห่งสหพันธรัฐ  เช่น กรณีการกาํหนดวันสาํคัญทางศาสนาอสิลาม 

 
6.6)  สาํนักงานมุฟตีย์รัฐเปอร์ลิส 

 
   สาํนักงานมุฟตีย์รัฐเปอร์ลิสแบ่งออกเป็น  3 หน่วยย่อย ทุกๆหน่วยมีหน้าที� และความ
รับผิดชอบเป็นเอกเทศ เป็นฝ่ายบริหารและการเงิน  ฝ่ายวินิจฉัย    หน่วยวิทยบริการ 

 สาํนักงานมุฟตีย์ได้ก่อตั�งขึ�นเพื�อดําเนินการบริหารจัดการอิสลามโดยมีเป้าหมาย
เพื�อนาํเสนอสังคมที�ยึดอิสลามเป็นวิถีการดําเนินชีวิตที�สมบูรณ์แบบด้วยการปฏิบัติและเจริญรอยตาม
คาํสอนของอสิลามอย่างครบถ้วนตามที�ปรากฏในคัมภีร์อลักุรอานและในสนุนะฮนฺบีมุฮัมมัด 
 

ข. ขั�นตอนการฟัตวา 
 

   ขั�นตอนการฟัตวาในรัฐเปอร์ลิส พระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหารกิจการศาสนา
อิสลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( Enakmen Pentadbiran Agama Islam  2006 ) มาตรา 47  อาจแบ่ง
ออกเป็น  3 ขั�นตอน  ได้แก่  การขอคาํฟัตวา   การดาํเนินการฟัตวา    การแก้ไขเพิ�มเติมหรือการเพิก
ถอนการคาํฟัตวา  ดังนี�         

 
1) การขอคาํฟัตวา 

 
  ในขั�นตอนการขอคาํฟัตวาสภาหรือมุฟตีย์แล้วแต่กรณี จะพิจารณาขอบเขตคาํขอฟัต
วาดังกล่าว   ทั�งนี� เนื�องจากพระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหารกจิการศาสนาอสิลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( 
Enakmen Pentadbiran Agama Islam  2006 ) กาํหนดขอบเขตการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสไว้ว่า  
จะต้องไม่เป็นการฟัตวาในฟัตวาต่อกรณีที�มีคาํวินิจฉัยเดด็ขาดแล้ว   และจะต้องไม่เป็นกรณีที�เกี�ยวข้อง
กับผลประโยชน์ของชาติ  นโยบายและภารกิจของรัฐ องค์กรของรัฐ  หรือการฟัตวาประเด็นทาง
การเมือง 

   
  ดังนั�นในทางปฏิบัติ  รัฐเปอร์ลิสจะไม่มีการฟัตวาในกรณีที�เกี�ยวข้องนโยบาย หรือการ
ดาํเนินงานใดๆที�อยู่ในอาํนาจหน้าที�ของหน่วยงานของรัฐ ทั�งในระดับสหพันธรัฐหรือภายในรัฐเปอร์
ลิสเอง      



140 

 

   การฟัตวาในเปอร์ลิสส่วนใหญ่เป็นกรณีประเด็นต่างๆ ที�มีความเกี�ยวข้องกับสังคม
มุสลิมในรัฐเปอร์ลิส  ในด้านหลักศรัทธา พิธีกรรมทางศาสนา หรือกฎหมายพานิชย์ จากศึกษาข้อมูล
ตั�งแต่ปี ค.ศ.  1997 -1999  พบว่า การฟัตวาของรัฐเปอ์ลิสแบ่งออกเป็นประเดน็ต่างๆ ดังนี�  
(Ahmad  Hidayat Buang, 2004 : 130,133-135 )   
  
ที� ประเดน็ จาํนวน 
1 กฎหมายอิสลาม 35 
2 หลักศรัทธา 5 
3 สงัคม 6 

 รวม 46 
 
 
   ประเดน็ทางกฎหมายอสิลามของรัฐเปอร์ลิส มีประเดน็ย่อยๆ ดังนี�  
 
ที� ประเดน็ จาํนวน 
1 พิธกีรรมทางศาสนา (อิบาดะฮ)ฺ 26 
2 กฎหมายธุรกจิ 4 
3 สงัคม 1 

 รวม 30 
 
    ประเด็นพิธีกรรมทางศาสนาประกอบด้วย กรณีเกี�ยวกับการละหมาด การถือศีลอด 
การจ่ายซะกาต การจัดการศพ และอื�นๆ 
 
 
   ส่วนประเดน็หลักศรัทธา  มีประเดน็ย่อยดังนี�  
 
 
ที� ประเดน็ จาํนวน 
1 การตรวจสอบตาํราต่างๆ 2 
2 วิชาอัลกะลาม 3 
 รวม 5 
 



141 

 

 
 
 
 
 
   ส่วนประเดน็สงัคม  ได้แก่กรณีการอบรมบ่มนิสยั 
 
 
   นอกจากนั�นเมื�อพิจารณาจากเอกสารประมวลคําฟัตวาของสํานักงานมุฟตีย์แห่ง
รัฐเปอร์ลิส  เล่ม 2 สามารถจาํแนกประเภทของการฟัตวาได้ดังนี�  
 
ที� ประเดน็ จาํนวน 
1 ความเชื�อ 1 
2 มรดก  4 
3 ละหมาด 4 
4 ครอบครัว 1 
5 ศีลอด  1 
6 ซะกาต 1 
7 ศาสนกิจที�เกี�ยวกับความสมัพันธร์ะหว่างศาสนิก 2 
8 ศาสนกิจที�เกี�ยวกับสุขภาพและการแพทย์ 2 
9 ศาสนกิจที�เกี�ยวกับวิทยาศาสตร์การอาหาร 1 
10 ศาสนกิจที�เกี�ยวกับการบริบาลสตัว์ 1 
11 การประกอบอาชีพ  2 
12 สนัทนาการ 1 
 รวม 20 

 
 
 
 
 
 
 



142 

 

 
2) การดาํเนินการฟัตวา 

 
   ในการดําเนินการฟัตวา  จะต้องดําเนินการตามพระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหาร
กิจการศาสนาอิสลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( Enakmen Pentadbiran Agama Islam  2006 )  เกี�ยวกับ
ขั�นตอนการดาํเนินการฟัตวา และข้อกาํหนดที�อาศัยอาํนาจตามกฎหมายนี�ที�กาํหนดโดยคณะกรรมการ
ฟัตวาดังนี�  
  ขั�นที� 1  การศึกษากรณีปัญหาที�จะทาํการฟัตวา 
  ขั�นที� 2  การจัดทาํคาํฟัตวา 
    ในขั�นตอนการจัดทาํคาํฟัตวาจะต้องปฏบิัติดังนี�  

1) การดาํเนินการตามวิธกีารฟัตวาในบทบัญญัติอสิลาม  
2) การฟัตวาตามอลักุรอาน  สนุนะฮแฺละแหล่งที�มาที�เกี�ยวข้อง 
3) คํานึงถึงจารีตประเพณีมลายู และกฎหมายจารีตประเพณีมลายูที�ใช้

บังคับอยู่ในรัฐเปอร์ลิส   
4) การตามคาํแนะนาํและข้อเสนอแนะของคณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติ 

ขั�นที�  3  เสนอคาํฟัตวาต่อสาํนักงานศาสนาอสิลาม 
ขั�นที� 4  การเผยแพร่ใน Warta  

    อย่างไรกต็ามในทางปฏิบัติ คําฟัตวาของคณะกรรมการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิ
สส่วนใหญ่ไม่ได้มีการเผยแพร่ใน Warta   คําฟัตวาส่วนใหญ่สิ�นสดุที�สาํนักงานศาสนาอิสลาม พร้อม
แจ้งให้ผู้ที�เกี�ยวข้อง และมีการคัดสรรบางส่วนเพื�อจัดพิมพ์เอกสารรวบรวมคําฟัตวาโดยสาํนักงานมุฟ
ตีย์แห่งเปอร์ลิส       
    สาเหตุที�ทาํให้ไม่มีการประกาศใน Warta นั�น เพราะประชาชนถอืว่าเพียงแค่
เป็นบทบัญญัติของศาสนากต้็องนาํไปปฏบิัติ โดยไม่ได้คาํนึงว่าเป็นกฎหมายหรือไม่    
 

3) การแก้ไขเพิ�มเติมหรือการเพิกถอนการคาํฟัตวา 
  
  คณะกรรมการฟัตวา อาจแก้ไขเพิ�มเติมหรือยกเลิกคาํฟัตวา ใด ๆ ที�ถูก
ตีพิมพ์ใน Warta ตามพระราชบัญญัตินี� หรือตามความในพระราชบัญญัติก่อนหน้านี�  
 
 
 
 
 



143 

 

 
วตัถุประสงคที์�   2  เพื�อศึกษาประสทิธิภาพของการฟัตวาของรฐัเปอรลิ์ส 

   
  จากการศึกษาตามวัตถุประสงค์ข้อที� 2     พบว่ารัฐเปอร์ลิสให้บริการการฟัตวาแก่
สังคมมุสลิมในรัฐเปอร์ลิส  ในด้านการวินิจฉัยบทบัญญัติอิสลามในด้านหลักศรัทธา พิธีกรรมทาง
ศาสนา หรือสังคม  ในจาํนวนฟัตวาเหล่านั�น มีฟัตวาที�เกี�ยวข้องกับการจัดระเบียบและพัฒนาสังคม   
เช่น  การฟัตวาเกี�ยวกบัการเวนคืนที�ดินวะกฟั  เป็นต้น  

  โดยทั�วไป การฟัตวาของของรัฐเปอร์ลิสเช่นในกรณีเกี�ยวกับการปฏิบัติศาสนกิจตาม
คาํสอนของศาสนาอสิลามในระดับรัฐนั�น  ได้รับการยอมรับจากประชาชนในรัฐเปอร์ลิส ในฐานะฟัตวา
ของรัฐ โดยเฉพาะอย่างยิ�งในกรณีของหน่วยงานต่างๆ ของรัฐ  เช่น  สาํนักงานศาสนาอิสลามและ
มัสยิดในทางปฏิบัติ  คําฟัตวาต่างๆ ของรัฐเปอร์ลิส มีผลต่อสังคมเป็นอย่างสูง แนวปฏิบัติต่างๆ 
ได้รับการตอบรับจากสงัคม   
   กิจกรรมบางประการที�มีคําฟัตวาว่าห้ามปฏิบัติ  เช่น  กิจกรรมตะฮลีฺล  อ่านยาซีน  
หรือการทาํบุญอุทิศส่วนกุศลให้แก่คนตาย   สังคมของรัฐเปอร์ลิสกจ็ะตอบรับ แม้กระทั�งประชาชนที�
ไม่เห็นด้วยกับแนวทางการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสกย็อมรับว่ามีอิทธิพลของฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส เช่น 
กรณีห้ามการทาํบุญให้คนตาย  เป็นต้น  นอกจากนั�นเนื�องจากมาเลเซียประกอบด้วยรัฐต่างๆ ฟัตวา
ของรัฐเปอร์ลิสซึ�งแตกต่างจากฟัตวาของรัฐอื�นๆ จึงมีปัญหาความขัดแย้งระหว่างแนวปฏิบัติระหว่างรัฐ
ที�แตกต่างกนัอนัเนื�องมาจากความแตกต่างคาํฟัตวา   และมีฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสในบางกรณีได้รับการ
ยอมรับอย่างสูงในสงัคมมุสลิมมาเลเซียทุกๆ รัฐ  เช่น การฟัตวาในกรณีการสมรสกับภรรยามากกว่า
หนึ�งโดยไม่ต้องได้รับความยินยอมจากภรรยาคนแรก  ซึ�งแตกต่างจากฟัตวาของรัฐอื�นๆในมาเลเซีย ที�
กาํหนดให้การสมรสดังกล่าวจะต้องได้รับการยินยอมจากภรรยาคนแรกอย่างเป็นลายลักษณ์อกัษร 
   อย่างไรกต็าม  นักวิชาการ  อหิม่ามและประชาชนทั�วไปในมัสยิดต่างๆ เห็นพ้องกันว่า 
ประชาชนในรัฐเปอร์ลิสส่วนใหญ่ยังคงปฏบิัติตามฟัตวาตามนักวิชาการส่วนใหญ่ในมาเลเซีย  ส่วนฝ่าย
ที�ยอมรับคาํฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสมีจาํนวนน้อยกว่า  แม้กระทั�งมัสยิดส่วนใหญ่กไ็ม่ยอมรับคาํฟัตวาของ
รัฐเปอร์ลิส  ทั�งนี� ด้วยเหตุผลที�ว่ามัสยิดที�จดทะเบียนเท่านั�นที�อยู่ในบังคับบัญชาของสาํนักงานศาสนา
อสิลามแห่งรัฐเปอร์ลิส  แต่มัสยิดส่วนใหญ่ไม่จดทะเบียน ซึ�งในรัฐเปอร์ลิสเรียกมัสยิดประเภทนี� ว่า  “ 
สเุหร่า ”  ซึ�งสาํนักงานศาสนาอสิลามไม่มีอาํนาจบังคับมัสยิดประเภทนี�  
    นอกจากนั�น การฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสยังมีขอบเขตอาํนาจฟัตวาในกรณีที�เกี�ยวข้องกับ
ต่างประเทศ  เช่น กรณีที�ชาวเปอร์ลิสนิยมมาทําพิธีสมรสที�สาํนักงานคณะกรรมการอิสลามประจํา
จังหวัดของประเทศไทย  
  นอกจากนั�น ฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสมีประสิทธิภาพเนื�องจากได้รับการสนับสนุน
ทางด้านกฎหมาย  งบประมาณ  บุคลากร สถานที�และวัสดุครุภัณฑ์ต่างๆ ดังที�ปรากฎในหัวข้อกลไก
การฟัตวา   และยังได้รับการคุ้มครองโดยกฎหมาย ในกรณีศักดิ�ของฟัตวา  การฟัตวาโดยไม่มีอาํนาจ



144 

 

และการดูหมิ�นคําฟัตวา  ข้อชี�ขาดของคณะกรรมการฟัตวาจะต้องได้รับการเคารพจากศาลชะรีอะฮโฺดย
ปราศจากการคัดค้าน  

  การฟัตวาโดยไม่มีอาํนาจ นั�น ได้มีบัญญัติไว้ในพระราชบัญญัติความผิดทางอาญา
เกี�ยวกับบทบัญญัติศาสนาอิสลาม 1991 ( Enakmen Jenayah Dalam Syarak 1991 ) มาตรา 35 
(1) และ (2) กาํหนดว่าผู้ที�ออกคาํฟัตวาอย่างไม่ถูกต้องตามระเบียบ จะต้องถูกจาํคุกไม่เกินสามเดือน 
หรือถูกปรับเป็นเงิน 300 ริงกิต หรือทั�งจาํทั�งปรับ แต่บทบัญญัตินี� มิอาจใช้กับผู้ที�แสดงเพียงความ
คิดเห็นต่อเรื�องใดๆที�เกี�ยวข้องกบักฏหมายอสิลามหรือประเพณีมลายู  

  กรณีการดูหมิ�นคําฟัตวา   พระราชบัญญัติความผิดทางอาญาเกี�ยวกับบทบัญญัติ
ศาสนาอิสลาม 1991 ( Enakmen Jenayah Dalam Syarak 1991 ) มาตรา  39 บัญญัติว่า หลังจากที�
พิสูจน์ได้ว่ามีความผิด ต้องระวางโทษปรับไม่เกินห้าพันริงกิตหรือจําคุกไม่เกินหนึ�งปีหรือทั�งจําทั�ง
ปรับ” 
   นอกจากนั�น  ประสิทธิภาพของการฟัตวาในรัฐเปอร์ลิส ยังได้รับการสนับสนุนจาก
ระบบกฎหมายของรัฐเปอร์ลิสในกรณีการสอนศาสนาอีกด้วย โดยการให้มีระบบการคัดกรองผู้สอน
ศาสนาในรัฐเปอร์ลิสที�เป็นผู้ที�นับถอืศาสนาอสิลามแนวอะฮลิฺสสนุนะฮวัฺลญะมาอะฮ ฺ
 

วตัถุประสงคที์�   3  เพื�อศึกษาทศันะของผูที้�เกี�ยวขอ้งต่อระบบฟัตวาของรฐัเปอร์
ลิส ประเทศมาเลเซีย  ต่อปัญหาและการพฒันาระบบฟัตวาของรฐัเปอรลิ์ส ประเทศมาเลเซีย  
 
  จากการศึกษาตามวัตถุประสงค์ข้อที�  3     พบว่า  จากการสัมภาษณ์ผู้ที�เกี�ยวข้องต่อ
ระบบฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส ประเทศมาเลเซีย  ต่อปัญหาและการพัฒนาระบบฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส 
ประเทศมาเลเซีย   สรุปปัญหาและแนวทางการพัฒนาตามทัศนะของผู้ที�เกี�ยวข้องต่อระบบฟัตวาของ
รัฐเปอร์ลิส ได้ดังนี�  

1. การฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสมีปัญหาด้านการยอมรับจากประชาชนในรัฐและรัฐ
อื�นๆของมาเลเซีย  รวมถงึสเุหร่าส่วนใหญ่ในรัฐเปอร์ลิส  นักเขียนบางคน และกลุ่มศูฟีย์ในมาเลเซีย 
   ปัญหาดังกล่าวผู้ เกี�ยวข้อง อธบิายว่ามีสาเหตุมาจากความไม่เข้าใจศาสนา  การยึดติด
กบัจารีตประเพณี  อาํนาจในการบังคับ และเหตุผลทางการเมือง   
  อย่างไรกต็ามเมื�อผู้ วิจัยไปสมัภาษณ์ผู้ที�ไม่เหน็ด้วยกบัแนวทางฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส  
พบว่าผู้ที�ไม่เหน็ด้วยเหน็ว่าเหตุผลที�ไม่ยอมรับคือ การไม่ยอมรับว่าเหตุผลอ้างอิงของคณะกรรมการ
ฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสไม่มีนํ�าหนัก และเป็นแนวคิดกลุ่มวะฮาบีย์  
  จากปัญหาการไม่ยอมรับดังกล่าว  สาํนักงานศาสนาอสิลามและคณะกรรมการฟัตวา  
ได้หาทางแก้ไขโดยการพัฒนาความรู้ความเข้าใจของประชาชนในรูปแบบต่างๆ ทั�งในรูปแบบการ
เผยแพร่ด้วยตําราและเอกสาร การบรรยาย  การเสวนาโดยนักวิชาการอิสลามทั�งจากมาเลเซียและ
ต่างประเทศ   ในขณะที�นักวิชาการบางคนเหน็ว่าแนวทางพัฒนาปัญหาการไม่ยอมรับของประชาชนนั�น 



145 

 

ควรแก้ปัญหาโดยการให้ทุกคนมีจรรยาบรรณในการยอมรับความแตกต่างทางความคิด   ในขณะที�
นักวิชาการบางคนเห็นว่าแนวทางพัฒนาปัญหาการไม่ยอมรับของประชาชนนั�น ควรแก้ปัญหา ควรใช้
วิธปีรองดอง และผู้ที�เกี�ยวข้องบางส่วนเห็นว่าแนวทางแก้ปัญหาการถูกดูหมิ�นเหยียดหยามว่า ควร
แก้ปัญหาโดยการใช้กฎหมาย  ในฐานความผิดหมิ�นกฎหมายแห่งรัฐเปอร์ลิส  
    

2. ปัญหาสงัคมที�สบืเนื�องมาจากแนวคิดการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสโดยอ้อม 
 
   ปัญหาสงัคมนี� อาจจะไม่ใช่ปัญหาที�เกี�ยวข้องกับการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสโดยตรง แต่
เป็นปัญหาที� เกี�ยวข้องโดยอ้อมสืบเนื�องมาจากการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส ทั� งในด้านแนวคิดและ
ประสทิธภิาพของการฟัตวา   ปัญหาเหล่านี� ได้แก่  ปัญหาการไม่มีการอนุรักษ์ประเพณีและวัฒนธรรม
บางประการ  และประชาชนชาวเปอร์ลิสบางส่วนเห็นว่า ระบบกฎหมายอิสลามของรัฐเปอร์ลิส ยังมี
ปัญหาเกี�ยวกับขั�นตอนการสมรสที� ยุ่งยาก  และเห็นว่าเป็นเหตุผลหนึ�งที�ทาํให้การผิดประเวณีเกิดขึ� น
อย่างแพร่หลาย  จึงเหน็ว่ารัฐบาลไม่ควรเข้มงวดในเรื�องการสมรสเกนิไป    
 
 
 
5.2 อภิปรายผล 
 
  การวิจัยเรื�องระบบการวินิจฉัยกฏหมายอิสลาม ( ฟัตวา ): กรณีศึกษารัฐเปอร์ลิส 
ประเทศมาเลเซียพบว่า การฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสเป็นการฟัตวาตามอัลกุรอานและสุนนะฮ ฺอันเป็น
แหล่งที�มาหลักของบทบัญญัติศาสนาอสิลามโดยไม่ยึดติดกบัมัซฮับใดๆ ซึ�งลักษณะเช่นนี� สอดคล้องกับ
รูปแบบการฟัตวาในยุคต้นของอิสลามที� เป็นการฟัตวาตามอัลกุรอานและสุนนะฮ ฺอันเป็นแหล่งที�มา
หลักของบทบัญญัติศาสนาอิสลามโดยไม่ยึดติดกับมัซฮับใดๆเมื�อมีกรณีใดๆเกิดขึ� น จะพิจารณาจาก
คัมภีร์ของอลัลอฮแฺละสนุนะฮเฺป็นเบื� องต้น หากกรณีดังกล่าวมีการบัญญัติไว้กจ็ะฟัตวาไปตามที�บัญญัติ  
หากไม่มีกจ็ะเลือกใช้ดุลพินิจ   และแตกต่างจากการฟัตวาในยุคแห่งการยึดถือมัซฮับ ที�นักกฎหมาย
อสิลามยุคนี� จะฟัตวาโดยการใช้ทศันะในมัซฮับที�สงักดั 
  ส่วนกรณีที�ผลการวิจัยพบว่าฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสที�ประกาศใน Warta  มีผลเป็น
กฎหมายที�ผูกพันมุสลิมทุกคนในรัฐ  กส็อดคล้องกับสถานภาพของการฟัตวาในประเทศบรูไน แต่
แตกต่างจากสถานภาพของการฟัตวาในประเทศอยิีปต์  อนิโดนีเซีย  สงิคโปร์  ฟิลิปปินส์  และเขมร ที�
ไม่มีการบัญญัติเช่นนั�น            
  นอกจากนั�นผลการวิจัยยังพบว่า  รัฐเปอร์ลิส มีกฎหมายบัญญัติโทษการฟัตวาโดยไม่
มีอํานาจและการดูหมิ�นคําฟัตวา   ซึ�งแตกต่างจากสถานภาพของการฟัตวาในประเทศไทยที� มี
ดําเนินการโดยผู้ที�ไม่มีอาํนาจตามกฎหมาย   เนื�องจากในประเทศไทยการฟัตวานั�นดําเนินการโดย



146 

 

หลายๆ ฝ่าย   ดังผลการวิจัยของ รุ่ง  แก้วแดง (2511: 64) ทาํวิจัยเรื�อง ทัศนคติของโต๊ะครูต่อการ
ปรับปรุงปอเนาะเป็นโรงเรียนราษฎร์สอนศาสนาอสิลาม   ผลการวิจัยพบว่า  โต๊ะครูมีบทบาทอย่างสูง
ต่อชุมชน เป็นบุคคลที�ได้รับความไว้วางใจจากประชาชนอย่างมาก  หากชาวบ้านเดือดร้อนเรื�องการทาํ
มาหากิน  เรื�องศาสนา หรือเรื�องอื�นๆ ชาวบ้านส่วนใหญ่จะไปปรึกษาหารือกับโต๊ะครูมากกว่าบุคคล
อื�นๆ   รองลงมาเป็นกาํนันผู้ใหญ่บ้าน  โต๊ะอิหม่าม  ดะโต๊ะยุติธรรม  กรรมการอิสลามประจาํมัสยิด  
และข้าราชการตามลําดับ  จากงานวิจัยนี� จะเห็นได้ว่า โต๊ะครูทาํหน้าที�ฟัตวาบทบัญญัติทางศาสนาใน
กรณีปัญหาที�เกดิขึ�นในสงัคมมุสลิม  และผลการวิจัยของอุดม  หลาํเบญ็สะ  (2544 : 95 – 
103)  ที�วิจัยเรื�อง  บทบาทของคณะกรรมการอิสลามประจาํจังหวัดในจังหวัดชายแดนภาคใต้  พบว่า 
คณะกรรมการอิสลามประจาํจังหวัด เป็นองค์กรสูงสุดทางศาสนาอิสลามในจังหวัดหนึ�งๆ เป็นกลุ่ม
บุคคลที�มีบทบาทสาํคัญอย่างยิ�งในการส่งเสริม  การเผยแผ่ศาสนาอิสลามและการพัฒนาสังคมมุสลิม
ในเขตจังหวัดนั�นๆ  และมีอํานาจหน้าที�ตามพระราชบัญญัติการบริหารองค์กรศาสนาอิสลาม 
พุทธศักราช  2540  มาตรา 26(1) ที�พบว่าอาํนาจหน้าที�ของคณะกรรมการอิสลามประจาํจังหวัดใน
กรณีที�อาจจะเกี�ยวข้องกับการฟัตวาได้นั�น  ได้แก่ กรณีการให้คําปรึกษาและเสนอความเห็นเกี�ยวกับ
ศาสนาอิสลามต่อผู้ว่าราชการจังหวัด  และการออกประกาศและให้คํารับรองเกี�ยวกับกิจการศาสนา
อิสลามในจังหวัด    ทั�งนี� เป็นเพราะรัฐธรรมนูญของประเทศมาเลเซียกาํหนดให้ศาสนาอิสลามเป็น
ศาสนาประจําชาติ  และรัฐธรรมนูญของรัฐเปอร์ลิสกบ็ัญญัติให้ศาสนาอิสลามเป็นศาสนาประจํารัฐ 
สถานภาพของการฟัตวาลักษณะเช่นนี� สอดคล้องกับสถานภาพของการฟัตวาในประเทศที�บัญญัติให้
ศาสนาอิสลามเป็นศาสนาประจาํชาติ เช่น เช่นประเทศซาอุดิอาระเบีย ที�บัญญัติโทษฟัตวาโดยไม่มี
อาํนาจ และประเทศบรูไนบัญญัติให้คําฟัตวาที�ประกาศเผยแพร่ในหนังสือราชการจะผูกพันมุสลิมที�
ยึดถือมัซฮับอัลชาฟิอีย์ทุกคนที�มีภูมิลาํเนาในประเทศบรูไนดารุสสาลาม เว้นแต่มุสลิมที�ไม่ใช่เชื� อชาติ
มลายู และบัญญัติโทษในความผิดฐานทาํการฟัตวาหรือพยายามทาํการฟัตวา เกี�ยวกับคําสอนอิสลาม
ตามบทบัญญัติศาสนาหรือจารีตของบรูไน โดยไม่มีอาํนาจ และความผิดฐานกระทําการตําหนิ หรือ
เหยียดหยามฟัตวาใดๆ ของมุฟตีย์ที�ออกอย่างถูกต้องตามเงื�อนไขในกฎหมายนี�      สถานภาพการฟัต
วาของรัฐเปอร์ลิสดังกล่าวแตกต่างจากประเทศที�มีมุสลิมเป็นชนส่วนน้อย  เช่น ประเทศสิงคโปร์  
ฟิลิปปินส์ รวมถึงประเทศมุสลิมที�ไม่ได้บัญญัติให้ศาสนาอิสลามเป็นศาสนาประจาํชาติ เช่น ประเทศ
อนิโดนีเซีย  อย่างไรกต็าม ประเทศที�บัญญัติให้ศาสนาอสิลามเป็นศาสนาประจาํชาติบางประเทศ เช่น 
ประเทศอยิีปต์ กไ็ม่มีบทบัญญัติโทษฐานฟัตวาโดยไม่มีอาํนาจตามกฎหมาย 
   อย่างไรกต็ามเมื�อเปรียบเทียบกบัสถานภาพการฟัตวาในยุคต่างๆ ของอิสลามจะเห็น
ได้ว่า ยุคที�การฟัตวามีสถานภาพสูงเด่นที�สุดคือการฟัตวาในยุคของท่านนบีมุฮัมมัด    และในสมัย
การปกครองของอบูบักร  อมัุร  อษุมานและอลีย์  เนื�องจากการฟัตวาในยุคนี� มีลักษณะแตกต่างจากยุค
อื�นในกรณีของผู้ทาํหน้าที�ฟัตวา ในยุคนี� การฟัตวามีอาํนาจอย่างยิ�งเนื�องจากประมุขสงูสุดของรัฐอสิลาม
เป็นผู้ทาํหน้าที�ฟัตวาด้วยตนเอง  โดยเฉพาะอย่างยิ�งในยุคของท่านนบีมุฮัมมัด    แม้ว่าบทบาทการ
ฟัตวานี� จะลดน้อยลงไปบ้างสาํหรับสมัยการปกครองของอบูบักร จนกระทั�งสิ�นสุดยุคการปกครองของอ



147 

 

ลีย์   นอกจากนั�น  การที�ประมุขของรัฐอิสลามทาํหน้าที�ฟัตวาด้วยตนเองยังส่งผลทําให้การฟัตวามี
ขอบเขตสอดคล้องกับขอบเขตของอิสลามโดยสมบูรณ์  ซึ�งจะต่างจากกรณีที�ผู้ประมุขของรัฐไม่ได้ทาํ
หน้าที�ฟัตวาด้วยตนเอง  การฟัตวาในบางกรณีไม่อาจทาํได้เนื�องจากมีคําสั�งห้ามไว้  ทั�งนี�  เนื�องจาก
ท่านนบีมุฮัมมัด    และอบูบักร  อุมัร  อษุมานและอลีย์  ซึ�งทาํหน้าที�มุฟตีย์นั�นยังเป็นประมุขของรัฐ
อสิลาม   มุฟตีย์และการฟัตวาจึงมีสถานภาพที�สูงส่งอย่างที�อาจจะหาได้ในยุคหลังๆ   การฟัตวาในยุค
นี� จึงมีความสมบูรณ์ทั�งภาคทฤษฎีและภาคปฏบิัติ  กฎหมายอสิลามจึงมีอทิธิพลต่อแนวทางปฏิบัติของ
รัฐและประชาชนในรัฐอย่างชัดเจน  ทาํให้ความสมบูรณ์แบบของกฎหมายอิสลามปรากฎให้เห็นใน
ความเป็นจริง  เป็นยุคที�มีการนํากฎหมายอิสลามไปปฏิบัติสอดคล้องกับเจตนารมณ์แห่งกฎหมาย
อิสลามได้อย่างสมบูรณ์แบบในทุกด้านและทุกมิติ  จะแตกต่างจากยุคหลังจากนั�นที�มุฟตีย์ไม่ได้ดํารง
ตาํแหน่งประมุขของรัฐอสิลาม  เช่น ยุคเศาะหาบะฮรฺุ่นเยาว์     ที�มุฟตีย์ที�โดดเด่น ในยุคนี�  เช่น  อาอิ
ชะฮ ฺ บินติอบูบักร์  อบัดุลลอฮ ฺบินอมัุร    อบูฮุรัยเราะฮ ฺ  อกีทั�งในยุคของรุ่นเยาว์ มุฟตีย์ที�โดดเด่นยัง
เป็นชนรุ่นตาบิอีน  เช่น  สะอีด บินมุสัยยิบ   อุรวะฮ ฺ บินซุบัยร์ บินเอาวาม    อลีย์ บินอัลหุสัยน์  บิ
นอลีย์  สาลิม บินอับดุลลอฮ ฺ บินอุมัร   นาฟิอ ฺซึ�งเป็นอดีตทาสของอับดุลลอฮ ฺ บินอุมัร  และท่าน
อื�นๆ  ( Al-Khidhri , 1965 : 152-154 )     ซึ�งมุฟตีย์เหล่าไม่ได้ดําแหน่งประมุขของรัฐ   ส่งผล
ทาํให้อทิธพิลของมุฟตีย์และการฟัตวาไม่มีบทบาทเด่นชัดเหมือนกบัในยุคเศาะหาบะฮอฺาวุโส   ยิ�งไป
กว่านั�น  ในยุคของราชวงศ์อุมัยะฮ ฺ ความสมัพันธร์ะหว่างนักวิชาการกบัรัฐมีความห่างเหินกนัมาก   ยิ�ง
ทาํให้บทบาทของมุฟตีย์และการฟัตวา มีอทิธพิลลดน้อยถอยลงไปอกี   ต่อมาในยุคต้นของราชวงศ์อับ
บาสียะฮ ฺซึ�งตรงกับยุคของปราชญ์มัซฮับและยุคแห่งความรุ่งเรืองของกฎหมายอสิลาม   แม้ว่ามุฟตีย์
คนสาํคัญหลายท่านเข้าไปมีบทบาทในภาครัฐ   เช่น อบูยูซุฟ ซึ�งดาํรงตาํแหน่งหัวหน้าผู้พิพากษาในยุค
นั�น ซึ�งทําให้สถานภาพของมุฟตีย์และการฟัตวามีอาํนาจผูกพันในระดับหนึ� ง  แต่ประมุขของรัฐ
โดยทั�วไปแล้วไม่ได้ทาํหน้าที�ฟัตวา เหมือนกบัในยุคของท่านนบีมุฮัมมัด     และยุคของเศาะหาบะฮฺ
อาวุโส  ทาํให้มุฟตีย์และการฟัตวามีบทบาทที�จาํกดัและย่อมแตกต่างไปจากการที�ประมุขของรัฐเป็น
มุฟตีย์โดยตรง   แม้ว่าในยุคของราชวงศ์อษุมานียะฮจฺะมีการแต่งตั�งนักกฎหมายอสิลามดาํรงตาํแหน่ง
เป็นมุฟตีย์มีอาํนาจหน้าที�หน้าที�ฟัตวาโดยเฉพาะ  แต่สถานภาพของฟัตวาย่อมไม่อาจมีอิทธิพลต่อ
กจิการของภาครัฐ  ในการที�จะนาํบทบัญญัติกฎหมายอสิลามไปใช้อย่างสมบูรณ์แบบเหมือนกับประมุข
ของรัฐดํารงตําแหน่งมุฟตีย์  ดังที�ปรากฏในสมัยของท่านนบีมุฮัมมัด     และสมัยการปกครอง
ของอบูบักร์  อุมัร  อษุมานและอลีย์  ดังนั�นในยุคนี� จึงนับได้ว่าเป็นที�มุฟตีย์และการฟัตวามีบทบาทสงู
เด่น และเป็นยุคที�คู่ควรต่อการขนานนามว่า เป็นยุคทองแห่งกฎหมายอิสลามมากกว่ายุคใดๆ 
แม้กระทั�งในยุคของปราชญ์มัซฮับกต็าม   แม้ว่าในยุคของปราชญ์มัซฮับ สถานภาพของการฟัตวาจะมี
ความโดดเด่นในด้านตํารับตําราและวิธีวิทยาทางกฎหมายอิสลามที�ยังคงมีอิทธพิลอย่างชัดเจนต่อวง
วิชาการกฎหมายอิสลาม  เป็นมรดกทางวิชาการและเป็นความภาคภูมิใจของชนรุ่นต่อๆมาจวบจน
ปัจจุบัน   แต่มีข้อด้อยที�การบังคับใช้กฎหมายอสิลามเหล่านั�น  อิทธิพลของกฎหมายอิสลามและกรณี
ที�เกี�ยวข้อง  เช่น การฟัตวา ย่อมมีบทบาทที�จาํกดั  เนื�องจากประมุขของรัฐไม่ได้เป็นนักวิชาการ  แม้ว่า



148 

 

จะมีมุฟตีย์ให้คําฟัตวา แต่นโยบายของรัฐย่อมจะต้องขึ� นอยู่กับอํานาจและบทบาทของประมุขเป็น
สาํคัญ 
  สถานภาพของการฟัตวาในรัฐเปอร์ลิส ยังมีข้อจาํกัดทางกฎหมาย เนื�องจากกฎหมาย
ของรัฐเปอร์ลิสห้ามการฟัตวาในบางกรณี เช่น กรณีที� เกี�ยวข้องกับนโยบาย จะต้องไม่เป็นกรณีที�
เกี�ยวข้องกับผลประโยชน์ของชาติ  นโยบายและภารกิจของรัฐ องค์กรของรัฐ  หรือการฟัตวาประเด็น
ทางการเมือง  ดังที�พระราชบัญญัติว่าด้วยการบริหารกิจการศาสนาอิสลามรัฐเปอร์ลิส 2006 ( 
Enakmen Pentadbiran Agama Islam  2006 )  มาตรา 51 (1)และ (3) บัญญัติว่า  
  
   “(1)ไม่ว่าอาํนาจของคณะกรรมการฟัตวา ตามมาตรา  47 จะเป็นอย่างไร  

เ มื� อคณะกรรมการฟัตวาเห็น ว่าคําฟัตวาที� จัด เต รียมนั� นกระทบกับ
ผลประโยชน์ของชาติ  คณะกรรมการฟัตวาต้องชะลอการพิจารณาคําฟัตวา
ดังกล่าว และให้นาํเสนอต่อสาํนักงานศาสนาอิสลาม ” 

  (3)  โดยไม่เป็นการจาํกัดขอบเขตของความในอนุมาตรา  (1)  จะถือเป็น
สิ�งที�เกี�ยวข้องกับเรื�องที�มีผลกระทบต่อผลประโยชน์ของชาติ หากเป็นคําถาม
ที�เกี�ยวข้องกับเรื�องนโยบาย  โปรแกรมหรือกิจกรรม  ที�ส่งผลโดยตรงต่อ
ผลประโยชน์ของรัฐบาลสหพันธรัฐ  รัฐบาลของรัฐ หรือหน่วยงานของ
กระทรวง ” 

    
  ลักษณะเช่นนี� จะแตกต่างจากสถานภาพของการฟัตวาในยุคของท่านนบีมุฮัมมัด   
และในยุคของเศาะหาบะฮอฺาวุโสสมัยการปกครองของสมัยการปกครองของอบูบักร์  อุมัร  อุษมาน
และอลีย์  ที�การฟัตวามีอทิธพิลต่อรัฐอสิลามอย่างสูงยิ�งในฐานะที�เป็นการชี� แจงบทบัญญัติทางศาสนา 
ในรัฐที�ตั�งขึ� นบนพื� นฐานของศาสนาอิสลามทุกประการ  นโยบายของรัฐทุกอย่างเป็นไปเพื�อสนอง
เจตนารมณ์แห่งอสิลาม และไม่กระทาํการใดที�ขัดแย้งกบัศาสนาอิสลาม  และยังมีอทิธิพลอย่างสงูต่อ
ประชาชนทั�วไปในยุคนั�นเช่นกัน  การกระทาํและทัศนะของเศาะหาบะฮจึฺงได้รับการยกย่องเชิดชูจาก
นักวิชาการยุคต่อๆ มา ในฐานะที�เป็นแหล่งที�มาของกฎหมายอิสลามในระดับรองตามรายละเอียด
ของแต่ละมัซฮับ  แต่ในยุคหลังจากนั�น  เช่น ในสมัยของราชวงศ์อุมัยยะฮ ฺ ประมุขของรัฐอิสลาม
ไม่ได้ทาํหน้าที�มุฟตีย์  บทบาทของการฟัตวาคงเหลือเพียงกรณีที�อยู่ในอาํนาจของผู้ที�รัฐอนุญาตและ
ในขอบเขตที�รัฐอนุญาต   เช่น  เคาะลีฟะฮแฺห่งราชวงศ์อุมัยยะฮ ฺหลายท่านได้แต่งตั�งบุคคลทาํหน้าที�
ฟัตวาในช่วงพิธีฮัจญ์ ณ นครมักกะฮ ฺและห้ามผู้ใดทาํการฟัตวานอกจากบุคคลที�รัฐแต่งตั�งเท่านั�น ( 
Al-Baghdadi,1996b : 154  )  ดังนั�นการฟัตวาจึงมีข้อจาํกดัในเรื�องของขอบเขตอาํนาจ  การฟัตวา
จึงต้องอยู่ในขอบเขตที�รัฐอนุญาต  การฟัตวาที�เกี�ยวข้องกบักรณีที�ไม่อยู่ในเขตอาํนาจที�รัฐอนุญาตจะ
ไม่ได้รับการยอมรับ  โดยเฉพาะอย่างยิ�งการฟัตวาที�เกี�ยวข้องกับการเมืองการปกครองและนโยบาย



149 

 

ของรัฐ  โดยที�อิบนุค๊อลดูน กล่าวถึงกรณีตัวอย่างในเรื�องนี� ว่า เมื�อมาลิก23 ฟัตวาว่า การสาบานใน
สภาวะที�ถูกบังคับเป็นโมฆะ มาลิกจึงถูกลงทัณฑ์จากรัฐอย่างแสนสาหัส ( Ibn  Khaldun,2001 : 
261 )  เนื�องจากฝ่ายรัฐเห็นว่าการฟัตวานี� มีความหมายว่า การสาบานที�เกี�ยวข้องกับการให้สตัยาบัน
ยอมรับการดํารงตําแหน่งเคาะลีฟะฮโฺดยไม่สมัครใจเป็นโมฆะเช่นกนั ( Abu Zahrah n.d.b , 77-
78 )  ซึ�งจะแตกต่างจากการฟัตวาในยุคในยุคของท่านนบีมุฮัมมัด   และในสมัยการปกครองของ
สมัยการปกครองของอบูบักร์  อมัุร  อษุมานและอลีย์   ที�การฟัตวามีขอบเขตอาํนาจโดยไม่มีขอบเขต
จํากัด  การฟัตวาจึงสอดคล้องกับความครอบคลุมของศาสนาอิสลามโดยสมบูรณ์ไม่มีข้อยกเว้น    
การฟัตวาในยุคของท่านนบีมุฮัมมัด    ยุคการปกครองของอบูบักร อุมัร อุษมาน และอลีย์ 
จนกระทั�งถึงยุคปราชญ์ผู้นํามัซฮับ  มีขอบเขตครอบคลุมถึงทุกกรณีที�อยู่ในขอบเขตของศาสนา
อิสลาม  ทาํให้กฎหมายอิสลามได้รับการนําไปปฎิบัติในทุกแง่มุม  ซึ�งจะแตกต่างกับการฟัตวาใน
เปอร์ลิสที�ขอบเขตของการฟัตวาถูกจาํกัดด้วยอาํนาจทางการเมืองการปกครอง     การฟัตวาส่วน
ใหญ่มีเนื� อหาด้านอิบาดะฮ ฺ นิติกรรมสัญญา  ครอบครัวและมรดก    โดยเฉพาะอย่างยิ�ง    เนื� อหา
ด้านอบิาดะฮ ฺ    
  ปัญหาของเขตของการฟัตวาเป็นกรณีปัญหาที�สาํคัญที�สุด ตามทัศนะของมุฮัมมัด 
อัลเฆาะซาลีย์  ที�เห็นว่า  การละเลยต่อคําสอนต่างๆทั�งหมดของอัลกุรอานและสุนนะฮโฺดยรวมเป็น
สาเหตุของความตกตํ�าของมุสลิม  มุฮัมมัด  อัลเฆาะซาลีย์ จึงมีแนวคิดว่า นักกฎหมายอิสลามจะต้อง
จัดลําดับความสําคัญของกรณีต่างๆทางกฎหมายอิสลามให้ถูกต้อง ศึกษาวิเคราะห์ทัศนะทาง
กฎหมายอสิลามในกรณีที�จาํเป็นต่อสงัคมมุสลิมปัจจุบันให้ครบถ้วนตามที�ปรากฎอยู่ในอลักุรอานและ
สุนนะฮ ฺ โดยเฉพาะอย่างยิ�งการศึกษาวิเคราะห์กรณีกฎหมายมหาชนอิสลามและกรณีร่วมสมัยทาง
กฎหมายอิสลาม เช่น   กฎหมายรัฐธรรมนูญอิสลาม    บทบัญญัติด้านการเมืองการปกครองและ
เศรษฐกจิ  เป็นต้น  ( Al-Ghazali, 1992 : 118   ) ซึ�งสอดคล้องกบัทัศนะของ ชะกบี  อัรสลาน  ผู้
วิเคราะห์ปัจจัยความล้าหลังของสังคมมุสลิมว่าปัจจัยหนึ�งคือความรู้ที�ไม่ครอบคลุม  ( Arslan, n.d. : 
75 )      กฎหมายอิสลามรวมถึงการฟัตวาจะต้องมีขอบเขตเท่ากับขอบเขตที�อลักุรอานและสุนนะฮฺ
บัญญัติไว้  ดังทัศนะของค๊อลลา๊ฟดังกล่าวข้างต้น     ซึ�งสอดคล้องกับแนวคิดของนักวิชาการอสิลาม
จากทุกสํานักคิดและมัซฮับ  เห็นพ้องกันว่า  ทุกอิริยาบถของมนุษย์  ไม่ว่าในด้านความสัมพันธ์
กบัอลัลอฮหฺรือกบัมนุษย์ มีกฏเกณฑ์และข้อชี� ขาด   ทางกฎหมายอสิลามครอบคลุมอยู่  ( Al-Hajj , 
1992 : 219 )  ดังทัศนะของอิบนุตัยมียะฮ ฺที� เห็นว่าคําพูดและการกระทาํทางกายและทางใจทุก
อย่างที�อัลลอฮรัฺกและโปรดปรานเป็นอิบาดะฮ ฺไม่ว่าจะเป็นการละหมาด  การจ่ายซะกาต  การถือศีล
อด  การประกอบพิธฮัีจญ์   การพูดความจริง การซื�อสัตย์ต่อภาระหน้าที�  การกตัญ�ูต่อบิดามารดา 
การมีความสัมพันธ์อันดีกับญาติ  การรักษาสัญญา  การส่งเสริมความดีและยับยั�งความชั�ว  การ
สงคราม  การทาํดีกบัเพื�อนบ้าน  เดก็กาํพร้า คนยากคนจน  คนเดินทาง  ทาส  การปฏิบัติดีต่อสตัว์  

                                                

   23  หมายถงึ มาลิก  บนิอะนสั  ปราชญ์กฎหมายอสิลามผู้นาํสาํนักกฎหมายมาลกิ  



150 

 

ดุอาอ ฺ การรําลึกถึงอัลลอฮ ฺ การอ่านอัลกุรอาน และกรณีเช่นเดียวกันนี� ล้วนเป็นอิบาดะฮ ฺ ( Ibn  
Taimiah, n.d. : 9 ) และทัศนะของหะสัน อัลบันนาที�เห็นว่า อิสลามประมวลถึงเรื�องรัฐและ
แผ่นดิน   รัฐบาลและประชาชน  อาํนาจและคุณธรรม  ความยุติธรรมและเมตตาธรรม  วัฒนธรรม
และกฎหมาย  ทรัพยากรและวัตถุดิบ  กาํลังกายและกาํลังความคิด  โดยให้ความสาํคัญต่อสิ�งเหล่านี�
เท่าๆกบัเรื�องความเชื�อความศรัทธา และการประกอบพิธีกรรมทางศาสนา ( Al-Banna , 1992 : 
356 )                
  อย่างไรกต็าม เมื�อพิจารณาสถานภาพและขอบเขตการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสตามกฎ
หมายดังกล่าว มีความแตกต่างจากสถานภาพและขอบเขตการฟัตวาของรัฐอสิลามในสมัยของท่านนบี
มุฮัมมัด    กเ็นื�องจากคณะกรรมการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิส เป็นคณะกรรมการฟัตวาในระดับรัฐ
ท้องถิ�น ไม่ได้เป็นคณะกรรมการระดับรัฐบาลกลาง   สถานภาพและขอบเขตการฟัตวาของรัฐเปอร์
ลิสจึงไม่เท่าเทียมกับสถานภาพและขอบเขตการฟัตวาของรัฐอิสลามในสมัยของท่านนบีมุฮัมมัด    
ที�มีสถานะเป็นรัฐบาลกลางที�ย่อมมีอาํนาจที�มากกว่ารัฐเปอร์ลิสซึ�งเป็นรัฐบาลท้องถิ�น    
  นอกจากนั�นผลการวิจัยยังพบว่า การฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสที�กลไกต่างๆ ที�รองรับ
สถานภาพของฟัตวาและงบประมาณสาํหรับกลไกเหล่านั�น   กลไกเหล่านั�นได้แก่   กฎหมายและ
ข้อกาํหนดที�เกี�ยวข้องกับการฟัตวา อนัได้แก่ รัฐธรรมนูญแห่งสหพันธ์มาเลเซีย ( PERLEMBAGAAN 

PERSEKUTUAN )  รัฐธรรมนูญแห่งรัฐเปอร์ลิส ( Law of the Constitution  of  Perlis )  
พระราชบัญญัติการบริหารศาสนาอิสลาม 2006 (Enakmen Pentadbiran Agama Islam 2006 )  
พระราชบัญญัติความผิดทางอาญาเกี�ยวกับบทบัญญัติศาสนาอิสลาม 1991 ( Enakmen Jenayah 
Dalam Syarak 1991 )  ข้อกาํหนดของคณะกรรมการฟัตวา   และหน่วยงานและบุคลากรที�เกี�ยวข้อง
กับการฟัตวา  ได้แก่  มุฟตีย์    คณะกรรมการฟัตวา  สาํนักงานศาสนาอิสลามและจารีตประเพณี
มลายูเปอร์ลิส (Majlis Agama Islam Dan Adat Istiadat Melayu Perlis – MAIPs )  กษัตริย์แห่งรัฐ
และสภากษัตริย์ ( Majlis Raja-Raja )  คณะกรรมการฟัตวาแห่งชาติ   และสาํนักงานมุฟตีย์    และ
ยังมีหน่วยงานและบุคลากรที�เกี�ยวข้องกบัการฟัตวาในรัฐเปอร์ลิส ประกอบด้วยหน่วยงานและบุคลากร
ฝ่ายต่างๆ ได้แก่ มุฟตีย์แห่งรัฐเปอร์ลิส  คณะกรรมการฟัตวา สาํนักงานศาสนาอิสลามและจารีต
ประเพณีมลายูเปอร์ลิส (Majlis Agama Islam Dan Adat Istiadat Melayu Perlis – MAIPs )  คณะ
กรรมการฟัตวาแห่งชาติ   กษัตริย์แห่งรัฐและสภา      ซึ�งแตกต่างจากกลไกการฟัตวาของประเทศไทย
ที�มีเพียงพระราชบัญญัติการบริหารองค์กรศาสนาอิสลาม  พ.ศ.2540  ที�กาํหนดให้จุฬาราชมนตรีมี
หน้าที�ประกาศข้อวินิจฉัยเกี�ยวกบับทบัญญัติศาสนาอิสลาม ซึ�งเป็นกฎหมายที�ไม่ได้ให้อาํนาจฟัตวาแก่
จุฬาราชมนตรีโดยชัดเจน และไม่มีการกาํหนดให้หน่วยงานใดมีหน้าที�ฟัตวา รวมทั�งไม่มีการอุดหนุน
งบประมาณ  บุคลากร สถานที�หรืออื�นๆ แต่อย่างใดทั�งสิ�น   
   ดังนั�น จึงสามารถกล่าวได้ว่าสถานภาพของการฟัตวาในประเทศไทยนั�นไม่มีความ
ชัดเจน เนื�องจากไม่มีกฎหมาย  หน่วยงาน  เจ้าหน้าที�และงบประมาณเกี�ยวกบัการฟัตวา  ทั�งๆ ที�เป็น
บทบัญญัติที�เป็นข้อบังคับหนึ�งของศาสนาอิสลามที�สังคมมุสลิมโดยทั�วไปล้วนนําไปปฏิบัติ ไม่เว้น



151 

 

แม้กระทั�งในประเทศที�มีมุสลิมเป็นชนส่วนน้อยเช่นในอาเซียน  และประเทศเหล่านั�นยังจัดให้มีกลไก
ต่างๆ มารองรับ รวมถงึการสนับสนุนด้านงบประมาณ ดังสถานภาพของการฟัตวาในประเทศสงิคโปร์ 
ฟิลิปปินส์  และเขมร  เป็นต้น จึงเป็นภาระหน้าที�ของผู้ที� เกี�ยวข้องกับสังคมมุสลิม ไม่ว่าจะเป็น
หน่วยงานของรัฐ  นักการเมืองและผู้นํามุสลิม   นักวิชาการอิสลาม และภาคประชาชน ควรให้
ความสาํคัญและร่วมกนัพัฒนาสถานภาพของการฟัตวาในประเทศไทยให้มีบทบาทและอาํนาจหน้าที�ที�
สมควรต่อไป         
   
 
5.3 ขอ้เสนอแนะ 
 

ก. ขอ้เสนอแนะในการนําผลการวิจยัไปใช ้
 

1. เนื�องจากความจาํเป็นของการจัดระบบฟัตวาในประเทศไทย  จึงควรให้มีมุฟ
ตีย์แห่งประเทศไทย และคณะกรรมการฟัตวา  

2. จุฬาราชมนตรีควรแต่งตั�งคณะกรรมการฟัตวา 
3. จุฬาราชมนตรีควรให้ความสาํคัญกบับทบาทด้านการฟัตวาให้ชัดเจนมากขึ�น 

โดยการจัดงบประมาณเฉพาะสาํหรับการฟัตวา   การแต่งตั�งคณะกรรมการฟัตวา   การบริการฟัตวา
แก่สังคมอย่างชัดเจนเป็นรูปธรรม   และการเผยแพร่เอกสารการฟัตวาอย่างเหมาะสม  และการฟัต
วาแบบองค์คณะ โดยมีระเบียบว่าด้วยการนี�อย่างชัดเจน 

4. ควรผลักดันให้มีกฎหมายที�บัญญัติกรณีระบบฟัตวาในประเทศไทย อาจจะ
เป็นการแก้ไขเพิ�มเติมพระราชบัญญัติการบริหารองค์กรศาสนาอิสลาม  พ.ศ.2540  หรือการเสนอ
ร่าง พระราชบัญญัติการฟัตวาในประเทศไทย    พ.ศ.......... 
 

 
ข. ขอ้เสนอแนะสําหรบัการวิจัยครั;งต่อไป 

 
ก. ควรนําผลการวิจัยไปทําวิจัยเพื� อศึกษาทัศนะของผู้ ที� เกี�ยวข้อง เช่น  

จุฬาราชมนตรี  ผู้ทรงคุณวุฒิจุฬาราชมนตรี  กรรมการกลางอิสลามแห่งประเทศไทย  กรรมการ
อสิลามประจาํจังหวัด  นักวิชาการอสิลาม  นักการเมืองมุสลิม และอื�นๆ เพื�อหารูปแบบของการฟัตวา
ในประเทศไทย 

ข. ควรวิจัยระบบฟัตวาในประเทศโลกมุสลิมและประเทศกลุ่มอาเซียนอย่าง
ละเอยีดทุกประเทศ 



152 

 

 
บรรณานุกรม 

 
 

คาํนวน  วิบูลย์พันธุ.์  2544.  “การมีส่วนร่วมของมุสลิมไทยกับการได้มาซึ�งผู้นาํกจิการศาสนา
อิสลาม  :กรณีศึกษาการสรรหาจุฬาราชมนตรี ” ,  วิทยานิพนธศ์ิลปศาสตรมหาบัณฑติ  
สาขาวิชารัฐศาสตร์  มหาวิทยาลัยรามคาํแหง.(สาํเนา) 

 
จุฬิศพงศ์  จุฬารัตน์ .  2544.  “ บทบาทและหน้าที�ขุนนางกรมท่าขวาในสมัยอยุธยาถึงรัตนโกสินทร์ 

(พ.ศ.2153- 2435 )” , วิทยานิพนธ์อกัษรศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาประวัติศาสตร์  
ภาควิชาประวัติศาสตร์ คณะอกัษรศาสตร์  จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.(สาํเนา) 

 
รุ่ง  แก้วแดง. 2511. “ทัศนคติของโต๊ะครูต่อการปรับปรุงปอเนาะเป็นโรงเรียนราษฎร์สอนศาสนา

อสิลาม”,   วิทยานิพนธ์รัฐประศาสนศาสตร์มหาบัณฑิต  คณะรัฐประศาสนศาสตร์ สถาบัน
บัณฑิตพัฒนบริหารศาสตร์.(สาํเนา)    

 
สรัญ  เพชรรักษ์.  2542.  “ บทบาทผู้นาํชุมชนมุสลิมในกรุงเทพมหานคร กรณีศึกษาชุมชนสเุหร่า

บ้านดอน”,   วิทยานิพนธศ์ิลปศาสตรมหาบัณฑติ  สาขาวิชามานุษยวิทยา  ภาควิชา
มานุษยวิทยา  บัณฑติวิทยาลัย  มหาวิทยาลัยศิลปากร.(สาํเนา) 

 
สุเทพ สันติวรานนท์ และคณะ.  2541.  “ความคิดเห็นของประชาชนและข้าราชการในจังหวัด

ชายแดนภาคใต้ที�มีต่อข้อปฏิบัติที�สอดคล้องกับหลักศาสนาอิสลาม ตามคําวินิจฉัยของ
จุฬาราชมนตรี กรณีศึกษาในอาํเภอเมือง จังหวัดปัตตานี” .    มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ 
วิทยาเขตปัตตานี และกรรมาธิการการศาสนาและศิลปวัฒนธรรม  สภาผู้แทนราษฎร.
(สาํเนา) 

  
อุดม  หลําเบญ็สะ.  2544.  “ บทบาทของคณะกรรมการอิสลามประจาํจังหวัดในจังหวัดชายแดน

ภาคใต้ ”  วิทยานิพนธศ์ิลปศาสตรมหาบัณฑติ  สาขาวิชาไทยคดีศึกษา มหาวิทยาลัยทักษิณ 
(สาํเนา) 

 
Aba al-Khail, Sulaiman Bin Abdullah  Bin  Hamud.   2000.   Al-fiqh al-Islami fi A’hd  

Abnaa al-Malik Abdulaziz  Saud wa Faisal wa  Khalid – Rahimahumullah-  wa 



153 

 

Khadim al-Haramain al-Sharifain  al-Malik Fahd bin Abdulaziz.   Riyadh : Matabi’ 
al-Jamia’h.   

 
Abu Daud, Sulaiman Bin al-Ash-a’th al-Sajastani.   n.d.  Sunan Abi Daud,  1.   Sida : al-

Maktabah al-As-riah. 
 
Abu Talib, Sufi Hasan.1993. Tatbiq al-Shariah  al-Islamiah  Fi   al-Bilad  al-‘Arabiah.  

Cairo :  Jami’ah al-Qahirah  wa al-Kitab al-Jami’ei. 
 
 
Abu Zahrah,  Muhammad ..n.d.a. Tarikh  al-Mazahib al-Islamiah fi al-Siyasah wa  al-A’qa-

id   wa  Tarikh  al-Mazahib al-Fiqhiah. Cairo : Dar  al-Fikr al-Arabi. 
 
________.n.d.b.  Malik  : Hayatuh wa  A’s-ruh  Aara-uh  wa Fiqhuh.   Cairo : Dar  al-Fikr 

al-Arabi.  
 
Ahmad  Zaharuddin Bin Mohd  Alias.  2004.  “ Fatwa  Jawatankuasa Perundingan Hukum 

Syarak  Negeri Pahang  Dari Tahun 1980 Hingga 1997 : Satu  Analisis” .   
Disertasi Ijazah Sarjana  Syariah  Jabatan Fiqh  Dan Usul  Bahagian  Pengajian  
Syariah  Akademi Pengajian Islam University  Malaya Kuala  Lumpur. (Unpublished)
  

Al-Albani,Muhammad Nasir al-Din..1991.   Silsilah al- Ahadith al-Sahihah , 5.   Al-
Riyadh : Maktabah al-Maa’rif li al-Nasr wa al- Tauzii’. 

 
________ .1992.  Silsilah al- Ahadith al-Dhai’fah wa  al-Maudua’h wa  Atharuha al-Saie fi 

al-Ummah , 2.   Al-Riyadh : Maktabah al-Maa’rif.   
 
Al-Amidi,A’li bin Muhammad.  2003.  al-Ihkam fi Usul al-Ahkam, 4.  Beirut : Al- Maktab 

al-Islami  
 
Al-Badakhshi, Muhammad  bin al-Hasan .n.d. Sharh al-Badakhshi  Manahij  al-U’qul,.3.  

Cairo : Muhammad Ali Subaih  wa  Auladuh. 
 



154 

 

Al-Baidawi,Nasir al-Din Abdullah bin Omar.1993. “ Minhaj al-Wusul ila Ilm al-Usul”,  
Mi’raj al-Minhaj  Sharh  Minhaj al-Wusul ila Ilm al-Usul.Vol.2 . Qahirah : s.n. 

 
Al-Baihaqi, Abu  bakr Ahmad bin Husain bin A’li.  1992a.  Al-Sunan al-Kubra.,   6.   

Beirut : Dar al-Ma’rifah. 
 
________. 1992b. Al-Sunan al-Kubra,  10.  Beirut : Dar al-Ma’rifah. 
 
________. 1992c. Al-Sunan al-Kubra,  8.  Beirut : Dar al-Ma’rifah.  
 
Al-Baghdadi , Abu Bakr Ahmad  bin Ali bin Thabit al-Khathib.  1996a.   al-Faqih wa al-

Mutafaqqih.1.  Riyadh : Dar Ibn al-Jauzi. 
 
_________.  1996b.  al-Faqih wa al-Mutafaqqih.1.  Riyadh : Dar Ibn al-Jauzi. 
 
Al-Buhuti, Mansur bin Yunus bin Idris.  1997.  Kashaf al-Qina’ a’n  Matn al-Iqna’, 5.   

Beirut :  A’lam al-Kutub.    
 
Al-Banna,Hasan.1992. Majmua’at al-Rasail li al-Shahid al-Imam Hasan  al-Banna. Cairo : 

Dar  al-Nashr wa  al-Tuazie’ al-Islamiah. 
 
Al-Bukhari, Muhammad bin Ismail.  1998.  Sahih al-Bukhari.Riyadh  :  International Ideas 

Home. 
 
Al-Darimi ,Abdullah bin Abdurrahman.  2000a.  Sunan al-Darimi, 1.   Riyadh  :  Dar al-

Mughni li al-Nashr  wa Tauzei’. 
 
Al-Ghazali,Abu Hamid Muhammad bin Muhammad. n.d.   Al-Mustasfa, 4   .Al-Madinah : 

s.n. 
 
Al-Ghazali, Muhammad. 1992. Dustur  al-Wahdah al-Thaqafiah bain al-Muslimin.  Cairo : 

Dar al-Wafaa li al-Tibaa’h wa al-Nashr  wa al-Tuazie’. 
 



155 

 

________.2005. Sir  Ta-akhar  al-‘Arab wa  al-Muslimin . Cairo : Nahdhah Misr .     
Al-Hajj, Sasi Salim.  2002.   Naqd  al-Khitab  al-Istishraqi   al-Zahirah al-Istishraqiah wa 

Atharuha  ala al-Dirasat al-Islamiah,2.  Malta : Dar al-Madar al-Islami. 
 
Al-Hujailan, Abdulaziz bin Muhammad bin  Abdullah.  2000.  al-Fiqh al-Islami fi A’hd al-

Malik Abdulaziz – Rahimahumullah-  min A’m  1319 hatta A’m 1373.  Riyadh : 
Matabi’ al-Jamia’h.     

 
Al-Mallah, Husain bin Muhammad.  2001.  Al-Fatwa  Nash-atuha  wa Tatauwuratuha  

Usuluha wa Tatbiqatuha ,1.  Beirut : al-Maktabah al-Asriah. 
 
Al-Najjar, Abdullah Mabruk.  1995.   Al- asas al- Shar-eie  wa al-Qanuni li al Lajnah  al-

Fatwa bi  al-Azhar  al-Sharif   wa Lijan  al-Fatwa  bi  al-Muhafasat .  Qahirah : 
Matabie al-Azhar Al-Sharif. 

 
Al-Nawawi,Abi Zakariya Muhyiddin Bin Sharf. _. 1995.   Al-Majmua’, 1.  s.l. : Dar Ihyaa 

al-Turath al-Arabi. 
 
Al-Qarafi, Abu  al-Abbas  Ahmad  bin  Idris  al-Sanhaji.  2001a.  Kitab Al-Furuq  Anwar 

al-Buruq fi Anwaa al- Furuq ,2.   Qahirah  : Dar al-Salam. 
 
_______. 2001b .  Kitab  Al-Furuq  Anwar al-Buruq fi Anwaa al- Furuq, 4.   Qahirah  : Dar 

al-Salam.  
 
Al-Razi, Fakhr al-Din Muhammad bin Umar .  1992.   Al-Mahsul,2.   Beirut : Muassasah 

al-Risalah. 
 
Al-Shatibi, Abu Ishaq Ibrahim bin  Musa .  n.d.a.  Al-muwafaqat,4.   s.l. : al-Maktabah al-

Tijariah al-Kubra. 
 
________.  n.d.b.   Al-I’tisam,2.   s.l. :al-Maktabah al-Tijariah. 
 



156 

 

Al-Shaukani, Muhammad  bin  Ali.  2000a.    Irshard al-Fuhul ila  Tahqiq al-Haq min  I’lm 
al-Usul,1. Riyadh : Dar al-Fidhilah li al-Nashr wa al-Tauzei’ . 

 
________.  2000b.  Irshard al-Fuhul ila  Tahqiq al-Haq min  I’lm al-Usul, 2.  Riyadh : Dar 

al-Fidhilah li al-Nashr wa al-Tauzei’. 
 
Al-Tirmizi,Muhammad Bin I’sa.  n.d.   Al-Jami’ al-Sahih,3.  Beirut : Dar Ihya al-Turath al-

Arabi. 
 
Al-Zahbi , Samsuddin  abu  Abdullah Muhammad bin Ahmad bin Uthman.  1405a.  Siyar al-

A’lam al-Nubala,1.  Beirut : Maussasah al-Risalah. 
 
________.  1405b.   Siyar al-A’lam al-Nubala,2.  Beirut : Maussasah al-Risalah. 
 
Al-Zarkashi, Badr  al-Din  Muhammad bin Bahadir bin Abdullah al-Shafie’.  1992.   Al-

Bahr al-Muheet.,6.   Ghardaqah : Dar al-Safwah li al-Tiba-a’h wa al-Nashr  wa 
al-Tuazie’. 

 
Al-Zarqa, Mustafa  Ahmad .1998  . al- Madkhal  al-Fiqhi al-A’am,1.    Damascus : Dar al-

Qalam. 
 
Al-Zibari, Amir Sa-i’d.  1995.  Mabahith Fi Ahkam al-Fatwa.  Beirut : Dar Ibn Hazm. 
 
Al-Zuhaili,Wahbah. 1985a.  Al-Fiqh al-Islami wa  Adillatuh,1.  Damascas : Dar al-Fikr. 
 
________.1986a.  Usul al-Fiqh al-Islami,1.  Beirut : Dar al-Fikr. 
 
________.1986b.  Usul al-Fiqh al-Islami,2.  Beirut : Dar al-Fikr.  
 
Ahmad Hidayat Buang , Khadijah Mohd Khambali. 2004.  Bentuk Dan Statistik Fatwa. In  

Fatwa  di Malaysia. Kuala  Lumpur : Mashi  Publication. 
 



157 

 

Arslan, Shakib .n.d.  Li  maza  Ta-akhar  al-Muslimun  wa  li  maza  Taqaddam  Ghairuhum. 
Beirut : Dar maktabah  al-Hayat. 

 
Barra,Hamid Aminoddin.  2006.  Fatwa Management in the Philippines. In Prinsip dan 

Pengurusan Fatwa di Negara – Negara ASEAN. Negeri Sembilan : Intel Multimedia 
and Publication. 

 
Khudhri, Muhammad.  1995.  Tarikh al-Tashri’ al- Islami.  Beirut : Dar al-fikr. 
 
Faisal Bin Haji Muhammad Ali  Nurdin.  1997.   “ Sadd al-Dhara’i Pemakaiannya  Dalam 

Fatwa Majelis Ulama Indonesia” .   Disertasi Ijazah  Sarjana Syariah  Akademi  
Pengajian  Islam University  Malaya  Kuala  Lumpur. (Unpublished) 

 
Haji  Japar Bin Haji Mat Dian, @ . Maidin  1999.   “ Institusi  Fatwa  :  Peranan Dan 

Sumbangan  Jabatan Mufti Kerajaan Negeri  brunei  Darussalam”.   Disertasi Ijazah 
Sarjana Syariah  Jabatan  Syariah Dan Undang Undang  Bahagian  Pengajian Syariah  
Akademi  Pengajian Islam University  Malaya  Kuala  Lumpur. (Unpublished) 

 
Haji Mat  Yahya Bin Haji Hussin.  2004.   Fatwa Dan Hubungannya   Dengan Sunnah Satu 

Kajian Kes Di  Semenanjung Malaysia. Perlis : Jabattan Mufti Negeri Perlis.   
 
Hooker, M.B.  1992.  Undang – Undang Islam di Asia Tengara.Kuala Lumpur : Dewan 

Bahasa dan Pustaka.  
 
Ibn A’bidin. Muhammad Amin. n.d.  “ Nashr  al-U’rf  fi Binaa Ba’dh  al-Ahkam  ala  al-

U’rf ”. In  Majmua’h  Rasail Ibn  A’bidin,2.   s.l. : s.n. 
 
Ibn Hazm, Abu Muhammad Ali bin Ahmad bin  Sai’d.  1980.   Al-Ihkam fi Usul al-

Ahkam,5.  Beirut : Dar al-Afaq al-Jadidah.   
 
Ibn Manzur. n.d.   Lisan al-Arab. ,5. s.l. : s.n.   
 



158 

 

Ibn Majah, Abu Abdullah Muhammad bin Yazid al-Qazwini. 2009a.  Sunan Ibn Majah,1. 
Damascus : Dar al-Risalah  al-‘Alamiah.  

 
Ibu Nujaim,Zain al-A’bidin bin Ibrahim.  1413.  Al-Bahr al-Ra-iq,6.  Beirut : Dar al-

Ma’rifah. 
 
Ibn Qaiyim,Shams Al-din  Abu Abd Allah Muhammad bin Abu Bakr.  1423a.  .I’lam al-

Muwaqqiein a’n Rabb al-A’lamin, 2.  Riyadh : Dar Ibn al-Jauzi. 
 
________. 1423b.  I’lam al-Muwaqqiein a’n Rabb al-A’lamin,5.  Riyadh : Dar Ibn al-Jauzi. 
 
________.N.d.  Al- ‘Ubudiah.  Cairo  : Dar al-Qalam li al-Thurath. 
 
Ibn Salah,Taqi al-Din Uthman bin Abd al-Rahman.  1407.  Adab al-Mufti wa al-Mustafti.  

Beirut : Alam al-Kutub.  
 
Jabatan Kemajuan Islam Malaysia,  2009. Keputusan Muzakarah Jawatankuasa Fatwa 

Kebangsaan Majlis Kebangsaan Bagi Hal Ehwal Ugama Islam Malaysia. Kuala 
Lumpur : Visual Print.   

 
Jabattan  Mufti Kerajaan  Negeri  Perlis.  n.d. Himpunaan Fatwa  Negeri Perlia Jilid 1.  S.l. : 

s.n. 
 
Jad al-Haqq, A’li Jad al- Haqq.  . 1987. “ Maham  Dar al-Iftaa bi al-Qahirah ”  Al-Fatawa  

al-Islamiah min  Dar al-Iftaa  al-Masriah, 10.  Cairo : Wizarah al-Auqaf  wa  Al-
Majlis al-A’la  li al-Shu-un al-Islamiah. 

 
________. 1995.   Al-Fiqh al-Islami Murunatuh wa Tatuawuatuh.  Qahirah : al-Mushaf al-

Sharif. 
 
Japar Bin Haji Mat Dian  Japar Bin Haji Mat Dian,.  2006.  Pengurusan Fatwa di Negeri 

Brunei Darussalam. In Prinsip dan Pengurusan Fatwa di Negara – Negara ASEAN. 
Negeri Sembilan : Intel Multimedia and Publication. 



159 

 

 
Khallaf,Abd Wahhab.  1985.  al-Sultat al-Thalath  fi al-Islam : al-Tashrie’ wa  al-Qadhaa 

wa al-Tanfiz.   Kuweit : Dar al-Qalam li al-Nashr wa al-Tuazie’. 
 

________.1996.  Ilm Usul al-Fiqh wa Khulasah Tarikh al-Tashri’ Islami.  Qahirah :Dar al-
fikr  al-Arabi.  

Madkur,Muhammad.   1393.  Manahij al-Ijtihad  fi al-Islam,2.  Jamiah Al-Kuwait.  
 
Majma’ al-Lughah al-Arabiah.  2004.  Al-Mu’jam al-Wasit.  s.l. : Dar al-Shuruq al-

Dauliah. 
 
Md Aris, Mohd Murat.  2006.  Pengurusan Fatwa di Singapura. In Prinsip dan Pengurusan 

Fatwa di Negara – Negara ASEAN. Negeri Sembilan : Intel Multimedia and 
Publication. 

 
Mohammad Abdus Salam Bin Osman.  2006.  Pengurusan Fatwa di Kemboja. In Prinsip dan 

Pengurusan Fatwa di Negara – Negara ASEAN. Negeri Sembilan : Intel Multimedia 
and Publication. 

 
Mohd  Akram  Bin Dahaman @ Dahlan .  2005.  “ Metode fatwa Jawatankuasa  Syariah 

Negeri Perlis Kajian Berasaskan  Fatwa  Fatwa Tahun 1990-2000”.   Disertasi  
Ijazah  Serjana Syariah Bahagian 2 Jabatan Fiqh dan Usul  Bahagian  Pengajian Islam  
University Malaya  Kuala Lumpur.(Unpublished) 

 
Mohd. Nasir bin Abd. Hamid. Et al.  , 2009  “ The Role of the Islah Movement  in  the 

State’s Constitution of Perlis, Malaysia ”  Journal of Politics and Law   Vol. 2, No. 2   
June  2009 : P  50-56. 

 
Muhammad Seadon A.Othman.  1998. Institusi Pentadbiran Undang Undang Kehakiman    

Islam.Kuala  Lumpur : Dewan Bahasa Dan Pustaka. 
 
Muslim  Bin Hajjaj. 1998.  Sahih Muslim.Riyadh : Dar al-Salam.  
 



160 

 

Nooh,  Gadot .  2006.  Pengurusan Fatwa di Malaysia. In Prinsip dan Pengurusan Fatwa di 
Negara – Negara ASEAN. Negeri Sembilan : Intel Multimedia and Publication. 

 
Qattan, Mannaa’.1996.  Tarikh al-Tashrie’  al-Islami.   Riyadh : Maktabah al – Maa’rif  li 

al-Nashr w al-Tuazie’. 
 
Uthman  Ishak. 1981. Fatwa Dalam Perundangan Islam. Kuala Lumpur: Penerbit Fajar   Bakti. 
 
Ubadah, Muhammad  Anis.  1968.   Al-Fiqh al-Islami Marahil wa Mashru-at.   Qahirah : al-

Ikhwan al-Ashiqqaa. 
 
Wan Muhammad  Bin Hj.Abd.Aziz.  2006.  Ke Arah Kerjasama ASEAN Dalam Pengurusan 

Fatwa : Pengelaman MABIMS. In Prinsip dan Pengurusan Fatwa di Negara – Negara 
ASEAN. Negeri Sembilan : Intel Multimedia and Publication. 

 
Zaini Nasohah.2005. Undang-undang penguatkuasaan fatwa di Malaysia. Islamiyyat : Jurnal 

Antarabangsa Pengajian Islam; International Journal of Islamic Studies,  Fakulti 
Pengajian Islam 
Universiti Kebangsaan Malaysia  , 27 (1). pp. 25-44.  

  
 
อินเตอรเ์น็ต 
 
http://en.wikipedia.org/wiki/Perlis     สบืค้นวันที�  4  พฤศจิกายน   2554    
 
 
 
 
 
 
 
 



161 

 

 
 

ประวติัผูวิ้จัย 
 

1. ชื�อ-สกุล (ภาษาไทย) นายอิสมาแอ  สาเมาะ  
ชื�อ-สกุล (ภาษาองักฤษ) MR.Isma-ae  Samoh 
คุณวุฒิ ศิลปศาสตรมหาบัณฑติ สาขาศาสนบัญญัติและหลักการศาสนบัญญัติ 
ตําแหน่ง (ทางวิชาการ/ราชการ) อาจารย์ประจาํ  
หน่วยงาน คณะอสิลามศึกษา มหาวิทยาลัยอิสลามยะลา  
ภาควิชา  กฎหมายอิสลาม 
ที�อยู่  มหาวิทยาลัยอสิลามยะลา 135/8 หมู่ 3  ตาํบลเขาตูม อาํเภอยะรัง จังหวัดปัตตานี 
94160โทรศัพท0์73-418612-4 ต่อ 135 /โทรสาร  073-418615-6   
E-mail  esmaee@hotmail.com 
 
2. ชื�อ-สกุล (ภาษาไทย)    นายฆอซาลี  เบญ็หมัด 
ชื�อ-สกุล (ภาษาองักฤษ)     MR.Khozali   Benmad 
คุณวุฒิ  ศิลปศาสตรมหาบณัฑิต  สาขาอิสลามศึกษา 
ตําแหน่ง  อาจารย์ประจาํ 

หน่วยงาน  คณะอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยอสิลามยะลา 

ภาควิชา  สาขาวิชากฎหมายอิสลาม   
ที�อยู่  มหาวิทยาลัยอสิลามยะลา 135/8 หมู่ 3  ตาํบลเขาตูม อาํเภอยะรัง จังหวัดปัตตานี 
94160โทรศัพท0์73-418612-4 ต่อ 150  /โทรสาร  073-418615-6 
E-mail  ghazalimhd@yahoo.com 
 
 
3. ชื�อ-สกุล (ภาษาไทย)   นายอสิมาอิล  บือราเฮง 
ชื�อ-สกุล (ภาษาองักฤษ)  MR. Ismaeel Beraheng 
คุณวุฒิ  ศิลปศาสตรมหาบัณฑติ สาขากฎหมายอสิลาม 
ตําแหน่ง (ทางวิชาการ/ราชการ) อาจารย์ประจาํ 

หน่วยงาน  คณะอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยอสิลามยะลา 

ภาควิชา  สาขาวิชากฎหมายอิสลาม 



162 

 

ที�อยู่  มหาวิทยาลัยอสิลามยะลา 135/8 หมู่ 3  ตาํบลเขาตูม อาํเภอยะรัง จังหวัดปัตตานี 
94160โทรศัพท0์73-418612-4 ต่อ 150  /โทรสาร  073-418615-6 
 

 
4.ชื�อ-สกุล (ภาษาไทย)   นายนิอบัดุลเลาะ  นิตยรักษ์ 
ชื�อ-สกุล (ภาษาองักฤษ)  MR. Niabdunloh  Nitayarak 
คุณวุฒิ  ศิลปศาสตรบัณฑิต สาขากฎหมายอสิลาม(เกียรตินิยมอนัดับหนึ�ง) 
ตําแหน่ง (ทางวิชาการ/ราชการ) อาจารย์ผู้ ช่วยสอน 

หน่วยงาน  คณะอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยอสิลามยะลา 

ภาควิชา  สาขาวิชากฎหมายอิสลาม 
ที�อยู่  มหาวิทยาลัยอสิลามยะลา 135/8 หมู่ 3  ตาํบลเขาตูม อาํเภอยะรัง จังหวัดปัตตานี 
94160โทรศัพท0์73-418612-4 ต่อ 150  /โทรสาร  073-418615-6 
E-mail  niabdul @hotmail.com 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



163 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาคผนวก 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



164 

 

 
แผนที�รัฐเปอร์ลิส  ประเทศมาเลเซีย ( http://www.maps-malaysia.com/perlis/map.htm ) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



165 

 

 
 

แนวสมัภาษณส์ําหรบัมุฟตียแ์ละสมาชิกสภาศาสนาอิสลาม และกรรมการกฎหมายอิสลาม 
เพื�อศึกษาประสทิธิภาพของการฟัตวา และปัญหาของการฟัตวาในรฐัเปอรลิ์ส 

 
1. การฟัตวาในรัฐเปอร์ลิสมีลักษณะแตกต่างหรือเหมือนกบัการฟัตวาของรัฐอื�นอย่างไร ? 
2. ทศันะในการฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสที�แตกต่างดังกล่าวมีผลกระทบอย่างไรบ้าง ? 
3. การฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสมีกรณีใดบ้างที�สงัคมมุสลิมในรัฐเปอร์ลิสและรัฐอื�นๆ ให้การ

ยอมรับ ? เพราะอะไร ? อย่างไร ? 
4. การฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสมีกรณีใดบ้างที�สงัคมมุสลิมในรัฐเปอร์ลิสและรัฐอื�นๆ ไม่ยอมรับ ? 

เพราะอะไร ? อย่างไร ? 
5. การกาํหนดวันสาํคัญทางศาสนาอิสลามของรัฐเปอร์ลิสเหมือนกบัรัฐอื�นๆ ของมาเลเซีย

หรือไม่ ?  อย่างไร? 
6. หน่วยงานฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสมีอาํนาจฟัตวาในกรณีการเมืองการปกครอง  หรือนโยบายของ

รัฐ หรือไม่ ? อย่างไร ? 
7. การฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสในกรณีต่อไปนี� มีหรือไม่ ? อย่างไร ? 

- ที�ดินวะกฟัที�มีถนนตัดผ่าน 
- เพลงและดนตรี 
- การมีภรรยามากกว่าหนึ�ง 
- การสมรสของบุตรนอกสมรส 
- การสมรสโดยหลีกเลี�ยงวะลีย์ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



166 

 

 
แนวสมัภาษณส์ําหรบันกัวิชาการอิสลามและประชาชนทั �วไป 

เพื�อศึกษาประสทิธิภาพของการฟัตวา และปัญหาของการฟัตวาในรฐัเปอรลิ์ส 
 

1. ท่านมีความเห็นอย่างไรต่อระบบฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสโดยรวม 
2. ท่านคิดว่าระบบฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสสามารถตอบสนองความจาํเป็นทางศาสนาอสิลามของ

มุสลิมในรัฐเปอร์ลิสหรือไม่ ? อย่างไร ? 
3. ประชาชนทั�วไปในรัฐเปอร์ลิสและมุสลิมในมาเลเซียยอมรับฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสหรือไม่ ? 

อย่างไร ? 
4. การฟัตวาของของรัฐเปอร์ลิสกรณีใดบ้างที�ประชาชนทั�วไปในรัฐเปอร์ลิสและมุสลิมในมาเลเซีย

ให้การยอมรับเป็นพิเศษ ? อย่างไร ? 
5. การฟัตวาของของรัฐเปอร์ลิสกรณีใดบ้างที�ประชาชนทั�วไปในรัฐเปอร์ลิสและมุสลิมในมาเลเซีย

ไม่ยอมรับ ? อย่างไร ? 
6. การฟัตวาของรัฐเปอร์ลิสควรปรับปรุงแก้ไขอย่างไรบ้าง ? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



167

Prof.Madya  Dato’ Alim  Setia Ahmad  bin  Jusoh

:

: (  ...

.....  )

: ?

: ( )

:(  ) ?

:(

:       

?

(:

: ?

(:

: )(
 )  (:  )         (   

 . . . .    . . . .

    

      

        

:

 )  (:  . . .  

 )        (
    

Clic
k t

o buy N
OW!

PDF-XChange

w
ww.docu-track.com Clic

k t
o buy N

OW!
PDF-XChange

w
ww.docu-track.com

http://www.docu-track.com/buy/
http://www.docu-track.com/buy/


168

       )       (
  

  

:   

?

(: )  (

        

    

          

: ?

(:

  

 ....

:

  

(:

: ... )  (

      –      

Clic
k t

o buy N
OW!

PDF-XChange

w
ww.docu-track.com Clic

k t
o buy N

OW!
PDF-XChange

w
ww.docu-track.com

http://www.docu-track.com/buy/
http://www.docu-track.com/buy/


169

(: ...

  

...

: ?

(:  . . .  

....

:     

 )  (:     

 ...  . . .

    

 ?     

  

      

....  . . . .

: ?

 )  (:     

            

        

      

... ...   

      

Clic
k t

o buy N
OW!

PDF-XChange

w
ww.docu-track.com Clic

k t
o buy N

OW!
PDF-XChange

w
ww.docu-track.com

http://www.docu-track.com/buy/
http://www.docu-track.com/buy/


170

  

)(
:   

(:   

....

:

?

(:

:

(:  ....

: ....

(:   

:

(:

: ?

(:

: ?

 )  (:       

    

 ...   

: ?

(:

    

  

Clic
k t

o buy N
OW!

PDF-XChange

w
ww.docu-track.com Clic

k t
o buy N

OW!
PDF-XChange

w
ww.docu-track.com

http://www.docu-track.com/buy/
http://www.docu-track.com/buy/


171

  

 . . .   

.... 

:     

....

(:...   

...   

    

..  ..

:

(:

:

  ...

(: ....  ...

:

(:

: ...

(:

:.....

 )  (:       

:....

(:

: ?

(: ...

Clic
k t

o buy N
OW!

PDF-XChange

w
ww.docu-track.com Clic

k t
o buy N

OW!
PDF-XChange

w
ww.docu-track.com

http://www.docu-track.com/buy/
http://www.docu-track.com/buy/


172

:   

?

(: ....    . . .

 . . .  . . .

...

:

(:

: ) (
       )  

( ?

(:  . . .

   )      ( )          (
 . . .     

  

 . . . .  . . .

: ?

(: ...   

)(
:

(:

:   

(:

        

Clic
k t

o buy N
OW!

PDF-XChange

w
ww.docu-track.com Clic

k t
o buy N

OW!
PDF-XChange

w
ww.docu-track.com

http://www.docu-track.com/buy/
http://www.docu-track.com/buy/


173

  

 ...

:

... ?

 )  (:     

...

:

(:

:

(:

:  ?

(:    . . .

...

: ...

   

(: ) (

:

(:

:

(:  ...

:

(: ...

:

 )  (:       

...

 )             (

Clic
k t

o buy N
OW!

PDF-XChange

w
ww.docu-track.com Clic

k t
o buy N

OW!
PDF-XChange

w
ww.docu-track.com

http://www.docu-track.com/buy/
http://www.docu-track.com/buy/


174

    

:   

(:

:     

  

(:

) )   (...                ( . . .
  

  

)(   

    

  

  

      

: ?   

(:

)(
          

: ...

 )  (:   

          

)(

Clic
k t

o buy N
OW!

PDF-XChange

w
ww.docu-track.com Clic

k t
o buy N

OW!
PDF-XChange

w
ww.docu-track.com

http://www.docu-track.com/buy/
http://www.docu-track.com/buy/


175

:

: ?

 (:     

:

(:     

  

:     

(:       

    

    

 )   (

:

(:   

: ?

(:

:

(:

:     

(:          

:       

      

Clic
k t

o buy N
OW!

PDF-XChange

w
ww.docu-track.com Clic

k t
o buy N

OW!
PDF-XChange

w
ww.docu-track.com

http://www.docu-track.com/buy/
http://www.docu-track.com/buy/


176

(:   

 . . . . . .

ISA )

: .....

 )  (:   . . .   

Autocracy ……Aristocracy

  

: ?

 )  (:            

  

          

        

    

....   

        

..... 

:

(:      . . .

:

...

(: ...

:

(:

:

Clic
k t

o buy N
OW!

PDF-XChange

w
ww.docu-track.com Clic

k t
o buy N

OW!
PDF-XChange

w
ww.docu-track.com

http://www.docu-track.com/buy/
http://www.docu-track.com/buy/


177

 (:      

  

: ...

(:     . . . .

   . . .

    

)(
......)( ....

:

?

(:

:     

 ?

 )  (:      

:

(:

(

: ?

(: ) (

: ?

(:  ...

)(
      

      

)(   

Clic
k t

o buy N
OW!

PDF-XChange

w
ww.docu-track.com Clic

k t
o buy N

OW!
PDF-XChange

w
ww.docu-track.com

http://www.docu-track.com/buy/
http://www.docu-track.com/buy/


178

        

.....

:

(:

:

 . . .    

(:

)(         

)(               

        

)  (      . . . .

      

: ?

 )  (:    

: ?

(:

: ?

(:

: ?

(:...........................

: ?

(:

: ?

 )  (:      

      

    

Clic
k t

o buy N
OW!

PDF-XChange

w
ww.docu-track.com Clic

k t
o buy N

OW!
PDF-XChange

w
ww.docu-track.com

http://www.docu-track.com/buy/
http://www.docu-track.com/buy/


179

    

  

            

  

  

: ?

 )  (:      

....

 . . . . . .     

  

)(   

 )                        (   

        

    

:

(:

: ?

(:

Clic
k t

o buy N
OW!

PDF-XChange

w
ww.docu-track.com Clic

k t
o buy N

OW!
PDF-XChange

w
ww.docu-track.com

http://www.docu-track.com/buy/
http://www.docu-track.com/buy/


180

Prof.Madya  Dato’ Alim  Setia Ahmad  bin  Jusoh

Clic
k t

o buy N
OW!

PDF-XChange

w
ww.docu-track.com Clic

k t
o buy N

OW!
PDF-XChange

w
ww.docu-track.com

http://www.docu-track.com/buy/
http://www.docu-track.com/buy/


181

Prof.Madya  Dato’ Alim  Setia Ahmad  bin  Jusoh

Clic
k t

o buy N
OW!

PDF-XChange

w
ww.docu-track.com Clic

k t
o buy N

OW!
PDF-XChange

w
ww.docu-track.com

http://www.docu-track.com/buy/
http://www.docu-track.com/buy/


182
Clic

k t
o buy N

OW!
PDF-XChange

w
ww.docu-track.com Clic

k t
o buy N

OW!
PDF-XChange

w
ww.docu-track.com

http://www.docu-track.com/buy/
http://www.docu-track.com/buy/


183

( Institute Pegajian Tinngi Islam Perlis)

     

Clic
k t

o buy N
OW!

PDF-XChange

w
ww.docu-track.com Clic

k t
o buy N

OW!
PDF-XChange

w
ww.docu-track.com

http://www.docu-track.com/buy/
http://www.docu-track.com/buy/


184
Clic

k t
o buy N

OW!
PDF-XChange

w
ww.docu-track.com Clic

k t
o buy N

OW!
PDF-XChange

w
ww.docu-track.com

http://www.docu-track.com/buy/
http://www.docu-track.com/buy/


185
Clic

k t
o buy N

OW!
PDF-XChange

w
ww.docu-track.com Clic

k t
o buy N

OW!
PDF-XChange

w
ww.docu-track.com

http://www.docu-track.com/buy/
http://www.docu-track.com/buy/

	1
	2
	3

