
 
 
 

รายงานวิจัยฉบับสมบูรณ์ 
 
 
 

การสร้างสรรค์พระพุทธรูปเกสรดอกไม้เพื่อการอนุรักษ์ 
และสืบสานภูมิปัญญาท้องถิ่น 

 
 
 

 
 
 

 
รองศาสตราจารย์ ดร.ทิพวรรณ ทั่งมั่งม ี

 
 
 
 
 
 

พฤศจิกายน /๒๕๕๘ 
 



 
สัญญาเลขที่  RDG๕๗H๐๐๐๗ 

 
 
 

รายงานวิจัยฉบับสมบูรณ์ 
 
 

การสร้างสรรค์พระพุทธรูปเกสรดอกไม้เพ่ือการอนุรักษ์ 
และสืบสานภูมิปัญญาท้องถิ่น 

 
 
 
 
 
 

 
ผู้วิจัย                                   สังกัด 

          รศ.ดร.ทิพวรรณ ทั่งมั่งมี     คณะวิจิตรศิลป์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม ่
 
 
 
 
 
 
 

สนับสนุนโดยส านักงานคณะกรรมการการวิจัยแห่งชาติ (วช.) 
และส านักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.) 

 
(ความเห็นในรายงานนี้เป็นของผู้วิจัย วช.-สกว.ไม่จ าเป็นต้องเห็นด้วยเสมอไป) 



 

ข 

 

 

บทคัดย่อ 
 
 
 งานวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ท่ีจะศึกษาถึงประวัติความเป็นมา  ความหมาย คติความเชื่อ 
เกี่ยวกับประเพณีการสร้าง และการสักการบูชา พุทธรูปเกสรดอกไม้ และศึกษาแนวคิด รูปแบบทาง
ศิลปกรรม กรรมวิธีการสร้างพระพุทธรูปรูปเกสรดอกไม้ ศิลปะพ้ืนบ้าน ที่ปรากฏใน ชุมชนท้องถิ่ น 
ตลอดจน การสร้างสรรค์พระพุทธ รูปเกสรดอกไม้  เพ่ือการอนุรักษ์และสืบสาน ภูมิปัญญาท้องถิ่น  
ผลการวิจัยพบว่า คติการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ที่ปรากฏอยู่ ในจังหวัดเชียงใหม่  มีความเป็นมา
เชื่อมโยงสัมพันธ์กับคติความเชื่อเรื่องอานิสงส์การสร้างพระพุทธรูปด้วยเกสรดอกไม้ ที่ ปรากฏอยู่ใน
เอกสารคัมภีร์ใบลาน และต าราการสร้างพระพุทธรูปของล้านนา ซึ่งมีเนื้อหาสะท้อนถึงวัฒนธรรมวิธี
คิดการก าหนดคุณค่า  และความหมาย ของวัตถุอันเป็นสื่อสัญลักษณ์ความศรัทธา จากการศึกษา
แนวคิด รูปแบบทางศิลปกรรม และกรรมวิธีการสร้างพระพุทธรูปรูปเกสรดอกไม้ พบว่า แนว คิดใน
การสร้างมีที่มาจากพุทธปรัชญาแบบเถรวาท ได้แก่ แนวคิดมหาปุริสลักษณะ  32 ประการ  แนวคิด
สัญลักษณ์ปางพระพุทธรูป และแนวคิดสัญลักษณ์ พระอดีตพุทธเจ้า ส่วนรูปแบบทางศิลปกรรม  มีทั้ง
แบบศิลปะล้านนา และแบบศิลปะ พ้ืนบ้าน อีกท้ังยังมีกรรมวิธีการสร้างที่หลากหลาย ซึ่งสะท้อ นผ่าน
ค าเรียกขานพระพุทธรูป  นอกจากนี้  ผู้วิจัยได้สังเคราะห์องค์ความรู้ที่ได้รับจากการศึกษา มาเป็นแรง
บันดาลใจและแนวทางในการสร้างสรรค์พระพุทธปฏิมา เกสรดอกไม้ ปางมารวิชัย ลงรักปิดทอง 
ประดับกระจกสี ด้วยแนวคิด สัญลักษณ์ ฉัพพรรณรังสีที่แผ่ออกจากพระวรกายไปยังทุกทิศ ของ
จักรวาล ซึ่งปรากฏใน พุทธประวัติ  ตอน เสวยวิมุติสุข ในสัปดาห์ที่ ๔ หลังการตรัสรู้ ตลอดจนได้ รับ
อิทธิพลด้านรูปแบบจากงาน พุทธศิลป์ล้านนากับล้านช้าง  โดยใช้ดอกไม้ที่พุทธศาสนิ กชนสักการบูชา
พระที่วัดมาเป็นวัสดุหลัก ในการสร้าง  อันเป็นการอนุรักษ์และ สืบสานภูมิปัญญาท้องถิ่ น เพ่ือการสืบ
สานจรรโลงพระพุทธศาสนาให้ยืนนานสืบไป 



 

ค 

 

 

ABSTRACT 
 
 

This research has the objectives of studying the history, meaning and 
beliefs related to the creation and worship of pollen Buddha images of Lanna as well 
as studying the forms and methods used along with conservation and heritage of the 
local wisdom. The findings were that the beliefs on the creation of pollen Buddha 
images in Chiang Mai were related to the beliefs in the great merit from creating this 
kind of image as found in some palm leaf manuscripts and the texts on Lanna 
Buddha image making, which reflected the culture, thinking, values and meaning 
given to such objects of faith.  The ideas, artistic form and creation methods of 
pollen Buddha images showed that the ideas were derived from Dhwaravati 
Buddhism about the 32 characteristics of the Great Man, the symbol of the image 
postures and the Buddha in the past.  As for the art pattern, it was a combination of 
Lanna and local style along with the different creation methods with different names 
or references to the images.  The researcher synthesized all the knowledge from his 
past studies to gain an inspiration and guidelines for the creation of the pollen 
Buddha images of the Subduing Mara Posture decorated with gold gild lacquer, 
colored glass, the symbolic concept of the six rays emanating from the body of the 
Lord Buddha as found in the Buddha’s biography about the enlightenment.  Some 
influences of Lanna and Lanchang Buddhist art was found related to using the 
flowers given as offerings to the temples as part of the creation.  This study would 
be part of the conservation and heritage of the local wisdom and a way to carry on 
and maintain Buddhism for a long time. 

 



 

ง 
 

  
สารบัญ 

 
                           

หน้า 
บทคัดย่อ                                                                                  ข 
ABSTRACT                                                                              ค 
 
บทที่ 

๑ บทน า                                                                                       ๑ 
ที่มาและความส าคัญของปัญหา                                                      ๑                                                                                                   
วัตถุประสงค์ของการวิจัย                                                             ๖ 
ขอบเขตของการวิจัย                                                                  ๗                                                            

  ทฤษฎี สมมติฐานและ / หรือกรอบแนวความคิดของการวิจัย                   ๘ 
 การทบทวนวรรณกรรม/สารสนเทศ (Information) ที่เก่ียวข้อง                ๙ 

วิธีด าเนินการวิจัย                                                                    ๒๔ 
                                                            

๒ ประวัติความเป็นมา ความหมาย คติความเชื่อ เกี่ยวกับประเพณีการสร้าง            
 และการสักการบูชาพระพุทธรูปเกสรดอกไม้                                         ๒๙ 

  ประวัติความเป็นมา คติความเชื่อเก่ียวกับดอกไม้ในคัมภีร์ทาง 
  พระพุทธศาสนา                                                                     29 
 คติความเชื่อเก่ียวกับการสร้างพระพุทธรูปในล้านนา                           62 
 คติความเชื่อและประเพณีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในล้านนา       82 
 

๓ แนวคิด รูปแบบทางศิลปกรรม และกรรมวิธีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ 
 ศิลปะพื้นบ้านที่ประดิษฐานอยู่ในชุมชนท้องถิ่น                                      ๙๖ 

 แนวคิดการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้                                         96 
  รูปแบบ และกรรมวิธีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้                      101 
 พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ที่ประดิษฐานอยู่ในชุมชนท้องถิ่น  
 จังหวัดเชียงใหม่                                                                    104 
 
 
 



 

จ 
 

 
สารบัญ (ต่อ) 

 
 

หน้า 
บทที่ 

๔ การสร้างสรรค์พระพุทธรูปเกสรดอกไม้เพื่อการอนุรักษ์ 
 และสืบสานภูมิปัญญาท้องถิ่น                                                        115 

         การก าหนดแนวความคิด (conceptual design)                      116 
 การออกแบบร่าง (sketch design)                                             124 
  การประกอบสร้าง (design construction)                                   127 
  การอภิปรายผลการสร้างสรรค์ (design discussion)                        170 
 การน าเสนอผลงาน (design presentation)                                  182 
 

๕     สรุป และข้อเสนอแนะ                                                          187 
  สรุปผลการวิจัย                                                                          187 
   ข้อเสนอแนะ                                                                             193  
                                  
เอกสารอ้างอิง                                                                                           195                                                                                                                                                                                               
ประวัติผู้วิจัย                                                                                             199                                                                                               

                                 
 

 

 



๑ 
 

 
บทที่ ๑ 

 
บทน า 

 
 
ความส าคัญและท่ีมาของปัญหา 
 พระพุทธรูปคือ รูปเปรียบหรือรูปแทนองค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า การสร้างพระพุทธรูปเริ่ม
ขึ้นในประเทศอินเดียสมัยโบราณ (ราชบัณฑิตยสถาน , 2550 : 564) โดยได้รับแนวคิดมาจากช่าง
ชาวกรีกซึ่งสร้างรูปเคารพเทพเจ้าตามความเชื่อของตน ผ สมผสานกับคติความเชื่อดั้งเดิมของชาว
อินเดียพื้นเมืองที่มีการสร้างรูปเคารพอยู่ก่อนแล้ว ตามหลักฐานทางโบราณคดีระบุว่าอยู่ในช่วงพุทธ
ศตวรรษท่ี 7 ในศิลปะคันธารราฐ (ไขศรี ศรีอรุณ , 2546 : 7) พระพุทธรูปไม่ใช่รูปเหมือนของ
พระพุทธเจ้า แต่เป็นรูปสัญลักษณ์แทนพระพุทธองค์ การสร้างพระพุทธรูปในแต่ละยุคสมัยย่อมมี
ความแตกต่างกันด้านรูปแบบ แต่ทุกองค์ล้วนสะท้อนถึงสัญลักษณ์ส าคัญอย่างเดียวกัน คือ ลักษณะ
ของมหาบุรุษ หรือมหาปุริสลักษณะ 32 ประการ (ศักดิ์ชัย สายสิงห์ , 2554 : 27) การที่จะสร้าง
พระพุทธรูปขึ้นแทนองค์พระพุทธเจ้านั้นมิใช่ของง่ าย รูปทรงที่สร้างให้มีความงามตามอุดมคติเพียง
อย่างเดียว ไม่เพียงพอที่จะถ่ายทอดความลึกซึ้งถึงแก่นสารแห่งพุทธธรรมได้ ก็ด้วยพระธรรมของพระ
พุทธองค์นั่นเอง ที่เป็นแรงบันดาลใจให้ศิลปินคิดสร้างพระพุทธรูปขึ้น (ศิลป์ พีระศรี , 2545 : 210) 
เพ่ือจุดประสงค์อันมีความส าคัญอย่างยิ่ง นายช่างปฏิมากรต้องใช้พลังจากชีวิตและจิตวิญญาณทั้งหมด
ของตน นับตั้งแต่การสมาทานอุโบสถศีล การท าจิตภาวนาจนได้เห็นภาพพุทธนิมิต และลุถึงภูมิธรรม
อันประณีตเหมาะสมที่จะสื่อสารผ่านรูปลักษณ์พุทธปฏิมา (เขมานันทะ , 2538 : 138) ถึงแม้ว่า
ต้นแบบในการสร้างพระพุทธรู ปจะมีจุดก าเนิดในอินเดีย แล้วแพร่หลายมาสู่ดินแดนอื่นๆที่รับนับถือ
พุทธศาสนาก็ตาม แนวความคิดและแบบแผนในการสร้างได้พัฒนาสืบมา ท าให้เกิดรูปแบบ
พระพุทธรูปสกุลช่างต่างๆ ซึ่งมีลักษณะที่ผิดแผกแตกต่างกันออกไป ทั้งนี้ เนื่องมาจากปฏิมากรผู้
สร้างสรรค์ในแต่ละวัฒนธรรม ได้ปรับปรุงรูปแบบที่ได้รับมา ให้สอดคล้องกับรสนิยมและสุนทรียภาพ
ในชุมชนของตนเอง ตลอดจนพัฒนาจนเป็นรูปแบบเฉพาะท้องถิ่นได้ในที่สุด (ราชบัณฑิตยสถาน , 
2550 : 564) 
 ความเป็นมาของการสร้างพระพุทธรูปในประเทศไทย มีความสัมพันธ์เกี่ยวเนื่องกับประวัติ
การเผยแพร่เข้ามาของพระพุทธศาสนาในช่วงเวลาต่างๆ รูปแบบของพระพุทธรูปจึงมีลักษณะแตกต่าง
กันไปตามคตินิยมในแต่ละยุคสมัย จากหลักฐานที่เก่าแก่ที่สุดเป็นพระพุทธรูปที่สร้างขึ้นในอินเดีย 
ได้แก่ พระพุทธรูปสมัยอมราวดี พระพุทธรูปสมัยคุปตะ ซึ่งมีขนาดเล็กพอเหมาะที่จะน าติดตัวได้
สะดวก ส าหรับพ่อค้ าที่เดินทางมาค้าขาย หรือพระภิกษุมาเผยแผ่พระพุทธศาสนาในดินแดนที่เป็น
ประเทศไทย ต่อมาเมื่อคนในท้องถิ่นยอมรับนับถือพระพุทธศาสนา จึงเกิดคติการสร้างศาสนสถาน
และพระพุทธรูปขึ้นเป็นของตนเอง ตั้งแต่ราวพุทธศตวรรษที่ 12 ในสมัยทวารวดีเป็นต้นมาจนถึงใน
ปัจจุบัน (ศักดิ์ชัย สายสิงห์, 2556 : 2-4) ทั้งนี้ ความมุ่งหมายของประเพณีการสร้างพระพุทธรูปใน



๒ 
 

ประเทศไทยนั้นล้วนมีมาจากความศรัทธา ในการท าบุญกุศลอุทิศถวายเป็นพุทธบูชาและท านุบ ารุง
พระพุทธศาสนา นอกจากนี้ คติการสร้างพระพุทธรูปในแต่ละยุคสมัยยังสะท้อนถึงพัฒนาการทางด้าน
แนวคิด รูปแบบ วัสดุและกรรมวิธีการสร้าง ซึ่งเก่ียวข้องสัมพันธ์กับวิถีชีวิต สังคมวัฒนธรรมไทยได้เป็น
อย่างดี ดังเช่น คติความเชื่อเรื่องอานิสงส์การสร้างพระพุทธรูปด้วยวัสดุต่างๆ อาทิ พระพุทธรูปที่
แกะสลักจากหิน ไม้ การหล่อด้วยโลหะ การก่ออิฐถือปูน การปั้นจากดิน และวัสดุอื่นๆ โดยเฉพาะการ
ปั้นด้วยเกสรดอกไม้ผสมยางรัก (สายันต์ ไพรชาญจิตร์, 2545 : 16-17)  
 

   
         พระพุทธรูปมุกวัดกู่เต้า               พระพุทธรูปหลูบเงินมุกดอกไม้          พระพิมพ์มุก (พระแผง)  
                จ.เชียงใหม่                        วัดทรายมูลเมือง จ.เชยีงใหม่            วัดผ้าขาว จ.เชียงใหม่                            

ที่มา : ฮันท์ เพนธ์ . 2519. ค าจารึกที่ฐานพระพุทธรูปในนครเชียงใหม.่ กรุงเทพฯ : ส านักนายกรัฐมนตรี 

 
 พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ส่วนมากมีรูปแบบเป็นงานศิลปะพ้ืนบ้าน (Folk art) มีลักษณะ

ส าคัญ คือ สร้างโดยชาวบ้าน ซึ่งมีคติความเชื่อ ขนบธรรมเนียมประเพณีท่ีสืบต่อกันมา แสดงให้เห็นถึง
ภูมิปัญญาของกลุ่มชน อีกท้ังผลงานศิลปะยังสามารถสะท้อนเอกลักษณ์พิเศษที่สัมพันธ์สอดคล้องกับ 
สภาพแวดล้อมทางธรรมชาติ วิถีชีวิตความเป็นอยู่ และวัฒนธรรมของผู้คนในชุมชนท้องถิ่น โดยเฉพาะ
ภายในวัดของชุมชนท้องถิ่นตามภูมิภาคต่างๆในประเทศไทย พบว่า ยังมีพระพุทธรูปเกสรดอกไม้
ประดิษฐานอยู่ เช่น พระพุทธรูปมุกเกสร วัดหมื่นล้าน พระพุทธรูปมุกเกสร วัดพันเตา พระพุทธรูปมุก
ดอกไม้ วัดดอกค า พระหลูบเงิน (ข้างในเป็นมุก ) วัดทรายมูลเมือง พระแผง (มุก) วัดผ้าขาว จั งหวัด
เชียงใหม่ หลวงพ่อเกสร วัดสว่างอารมณ์ จังหวัดภูเก็ต หลวงปูุใหญ่เกสร วัดโนนพระ จังหวัดอุดรธานี 
พระเกสรดอกไม้ วัดสารพัดนึก จังหวัดอุบลราชธานี และหลวงพ่อพุทธเกสร วัดกระโดงทอง จังหวัด
พระนครศรีอยุธยา เป็นต้น ส่วนมีกรรมวิธีการสร้างนั้นก็มีความหลากหลาย โดยได้ รับอิทธิพลจากงาน
ศิลปะเครื่องรักหรือเครื่องเขิน และศิลปะการบุดุนโลหะ อาทิ พระพุทธรูปมุกดอกไม้ หรือพระพุทธรูป
มุกเกสร พระพิมพ์ พระแผง และพระหลูบ (การหุ้มด้วยโลหะ ) ส่วนกระบวนการสร้างนั้น ในขั้นตอน



๓ 
 

แรกจะต้องน าผงขี้เถ้าท่ีได้จากการเผาวัสดุต่างๆ เช่น เกสรดอกไม้ ดอ กไม้แห้ง หญ้าคา ข้าว และ
งาช้าง เป็นต้น มาผสมกับยางรักจนได้เนื้อมุกหรือสมุกท่ีมีลักษณะนิ่มไม่แข็งและไม่แฉะมากเกินไป ซึ่ง
เหมาะสมกับการน ามาปั้นเป็นองค์พระพุทธรูป (อรุณรัตน์ วิเชียรเขียว , 2550 : 88) เมื่อปั้นขึ้นรูป
เป็นองค์พระแล้ว อาจตกแต่งผิวนอกด้วยการทาชาด ลง รักปิดทอง และประดับกระจกสี ทั้งนี้ ขึ้นอยู่
กับพุทธลักษณะของพระพุทธรูปและความช านาญของช่างเป็นส าคัญ ส่วนพระหลูบ จะมีข้ันตอน
เพ่ิมข้ึน กล่าวคือ การหุ้มพระพุทธรูปด้วยแผ่นเงินหรือแผ่นทองแล้วใช้เครื่องมือปลายแหลมจารเป็น
เส้นรูปทรงพระพุทธเจ้าและลวดลายต่างๆไปบนแผ่นโลหะอีกครั้งหนึ่ง เรียกว่า พระหลูบ เนื่องจากค า
ว่าหลูบในภาษาล้านนา หมายถึง การหุ้ม (อรุณรัตน์ วิเชียรเขียว, 2550 : 86) ส่วนดอกไม้ที่เป็นวัสดุ
ส าคัญในการสร้างพระพุทธรูปนั้น ต้องเป็นดอกไม้ที่พุทธศาสนิกชนตั้งใจน ามาสักการะพระพุทธรูปที่
วัด น ามาตากแห้งแล้วบดรวมกันจ นเป็นผงมวลสารซึ่งมีความศักดิ์สิทธิ์เหมาะสมกับการน ามาสร้าง
พระพุทธรูป อันมีนัยส าคัญบางประการที่สะท้อนถึงวิธีคิดในการก าหนดคุณค่าแก่วัสดุ ซึ่งท าหน้าที่
เป็นสื่อสัญลักษณ์ของพลังความศรัทธา ตามคติความเชื่อของชาวพุทธที่สืบทอดกันมาแต่เมื่อครั้งสมัย
พุทธกาล 

 

      
   ดอกไม้ที่ชาวพุทธน ามาสักการบูชาพระ                     ดอกไม้ที่ชาวพุทธน ามาสักการบูชาพระ            
        ที่มา : หนังสือ Lanna Renaissance                            ที่มา : หนังสือ ลักษณะไทย วัฒนธรรมพื้นบ้าน 

 
นอกจากนี้ พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่ หัว รัชกาลที่ 5 ทรงสร้างพระพุทธรูป

จากเกสรดอกไม้ที่ประชาชนทั่วไป น ามาสักการบูชาพระแก้วมรกต ภายในวัดพระศรีรัตนศาสดาราม 
กรุงเทพมหานคร พระองค์ทรงน าเกสรดอกไม้มาสร้างพระพุทธรูปจ านวน 5 องค์ เมื่อทรงสร้างเสร็จ
แล้วได้พระราชทานไปประดิษฐานตามพระอารามต่างๆ ทั่วราชอา ณาจักร และมีองค์หนึ่งประดิษฐาน
อยู่ที่ วัดสารพัฒนึก อ าเภอเมือง จังหวัดอุบลราชธานี จึงนับว่าเป็นพระพุทธรูปเก่าแก่และมีความ
ศักดิ์สิทธิ์ เป็นที่เคารพบูชาของพุทธศาสนิกชนทุกคน (ส านักวิทยบริการ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี , 
2556 : ออนไลน์) รวมทั้งการสร้างพระสมเด็จจิตรลดา หรือ พระก าลังแผ่นดิน (ปัจจุบันประชาชน
เรียกว่า สมเด็จจิตรลดา ) ซึ่งเป็นพระเครื่องที่พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว  ทรงปั้นและกดพิมพ์ด้วย
พระหัตถ์ของพระองค์เอง (พิริยะ ไกรฤกษ,์ 2551 : 135) พุทธลักษณะของพระสมเด็จจิตรลดา เป็น

http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B9%80%E0%B8%84%E0%B8%A3%E0%B8%B7%E0%B9%88%E0%B8%AD%E0%B8%87
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%9A%E0%B8%B2%E0%B8%97%E0%B8%AA%E0%B8%A1%E0%B9%80%E0%B8%94%E0%B9%87%E0%B8%88%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%B4%E0%B8%99%E0%B8%97%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%AB%E0%B8%B2%E0%B8%A0%E0%B8%B9%E0%B8%A1%E0%B8%B4%E0%B8%9E%E0%B8%A5%E0%B8%AD%E0%B8%94%E0%B8%B8%E0%B8%A5%E0%B8%A2%E0%B9%80%E0%B8%94%E0%B8%8A


๔ 
 

พระพุทธรูป ปางสมาธิ  ศิลปะรัตนโกสินทร์ พระพักตร์ทรงผล มะตูม ประทับนั่งขัดสมาธิราบ เหนือ
บัลลังก์ดอกบัว ซึ่งประกอบด้วย กลีบ บัวบาน 9 กลีบ และเกสรดอกบัว 9 จุดอยู่ในกรอบสามเหลี่ยม
หน้าจั่ว (วิกิพีเดีย สารานุกรมเสรี , 2556 : ออนไลน์ ) มวลสารที่ใช้ในการสร้างพระสมเด็จจิตรลดา 
ประกอบด้วยเรซิน เกสรดอกไม้ ผงพระพิมพ์ และผงศักดิ์สิทธิ์ที่ได้มาจากจังหวัดต่างๆทั่วป ระเทศไทย 
โดยทรงน ามาบดเป็นผง รวมกับเส้นพระเจ้า คลุกกับกาวเป็นเนื้อเดียวกัน แล้วกดเป็นองค์พระด้วย
พระหัตถ ์

 

         
                หลวงพ่อพุทธเกสร วัดกระโดงทอง                              พระเกสรดอกไม้ วัดสารพัฒนึก  
                   อ.เสนา จ.พระนครศรีอยุธยา                                      อ.เมือง จ.อุบลราชธาน ี    
       ที่มา: http://pansutee.igetweb.com, 2556: ออนไลน์  ที่มา: ส านักวิทยบริการ มหาวิทยาลัยอุบลราชธาน,ี 2556: ออนไลน์         

 
พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวทรงบรรจุพระสมเด็จจิตรลดาลงบนฐานขอ งพระพุทธนว

ราชบพิตร ซึ่งเป็นพระพุทธรูปที่พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว ทรงมีพระราชด าริให้สร้างข้ึน เพ่ือ
พระราชทานแก่ทุกจังหวัดในพระราชอาณาจักร ทั้งนี้ ในการเสด็จพระราชด าเนินไปพระราชทานพระ
พุทธนวราชบพิตร ให้กับจังหวัดอุดรธานี ในปีพุทธศักราช 2510 เป็นจังหวัดแรกนั้ น ทรงมีพระราช
ด ารัส จากหนังสือ ของ สมบัติ จ าปาเงิน . ประวัติพระพุทธปฏิมาในเมืองไทย . กรุงเทพฯ : โอเดียนส
โตร์, 2520. ความว่า 

 
“...พระพุทธรูปองค์นี้ข้าพเจ้าสร้างขึ้นมอบไว้ เป็นพระพุทธรูปประจ าจังหวัด 
ที่ฐานบัวหงาย ข้าพเจ้าได้บรรจุพระพิมพ์องค์หนึ่ง ซึ่งได้ท าข้ึนด้วยผงศักดิ์สิทธิ์
อันได้มาจากจังหวัดต่างๆ ทั่วพระราชอาณาจักร มีผงดินทรายและเกสร
ดอกไม้ที่บูชาหลวงพ่อนาค วัดมัชฌิมวาส ผงดินทราย ผงธูป และเกสรดอกไม้
จากศาลหลักเมือง กับผงดินทราย ผงธูป และเกสรดอกไม้ จากที่บูชาศาล

http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9B%E0%B8%B2%E0%B8%87%E0%B8%AA%E0%B8%A1%E0%B8%B2%E0%B8%98%E0%B8%B4
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A1%E0%B8%B0%E0%B8%95%E0%B8%B9%E0%B8%A1
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%94%E0%B8%AD%E0%B8%81%E0%B8%9A%E0%B8%B1%E0%B8%A7
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9A%E0%B8%B1%E0%B8%A7
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%94%E0%B8%AD%E0%B8%81%E0%B8%9A%E0%B8%B1%E0%B8%A7
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AA%E0%B8%B2%E0%B8%A1%E0%B9%80%E0%B8%AB%E0%B8%A5%E0%B8%B5%E0%B9%88%E0%B8%A2%E0%B8%A1%E0%B8%AB%E0%B8%99%E0%B9%89%E0%B8%B2%E0%B8%88%E0%B8%B1%E0%B9%88%E0%B8%A7
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AA%E0%B8%B2%E0%B8%A1%E0%B9%80%E0%B8%AB%E0%B8%A5%E0%B8%B5%E0%B9%88%E0%B8%A2%E0%B8%A1%E0%B8%AB%E0%B8%99%E0%B9%89%E0%B8%B2%E0%B8%88%E0%B8%B1%E0%B9%88%E0%B8%A7


๕ 
 

เทพารักษ์กรมหลวงประจักษ์ศิลปาคม จังหวัดอุดรธานีนี้ รวมอยู่ด้วย พระ
พุทธนวราชบพิตรนี้ นอกจากจะถือเป็นนิมิตรหมายแห่งคุณพระรัตนตรัย อัน
เป็นที่เคารพสูงสุดแล้ว ข้าพเจ้ายังถือเป็นเสมือน เครื่องหมายแห่งความเป็น
อันหนึ่งอันเดียวกันของประชาชาติไทย ข้าพเจ้าจึงได้บรรจุพระพิมพ์ ซึ่งท า
ด้วยผงศักดิ์สิทธิ์จากทุกจังหวัดดังกล่าวแล้ว และน ามามอบแก่ท่านด้วยตนเอง
...” 
 
สัมฤทธิผลของการสร้างสรรค์พระพุทธรูปเกสรดอกไม้มีสาระส าคัญในฐานะเป็นเครื่องมือ  

(Instrument) ของพระพุทธศาสนาดังที่เป็นมาในอดีต  การพิจารณารูปลักษณ์และความหมายของ
พระพุทธรูป  สามารถกระท าได้ในหลายมิติด้วยกัน  อาทิ การเป็นรูป แทนขององค์พระสัมมาสัมพุทธ
เจ้า การเป็นสัญลักษณ์ท่ีแสดงออกถึงความสงบของสภาวะจิต  และเป็นสัญลักษณ์แทนช่วงขณะแห่ง
การตรัสรู้  เป็นมณฑลธรรมลักษณะหนึ่ง  สะท้อนผ่านรูปลักษณ์  เปลวประภามณฑลเหนือพระเศียร  
(ศิรประภา ) แท่นวัชระอาสน์  หรือปัทมอาสน์  เรือนแก้ว  (รัตนฆระ ) หรือ  เรือนโพธิ  (โพธฆระ ) 
สัญลักษณ์ดังกล่าวที่ปรากฏในคติการสร้างพระพุทธรูปทั้งหมด ล้วนเป็นเครื่องหมายแห่งการตรัสรู้อัน
สมบูรณ์  (เขมานันทะ, 2538 : 5) นอกจากนี้  วัสดุที่ใช้ในการสร้างยังสะท้อนถึงคติความเชื่อ  พลัง
ความศรัทธาในพุทธคุณ  และความศักดิ์สิทธิ์ด้วยสื่อสัญลักษณ์  ได้แก่ ดอกไม้ที่พุทธศาสนิกชนน ามา
สักการบูชาพระพุทธรูปที่วัด  อันมีความหมายเชิงสัญลักษณ์ของการมีส่วนร่วมของประชาชน  ในการ
สร้างคุณงามความดี โดยปราศจากการแบ่งชนชั้นวรรณะหรือความแตกต่างใดๆ การสร้างพระพุทธรูป
ในสมัยโบราณเป็นกรรมวิธีทางสังคม  เพ่ือการหลอมรวมขวัญ  ทัศนคติ ความรู้สึกนึกคิด  ของชนทุก
ชั้นในสังคมเข้าด้วยกัน ได้แก่ กษัตริย์ นักบวช ขุนนาง รวมทั้งประชาชนทั้งหมด เพ่ือสร้างสรรค์เนรมิต
ศิลปกรรมที่มีความงดงามเป็นมิ่งขวัญของชุมชน (เขมานันทะ, 2538 : 138) 

     
              พระสมเด็จจิตรลดา              พระสมเด็จจติรลดาบนฐานบัวหงาย         พระพุทธนวราชบพิตร             
ที่มา : วิกิพีเดีย สารานุกรมเสรี, 2556 : ออนไลน์   ที่มา : พิริยะ ไกรฤกษ,์ 2551 : 134       ที่มา : พิริยะ ไกรฤกษ,์ 2551 : 134 

 



๖ 
 

อย่างไรก็ดี จากสภาพสังคมวัฒนธรรมไทยในปัจจุบัน ซึ่งมีความเปลี่ยนแปลงอย่า งรวดเร็ว 
อันเป็นผลมาจากการเร่งรัดพัฒนาประเทศทางด้านเศรษฐกิจ ได้เกิดกระบวนการสร้างพระพุทธรูปที่มี
ฐานคิดมาจากกระแสวัฒนธรรมบริโภคนิยม  ที่มีลักษณะเป็นอุตสาหกรรม  และอยู่ภายใต้กลไกเชิง
พานิชย์ กล่าวคือ พุทธพานิชย์เป็นปัญหาที่เกิดกับพระพุทธศาสนามาหลายสิบปี  ระบบทุนนิยมที่มา
กับความทันสมัยท าให้พระเครื่องและศาสนวัตถุต่างๆ  กลายสภาพไปเป็นสินค้าที่ซ้ือขายกันได้ด้วย
เงินตรา  และเป็นเครื่องแสดงอัครฐานอย่างหนึ่งของผู้คน  ทุกวันนี้วัตถุนิยมและบริโภคนิยมได้
แพร่หลายเข้าไปในทุกส่วนของสังคม  แม้กระท่ังในวัฒนธรรมประเพณี  ก็ถูกแปรเป็นสิ นค้าสนองการ
บริโภค  คือ มีไว้เพ่ือดูเพ่ือเที่ยว  มิใช่เพื่อเชื่อมโยงตนเองกับชุมชนหรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่นับถือร่วมกัน  
(พระไพศาล  วิสาโล , 2552 : 549) การสร้างพระพุทธรูปรูปด้วยกระบวนการ พุทธพานิชย์ที่
แพร่หลายอยู่ในสังคมไทย  ย่อมจะส่งผลกระทบท าให้การพระศาสนาเสื่อมล ง ด้วยการสร้างค่านิยม
ใหม่ที่เป็นความงมงายในลักษณะวัตถุนิยม  มากกว่าการสร้างศรัทธาทางด้านจิตใจ  เพ่ือช่วยให้คนได้
เข้าถึงหลักธรรมในพระพุทธศาสนา  มิใช่การให้ความส าคัญเพียงแค่พิธีกรรมหรือวัตถุมงคล  อีกท้ังยัง
เป็นการลดทอนคุณค่าและความหมายอันลึกซ้ึง  ซึ่งเป็นสาระส าคัญของคติการสร้างพระพุทธรูปที่สืบ
ทอดมาแต่ในอดีต (ศักดิ์ชัย สายสิงห์, 2554 : 413)  

การวิจัยเพื่อสร้างสรรค์ศิลปกรรมเชิงวิชาการ  เรื่อง  การสร้างสรรค์พระพุทธรูปเกสร
ดอกไม้เพ่ือการอนุรักษ์และสืบสานภูมิปัญญาท้องถิ่น  ในครั้งนี้  จึงนับเป็นการอนุรักษ์สืบทอด
วัฒนธรรมวิธี คิดของชาวพุทธ  ด้วยรูปแบบสื่อศิลปะท่ีสามารถแสดงให้เห็นถึงคุณค่าและความส าคัญ
ของภูมิปัญญาอันเป็นแก่นของวัฒนธรรม  ตลอดจนการอัญเชิญองค์พระพุทธปฏิมาไปประดิษฐาน
ภายในวัดของชุมชนผู้เป็นเจ้าของวัฒนธรรม  ให้เป็นสื่อสร้างส านึกและความศรัทธาในการฟื้นฟู
ประเพณีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ให้กลับมามีความหมายกับผู้คนในท้องถิ่นตามภูมิภาคต่างๆ
อีกครั้ง ทั้งนี้ การอนุรักษ์และสืบทอดความคิดสร้างสรรค์ทางวัฒนธรรม ด้วยฐานคิดว่าวัฒนธรรมไม่ใช่
ภาพที่หยุดนิ่ง แต่เป็นภาพเคลื่อนไหว  และวัฒนธรรมคือความคิดสร้างสรรค์  ที่สามารถปรับตัวให้เข้า
กับความเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วในสังคมปัจจุบันได้ (อานันท์  กาญจนพันธุ์ , 2542 : 21) 
กระบวนการสร้างสรรค์พระพุทธรูป ด้วยวัสดุที่สะท้อนคุณค่าและความหมายของการมีส่วนร่วมของ
ศรัทธาประชาชน  จะเป็นเครื่องมือที่มีประสิทธิภาพในการสร้างความภาคภูมิใจ  ความมั่นใจใน
วัฒนธรรม และช่วยกระตุ้นให้เกิดความรักและหวงแหนในมรดกทางวัฒนธรรมอันเกิดจากภูมิปัญญา
ของบรรพชน  ตลอดจนสามารถพัฒนาต่อยอดองค์ความรู้จากการศึกษาวิจัยและสร้างสรรค์ผลงาน
ศิลปกรรม เพ่ือการสืบสานจรรโลงพระพุทธศาสนาให้ยืนยาวสืบไป 

 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
  1. เพ่ือศึกษาประวัติความเป็ นมา ความหมาย คติความเชื่อ เกี่ยวกับประเพณีการสร้าง
และการสักการบูชาพระพุทธรูปเกสรดอกไม้  
       2. เพ่ือศึกษาแนวคิด รูปแบบทางศิลปกรรม และกรรมวิธีการสร้างพระพุทธรูปเกสร
ดอกไม้ศิลปะพ้ืนบ้านที่ประดิษฐานอยู่ในชุมชนท้องถิ่น  



๗ 
 

       3. เพ่ือสร้างสรรค์พระพุทธรูปเกส รดอกไม้ โดยใช้องค์ความรู้ที่ได้รับจากการศึกษาวิจัย 
น ามาเป็นแรงบันดาลใจและแนวทางในการสร้างสรรค์งานพุทธศิลป์ เพ่ือการอนุรักษ์และสืบสานภูมิ
ปัญญาท้องถิ่น 
 
ขอบเขตของการวิจัย 

   โครงการวิจัยเพื่อสร้างสรรค์ศิลปกรรมเชิงวิชาการ เรื่อง “การสร้างสรรค์พระพุทธรูปเกสร
ดอกไม้เพ่ือการอนุรักษ์และสืบสานภูมิปัญญาท้องถิ่น ” ก าหนดขอบเขตของการศึกษาวิจัยด้านต่างๆ
ดังนี้ 

1. ด้านเนื้อหา เป็นการศึกษาประวัติความเป็นมา ความหมาย คติความเชื่อ และประเพณี
การสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ ศึกษาแนวคิด รูปแบบทางศิลปกรรม และกรรมวิธีการสร้าง
พระพุทธรูป เกสรดอกไม้ ตลอดจนการสังเคราะห์องค์ความรู้ ภูมิปัญญาการสร้างพระพุทธรูปเกสร
ดอกไม้ศิลปะพ้ืนบ้าน น ามาเป็นแรงบันดาลใจและแนวทางในการสร้างสรรค์งานศิลปกรรม 

2. ด้านแหล่งข้อมูล ท าการศึกษาข้อมูลภาคเอกสารและภาคสนาม 
 ข้อมูลภาคเอกสาร ศึกษาจากเอกสารทั้งชั้นต้น ได้แก่ พระ ไตรปิฎก คัมภีร์ใบลาน 
เอกสารโบราณ และเอกสารชั้นรอง ได้แก่ ต ารา หนังสือ งานวิจัย และบทความที่เก่ียวข้องกับ เรื่อง
คติการสร้างและประเพณีการสักการบูชาพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ 
 ข้อมูลภาคสนาม ศึกษาจากพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ศิลปะพ้ืนบ้านที่ประดิษฐานอยู่
ตามพุทธสถานในจังหวัดเชียงใหม่ 

3. ด้านพื้นที่ การศึกษาครั้งนี้ มีขอบเขตพ้ืนที่การศึกษาอยู่ในอ าเภอเมือง จังหวัด
เชียงใหม่  

4. ด้านวิธีการวิจัย  การด าเนินการวิจัยโดยใช้การวิจัยเชิงสร้างสรรค์ (Creative 
Research) ด้วยการประยุกต์ระเบียบวิธีวิจัยน ามาใช้ในการแสวงหาองค์ความรู้ เพื่อก ารการศึกษาคติ
การสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ศิลปะพ้ืนบ้าน และการสร้างสรรค์งานศิลปกรรมพระพุทธรูปเกสร
ดอกไม้ ซึ่งมีวิธีด าเนินการวิจัย 2 ส่วน ต่อเนื่องกัน ดังนี้ 
 4.1  ส่วนที่ 1 การด าเนินการวิจัยส่วนนี้ เป็นการวิจัยเชิงประวัติศาสตร์ และ
ประวัติศาสตร์ศิลปะเก่ียวกับพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ศิลปะพ้ืนบ้าน โดยใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ 
(Qualitative Research) ท าการเก็บข้อมูลทั้งภาคเอกสารและภาคสนามในพุทธสถาน วิเคราะห์
ข้อมูลโดยวิธีการจ าแนกไปตามเรื่องราวและรูปแบบของงานศิลปะ ด้วยวิธีการพรรณนาวิเคราะห์ 
(Descriptive Analysis) รวมทั้งอธิบายตีความตามเนื้อหาสาระท่ีปรากฏอยู่ในงานพุทธศิลป์เหล่านั้น 
เพ่ือให้ได้ความรู้ข้อเท็จจริง เกี่ยวกับคติความเชื่อ ความหมาย แนวคิด รูปแบบ กรรมวิธีการสร้าง และ
ประเพณีการสักการบูชาพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ศิลปะพ้ืนบ้าน 
 4.2  ส่วนที่ 2 การสร้างสรรค์ศิลปกรรมพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ โดยน าองค์ความรู้
ที่ได้รับจากการศึกษาวิจัยส่วนที่ 1 มาเป็นแรงบันดาลใจและแนวทางในการสร้างสรรค์ผลงาน รวมไป
ถึงการบันทึก รวบรวม ข้อมูล การค้นคว้าทดลอง ตลอดกระบวนการสร้างสรรค์อย่างเป็นระบบ ดังนั้น 
การสร้างสรรค์งานศิลปกรรมในครั้งนี้ นับเป็นการใช้ ความรู้จากการศึกษาวิจัยสร้างสรรค์ เพ่ืออนุรักษ์
และสืบทอดองค์ความรู้การสร้างสรรค์พุทธศิลป์จากภูมิปัญญาท้องถิ่น 



๘ 
 

ทฤษฎี สมมติฐานและ / หรือกรอบแนวความคิดของการวิจัย 
1. ทฤษฎีนิเวศน์วิทยาวัฒนธรรม (Cultural Ecology Theory) 

นิเวศวิทยาวัฒนธรรม  (cultural ecology) เป็นแนวคิดทางมานุษยวิทยาที่สนใจ
ศึกษาการเปลี่ยนแปลงทางสังคมวัฒนธรรม  โดยเน้นถึงอิทธิพลของสิ่งแวดล้อมว่าเป็นตัวก าหนด
กระบวนการวิวัฒนาการทางสังคมวัฒนธรรม  นิเวศน์วิทยาวัฒนธรรม  หมายถึง วิธีการศึกษาหา
ข้อก าหนดหรือหลักเกณฑ์ทางวัฒนธรรม  ซึ่งเป็นผลกระทบจากการปรับตัวเข้ากั บสภาวะแวดล้อม 
โดยการมุ่งแสวงหากฎเกณฑ์เพ่ืออธิบายที่มาของลักษณะ และแบบแผนวัฒนธรรมบางประการที่มีอยู่
ในแต่ละสภาวะแวดล้อม  มากกว่ามุ่งแสวงหาหลักการทั่วไปที่ใช้ได้กับทุกวัฒนธรรมและ
สภาพแวดล้อม  สิ่งที่ส าคัญที่สุดในแนวคิดนี้คือ “แก่นวัฒนธรรม ” (Cultural Core) ซ่ึงหมายถึง 
“กลุ่มของลักษณะหรือแบบแผนวัฒนธรรมที่มีความสัมพันธ์ใกล้ชิดมากที่สุดกับกิจกรรมเพ่ือการด ารง
ชีพและการจัดการทางเศรษฐกิจ” ทั้งนี้ จะมุ่งสนใจการน าวัฒนธรรมทางวัตถุ (ระบบเทคนิควิทยาที่ใช้
หรือเครื่องมือเทคโนโลยี) มาใช้แตกต่างกันอย่างไร และก่อให้เกิดการจัดการท างด้านสังคมท่ีแตกต่าง
กันอย่างไร ในสภาวะแวดล้อมที่แตกต่างกัน  เพราะสภาวะแวดล้อมแต่ละแห่งอาจเป็นตัวช่วยหรือ
ข้อจ ากัดใช้เทคนิควิทยาเหล่านี้ก็ได้  จูเลียน สจ๊วด (Julian Steward) นักมานุษยวิทยาอเมริกัน  ได้
อธิบายแนวความคิดแบบนิเวศวิทยาวัฒนธรรมว่า เป็นการศึกษากระบวนการปรับตัวของสังคมภายใต้
อิทธิพลของสิ่งแวดล้อม  โดยเน้นการศึกษาวิวัฒนาการหรือการเปลี่ยนแปลงอันเกิดจากการปรับตัว  
(adaptation) ของสังคม  แนวความคิดนี้มองสังคมในลักษณะเป็นพลวัตหรือเปลี่ยนแปลงอยู่
ตลอดเวลา การเปลี่ยนแปลงเป็นผลมาจากการปรับตัวให้เข้ากับสภาพแวดล้อม  นักมานุษยวิทยาคน
ส าคัญได้แก่ จูเลียน เอช สจ็วต (Julian H. Steward) แดรี่ ฟอร์ด (Dary Forde) คลิฟฟอร์ด กีทซ์ 
(Clifford Geetz) และมาร์วิน แฮร์รีส (Marvin Harris) 

2.  ทฤษฎีการสร้างสรรค์ศิลปะ  (Art creation Theory) 
     การสร้างสรรค์ คือ การท าให้เกิดสิ่งใหม่ข้ึนใ นโลกด้วยปัญญาของมนุษย์ สิ่งที่
สร้างสรรค์ข้ึนนั้น ต้องมีลักษณะเป็นต้นแบบในทางใดทางหนึ่ง ไม่ซ้ ากับสิ่งที่เคยมีอยู่แล้ว การ
สร้างสรรค์เป็นกระบวนการอิสระไม่เป็นทาสของสิ่งใด ไม่ว่าจะเป็นอารมณ์ หรือปัญญาลัทธิ หรือ
แบบอย่าง (Style) การสร้างสรรค์ต้องมีเสรีภาพ มีความนึ กคิดอย่างอิสระมีความคิดริเริ่มและ
ก้าวหน้า  การสร้างสรรค์ศิลปะ หมายถึง การสรรหาหรือคิดค้นรูปทรง หรือหน่วย (Unit) ที่มีสาระ
ต่อจุดหมายของการสร้างสรรค์ และจัดระเบียบของหน่วยนั้น หรือหน่วยเหล่านั้นเกิดเป็นรูปทรง
ใหม่ข้ึน เป็นรูปทรงที่มีเอกัตภาพหรือลักษณะเฉพาะตัวข องศิลปิน (Individuality) และมีเอกภาพ 
การสร้างสรรค์ตรงข้ามกับการลอกเลียนแบบ (Imitation) ไม่ว่าจะเป็นการลอกเลียนแบบจาก
ธรรมชาติหรือจากสิ่งที่มนุษย์สร้างข้ึน  การสร้างสรรค์อาจกระท าได้ด้วยการใช้ธรรมชาติเป็นสื่อ 
ด้วยการเลือกสรร เพ่ิมเติม ตัดทอน หรือแปรสภาพของธรรมชา ติให้เป็นรูปทรงที่สามารถเป็นสื่อ
แสดงความหมาย ซึ่งได้แก่ อารมณ์ ความรู้สึก ความคิด หรือจินตนาการของผู้สร้าง หรืออาจ
กระท าได้ด้วยการใช้รูปทรงที่สร้างขึ้นเอง จากการประสานกันของทัศนธาตุ ซึ่งได้แก่ เส้น น้ าหนัก 
ที่ว่าง สี และลักษณะผิว เพื่อแสดงอารมณ์ ความรู้สึก หรือความงาม ด้วยรูปทรงเองโดยไม่ต้องให้รู้
ว่ารูปทรงนั้นเป็นตัวแทนของสิ่งใดในธรรมชาติ  
 



๙ 
 

การทบทวนวรรณกรรม/สารสนเทศ (Information) ที่เกี่ยวข้อง 
การศึกษาวิจัยเพื่อสร้างสรรค์ศิลปกรรมเชิงวิชาการ เรื่อง การสร้างสรรค์พระพุทธรูปเกสร

ดอกไม้เพ่ือการอนุรักษ์และสืบสานภูมิปัญญาท้องถิ่น” ผู้วิจัยได้ ศึกษาเอกสารและงานวิจัยที่เก่ียวข้อง
กับคติความเชื่อการสร้างพระพุทธรูป ที่ปรากฏในผลงานของนักวิชาการ เพื่อใช้เป็นแนวทางในการ
วิเคราะห์ข้อมูล ตีความความหมาย จากบริบททางสังคมวัฒนธรรมในชุมชนท้องถิ่น จากการส ารวจ
และรวบรวมเอกสารงานวิจัย พบ ว่า เรื่องราวเกี่ยวกับพระพุทธรูปเป็นประเด็นศึกษาท่ีอยู่ในความ
สนใจของนักวิชาการหลากหลายสาขา อาทิ ประวัติศาสตร์ ประวัติศาสตร์ศิลปะ โบราณคดี 
วัฒนธรรมศึกษา คติชนวิทยา รวมทั้งทางด้านศิลปกรรม  โดยได้จ าแนกกลุ่มเอกสารและงานวิจัยที่
เกี่ยวข้องให้ครอบคลุมเนื้อหา โดยสรุปประเด็นต่างๆเป็นหัวข้อดังต่อไปนี้ 

1.  ประวัติความเป็นมาของการสร้างพระพุทธรูป 
2.  คติความเชื่อและประเพณีการสร้างพระพุทธรูป 
3.  แนวคิดเชิงสัญลักษณ์ในการสร้างพระพุทธรูป 
4.  แนวคิดเก่ียวกับระเบียบความงามและสุนทรียภาพของพระพุทธรูป 
5.  แนวคิดเก่ียวกับรูปแบบและกรรมวิธีในการสร้างพระพุทธรูป 
6.  แนวคิดเก่ียวกับคติการสร้างพระพุทธรูปในบริบททางสังคมวัฒนธรรมพื้นถ่ิน 
7.  แนวคิดและทฤษฎีการอนุรักษ์และสืบสานมรดกทางวัฒนธรรม 
8.  แนวคิดและทฤษฎีการวิจัยเชิงสร้างสรรค์ 
๙.  งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 
การศึกษาเนื้อหาจากเอกสารและงานวิจัยที่เก่ียวข้องกับโครงการวิจัย เรื่อง “การ

สร้างสรรค์พระพุทธรูปเกสรดอกไม้เพ่ือการอนุรักษ์และสืบสานภูมิปัญญาท้องถิ่น” มีรายละเอียดดังนี้ 
1.  ประวัติความเป็นมาของการสร้างพระพุทธรูป 

พุทธทาสภิกขุ (2509) เรื่อง ภาพพุทธประวัติจากหินสลัก ยุคก่อนมีพระพุทธรูป มี
เนื้อหาเกี่ยวกับภาพหินสลักยุคก่อนมีพระพุทธรูปในประเทศอินเดีย คือ ในราว พ .ศ. 300-700 ภาพ
เหล่านี้มาจากภารหุตในอินเดียเหนือ สาญจีในอินเดียกลาง และอมราวดีในอินเดียใต้ โดยเฉพาะยุค
อมราวดีที่เป็นต้นแบบของพุทธศิลป์ในประเทศไทย ภาพพุทธประวัตินี้ไม่มีรูปพระพุทธองค์ปรากฏอ ยู่
เลย หากแทนด้วยความว่างเปล่าอันเป็นสัญลักษณ์ที่ถูกต้อง ความส าคัญของภาพพุทธประวัติชุดนี้อยู่
ที่การไม่ยอมท ารูปพระพุทธองค์เป็นรูปมนุษย์ (anthropomorphic image) แต่พยายามท าเป็น 
สัญลักษณ์ (Symbol) ทั้งหมด 

สมเด็จกรมพระยาด ารงราชานุภาพ (2544) เรื่อง ต านานพุทธเจดี ย์ มีเนื้อหา
เกี่ยวกับประวัติความเป็นมา มูลเหตุที่เกิดและความหมายของพุทธเจดีย์ทั้ง 4 ประเภท คือ ธาตุเจดีย์ 
บริโภคเจดีย์ ธรรมเจดีย์ และอุเทสิกะเจดีย์ โดยเฉพาะเรื่องราวเกี่ยวกับพัฒนาการของคติการสร้าง
พระพุทธรูปในแต่ละยุคสมัย ตามข้อมูลหลักฐานทางโบราณคดี ประวัติศาสตร์ศิลปะ ที่มีความสัมพันธ์
เชื่อมโยงกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาไปในดินแดนต่างๆ ทั้งคติแบบพุทธหินยานและมหายาน 
รวมทั้งอธิบายถึงประวัติความเป็นมาพระพุทธศาสนาในประเทศไทย และการรับอิทธิพลจากดินแดนที่
มีพุทธศาสนาเจริญรุ่งเรืองมาก่อน ตลอดจนการแบ่งยุคสมัยของพุทธเจดีย์ในประเทศไทย 



๑๐ 
 

 สมเกียรติ โลห์เพชรรัตน์ (2548) เรื่อง พระพุทธรูปในเอเชีย ศึกษาวิเคราะห์
ประวัติการนับถือศาสนาพุทธและการสร้างพระพุทธรูปในเอเชีย รวมทั้งเนื้อหาเก่ียวกับประวัติศาสตร์
ศิลปะของพระพุทธรูป รูปแบบศิลปะต่างๆของทุกประเทศในทวีปเอเชีย  เพราะจะท าให้เกิดค วามรู้
พ้ืนฐานความรู้ที่กว้างขวางมั่นคง  จนสามารถเชื่อมต่อกับแนวทางตามเหตุการณ์จริงของ
ประวัติศาสตร์การนับถือศาสนาพุทธนิกายต่างๆ ของแต่ละอาณาจักรโบราณเหล่านั้น ซึ่งมีอิทธิพลต่อ
การสร้างพระพุทธรูป ศิลปะการสร้างพระพุทธรูปมีรูปแบบเปูนประติมากรรมแบบคล้ายมนุษย์ แล ะ
ในเชิงช่างแล้วย่อมมีการถ่ายทอดศิลปะให้แก่กันตามหลักเกณฑ์ของธรรมชาติที่จะต้องด าเนินไป 
ดังเช่นการถ่ายทอดทางชาติพันธุ์ของมนุษย์  โดยจะต้องมีการค านึงถึงเหตุเริ่มต้นของการเกิดปรัชญา
การสร้างพระพุทธรูป ทั้งๆที่การสร้างพระพุทธรูปไม่อยู่ในพระประสงค์ขององค์พระศาสดา ผู้ให้ก าเนิด
ศาสนาพุทธเลยก็ตาม นอกจากการศึกษารูปแบบความเป็นมาของจุดเริ่มต้นทางสายวิวัฒนาการแล้ว
ยังรวมถึงการวิเคราะห์ถึงจุดของการเปลี่ยนแปลงด้านรูปแบบครั้งส าคัญของแต่ละช่วงเวลา 

 พิริยะ ไกรฤกษ์ (2551) เรื่อง ลักษณะไทย พระพุทธปฏิมา  มีเนื้อหาเกี่ยวกับ
เรื่องราวความสัมพันธ์ระหว่างพระมหากษัตริย์กับการสร้างพระพุทธรูป ว่าเป็นสิ่งที่คู่กันมาตั้งแต่ครั้ง
พระเจ้าปเสนทิโกศล แห่งแคว้นโกศล และพระเจ้าอุเทน แห่งแคว้นโกสัมพี ทรงสร้างพระพุทธรูปด้วย
แก่นจันทน์และทองค า ถือเป็นพระพุทธรูปสององค์แรกที่สร้างขึ้นในชมพูทวีป ตามต านานอันเ ก่าแก่
ของอินเดีย ซึ่งจะเห็นได้ว่าในบริบทของการสร้างพระพุทธรูปนั้น พระมหากษัตริย์เป็นองค์อุปถัมป์ท่ี
ส าคัญ ไม่ว่าจะเป็นแว่นแคว้นใด หรือยุคสมัยใดก็ตาม ตราบที่พระพุทธศาสนายังเป็นที่เลื่อมใสศรัทธา
อยู่ การสร้างพระพุทธรูปถือเป็นพระกรณียกิจที่ส าคัญ และเป็นประเพณีให้ปฏิบัติสืบทอดกันมา ดังจะ
เห็นได้จากจารึกของอินเดีย วรรณกรรมของลังกา บทประพันธ์ของจีน ญี่ปุุน และไทย อาจกล่าวได้ว่า 
เมื่อใดที่พระมหากษัตริย์ทรงเป็นเอกอัครอุปถัมภกในพระพุทธศาสนา ก็จะมีการสร้างพระพุทธรูปเป็น
จ านวนมาก อาทิ ในช่วงรัชสมัยพญาติโลกราชถึงพญาแก้ว แห่ งอาณาจักรล้านนา หรือในรัชสมัย
พระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว ถึงสมัยพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว แห่งกรุง
รัตนโกสินทร์ และโดยเฉพาะในรัชกาลปัจจุบัน ซึ่งเป็นยุคสมัยที่มีการสร้างพระพุทธรูปมากที่สุด และมี
ความหลากหลายยิ่งกว่าสมัยอ่ืนๆในอดีตของไทย 

2.  คติความเชื่อและประเพณีการสร้างพระพุทธรูป 
 ศรีศักดิ์ วัลลิโภดม (2543 ) เรื่อง ทัศนะนอกรีต สังคม- วัฒนธรรม ในวิถีการ

อนุรักษ์ กล่าวว่า การที่จะอนุรักษ์หรือพัฒนามรดกทางวัฒนธรรมไทย โดยรักษาท้ังรูปแบบ (form) 
และความหมาย (meaning) หรืออีกนัยหนึ่ง สิ่งที่เป็นทั้งรูป ธรรมและนามธรรมได้นั้น จะต้องยอมรับ
ความจริงในเรื่องวิวัฒนาการทางวัฒนธรรมของมนุษย์ นั่นก็คือสังคมและวัฒนธรรมไม่มีสภาพที่หยุด
นิ่ง หากมีการเปลี่ยนแปลงและผ่านขั้นตอนต่างๆ มาเป็นล าดับ  วัฒนธรรมของมนุษย์มีความแตกต่าง
กันไปตามมิติของเวลา สถานที่หรือสภาพแวดล้อมที่สัม พันธ์เกี่ยวกับวิถีชีวิตความเป็นอยู่ของกลุ่มชน
ในสังคม ซึ่งเป็นสิ่งที่เรียกว่า สภาพแวดล้อมทางวัฒนธรรม  บรรดาโบราณสถาน และโบราณวัตถุนั้น 
ส่วนมากที่สร้างขึ้นก็เพ่ือเป็นสมบัติของส่วนรวม หาได้เป็นของปัจเจกบุคคลไม่ ตลอดจนสร้างขึ้นเนื่อง
ในระบบความเชื่อและความศรัทธ า เพราะฉะนั้นจึงเป็นเรื่องหน้าที่มีความส าคัญ (function) ของ
โบราณวัตถุนั้นๆที่มีต่อการด ารงอยู่ร่วมกันของคนในสังคม และจะเป็นผู้ที่จะต้องอนุรักษ์หรือพัฒนาให้
คงมีความหมายสืบต่อไป 



๑๑ 
 

 อรุณรัตน์ วิเชียรเขียว  (2549) เรื่อง โบราณวัตถุ -โบราณสถานในวัดล้านนา มี
เนื้อหากล่ าวถึง พุทธศาสนิกชนชาวล้านนาที่มีความศรัทธาและเลื่อมใสในพระพุทธศาสนา ได้สร้าง
พระพุทธรูปไว้เป็นที่สักการะแทนองค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าจ านวนมาก ชาวล้านนาเรียก
พระพุทธรูปว่า “พระเจ้า” เรื่องราวเกี่ยวกับการสร้างพระพุทธรูปปรากฏครั้งแรกในต านานพระแก่น
จันทร์ว่า ก่อนที่พระพุทธเจ้าจะเสด็จดับขันธ์ปรินิพพาน 7 ปี พระเจ้าปเสนธิโกศล เมืองสาวัตถีได้
กราบทูลขออนุญาตจากพระพุทธเจ้าสร้างพระพุทธรูปไว้แทนพระองค์ พระเจ้าปเสนธิโกศลทูลถามถึง
เรื่องอานิสงส์การสร้างพระพุทธรูป พระพุทธองค์ทรงเทศนาว่าการสร้างพระพุทธรูปผู้สร้างจะได้รับผล
บุญมาก พระองค์ทรงเทศน์ชาดก ชื่อว่า “วัฏฏังคุลี” ซึ่งพระยาวัฏฏังคุลี แม้จะไม่ได้สร้างพุทธรูปองค์
ใหม่ทั้งองค์แต่ได้ซ่อมแซมและต่อนิ้วพระหัตถ์ของพระพุทธรูปที่ช ารุดแล้ว อานิสงส์จากการต่อนิ้วพระ
หัตถ์พระพุทธรูปยังมีอานิสงส์มากท าให้ พระยาวัฏฏังคุลีสามารถเอาชนะข้าศึกศัตรูได ้
  พระสยาม สิริปัญฺโญ (2551) เรื่อง ต าราการสร้างพระพุทธรูป พระเจดีย์ และ
คู่มือการอบรมสมโภชพระพุทธรูปแบบล้านนา มีเนื้อหาเกี่ยวกับคติความเชื่อและประเพณีการสร้าง
พระพุทธรูปในล้านนา  ยังสะท้อนความหมายผ่านพิธีกรรมการก่อสร้างพระพุทธรูป กล่าวคือ วิธีการ
สร้างพระพุทธรูป ด้วยการปั้น การหล่อ หรือการแกะหิน ที่มีขนาดใหญ่เป็นพระประธานในวิหาร 
อุโบสถ ศาลาการเปรียญ จนไปถึงพระพิมพ์ขนาดเล็ก ต้องประกอบพิธีกรรมให้เหมาะสม เพ่ือความ
ศักดิ์สิทธิ์เหมือนกับพระพุทธรูปในสมัยโบราณ มีข้อสังเกตว่าในการสร้างพระพุทธรูป ถ้าผู้สร้างกร ะท า
พิธีการต่างๆขาดตกบกพร่อง การสร้างพระพุทธรูปมักมีอุปสรรคปัญหานานาประการ ดังนั้น จึงต้อง
ศึกษาและน ามาปฏิบัติให้เป็นไปตามกระบวนการต่างๆ อาทิ ก่อนการสร้างพระพุทธรูปจะต้องหาฤกษ์
งามยามดี การจัดเตรียมวัสดุอุปกรณ์และสถานที่บริเวณงานพิธี การก าหนดขั้นตอนในพิธีกรรม การ
สร้าง และการบรรจุหัวใจพระเจ้าตามคติความเชื่อของชาวพุทธในล้านนา 

 รุ่งโรจน์ ธรรมรุ่งเรือง (2553) เรื่อง ที่มา ความหมาย และศิลปกรรมของพระ
พุทธปฏิมาสยาม  มีเนื้อหาที่ชี้ให้เห็นถึงความส าคัญ เรื่องอานิสงส์การสร้างพระพุทธรูปในล้านนา 
กล่าวว่า การสร้างพระพุทธรูปเป็ นการสร้างบุญกุศลประการส าคัญ ส่งผลให้ผู้สร้างได้บรรลุความ
ปรารถนาได้ ดังชาดก เรื่องวัฏฏังคุลีราชอันเป็นชาดกท่ีรวบรวมไว้ในปัญญาสชาดก ซึ่งได้รจนาขึ้นใน
อาณาจักรล้านนา มีเนื้อหากล่าวถึงอานิสงค์ของการสร้างพระพุทธรูป  ไม่ว่าจะสร้างด้วยวัสดุใดจะมี
ความสุขเป็นเบื้องห น้า “แม้จะปรารถนาผลอันใดก็จักได้ผลอันนั้นส าเร็จดังมโนรถปรารถนา ” ความ
ปรารถนาในกุศลผลบุญจากการสร้างพระพุทธรูปที่ส าคัญที่สุดคือ ขอให้ถึงพระนิพพาน ความ
ปรารถนาอื่นๆที่พบบ่อยเป็นต้นว่า ให้เกิดทันยุคพระศรีอาริยเมตไตรย ซึ่งจะเป็นพระพุทธเจ้าองค์
ถัดไป เพราะเป็นยุคที่ผู้คนใช้ชีวิตอย่างสุขสบาย และได้ฟังพระธรรมเทศนาจากพระพุทธองค์  

3.  แนวคิดเชิงสัญลักษณ์ในการสร้างพระพุทธรูป 
 เขียน ยิ้มศิริ (2512) เรื่อง พุทธานุสรณ์  กล่าวว่า พุทธศาสนิกชนผู้มีศรัทธาสร้าง

พระพุทธรูป เพราะถือเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ควรแก่การเคารพบูชา และเป็นเครื่องเตือนใจให้ระลึกถึงสมเด็จ
พระสัมมาสัมพุทธเจ้า พระธรรมที่พระองค์ทรงตรัสสอนให้เราเห็นทุกข์ เห็นเหตุแห่งทุกข์ การพ้นจาก
ทุกข์ และหนทางให้เราหลุดพ้นจากทุกข์นั้น เพื่อไม่ต้องเวียนว่ายตายเกิดอยู่ในวัฏสงสารอันยาวนาน
หาประมาณมิได้นี้ เมื่อพระพุทธศาสนาสอนให้หลุดพ้น เหตุใดจึงสร้างพระพุทธรูปอันเป็นเครื่องยึด
เหนี่ยวจิตใจ อันพระพุทธรูปนั้นมิได้สร้างขึ้นเพ่ือยึดเป็นรูปจริงของพระพุทธองค์เป็นหลัก หากแต่สร้าง



๑๒ 
 

ขึ้นตามอุดมคติของศิลปินผู้มีความศรัทธาซาบซึ้งในหลักธรรมอย่างแท้จริง แล้วจึงเนรมิตรูปพระ
ลักษณะอันประเสริฐของพระองค์ รวมเข้ากับหลักธรรม ความรู้แจ้งเห็นจริงบรรลุอรหัตผล หลุดพ้นจา
กิเลสเข้าสู่พระนิพพาน เมื่อพุทธศาสนิกชนได้เห็นพระพุทธรูป ก็เกิดความระลึกถึงพระบรมศาสนดา 
พระธรรมค าสอนของพระองค์ และพระสาวกผู้สืบต่อพระศาสนา รวมกันเป็นไตรสรณคมน์ 

 ผาสุก อินทราวุธ (2541 ) เรื่อง พุทธศาสน าและประติมาณวิทยา  กล่าวว่า  
จุดประสงค์ของการท าพระพุทธรูปขึ้นในพระพุทธศาสนาก็เพ่ือเป็นพุทธานุสติ ให้บุคคลได้เห็นแล้ว
ร าลึกถึงพระพุทธเจ้าผู้เป็นพระศาสดา เพ่ือน้อมใจให้ประพฤติตามค าสั่งสอนของพระพุทธองค์โดยมิได้
ค านึงท่ีจะท าให้เหมือนพระพุทธองค์โดยแท้จริง มุ่งแต่จะท าให้ผู้พบเห็นเกิดความเลื่อมใส ดังนั้น พุทธ
ลักษณะทั่วไปของพระพุทธรูปทั้งพระพุทธรูปประทับยืนและประทับนั่ง จะอยู่ในท่าส ารวมเสมอ 
โดยเฉพาะพระเนตรจะเหลือบลงต่ าเป็นกิริยาของการท าสมาธิจิต พระพักตร์อ่ิมเอิบฉายความเมตตา 
ต่อสัตว์โลก พระวรกายงดงามตามคติความงามของลักษ ณะมหาบุรุษ ไม่ใช่ท าตามกายวิภาคของ
มนุษย์ทั่วไป 
 ไขศรี ศรีอรุณ (2546 ) เรื่อง พระพุทธรูปปางต่างๆในสยามประเทศ มีเนื้อหา
เกี่ยวกับพุทธลักษณะของพระพุทธรูปและความหมายของพระพุทธรูปปางต่างๆ ซึ่งสร้างข้ึนตาม
เหตุการณ์ส าคัญในพุทธประวัติ รวบรวมไว้ในหนังสือ โดยมีตัวอย่าง พระพุทธรูปที่ประดิษฐานอยู่
ระเบียงรอบองค์พระปฐมเจดีย์ โดยยกตัวอย่างพระพุทธรูปปางต่างๆ อาทิ พระพุทธรูปปางมารวิชัย
และพระพุทธรูปปางสมาธิ กล่าวคือ  พระพุทธรูปปางมารวิชัย เป็นพระพุทธรูปที่แสดงพระอิริยาบถ
นั่งขัดสมาธิ  พระหัตถ์ซ้ายวางหงายบนพระเพลา พระหัตถ์ขวาวางคว่ า ที่พระชานุ นิ้วพระหัตถ์ชี้พระ
ธรณี สืบเนื่องจากพุทธประวัติตอนมารผจญ พญามารและพลพรรคของกิเลสที่รุมเร้าขัดขวางพระ
โพธิญาณ พระโพธิสัตว์ทรงชี้ดัชนีลงที่พ้ืนดินเพื่อเรียกแม่พระธรณีมาเป็นพยานว่า ในชาติก่อนๆอันนับ
ประมาณไม่ได้ พระองค์ได้สั่งสมบ าเพ็ญบารมีมาเพียงพอที่ จะตรัสรู้อนุตรสัมมาสัมโพธิญาณเป็น
พระพุทธเจ้าในชาตินี้ แม่พระธรณีจึงได้บีบมวยผมหลั่งน้ าที่พระองค์เคยทรงหลั่งเมื่อทรงบ าเพ็ญบารมี 
ออกมาไหลท่วมเหล่ามารและไพร่พลปลาสนาการไปหมดสิ้น พระพุทธรูปปางสมาธิ  หรือปางตรัสรู้ 
เป็นพระพุทธรูปที่แสดงพระอิริยาบถนั่งขัดสมาธิ พร ะหัตถ์ทั้งสองวางหงายซ้อนกันบนพระเพลา พระ
หัตถ์ขวาวางบนพระหัตถ์ซ้าย สืบเนื่องจากพุทธประวัติหลังจากพญามารพ่ายและปลาสนาการไป
หมดแล้ว พระโพธิสัตว์ทรงเจริญสมาธิในปฐมยาม มัชฌิมยาม และปัจฉิมยาม โดยทรงบรรลุญาณ 3 
ประการตามล าดับคือ  1. ความระลึกชาติของตน  2. ความรู้เรื่องเกิด เรื่องตายของตนและคนอื่น  3. 
การรู้จักท าอาสวะกิเลสให้สิ้นไปด้วยสัจธรรมทั้ง 4 คือ ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรคกล่าวคือ ทรงบรรลุ
อนุตรสัมมาสัมโพธิญาณ ตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ณ ใต้ต้น อสัตพฤกษ์ ริมฝั่งแม่น้ าเนรัญชรา 
ต าบลอุรุเวลา เสนานิคม แคว้นมคธ จากคติพระพุทธรูป ประจ าวันของไทย พระพุทธรูปปางสมาธิเป็น
พระพุทธรูปประจ าวันพฤหัสบดี  

 รุ่งโรจน์ ธรรมรุ่งเรือง (2553) เรื่อง ที่มา ความหมาย และศิลปกรรมของพระ
พุทธปฏิมาสยาม มีเนื้อหาเกี่ยวกับ สัญลักษณ์พระอดีตพุทธเจ้า พระปัจจุบันพุทธเจ้า และพระอนาคต
พุทธเจ้า ศาสนาพุทธมีความเชื่อว่า พระพุทธเจ้าในจักรวาลนี้มีมากมายหลายพระองค์ แต่ละพระองค์
ทรงก าเนิดขึ้นมาในยุคต่างๆ และมีพระพุทธเจ้าองค์ใหม่ก าเนิดข้ึนแทนเมื่อยุคของพระพุทธเจ้าองค์
ก่อนหน้าสิ้นสุดลง  โดยเจ้าชายสิทธัตถะซึ่งเสด็จออกผนวชและต่อมาได้ตรัสรู้ได้รับพระนามว่า พระ



๑๓ 
 

โคตมพุทธเจ้ า ทรงถือเป็น “พระปัจจุบันพุทธเจ้า ” ของโลกยุคนี้ ส่วน “พระอดีตพระพุทธเจ้า ” 
หมายถึงองค์ท่ีตรัสรู้มาก่อนแล้วในอดีต และ “พระอนาคตพุทธเจ้า ” หมายถึงองค์ท่ีจะตรัสรู้ต่อไป
ภายภาคหน้า ซึ่งมีพระศรีอาริยเมตไตรพุทธเจ้าเริ่มต้นเป็นองค์แรก  คติเก่ียวกับอดีตพระพุทธเจ้าและ
พระอนาคตพุทธเจ้านี้ เป็นความเชื่อที่เกิดขึ้นก่อนในพุทธศาสนามหายาน ต่อจากนั้นพุทธศาสนาเถร
วาทก็ได้รับเอาแนวคิดนี้มาใช้ด้วย  คัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาทนิยมใช้ข้อความกล่าวถึงพระพุทธเจ้าทั้ง
ปวงนี้ว่า“...พระอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้าเหล่าใดท่ีมีมาแล้วในอดีตกาล พระอรหันตสั มมาสัมพุทธเจ้า
เหล่าใดซึ่งจักมีในอนาคตกาล ... ” ซึ่งเป็นค าพหูพจน์ที่ไม่ระบุจ านวน บางคัมภีร์ได้อุปมาจ านวน
พระพุทธเจ้าไว้ว่าเปรียบได้กับเม็ดทรายในนทีคงคา พระพุทธเจ้าจ านวนมากมายนับไม่ถ้วนเหล่านี้ 
คัมภีร์พระพุทธศาสนาได้เอ่ยพระนามไว้ด้วย ทว่าแต่ละคัมภีร์ระบุพระนาม ไว้ไม่เท่ากัน ส าหรับพระ
นามอดีตพุทธเจ้าในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท เช่น พุทธวงศ์ มีกล่าวไว้ทั้งสิ้น 27 พระองค์ ส่วนพระ
โคตมพุทธเจ้าซึ่งเป็นพระปัจจุบันพุทธจึงเป็นพระพุทธเจ้าในล าดับที่ ๒๘ ส่วนพระอนาคตพุทธเจ้ามี
เอ่ยพระนามไว้ในอนาคตวงศ์ 10 พระองค ์

4.  แนวคิดเก่ียวกับระเบียบความงามและสุนทรียภาพของพระพุทธรูป 
 เขมานันทะ (2538) เรื่อง อันเนื่องกับทางไท  มีเนื้อหาอธิบายความงามทางศิลปะ

และ ธรรมะโดยเฉพาะเนื้อหาที่เก่ียวเนื่องกับระเบียบความงามในพระพุทธปกิมา ซึ่งได้อ้างถึงมหาปุริ
สลักษณะของพระพุทธเจ้า และในบรรดาสัญลักษณ์ที่ใช้แทนพระสัมมาสัมพุทธเจ้านั้น มีอยู่สัญลักษณ์
หนึ่ง ซึ่งเป็นจุดเริ่มแรกสุด ตราบจนมีพระพุทธรูปอย่างทุกวันนี้นั้น เป็นสัญลักษณ์ของ สุญตาโดยทิ้ง
เนื้อท่ีว่างไว้พอให้เข้าใจได้ กล่าวได้ว่าเป็นสัญลักษณ์ที่ปราศจากเครื่องหมายใดๆ ตลอดช่วง ปี 300 – 
600 หลังพุทธปรินิพพาน น ายช่างและผู้รู้ครั้งนั้นไม่ได้ใช้ทรวดทรงมนุษย์องค์พระศาสดาเลย 
นอกจากสัญลักษณ์ เช่น ดอกบัว ปูรณฆฏ สวัสดิกะ ตรีรัตนะ ฝุาพระบาท เสาไฟ ช้าง สถูป ฯลฯ อีก
ทั้งสลักอักขรพราหมี ภาษาปรากฤตไว้ในบางส่วนของประติมากรรมนูนต่ าซึ่งจะพอเห็นเค้าได้ว่า 
เจตนารมณ์ของการสร้างสรร ค์งานทั้งสาม สมัยนั้นต้องการจะเล่าเหตุการณ์เรื่องราวที่เก่ียวข้องกับ
พระพุทธเจ้าตั้งแต่ต้นจนจบ เพื่อให้การศึกษาต่ออนุชนรุ่นถัดๆมาทั้งในส่วนประวัติบุคคลจริงทาง
ประวัติศาสตร์และสภาวธรรมที่เป็นโลกุตระเหนือโลกอันยากที่จะแสดงออกด้วยสื่อใดๆได้ นับว่ากลุ่ม
ผู้ริเริ่มได้กรุยทางต่อพัฒนาการด้านสุนทรีย์ เยี่ยงพุทธศิลป์ไว้ในเชิงสัญลักษณ์ท่ีปฏิเสธลักษณะมนุษย์ 
(ซึ่งถือว่าเป็นเปลือกนอก ) จนบรรลุถึงสุนทรียภาพชั้นเยี่ยม ในพุทธประติมารุ่นหลังๆ โดยเฉพาะใน
สมัยคุปตะ อันถือเอาทรวดทรงมนุษย์เป็นปทัฏฐาน หากแต่กระท าให้บรรลุถึงมโนคติอันส มบูรณ์จน
ถือได้ว่าเป็นสัญลักษณ์ของพระตถาคต เป็นทั้งมนุษย์ที่สมบูรณ์ที่สุด (ตามการมองแห่งแนวทาง
ประวัติศาสตร์ )และเป็นทั้งสภาวธรรมเหนือมนุษย์ (ตามแนว ทางโลกุตระ ) ผู้สร้างพระพุทธรูปอาศัย
ธรรมบารมีของตน อันคือวินัยในส่วนศีลอันบริสุทธิ์กอรปกับระเบียบความงามความกลม กลืนในงาน
ศิลปะท่ีบรรลุถึงสุนทรียภาพสูงสุด สะท้อนออกมาในองค์พระพุทธปฏิมาอันเป็นที่รวมของสัญลักษณ์
ของความหลุดพ้นจากความทุกข์ 

ชลูด นิ่มเสมอ (2542) เรื่อง องค์ประกอบของศิลปะ มีเนื้อหาเก่ียวกับ ได้การ
วิเคราะห์พระพุทธรูป โดยการเปรียบเทียบการสร้างพระพุทธรูปปางมารวิ ชัย สมัยสุโขทัยกับ
พระพุทธรูปปางมารวิชัยสมัยอู่ทอง เพื่อชี้ให้เห็นความแตกต่างของ เรื่อง แนวเรื่อง และเนื้อหาให้เห็น
ชัดเจนขึ้น กล่าวคือ เรื่อง เป็นพระพุทธเจ้าเหมือนกัน แนวเรื่อง มีความแตกต่างกันตามแนวความคิด



๑๔ 
 

เกี่ยวกับพระพุทธเจ้าหรือพระพุทธศาสนาของศิลปินแต่ละ คนกล่าวคือ ศิลปินที่ปั้นพระพุทธรูปสมัย
สุโขทัยอาจมีแนวความคิดเก่ียวกับพระพุทธเจ้าตามหลักธรรมของพระพุทธศาสนา ได้แก่ การปล่อย
วาง ความสงบระงับ การอยู่เหนือความทุกข์ทั้งปวง แนวเรื่องของพระพุทธรูปสมัยสุโขทัยจึงน่าจะเป็น 
“ความหลุดพ้น” อันเป็นจุดมุ่งหมายของพระพุทธศาสนา ส่วนศิลปินที่ปั้นพระพุทธรูปสมัยอู่ทอง อาจ
มีแนวความคิดไปในทางความศักดิ์สิทธิ์ มีอ านาจท านองเทพเจ้า แนวเรื่องจึงน่าจะเป็นความศักดิ์สิทธ์  
ด้านเนื้อหา แตกต่างกันไปตามแนวเรื่อง กล่าวคือ พระพุทธรูปสมัยสุโขทัยจะให้เนื้อหาภายในที่เกิด
จากการประสานของเส้น ปริมา ตร รูปทรงน้อยใหญ่ และที่ว่าง เป็นความรู้สึกของความเคลื่อนไหวที่
เป็นระเบียบ ความลอยตัว และความกลมกลืนที่เป็นความงามในลักษณะหนึ่ง ท าให้ผู้ดูที่ถึงแม้ว่าจะ
ไม่มีความรู้ความเข้าใจในพระพุทธศาสนาเลย สามารถรู้สึกได้ถึงความสงบ ความสูงส่งงดงามอย่าง
ลึกซึ้งของจิต เนื้ อหาภายในนี้ให้ผลต่อผู้ดูในทันทีที่ได้รับสัมผัสรูปทรงและช่วยแปลความหมายของ
เรื่องหรือแนวเรื่องออกมาเป็นเนื้อหาภายนอกอีกทอดหนึ่ง อารมณ์หรือเนื้อหาภายนอกจะเป็นไปใน
ท านองความสมบูรณ์ ความลอยตัวของจิตวิญญาณ เป็นอิสระจากเครื่องร้อยรัดทางโลก มีความเป็น
ทิพย์ เป็นอากาศธาตุ เป็นความว่าง จูงใจให้ผู้ดูละกรรมชั่ว ประกอบกรรมดีท าจิตให้สงบสะอาด ส่วน
เนื้อหาภายในของพระพุทธรูปสมัยอู่ทองนั้น ได้แก่ ความรู้สึกมั่นคง แข็งแรง ความมีพลังอ านาจทาง
กายและทางจิต ความสง่าที่กลมกลืนกับอ านาจของจักรวาล เนื้อหาภายในเมื่อผสมกับเรื่องและแนว
เรื่องแล้วจะให้เนื้อหาภายนอกที่เป็นการแสดงออกของความมีอ านาจศักดิ์สิทธิ์ น่าเกรงขาม ผู้ดูจ าต้อง
เชื่อฟังและปฏิบัติตามข้อก าหนดทางศาสนา และท าให้คิดไปได้ว่า ถ้าท าดีจะได้รับผลของความดีตอบ
แทน ถ้าท าชั่วจะได้รับโทษทัณฑ์เป็นพลังผลักดันให้ละความชั่วและประกอบกรรมดีต่อไป 

 ศิลป์ พีระศรี (2545 ) เรื่อง บทความ ข้อเขียน และงานศิลปกรรมของ
ศาสตราจารย์ศิลป์ พีระศรี กล่าวว่า การจะสร้างพระพุทธรูปขึ้นแทนพระองค์พระพุทธเจ้านั้นมิใช่ของ
ง่าย เพียงแต่คุณสมบัติในด้านความงามอย่างเดียว หาเป็นการเพียงพอไม่ เพราะว่าในขณะเดียวกันรูป
ที่สร้างขึ้นตามอุดมคตินั้น จะต้องถ่ายทอดให้รู้ซึ้งถึงแก่นสารแห่งพระธรรมของพระพุทธองค์ด้วยย่อม
เป็นความจริงที่ว่า พระธรรมของพระพุทธองค์นั่นเอง ที่ดลบันดาลใจให้ศิลปินสร้างพระพุทธรูปขึ้น 
มิใช่รูปกายที่ปรากฏตามธรรมชาติของพระบรมศาสดาดังนั้น ในการคิดสร้างพระพุทธรูปขึ้น ศิลปิน
จะต้องสร้างรูปคนตามแบบอุดมคติ ซึ่งเป็นโลกุตตรธรรมให้ปรากฏขึ้นมาจาวัสดุอันเป็นโลกีย์  เป็นการ
แสดงให้เห็นถึงวิธีคิดของศิลปินผู้สร้างสรรค์งานศิลปะ ซึ่งเป็นมุมมองที่แตกต่างจากกรอบการศึกษา
ทางประวัติศาสตร์ศิลปะ และโบราณคดี 

 พิริยะ ไกรฤกษ์ (2551) เรื่อง ลักษณะไทย พร ะพุทธปฏิมา มีเนื้อหาเกี่ยวกับการ
ก าหนดมาตรส่วนของรูปทรงในต าราการสร้างพระพุทธรูปล้านนา กล่าวคือ พระพุทธรูปนอกจากท า
หน้าที่เป็นรูปแทนของพระพุทธเจ้าแล้ว ยังมีฐานะเป็นปูชนียวัตถุอันศักดิ์สิทธิ์ ซึ่งเป็นเครื่องยึดเหนี่ยว
จิตใจของชาวพุทธ เนื่องจากเจตนาในการสร้างมีความเก่ียวเนื่องสัมพันธ์กับองค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า 
และพระธรรมค าสอนของพระองค์ ประเพณีการสร้างพระพุทธรูปทุกยุคสมัย จึงจ าเป็นต้องมีหลักการ
และกฎเกณฑ์ทางสุนทรียภาพ โดยเฉพาะการก าหนดขนาดและสัดส่วนได้อย่างถูกต้องแม่นย า ด้วย
วิธีการใช้ความกว้างและความยาวของพระพักตร์เ ป็นเกณฑ์ ซึ่งมีเนื้อความอยู่ในต าราการสร้าง
พระพุทธรูปล้านนา (กลางพุทธศตวรรษที่ ๒๐-๒๑) นอกจากนี้ รูปลักษณะพระพักตร์ของพระพุทธรูป
ยังสะท้อนให้เห็นความรู้สึกของหน้าทั้ง 3 แบบ ได้แก่ หน้าไทย หน้าขอม และหน้าโจร (หน้ากษัตริย์ ) 



๑๕ 
 

กล่าวคือ หน้าไทยจะมีลักษณะเหมือนกับพระพักตร์ของพระจักรพรรดิราช ส่วนการผสมผสานของทั้ง 
3 หน้า ก็เป็นลักษณะเฉพาะของพุทธปฏิมา เรียกว่า “ราชสิงห์” พระพุทธรูปที่สร้างขึ้นจาก ต าราการ
ก่อสร้างพระพุทธรูปนี้ มีลักษณะใกล้เคียงกับพระพุทธรูปในหมวดพระพุทธสิหิงค์ของล้านนา   

5.  แนวคิดเก่ียวกับรูปแบบและกรรมวิธีในการสร้างพระพุทธรูป  
 ผาสุก อินทราวุธ (ม.ป.ป.) เรื่อง พุทธศาสนาและประติมาณวิทยา  กล่าวว่า การ

สร้างพระพุทธรูปเกิดข้ึนหลังจากพุทธปรินิพพานหลายร้อยปี รูปพรรณสัณฐานของพระพุทธองค์จะเป็น
อย่างไรก็ไม่มีผู้ใดเคยเห็น จึงมีแต่ค าบอกเล่าสืบต่อกันมาว่าเป็นเช่นนั้นเช่น นี้ เช่นว่ามีลักษณะมหาบุรุษ
ตามคัมภีร์มหามหาบุรุษลักษณะ อาศัยแบบอย่างท่ีปรากฏอยู่ในขณะนั้น เช่น การนั่งขัดสมาธิ และการ
ครองผ้าสาวพัสตร์ของพระภิกษุสงฆ์ในพุทธศาสนาขณะนั้น  ศิลปินในสกุลช่างต่างๆท่ีสร้างพระพุทธรูป
ทั้งในประเทศอินเดียและในประเทศต่างๆ ที่เลื่อมใสพุทธศาสนา จะพยายามสร้างพระพุทธรูปตามคติ
ความงามตามคัมภีร์มหาบุรุษลักษณะ เป็นการยากที่ศิลปินจะคิดท าลักษณะมหาบุรุษทั้ง 32 ประการ 
ให้ปรากฏในงานปฏิมากรรมได้ จึงมีเพียงบางลักษณะเท่านั้นที่ปรากฏให้เห็นในพระพุทธรูป นั่นคือเน้น
ความเปล่งปลั่งของพระวรกาย ซึ่งท าให้ดูเหมือนรัศมีแห่งความเมตตาต่อสัตว์โลกฉาบฉายอยู่ด้วย  
โดยเฉพาะ พระพุทธรูปในสกุลช่างต่างๆ ที่สร้างขึ้นนั้นจะอยู่ในอิริยาบถต่างๆ กันมีทั้งยืน และนอน (ยุค
แรกๆ พระพุทธรูปนอนหมายถึงปางปรินิพพานแต่ยุคหลังหมายถึงปางไสยาสน์ ) และมีการท าพระหัตถ์
เป็นท่าทาง (มุทรา) ต่างๆ ซึ่งท่าทางเหล่านี้ส่วนใหญ่ท าตามเรื่องราวตอนส าคัญๆในพุทธประวัติ เช่น 
ตอนผจญมารพระพุทธองค์ทรงเรียกพระแม่ธรณีมาช่วยเป็นพยาน ก็ท าเป็นพระพุทธรูปนั่งขัดสมาธิเอา
นิ้วพระหัตถ์ข้างขวาแต่ธรณี (ปางมารวิชัย) เป็นต้น 

วีถี พานิชพันธ์ (2545) เรื่อง เครื่องเขินในเอเชียอาคเนย์ มีเนื้อหาเกี่ยวกับ พระพุทธรูป
เกสรดอกไม้ศิลปะพม่า – ไทใหญ่ในล้านนา มีรูปแบบและกรรมวิธีการสร้างจัดเป็นพระพุทธรูปเครื่อง
เขิน (Hollow Dry Lacqure) หรือที่ชาวไทใหญ่นิยมเรีย กว่า พาราปานปอง ในภาษาไทใหญ่  ค าว่า 
พารา หมายถึง พระพุทธรูป หรือพระพุทธเจ้า ส่วนค าว่า ปานปอง หมายถึง การผสมของผงมวลสาร
ต่างๆ งานศิลปะเครื่องเขินจัดเป็นงานหัตถกรรมประเภทหนึ่ง ที่ใช้ในการสร้างสิ่งของเครื่องใช้ใน
ครัวเรือน เครื่องใช้ในพิธีกรรม และงานศิลปะ โดยเฉ พาะพระพุทธรูป กรรมวิธีการสร้างเครื่องเขิน
จะต้องท าโครงสร้างด้วยไม้ไผ่ ที่นิยมมากคือโครงสร้างจากไม้ไผ่สาน ซึ่งท าให้ได้รูปทรงที่มีน้ าหนักเบา 
และมีความยืดหยุ่นไม่แตกหักง่าย หลักการส าคัญของการผลิตเครื่องเขิน คือ การน าเครื่องจักรสานมา
เคลือบด้วยยางไม้ชนิดหนึ่งที่มีสีด า เรียกว่า ยางรัก ที่ได้จากต้นรัก ข้อดีของการเคลือบด้วยยางรักก็คือ 
ท าให้ชิ้นงานมีความทนทาน กันน้ าและความชื้น และท าให้ได้ผิวนอกที่งดงาม 

 วิบูลย์ ลี้สุวรรณ (2546) ศิลปะชาวบ้าน  มีเนื้อหาเกี่ยวกับเอกลักษณ์ของศิลปะ
ชาวบ้าน ซึ่งสะท้อนผ่านรูปแบบ กรรมวิธีการผลิต และการเลือกใช้วัสดุที่แตกต่างกันไปตามถ่ินก าเนิด
หรือแหล่งผลิต ตามขนบธรรมเนียมประเพณี ความเชื่อ และวิถีชีวิตของกลุ่มชน จึงท าให้ศิลปะ
ชาวบ้านมีเอกลักษณ์ (identity) และลักษณะเฉพาะถิ่น (local characteristics) ที่ไม่เหมือนกัน 
ศิลปะชาวบ้านมีสาเหตุและปัจจัยที่เป็ นองค์ประกอบส าคัญ ได้แก่ 1. เป็นงานศิลปะที่เกิดขึ้นจาก
ความต้องการของชุมชนที่มีลักษณะทางวัฒนธรรมร่วมกัน เป็นศิลปะของชุมชนที่สมาชิกมีส่วนร่วม 
และมักเป็นไปตามความนิยม ขนบประเพณีของชุมชนท้องถิ่นท่ีสืบทอดกันมาแต่โบราณ 2. ศิลปะ
ชาวบ้านมีลักษณะเรียบง่าย ตามวิถีชีวิ ตของชาวบ้าน แสดงออกอย่างซื่อตรง รูปแบบและเนื้อหาของ



๑๖ 
 

งานมีความเรียบง่ายไม่ซับซ้อน สอดคล้องกับวิถีชีวิต ขนบประเพณี และความเชื่อของชาวบ้าน 3. 
ศิลปะชาวบ้านเป็นผลงานของช่างหรือศิลปินนิรนาม ทั้งนี้เพราะเป็นผลผลิตของชุมชนหรือกลุ่มชน 
เป็นเสมือนสมบัติร่วมกันของชุมชน มิได้เป็นผลงานของศิลปินหรือช่างโดยตรง 

 สมเจตน์ วิมลเกษม และสราวุธ รูปิน (2551 ) เรื่อง กรรมวิธีดั้งเดิมในการผลิต
งานช่าง พุทธศิลป์น่าน มีเนื้อหาเกี่ยวกับองค์ความรู้ทางด้านงานช่างฝีมือแบบดั้งเดิม ได้แก่ งานปูนปั้น 
งานแกะสลักไม้ และงานลงรักปิดทอง บันทึกข้อมูลขั้นตอนการเตรียมการ การจัดหาวัสดุ และเทคนิค
กรรมวิธีการผลิตผลงานโดยผู้รู้ในท้องถิ่น โดยเฉพาะร .ต.ต.ประดิษฐ์ สวนพุฒ ชาวอ าเภอปัว จังหวัด
น่าน ช่างปั้นพระพุทธรูปที่มีความช านาญในการสร้างพระเกสร ซึ่งเป็นพระพุทธรูปที่ปั้นด้วยเกสร
ดอกไม้หลากหลายชนิด น ามาผสมกับชันน้ ามันยางและผงอิฐ  

 ศักดิ์ชัย สายสิงห์ (2554) เรื่อง พระพุทธรูปส าคัญและพุทธศิลป์ในดินแดนไทย มี
เนื้อหากล่าวว่า พระพุทธรูปไม่ใช่รูปเหมือนของพระพุทธเจ้า แต่เป็นรูปสัญลักษณ์แทนพระพุทธองค์ 
พระพุทธรูปที่สร้างขึ้นในแต่ละสกุลช่างแต่ละสมัยย่อมจะมีความแตกต่างกันทางด้าน รูปแบบ แต่ทุก
องค์ก็ล้วนแสดงถึงสัญลักษณ์ส าคัญอย่างเดียวกัน นั่นคือ ลักษณะของมหาบุรุษ ที่เรียกว่า มหาปุริ
สลักษณะ 32 ประการ ซึ่งระบุในคัมภีร์เก่าแก่ว่าเป็นลักษณะของพระพุทธเจ้า พระพุทธรูปที่สร้างขึ้น
นับแต่อดีตมีทั้งงานแกะสลักนูนต่ า งานแกะสลักนูนสูง และรูปปั้นล อยตัว ซึ่งทั้งหมดจัดรวมเป็นงาน
ประติมากรรม นอกจากนั้น ยังมีรูปพระพุทธองค์ในภาพเขียนสีบนผนังถ้ า ผนังวิหาร และบนผืนผ้า ที่
เรียกว่า พระบฏ ซึ่งเป็นภาพเขียนเล่าเรื่องราวพุทธประวัติตอนส าคัญ เพ่ือใช้เป็นสื่อในขณะที่มีการ
ประกอบพิธีกรรมทางศาสนาของชาวพุทธ การสร้างพระ พุทธรูปในระยะแรกนั้นนิยมใช้วัสดุประเภท
ศิลา เช่น สมัยคันธารราฐ ในเวลาต่อมาจึงมีการหล่อด้วยโลหะประเภทส าริด ซึ่งมีความนิยมมากทาง
ภาคใต้ของประเทศอินเดียในสมัยอมราวดี ส่วนในดินแดนประเทศไทย การสร้างพระพุทธรูปในระยะ
แรกเริ่ม คือ สมัยก่อนทวารวดีและสมัยทวารวดี นิยมสร้ างด้วยวัสดุหลากหลายชนิด เช่น ดินเผา ปูน
ปั้น ศิลา ทองส าริด ต่อมาในสมัยสุโขทัย ล้านนา อยุธยา และรัตนโกสินทร์ มีการใช้วัสดุมากข้ึน เช่น 
ทองค า นาก ไม้ หินสีต่างๆ ถ้าเป็นพระพุทธรูปขนาดใหญ่นิยมสลักด้วยศิลาแลงหรือก่ออิฐถือปูน โดย
ขั้นตอนสุดท้ายของการสร้างมักมีการลงรักปิดทอง    

6.  แนวคิดเก่ียวกับคติการสร้างพระพุทธรูปในบริบททางสังคมวัฒนธรรมพื้นถ่ิน 
 มณี พยอมยงค์ และศิริรัตน์ อาศนะ (2549) เรื่อง เครื่องสักการะในล้านนาไทย 

มีเนื้อหาเกี่ยวกับ รูปแบบการสร้างพระพุทธปฏิมาของชาวล้านนามีพุทธลักษณะ 3 แบบ คือ 1.พรหม
ลักษณะ มีพระวรกายตั้งตรง งดงาม ประดุจดังการประทับนั่งของพรหม เช่น พระเจ้าเก้าตื้อ วัดสวน
ดอกวรวิหาร เชียงใหม่ 2.สีหลักษณะ มีพระวรกายอวบอ้วน ลักษณะองอาจห้าวหาญ เช่น 
พระพุทธรูปสิงห์ 1 สิงห์ 2 สิงห์ 3 ของล้านนา ที่ปรากฏอยู่โดยทั่วไปในล้านนา  3. พุทธลักษณะ มี
พระวรกายตรงแต่ พระเนตรทอดต่ าลักษณะทรงส ารวม หรือพระพุทธรูปปางสมาธิที่ปรากฏอยู่ทั่วไป 
ทั้งนี้ พระพุทธรูปทั้ง 3 ลักษณะนี้ เป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์และเป็นที่พ่ึงทางจิตใจของประชาชน โดยการท า
พิธีเพ่ิมพลานุภาพคือต้องเข้าพิธีพุทธาภิเษก เหมือนกับพิธีเทวาภิเษกของชาวอินเดีย จึงจะเป็น
พระพุทธรูปที่สมบูรณ์ พิธีพุทธาภิเษกในวัฒนธรรมล้านนาเรียกว่า พิธีบวชพระเจ้า นับเป็นพิธีที่มี
ความส าคัญและยิ่งใหญ่นับแต่โบราณมา พระพุทธรูปที่สร้างเสร็จแล้วแม้จะมีความงดงามเพียงใด หาก
ไม่ได้รับการพุทธาภิเษกหรือท าพิธีบวชหรืออบรมก่อนแล้ว ก็ยังไม่นับว่าศักดิ์สิทธิ์และควรแก่การกราบ



๑๗ 
 

ไหว้บูชา หากได้ท าการอบรมสมโภชแล้วถือว่ามีพุทธกฤตยานุภาพมีพลังอย่างสมบูรณ์ ผู้ที่ได้
สักการบูชาย่อมเกิดสวัสดิมงคลได้รับความสุขความเจริญ 

 วิโรจน์ ศรีสุโร (2536) เรื่อง ศิลปกรรมพ้ืนบ้าน มีเนื้อหาเกี่ยวกับความหมายของ
งานศิลปกรรมพ้ืนบ้าน หมายถึง ผล ส าเร็จของชาวบ้านที่มีคุณค่าทางศิลปะ ทั้งที่เป็นแบบจารีตนิยม
และแนวผสมผสานกับสมัยใหม่ ซึ่งเป็นการบ่งบอกถึงความเฉลียวฉลาดของช่างระดับพื้นบ้านที่สืบต่อ
กันมาหลายชั่วอายุคน ผลงานส่วนใหญ่เป็นเครื่องมือเครื่องใช้ในการยังชีพ และการจรรโลงใจทาง
พระพุทธศาสนา ความงามที่ แสดงออกมีลักษณะเรียบง่าย ซื่อ แต่ดูซึ้ง ไม่รกรุงรังหรือมากไปด้วย
มารยาที่ตกแต่งจนเกินงาม หมู่บ้านในชนบทของภาคต่างๆในประเทศไทย นับว่าเป็นแหล่งผลิต
ศิลปกรรมพ้ืนบ้านอย่างแท้จริง โดยเฉพาะการสร้างพระพุทธรูป ซึ่งเป็นส่วนส าคัญท่ีสุด เพราะเป็น
สัญลักษณ์หรือตัวแทนของพ ระสัมมาสัมพุทธเจ้า ช่างพ้ืนบ้านจะถ่ายทอดอารมณ์ความรู้สึก และ
ทักษะฝีมือลงในผลงานอย่างสุดความสามารถ แม้กระนั้นพระพุทธรูปที่พวกเขาสร้างข้ึนจาก
จินตนาการอันผ่องใส ก็ยังสะท้อนลักษณะพิเศษ คือ เป็นพระพุทธเจ้าแบบพ้ืนบ้าน หรือปางพ้ืนบ้าน
โดยแท้  

 กรมศิลปากร (2551) เรื่อง การศึกษากรรมวิธีการสร้างพระพุทธรูปด้วยรูปแบบ
งานศิลปะเครื่องรัก ในการสัมมนาวิชาการศึกษายางรัก เพื่ออนุรักษ์ภูมิปัญญาไทย  จุลทรรศน์  พยาฆ
รานนท์ กล่าวว่า การอนุรักษ์พระพุทธรูปสมัยโบราณนั้น มีวัตถุประสงค์ประการแรก เพื่อด ารงรักษา
ไว้ซึ่งพระพุทธศาสนา ซึ่งเมื่ อมีการพบพระพุทธรูปช ารุด ก็จะต้องบุรณะขึ้นใหม่ตามรสนิยม ค่านิยม
ของคนในสมัยนั้น  โดยไม่ค านึงถึงแบบทางศิลปะ ด้วยในสมัยก่อนรูปแบบของพระพุทธรูปหล่อหลอม
มาจากสิ่งแวดล้อม ความเชื่อ ขนบธรรมเนียมประเพณีในท้องถิ่น โดยผสมผสานเข้าไปกับตัวแบบเดิม
ที่รับมาจากอินเดีย  ประกา รที่สอง เพ่ือให้เป็นที่เจริญศรัทธาแก่เหล่าพุทธศาสนิกชน ที่ท าการ
สักการบูชารูปพระพุทธรูป ซึ่งมีความงดงามด้วยศิลปะลักษณะ เพราะรูปพระพุทธปฏิมากรที่สมบูรณ์
ด้วยศิลปะลักษณะจะยังให้ผู้กราบไหว้บูชาถึงผลแห่งศรัทธานั้นเป็นที่สุด  ประการที่สาม เพื่อเป็นบุญ
กิริยาแก่บุคคลผู้มีศรัทธาและปรารถนาถึงกุศลเจตนาในการท านุบ ารุงพระศาสนา การบูรณปฏิสังขรณ์
พระพุทธรูปช ารุดปรักหักพัง ย่อมเป็นโอกาสให้แก่พุทธศาสนิกชนได้บ าเพ็ญบุญกิริยาอย่างส าคัญ  
ประการที่สี่  เพื่อเป็นเกียรติยศชื่อเสียงของผู้ท าการบูรณปฏิสังขรณ์  ถึงแม้ชาวพุทธส่วนมากจะเข้าถึ ง
กระแสแห่งธรรม แต่ก็ยังมีบางคนที่ยังต้องอาศัยวัตถุเป็นพาหนะมัคขุหิวิถีน าไปสู่ทางธรรม  ประการ
สุดท้าย ก็เพ่ือเป็นการธ ารงรักษาไม่ให้สาบสูญ ซึ่งการจะซ่อมพระพุทธรูปนั้นเป็นการธ ารงรักษามิใช่
เป็นการท าลาย   

 อรุณรัตน์ วิเชียรเขียว  (2554) เรื่อง พระพุทธรูปในล้านนา มี เนื้อหาเก่ียวกับคติ
การสร้างและการสักการบูชาพระพุทธรูปของชาวล้านนา ซึ่งมีความแตกต่างจากวิธีการศึกษาที่มุ่งเน้น
รูปแบบทางศิลปะของพระพุทธรูปเท่านั้น และใช้ทฤษฎีหรือกรอบคิด ของวิชาการตะวันตกใน
การศึกษาและจ าแนกพระพุทธรูปออกเป็นกลุ่มต่างๆ โดยมีการถ่ายทอดกันในระบบ การศึกษาระดับ
มหาวิทยาลัย และนักวิชาการได้ใช้เป็นหลักในการศึกษาพระพุทธรูปในล้านนาตลอดระยะเวลาที่ผ่าน
มา อย่างไรก็ตาม ผู้เขียนพบว่าผู้คนล้านนาที่อาศัยอยู่ในแต่ละท้องถิ่นมีองค์ความรู้ในการจ าแนก
พระพุทธรูปของตนเอง จึงได้ท าการรวบรวม น ามาประมวลจ าแนกออกเป็นประเภท แล้วน าเสนอการ



๑๘ 
 

จ าแนกพระพุทธรูปตามคติของชาวล้านนา โดยมีฐานคิดจากท้องถิ่นเป็นหลัก ซึ่งสะท้อนให้เห็นภูมิ
ปัญญา ความคิดของชาวล้านนาที่มีความสัมพันธ์กับพระพุทธรูปในท้องถิ่น 
 ปฐม หงส์สุวรรณ (2554) ต านานพระพุทธรูปล้านนา  ศึกษารวบรวมต านาน
พระพุทธรูป 
ล้านนา วิเคราะห์ในแง่ความหมายและสัญลักษณ์ส าคัญที่เชื่อมโยงสัมพันธ์กับโครงสร้างทางสังคมของ
ล้านนา และศึกษาวิเคราะห์บทบาทของต านานในฐานะภูมิปัญญาท้องถิ่นท่ียังคงมีความส าคัญต่อวิถี
ชีวิต ผู้คน และสังคมวัฒนธรรม พบว่า  ต านานพระพุทธรูปล้านนาเป็นข้อมูลทางคติชนวิทยารูปแบบ
หนึ่งที่มีปรากฏอย่างแพร่หลายและกว้างขวางในท้องถิ่น ส่วนใหญ่มักเป็นต านานอธิบายเรื่องราวต่างๆ 
อันเกี่ยวข้องสัมพันธ์กับพระพุทธรูปที่ประดิษฐานอยู่ในชุมชน และจ าแนกความหมายของสัญลักษณ์
ของพระพุทธรูปออกเป็น 4 ชุดความคิด ได้แก่ ความหมายของสัญลักษณ์ผ่านอิริยาบถ ความหมาย
ของสัญลักษณ์ ผ่านรูปร่างลักษณะ ความหมายของสัญลักษณ์ผ่านอ านาจอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ และ
ความหมายของสัญลักษณ์ผ่านสล่า นอกจากนี้ ยังได้วิเคราะห์ให้เห็นคุณค่าและพลังของต านาน
พระพุทธรูปที่มีต่อชุมชนท้องถิ่นล้านนา รวมถึงบทบาทและความส าคัญของต านานในมิติต่างๆ อาทิ 
การอธิบายอัตลักษณ์ ทางชาติพันธุ์ การอธิบายขนบธรรมเนียมประเพณีพิธีกรรม การอธิบาย
ความสัมพันธ์ระหว่างความเชื่อทางศาสนา และการอธิบายความสัมพันธ์ของเพศวิถีระหว่างหญิงชาย 
ตลอดจนยังช่วยให้มองเห็นการด ารงอยู่ของเรื่องเล่าศักดิ์สิทธิ์ที่อ านวยประโยชน์อย่างกว้างขวางใน
ชุมชนท้องถิ่น และช่วยให้เข้าใจลักษณะสังคมและวิถีชีวิตของชาวล้านนาได้   

7.  แนวคิดและทฤษฎีการอนุรักษ์และสืบสานมรดกทางวัฒนธรรม 
 อานันท์ กาญจนพันธุ์ (2542) เรื่อง การวิจัยในมิติวัฒนธรรม มีเนื้อหาเกี่ยวกับทิศ

ทางการวิจัยทางวัฒนธรรมในภาคเหนือ โดยเสนอว่าควรผลักดันให้คนมาสนใจประเด็ นที่เกี่ยวข้องกับ
ความคิดสร้างสรรค์ทางศิลปะและวัฒนธรรมให้มากข้ึน ด้วยแนวคิดว่า วัฒนธรรมไม่ใช่เรื่องที่หยุดนิ่ง 
ไม่ใช่ภาพนิ่ง แต่เป็นภาพที่เคลื่อนไหว และที่ส าคัญที่สุดของวัฒนธรรม ก็คือ ความคิดสร้างสรรค์ 
เพราะถ้าเราไม่พูดถึงความคิดสร้างสรรค์แล้ว เราจะมองดูวัฒ นธรรมในลักษณะหยุดนิ่ง แล้วก็อาจจะ
รู้สึกไม่มีความมั่นใจในวัฒนธรรมของตัวเองว่าวัฒนธรรมของเราจะสามารถถ่ายทอดหรือผลิตซ้ า หรือ
จะสามารถพัฒนาไปสู่การปรับปรุงวิถีชีวิตในอนาคตได้อย่างไร  ในวงการศิลปะ ดนตรี สถาปัตยกรรม
ต่างๆ บางทีมีความหยุดนิ่ง เพราะไม่มีความคิดสร้างสรรค์อยู่ในนั้นเลย ยกตัวอย่างงานสถาปัตยกรรม
สมัยใหม่ของญี่ปุุน เมื่อดูแล้วมีอะไรบางอย่างท่ีสามารถแสดงเอกลักษณ์ของตนเองเอาไว้ได้ ซึ่ง
แตกต่างจากสถาปัตยกรรมสมัยใหม่ของไทย ที่สร้างโดยสถาปนิกของไทยซึ่งขาดความคิดสร้างสรรค์
ในทางวัฒนธรรม ถ้าไม่มีการผลักดันเรื่องความคิดสร้างสรรค์อย่างจริงจังแล้ว งานศิลปะของเราคงจะ
หยุดนิ่ง หรือไม่ก็ได้แค่อนุรักษ์ของเดิม ซึ่งก็ไม่ได้ท าให้เราสามารถปรับตัวเข้ากับสังคมในยุคใหม่นี้ได้ 

 ยศ สันตสมบัติ (2548) เรื่อง มนุษย์กับวัฒนธรรม  กล่าวว่า นักมนุษย์วิทยาและ
นักสังคมวิทยาได้พยายามอธิบายและตอบ ค าถามพ้ืนฐานเกี่ยวกับบทบาทหน้าที่ของศิลปะในฐานะ
สถาบันทางสังคม นักมานุษยวิทยาให้ความส าคัญกับความแตกต่างหลากหลายในรูปแบบของ
ศิลปะการแสดงออกซ่ึงอารมณ์และความรู้สึก ตลอดจนความหมายของศิลปะในสังคมวัฒนธรรม
ต่างๆ โดยเน้นในมโนทัศน์เรื่อง “วัฒนธรรมสัมพันธ์ ” (cultural relativity) หรือการประเมิน
คุณค่าของวัฒนธรรมหนึ่งๆ ในบริบทของวัฒนธรรมนั้นเอง ด้วยเหตุนี้ รูปแบบของศิลปะในสังคม



๑๙ 
 

วัฒนธรรมหนึ่งๆ จึงมิอาจประเมินเปรียบเทียบกับศิลปะของอีกสังคมวัฒนธรรมหนึ่งในแง่ของ
คุณค่าและความสวยงาม เพราะแนวความคิดพ้ืนฐานและคุณค่าเกี่ยวกับความสว ยงามของแต่ละ
สังคมย่อมมีลักษณะแตกต่างกัน  นักมานุษยวิทยามีความคิดเห็นที่แตกต่างไปจากนักสะสมของเก่า
และนักประวัติศาสตร์ศิลปะอย่างชัดเจนในเรื่องของความหมายของศิลปะ ในขณะที่ศิลปิน
ตะวันตกมักมองว่า ศิลปะมีความหมายในตัวของมันเอง ศิลปะมีความเป็นสากลที่สามารถท าความ
เข้ าใจ หรือ “เข้าถึง ” ได้โดยปราศจากข้อจ ากัด หากแต่นักมานุษยวิทยาเชื่อว่าศิลปะจะหมด
ความหมายลงเมื่อถูกถอดถอนออกจากบริบททางวัฒนธรรม ซึ่งเป็นตัวให้ความหมายแก่ศิลปะ
เหล่านั้นตั้งแต่ต้น ศิลปะไม่อาจด ารงอยู่ได้โดยตัวเองโดยปราศจากรากเหง้าทางวัฒนธรรม  ศิลปะ 
คือ การแสดงอ อกซ่ึงอารมณ์ความรู้สึก ความเชื่อ และความคิดของตน ด้วยรูปแบบและวิธีการ
ต่างๆ ศิลปะจึงมิได้เป็นเพียงผลผลิตของศิลปินหรือของปัจเจกบุคคลคนใดคนหนึ่งเท่านั้น หากแต่
ศิลปะยังเป็นผลิตผลของวัฒนธรรม  

 บุญยงค์ เกศเทศ (2551) เรื่อง วัฒนธรรมเผ่าพันธุ์มนุษย์  มีเนื้อหาเกี่ยวกับมูลเหตุ
ในการสร้างวัฒนธรรมของมนุษย์ คือความจ าเป็นทางร่างกาย มนุษย์ต้องใช้ปัญญาและความรู้สร้างสิ่ง
ปัจจัยในการด ารงชีวิตขึ้นมา ความราบรื่นในทางสังคม ความสุขทางใจ มนุษย์มีความเชื่อความศรัทธา
ในปรากฏการณ์ธรรมชาติ และสิ่งศักดิ์สิทธิ์ มีการสวดอ้อนวอนและพิธีกรรมต่ างๆเกิดขึ้น มี
ขนบธรรมเนียมประเพณีทางศาสนา เพื่อให้มนุษย์มีท่ียึดเหนี่ยวทางจิตใจ ก่อให้เกิดความสุข เรียกว่า 
“วัฒนธรรมทางจิตใจ ” วิวัฒนาการแห่งวัฒนธรรมไทย มีพุทธศาสนาเป็นพลังทางจารีตประเพณี
ส าหรับเป็นเครื่องปูองกันอันตรายในวิถีชีวิตของผู้คนและพุทธศาสนาเป็นชีวิ ตจิตใจของชาติไทย เป็น
อุดมคติและความรู้สึกนึกเห็น เป็นแหล่งที่มาของขนบประเพณีไทย ศิลปะไทย วรรณคดีไทย และ
นาฏศิลป์ไทย  

 แสงอรุณ รัตกสิกร และคณะ (2551) เรื่อง วัฒนธรรมพื้นบ้าน มีเนื้อหากล่าวถึง 
ศิลปะพ้ืนบ้าน ซึ่งสร้างสรรค์ผลิตขึ้นโดยชาวบ้าน จากการเรียนรู้และฝึ กปรืออยู่ในครอบครัวและใน
หมู่บ้าน โดยมิได้รับการศึกษาอบรมอย่างเป็นทางการ แต่มีฝีมือและประเพณีนิยมเป็นแนวทางสืบ
ทอดกันมา มักจะมีลักษณะเฉพาะตัวอันแตกต่างกันออกไปในแต่ละท้องถิ่น ศิลปะพ้ืนบ้านมิได้เป็น
งานสร้างสรรค์ของบุคคลใดบุคคลหนึ่ง แต่เป็นงานสร้างสรรค์ของสัง คม อันประกอบด้วยชาวบ้าน
ธรรมดาสามัญ และได้พัฒนาปรับปรุงอย่างต่อเนื่องกันมาเป็นเวลาหลายชั่วคน จนถือว่าบรรลุถึงความ
สมบูรณ์ เป็นแบบฉบับที่ยอมรับนับถือ และจดจ าต่อเนื่องกันมา จนกลายเป็นมรดกทางวัฒนธรรมสืบ
มาจนทุกวันนี้ แต่ทั้งนี้หาได้หมายความว่ากระบวนการพัฒนาปรับป รุงจะสิ้นสุดลงแล้ว การทดลอง
และบุกเบิกให้ผลงานแปลกแตกต่างไปจากเดิม ตลอดจนความเปลี่ยนแปลงอันเกิดจากอิทธิพลในด้าน
ต่างๆก็ยังด าเนินอยู่ นอกจากนี้ ศิลปะพ้ืนบ้าน ยังสะท้อนถึงคุณค่าและความส าคัญของภูมิปัญญา
ชาวบ้าน ซึ่งหมายถึง พื้นความรู้ ความสามารถ และจินตนาการ ตลอ ดจนสติปัญญาของชาวบ้านใน
การเรียนรู้ และหาประสบการณ์เกี่ยวกับสรรพสิ่งในธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมแห่งพ้ืนภูมินั้น แล้ว
ปรับตัว เลือกเฟูนและสร้างสรรค์ขึ้นเป็นวัฒนธรรมที่มีความสัมพันธ์สอดคล้องและเหมาะสม กับวิถี
การด ารงชีวิตในสภาพแวดล้อมของท้องถิ่นนั้นๆ โดยอาศัยการสั่ งสม สืบสาน และเรียนรู้ที่จะ
ปรับเปลี่ยนมาใช้ประโยชน์ได้อย่างต่อเนื่องหลายชั่วอายุคนสืบมา  



๒๐ 
 

 วัฒนะ จูฑะวิภาต (2552) เรื่อง ศิลปะพ้ืนบ้าน  มีเนื้อหาเกี่ยวกับ แนวทางการ
อนุรักษ์ศิลปะพ้ืนบ้าน โดยแบ่งออกเป็น 2 แนวทาง คือ ประการแรก การอนุรักษ์ศิลปะพ้ืนบ้านให้คง
อยู่ในลักษณะสภาพดั้งเดิม หรือท าให้อยู่คงเดิมด้วยวิธีการต่างๆ ของเดิมเป็นมาอย่างไรก็พยายามให้
คงเดิมไว้ไม่เปลี่ยนแปลง ด้วยวิธีการเก็บข้อมูลจากสิ่งต่างๆที่เหลืออยู่ทุกประเภท และรวบรวม
รายละเอียดของงานศิลปะพ้ืนบ้านตามสภาพความเป็นจริงโดยไม่บิดเบือน พิจารณาคุณค่าของผ ลงาน
ในมิติต่างๆ เพื่อเผยแพร่ให้ผู้สนใจได้เห็นความส าคัญ ความงาม และคุณค่าตามหน้าที่ใช้สอย อันเป็น
การอนุรักษ์ส่วนที่ดีงามให้คงอยู่ ประการที่สอง การประยุกต์ใช้ให้เหมาะสมกับยุคสมัย คือ การรู้จัก
เลือกใช้ให้ถูกต้องเหมาะสมกับเวลา โอกาส สถานที่ เพ่ือมิให้สูญหายไป เนื่องจากการเปลี่ยนแปลง
ปรับปรุง หรือเรียกว่าเป็นการอนุรักษ์แบบพัฒนาก็ได้ ทั้งนี้ การเปลี่ยนแปลงนั้นจะต้องสามารถรักษา
คุณค่าและเอกลักษณ์เดิมไว้ได้ ดังนั้น การอนุรักษ์และการประยุกต์จึงควรด าเนินการควบคู่กันไป 

 สมหวัง คงประยูร (ม.ป.ป.) เรื่อง ศิลปะพ้ืนบ้าน มีเนื้ อหาเกี่ยวกับการอนุรักษ์และ
ส่งเสริมศิลปะพ้ืนบ้าน เรื่องราวความเป็นมาของศิลปะพ้ืนบ้านเป็นสิ่งที่ควรให้ความส าคัญ เพราะ
ศิลปะพ้ืนบ้านนอกจากจะให้คุณค่าทางด้านประโยชน์ใช้สอย คุณค่าทางความงาม ศิลปะพ้ืนบ้านยังให้
คุณค่าของอดีต วิถีการด าเนินชีวิต ปรัชญาความเชื่อของชาวบ้านในแต่ละแห่ง แต่ละภูมิภาค ด้วยเหตุ
นี้ การศึกษาศิลปะพ้ืนบ้านก็มิควรศึกษาเพียงเฉพาะเรื่องรูปแบบเท่านั้น สิ่งที่ต้องศึกษาควบคู่กันก็คือ 
สภาพสังคม แนวทางการด ารงชีวิต และปัจจัยต่างๆที่ส่งผลกระทบต่อศิลปะพ้ืนบ้านทั้งทางตรงและ
ทางอ้อม นอกจากนี้ ศิลปะพ้ืนบ้านยั งเป็นเครื่องหมายที่สะท้อนให้เห็นถึง ความรู้สึกนึกคิด 
จินตนาการของผู้คนในท้องถิ่น อันมีความเปลี่ยนแปลอยู่เสมอ ทั้งนี้ เนื่องมาจากเหตุปัจจัยหลาย
ประการด้วยกัน อาทิ เวลา ภัยธรรมชาติ การกระท าของมนุษย์ สภาพเศรษฐกิจ สังคมวัฒนธรรม การ
บ ารุงรักษา อายุการใช้งานของวัสดุ และการพัฒนาความรู้ด้านวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี 

8.  แนวคิดและทฤษฎีการวิจัยเชิงสร้างสรรค์ 
 เย็นใจ เลาหวณิช (2526) เรื่อง การวิจัยด้านมนุษยศาสตร์และศิลปะ : ทัศนะของ

นักวิชาการไทย กล่าวว่า การวิจัยแบบสร้างสรรค์ (Creative Research) เป็นการวิจัยเพื่อสร้างสิ่งใหม่ 
หลักเกณฑ์ใหม่ ทฤษฎีใหม่ วิธีการใหม่ๆ ด้วยเหตุนี้ การผลิตผลงานทางด้านศิลปะ จึงนับเป็นงานวิจัย
เช่นเดียวกับงานวิจัยประเภทอ่ืนๆ  เพราะการผลิตงานชนิดนี้เป็นงานสร้างสรรค์ซึ่งมีสาระส าคัญ ไม่
แตกต่างจากการคิดค้นทางด้านวิทยาศาสตร์ประยุกต์ เช่น วิศวกรรมศาสตร์ ซึ่ งผู้ผลิตต้องรวบรวม
ข้อมูลในลักษณะข้อเท็จจริง แนวความคิดหรือศึกษาจากผลงานอ่ืนๆ แล้วน ามาวิเคราะห์หรือ
สังเคราะห์ข้ึนเป็นผลงานหรือสิ่งประดิษฐ์ชิ้นหนึ่ง ตามหลักเกณฑ์การสร้างสรรค์ที่กอปรด้วยเหตุผล 
และก่อให้เกิดประโยชน์แก่สังคม ในกรณีของการสร้างสรรค์งานศิลปะนั้น คุ ณประโยชน์ที่เกิดข้ึน
เป็นไปในด้านสุนทรียะ ส่วนการประดิษฐ์ด้านวิศวกรรมศาสตร์ประโยชน์ที่ได้คือการใช้สอยหรือใช้งาน 

 ชาญณรงค์ พรรุ่งโรจน์ (2543) เรื่อง การวิจัยทางศิลปะ มีเนื้อหาเกี่ยวกับ การ
วิจัยศิลปกรรม หรือ ผลงาสร้างสรรค์ วัตถุประสงค์ของการวิจัยเพื่อศึกษาพั ฒนาการหรือการอนุรักษ์
ศิลปกรรมของชาติ โดยมีเปูาหมายรวมไปถึงการส่งเสริม การด ารงรักษา หรือบูรณะสถานที่หรือวัตถุที่
มีคุณค่าและมีประประโยชน์ สะท้อนเอกลักษณ์ในทางศิลปกรรม สถาปัตยกรรมและประวัติศาสตร์
ศิลปะ ทั้งนี้ วิธีการวิจัยด้วยการประมวลวรรณกรรม และเอกสารอ้างอิง ที่ได้ส ารวจค้นคว้า เพ่ือแสดง
ถึงแนวความคิด และความรู้ทางวิชาการด้านทฤษฎี และผลงานวิจัยที่เกี่ยวข้องสัมพันธ์กับหัวข้อที่จะ



๒๑ 
 

ท าวิจัย แล้วน าข้อมูลที่จ าแนกแล้วมาวิเคราะห์ด้วยวิธีการที่ถูกต้องและเหมาะสม โดยมีมาตรฐานทาง
วิชาการในระดับที่จะท าให้ผลงานวิจัยนั้นเป็นที่เ ชื่อถือได้มากที่สุด การวิจัยเพื่อการอนุรักษ์ศิลปกรรม
ที่ทรงคุณค่านั้น ควรพิจารณาถึงประเด็นต่างๆดังต่อไปนี้ 1. การอนุรักษ์จะต้องกระท าอย่างเห็น
คุณค่าและเข้าถึงวิญญาณของศิลปะแขนงนั้น 2. การอนุรักษ์ศิลปกรรมควรส่งเสริมให้อยู่ในท้องถิ่น
เดิม มากกว่าเคลื่อนย้ายมาเก็ บไว้ในส่วนกลาง 3. การอนุรักษ์ควรก่อให้เกิดการสร้างสรรค์ผลงาน
ใหม่ๆได ้

 วิรุณ ตั้งเจริญ (2544) เรื่อง ทัศนศิลป์วิจัย  มีเนื้อหาเกี่ยวกับการวิจัยสร้างสรรค์ 
(Creative Research) กล่าวคือ การวิจัยแบบสร้างสรรค์หรือการวิจัยเชิงพัฒนา นับเป็นที่นิยมกัน
มากในการวิจัยที่ ผสานสัมพันธ์กับการสร้างสรรค์ทางทัศนศิลป์ อาทิ จิตรกรรม ประติมากรรม 
ศิลปะภาพพิมพ์ ศิลปะภาพถ่าย รวมทั้งงานออกแบบสื่อสารรูปแบบต่างๆ เป็นการวิจัยเพื่อ
สร้างสรรค์หรือพัฒนาผลงานให้ปรากฏขึ้นเป็นรูปธรรม โดยออกแบบกระบวนการวิจัยที่เริ่มต้น
ด้วย ประเด็นปัญหา การก าหนด สมมุติฐาน การสืบค้นข้อมูลที่เก่ียวข้องกับทฤษฎี แนวคิด รูปแบบ 
เนื้อหา และกลวิธี จากอดีตและปัจจุบัน และจากงานสร้างสรรค์ของศิลปินที่สัมพันธ์กับเปูาหมาย
การวิจัย วิเคราะห์ข้อมูลและสรุปเป็นประเด็นเพื่อการสร้างสรรค์ ด าเนินการสร้างสรรค์ และ
วิเคราะห์ผลงานสร้างสรรค์ เพ่ือตรวจสอบสมมุติฐานที่วางไว้  การวิจัยเพื่อการสร้างสรรค์ศิลปกรรม  
คือ การน าระเบียบวิธีวิจัย “การวิจัยและพัฒนา ” (Research and Development หรือ R and 
D) มาประยุกต์ใช้กับการวิจัยสร้างสรรค์ (Creative Research) การท าวิจัยเพื่อสร้างสรรค์ศิลปะ
จะต้องค้นหาประเด็นการ วิจัยที่จะเอ้ือให้เกิดการแสวงหาความรู้ความคิด และประสบการณ์ท้ัง
แนวคิด เนื้อหาสาระ รูปแบบ และกระบวนการสร้างสรรค์ และต้องยอมรับสาระประโยชน์ที่ได้
จากการศึกษาค้นคว้านั้น น าไปก่อให้เกิดประโยชน์กับการสร้างสรรค์งาน การวิจัยและพัฒนาเช่นนี้ 
ต้องไม่คิดถึงผลงานอย่างสู ตรส าเร็จ ต้องไม่สร้างสรรค์งานตามความเคยชิน ต้องไม่สร้างสรรค์งาน
ขึ้นก่อนที่การศึกษาค้นคว้าจะได้ความรู้ความคิดและประสบการณ์ใหม่ และที่ส าคัญยิ่งจะต้องเปิด
ใจให้ความรู้ความคิดและประสบการณ์ใหม่ที่ได้จากการวิจัย เพ่ือส่งผลมาสู่การพัฒนาเป็นผลงาน
สร้างสรรค์ทางศิลปก รรมได้ในที่สุด  

 เจตนา นาควัชระ (2547) เรื่อง การวิจัยทางมนุษยศาสตร์  กล่าวว่า การวิจัยแบบ
สร้างสรรค์ (Creative Research) ได้แก่การวิจัยทางศิลปะแขนงต่างๆนั้นเป็นสิ่งที่นักวิจัยควบคุมได้ 
และใช้วิธีการทดลองได้ ซึ่งอาจจะไม่จ าเป็นที่จะต้องเป็นเรื่องของศิลปะเสมอไ ป การวิจัยแบบ
สร้างสรรค์อาจครอบคลุมไปถึงการวิจัยที่เป็นเรื่องของการประดิษฐ์คิดค้นทางวิทยาศาสตร์และ
เทคโนโลยีด้วย มีนักวิชาการบางคนอาจไม่ยอมรับว่าการสร้างสรรค์ทางศิลปะถือได้ว่าเป็นงานวิจัย 
ยกตัวอย่างเทียบเคียงกรณีที่นักวิทยาศาสตร์สามารถผลิตเครื่องบินที่บินเร็ วกว่าเสียงได้ และสามารถ
บรรยายกระบวนการผลิตออกมาอย่างมีระบบ มีข้ันตอนให้ผู้อื่นรับรู้และเข้าใจได้ เราก็มักจะยอมรับ
ว่ากิจกรรมดังกล่าวเป็นการวิจัย ถ้าเช่นนั้นการที่ศิลปินผู้หนึ่งสามารถท่ีจะบรรยายกระบวนการ
สร้างสรรค์งานของตนเองออกมาได้อย่างมีแบบแผนที่ให้ผู้อื่น เข้าใจได้ กิจกรรมดังกล่าวก็ควรจัดได้ว่า
เป็นการวิจัยเช่นกัน ข้อแตกต่างของงานวิจัยของนักวิทยาศาสตร์กับงานวิจัยของศิลปินอยู่ตรงที่ว่า 
การเฝูาสังเกตตนเองเป็นสิ่งที่ท าได้ยากกว่าการเฝูาสังเกตบุคคลอื่น หรือปรากฏการณ์นอกตัวเรา และ
ในการสร้างสรรค์ทางศิลปะนั้น มีเรื่ องอารมณ์ความรู้สึกเข้ามาเกี่ยวพันด้วย เราไม่ควรสับสนระหว่าง 



๒๒ 
 

“ผลงานที่เสร็จแล้ว ” (finished product) ซึ่งเป็นผลงานสร้างสรรค์ทางศิลปะ กับกระบวนการ
สร้างสรรค์ ซึ่งอาจเป็นกระบวนการวิจัยก็ได้ ถ้าผู้สร้างสามารถที่จะพรรณนาออกมาได้อย่างมีระบบ 
ศิลปินน่าที่จะหันมาท า “วิจัยแบบสร้างสรรค์ ” ด้วยการตีแผ่ประสบการณ์ของตนให้ผู้อื่นได้ร่วมรู้ด้วย 
ซึ่งนับได้ว่าเป็นการสร้างบุญกุศลอันยิ่งใหญ่หลวงให้แก่มนุษยชาติ 

๙.  งานวิจัยท่ีเกี่ยวข้อง 
 คึกเดช กันตามระ (2535 ) ศึกษาวิจัย เรื่อง การศึกษาวิวัฒนาการและการ

วิเคราะห์ความสัมพันธ์ของศิลปะ และสังคมจากรูปลักษณ์พระพุทธปฏิมากร  พบว่า การเปลี่ยนแปลง
ทางสังคม และวิถีชีวิตของคนไทยมีความเชื่อมโยงสัมพันธ์กับวิวัฒนาการของศิลปะ ผลการศึกษา
ชี้ให้เห็นว่า รูปแบบของพระพุทธรูปมีความเปลี่ยนแปลงคลี่คลายมาโดยล าดับ ตามยุคสมัยใน
ประวัติศาสตร์ไทย เริ่มต้นตั้งแต่ สมั ยทวารวดี ศรีวิชัย หริภุญชัย ลพบุรี อู่ทอง สุโขทัย เชียงแสน 
อยุธยา และรัตนโกสินทร์ ส าหรับการก าหนดยุคสมัยเพ่ือเน้นให้เห็นวิวัฒนาการ ท าให้เกิดความเข้าใจ
ได้ง่ายขึ้น เนื้อหาส่วนใหญ่กล่าวถึง ความคิดสร้างสรรค์ระหว่างพระมหากษัตริย์กับประชาชนที่นับถือ
พุทธศาสนา และไ ด้ร่วมกันสร้างพระพุทธปฏิมากรด้วยคติความเชื่อเก่ียวกับพระพุทธรูป รวมไปถึง
ผลกระทบที่มีต่อสังคมวัฒนธรรมไทย 

 สายันต์ ไพรชาญจิตร์ (2545) ศึกษาวิจัย เรื่อง การศึกษาเพ่ือการอนุรักษ์และ
ฟ้ืนฟู ประเพณีท าบุญด้วยการสร้างพระพุทธไม้ในจังหวัดน่าน ผลการศึกษาชี้ให้เห็นว่าว่ า คติการสร้าง
พระพุทธรูปไม้มีมาแต่สมัยอาณาจักรล้านนายุครุ่งเรือง ดังปรากฏในต านานพระแก่นจันทน์ 
พระพุทธรูปไม้ในภาษาพ้ืนเมืองล้านนาโดยทั่วไปเรียกกันว่า “พระเจ้าไม้” ซึ่งหมายถึง องค์พระปฏิมา
ที่สลักจากไม้ให้เป็นพระพุทธรูป ซึ่งพระพุทธรูปประเภทนี้มีหลากหลายลักษณะ และหลายขนาด  
ตั้งแต่ขนาดเล็กประมาณ 1 นิ้ว ถึงขนาดใหญ่หลายๆ ศอกก็มี แต่ส่วนมากมีขนาดหน้าตักกว้าง
ประมาณ 2-5 นิ้ว บ้างก็แกะสลักจากไม้ท่อนเดียว และบ้างก็ประกอบจากไม้หลายชิ้น นิยมสร้างให้มี
ฐานสูงเพื่อให้มีพ้ืนที่จารึกข้อความได้ บางองค์ฐานกับองค์พระเป็นไม้คนละชิ้ น และบางองค์เจาะรูที่
ก้นฐาน ซึ่งบางท่านว่าใช้บรรจุพระธาตุบ้าง บางท่านเข้าใจว่าบรรจุกระดูกผู้เสียชีวิต  เนื่องจากชาว
น่านและพุทธสาสนิกชนชาวไทยโดยทั่วไปมีความเชื่อว่าการสร้างพระพุทธรูปนอกจากจะเป็นพุทธบูชา
และสืบทอดพระพุทธศาสนาแล้ว ในปัจจุบันยังมีผู้นิยมสร้างพร ะพุทธรูปเพื่อเป็นการบ าเพ็ญกุศลสืบ
อายุด้วย 
  ชัปนะ ป่ินเงิน (2548 ) ศึกษาวิจัย เรื่อง การปริวรรตและสาระสังเขปคัมภีร์
อานิสงส์ฉบับล้านนา พบว่าเนื้อหาทั้งหลายที่ปรากฏในคัมภีร์อานิสงส์ฉบับล้านนา แสดงให้เห็นถึง คติ
ความเชื่อ วัฒนธรรมและประเพณี ที่เก่ียวของกับพระพุ ทธศาสนาของชาวล้านนา ในช่วงระยะเวลา 
200 ปีที่ผ่านมา นอกจากนี้ คัมภีร์อานิสงส์ฉบับล้านนายังมีลักษณะเด่นเฉพาะตัวที่เก่ียวข้องกับวิถี
การด าเนินชีวิต โดยมุ่งเน้นในเรื่องการท าบุญ ซึ่งมีที่มาจากความเชื่อความศรัทธาในพุทธธรรม เรื่อง 
บุญกิริยาวัตถุ 3 บุญกิริยาวัตถุ 10 และบูชา 2 ส่วนในเรื่องการให้ทานแบ่งออกเป็น 2 ประเภท คือ 
อามิสทานคือทานด้วยการให้ และปฏิบัติทานคือทานด้วยการปฏิบัติ เพื่อจะได้รับผลานิสงส์จากการ
ท าบุญกุศล อันได้แก่ มนุษย์สมบัติ (ความสุขในโลกมนุษย์ ) สวรรค์สมบัติ (ความสุขในสวรรค์ และ
นิพพานสุข คือความสิ้นกิเลส   



๒๓ 
 

พรศิลป์ รัตนชูเดช (2551) ท าวิทยานิพนธ์ เรื่อง การสร้างพระพุทธรูปดินเหนียว
ในเชิงประวัติศาสตร์ พบว่า ชาวล้านนามีคัมภีร์และวรรณกรรมเก่ียวกับพระพุทธรูปดินเหนียวที่แสดง
ถึงหลักฐานอันเป็นร่องรอยเกี่ยวเนื่องกับพุทธศิลป์อินเดีย ทั้งนี้ อาณาจักรล้านนายุคราชวงศ์ มังราย 
น่าจะมีการสร้างพระพุทธรูปดินเหนียวมากพอสมควร แต่ถูกภัยธรรมชาติคือน้ าฝนท าลายไปหมด ใน
ยุคที่บ้านเมืองเสื่อมโทรมเพราะภัยสงครามกับพม่าร่วม 200 ปี เมื่อกู้เอกราชได้แล้วจึงมีการรื้อฟ้ืนพิธี
สร้างพระพุทธรูปดินเหนียวขึ้นมาอีกครั้งหนึ่ง แต่ไม่ได้รับความนิยมเนื่ องจากสภาพของยุคสมัยที่
เปลี่ยนแปลงไป อีกทั้ง ชาวล้านนายุคปัจจุบันนิยมสร้างพระพุทธรูปทองเหลืองและคอนกรีตเป็น
ส่วนมาก เพราะสร้างได้สะดวกมีความสวยงามและคงทนถาวร ทั้งยังตอบสนองศรัทธาได้ดีกว่าการ
สร้างด้วยดินเหนียว มีความเป็นไปได้ว่า ชาวล้านนาในอนาคตอาจจะนิยมสร้า งพระพุทธรูปดินเหนียว
ขึ้นมาอีกครั้งหนึ่งถึงแม้จะไม่มาก ทั้งนี้ เนื่องจากกระแสฟื้นฟูภูมิปัญญาท้องถิ่น ตลอดจนยังมีความ
สอดคล้องกับทฤษฎีเศรษฐกิจพอเพียงและการอนุรักษ์พลังงาน ซึ่งเป็นประเด็นส าคัญของโลกในยุค
ปัจจุบัน 

 ฉลองเดช คูภานุมาต (2552) ศึกษาแนวคิดมหาปุริสลัก ขณะซึ่งปรากฏในพระ
พุทธปฏิมาศิลปะไทลื้อ เมืองน่าน วิเคราะห์รูปแบบศิลปกรรมของพระพุทธปฏิมา ทางด้านความหมาย 
และสัญลักษณ์ที่เชื่อมโยงสัมพันธ์กับคติความเชื่อ วัฒนธรรมวิธีคิดของชาวพุทธ ซึ่งยังมีความส าคัญต่อ
วิถีชีวิตของผู้คนในท้องถิ่น และสังคมวัฒนธรรมล้านนา พบว่า แ นวคิดมหาปุริสลักขณะ คือ แนวคิด
ส าคัญที่เป็นปทัฏฐานในการสร้างและการก าหนดรูปแบบของพระพุทธรูป มหาปุริสลักขณะ หมายถึง 
ลักษณะของบุรุษผู้ยิ่งใหญ่ ซึ่งมีเนื้อหาปรากฏในคัมภีร์โบราณก่อนสมัยพุทธกาล กล่าวถึง บุคคลผู้
ประกอบด้วยลักษณะของบุรุษผู้ยิ่งใหญ่ อันเป็นคติของบุค คลเพียง 2 ประเภท คือ พระเจ้าจักรพรรดิ
ราชผู้ทรงธรรมประการหนึ่ง และพระสัมมาสัมพุทธเจ้าผู้สิ้นอาสวะกิเลสแล้วประการหนึ่ง สาเหตุของ
การได้ลักษณะมหาบุรุษเกิดจากการบ าเพ็ญบารมีของพระโพธิสัตว์ในชาติปางก่อน ส่งผลให้ได้รับ
ลักษณะของมหาบุรุษ 32 ประการ และองค์ประกอบย่อยเ รียกว่า อนุพยัญชนะ 80 ประการ พบว่า 
ลักษณะจากแนวคิดมหาบุรุษในองค์พระพุทธปฏิมาศิลปะไทลื้อ เมืองน่าน สามารถมองเห็นได้จาก
ภายนอกพระวรกายเท่านั้น การวิเคราะห์รูปแบบศิลปกรรม พบว่า รูปแบบ กรรมวิธีและวัสดุที่ใช้ใน
การสร้างพระพุทธรูปทุกองค์ สามารถการแสดงออกได้แตกต่าง กันตามความรู้ และจินตนาการ ของ
ปฏิมากรผู้สร้างสรรค์ในแต่ละชุมชน รวมทั้งได้ปรับปรุงรูปแบบที่ได้รับมาให้สอดคล้องกับสุนทรียภาพ
ของตนเอง ซึ่งมีลักษณะเป็นงานศิลปะพ้ืนถิ่น  

ทิพวรรณ ทั่งม่ังมี (2554) ศึกษาประวัติความเป็นมา แนวคิด รูปแบบ และเทคนิค
วิธีการสร้างพระพุทธ รูปทรงเครื่องศิลปะพม่า วัดม่อนปูุยักษ์ เมืองล าปาง  พร้อมทั้ง ท าการอนุรักษ์
องค์พระพุทธรูปที่ช ารุดเสียหาย โดยใช้ความรู้ด้านการอนุรักษ์ศิลปกรรมและด้านวิทยาศาสตร์การ
อนุรักษ์ ตลอดจนการสร้างพระพุทธรูปองค์จ าลอง ด้วยองค์ความรู้ที่ได้รับจากการศึกษาวิจัยเบื้องต้น
มาเป็ นแนวทาง ซึ่งมีแนวคิด รูปแบบ และเทคนิควิธีการสร้างที่สะท้อนถึงภูมิปัญญาท้องถิ่น 
ผลการวิจัยพบว่า พระพุทธรูปทรงเครื่องศิลปะพม่าสกุลช่างมัณฑะเลย์ วัดม่อนปูุยักษ์ เมืองล าปาง 
เป็นพระพุทธรูปปางโปรดพญาชมพูบดี ที่ได้รับอิทธิพลด้านประติมานวิทยาจากพระพุทธปฏิมาสกุล
ช่างไทใหญ่ และมีพุทธลักษณะที่สะท้อนความหมายเชิงสัญลักษณ์แนวคิดมหาปุริสลักษณะ สัญลักษณ์
ปางพระพุทธปฏิมา สัญลักษณ์พระพุทธเจ้าองค์ปัจจุบัน และสัญลักษณ์จากวัสดุที่ใช้ในการสร้าง 



๒๔ 
 

โดยเฉพาะคติความเชื่อเรื่องอานิสงส์การสร้างพระพุทธรูปด้วยเกสรดอกไม้และดอกไม้ที่ชาวพุทธ
น ามาสักการบูชาพระท่ีวัด ด้วยกรรมวิธีการสร้างงานศิลปะเครื่องเขิน ซึ่งเป็นลักษณะพิเศษในงาน
พุทธศิลป์ของพม่าและไทใหญ่ ส่วนการอนุรักษ์พระพุทธรูปที่ช ารุด ให้กลับมามีสภาพที่มั่นคง แข็งแรง
นั้น ได้ท าการตรวจสอบองค์ประกอบ และคุณสมบัติของวัสดุที่ใช้ในการสร้างพระพุทธรูป  ด้วยกล้อง
จุลทรรศน์อิเล็กตรอน รวมทั้งปฏิบัติการอนุรักษ์โดยใช้ความรู้ด้านเทคนิค และกระบวนการอนุรักษ์
งานศิลปกรรม นอกจากนี้ ได้สร้างพระพุทธปฏิมาองค์จ าลอง โดยน าองค์ความรู้จากการศึกษาวิจัย
เบื้องต้นมาเป็นแนวทาง ด้วยแนวคิด รูปแบบ เทคนิควิธีการที่สะท้อนถึงคติความเ ชื่อและภูมิปัญญา
ท้องถิ่น ผสมผสานกับความรู้ทางด้านทัศนศิลป์ในปัจจุบัน 
 

วิธีการด าเนินการวิจัย  
 1. รูปแบบการศึกษาวิจัย โครงการวิจัยเพื่อสร้างสรรค์ศิลปกรรมเชิงวิชาการเรื่อง “การ
สร้างสรรค์พระพุทธรูปเกสรดอกไม้เพ่ือการอนุรักษ์และสืบสานภูมิปัญญาท้องถิ่น” ด าเนินการวิจัยโดย
ใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงสร้างสรรค์ศิลปะ (Creative Research) ท าการศึกษาคติความเชื่อในการสร้าง
และการสักการบูชาพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ศิลปะพ้ืนบ้าน และน าองค์ความรู้ที่ได้รับจากการศึกษามา
สังเคราะห์ เพื่อสร้างสรรค์ศิลปกรรมพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ ซึ่งมีวิธีด าเนินการวิจัย 2 ส่วน ดังนี้ 
 1. ส่วนที่ 1 การด าเนินการวิจัยส่วนนี้ เป็นการวิจัยเชิงประวัติศาสตร์และ
ประวัติศาสตร์ศิลปะเก่ียวกับพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ศิลปะพ้ืนบ้าน โดยใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ 
(Qualitative Research) ท าการศึกษาข้อมูลภาคเอกสาร (Document Research) และศึกษา
ภาคสนาม (Field Survey) ในพุทธสถานหรือวัดที่ปรากฏพระพุทธเกสรดอกไม้ ท าการศึกษาด้วย
วิธีการทางประวัติศาสตร์ (Historical Method) ท าการเก็บข้อมูลภาคสนามเกี่ยวกับพระพุทธรูป
เกสรดอกไม้ในจังหวัดเชียงใหม่ วิเคราะห์ข้อมูลโดยวิธีการจ าแนกไปตามรูปแบบของงานศิล ปะ ด้วย
วิธีการพรรณนาวิเคราะห์ (Descriptive Analysis) รวมทั้งอธิบายตีความตามเนื้อหาสาระท่ีปรากฏอยู่
ในงานพุทธศิลป์เหล่านั้น เพ่ือให้ได้ความรู้ข้อเท็จจริงเกี่ยวกับประวัติความเป็นมา ความหมาย คติ
ความเชื่อ แนวคิด รูปแบบ และกรรมวิธีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ศิลปะพ้ืนบ้าน 
  2. ส่วนที่ 2 การด าเนินการวิจัยส่วนนี้ เป็นการสร้างสรรค์พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ 
โดยน าองค์ความรู้ที่ได้รับจากการศึกษาวิจัยส่วนที่ 1 มาเป็นแรงบันดาลใจและแนวทางในการ
สร้างสรรค์ กล่าวคือกระบวนการปฏิบัติงาน การทดลอง และการบันทึกข้ันตอนต่างๆอย่างเป็นระบบ  
รวมไปถึงการน าเสนอ ผลการวิจัย และผลงานสร้างสรรค์ศิลปกรรมกลับคืนแก่ชุมชนผู้เป็นเจ้าของ
วัฒนธรรม 
 2.  ประชากรและกลุ่มตัวอย่าง  
 ประชากรในการวิจัยครั้งนี้ คือ องค์พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ศิลปะพ้ืนบ้านที่
ประดิษฐานอยู่ภายในพุทธสถานหรือวัดของชุมชนท้องถิ่นในจังหวัดเชี ยงใหม่ และกลุ่มผู้ให้ข้อมูลหลัก
ที่มีความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับภูมิปัญญาการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ โดยมีรายละเอียดดังนี้ 
 2.1 องค์พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ที่ประดิษฐานอยู่ภายในพุทธสถานหรือวัดใน
จังหวัดเชียงใหม่ 



๒๕ 
 

  การเลือกกลุ่มตัวอย่างท่ีใช้ในการวิจัย ใช้วิธีการ เลือกแบบเจาะจง 
(Purposive sampling) ได้แก่ พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ศิลปะพ้ืนบ้านที่ประดิษฐานอยู่ภายในพุทธ
สถานหรือวัด ดังต่อไปนี้ 

- พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ วัดหมื่นล้าน ต าบลศรีภูมิ อ าเภอเมือง 
จังหวัดเชียงใหม่ 

- พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ วัดดอกค า ต าบลศรีภูมิ อ าเภอเมือง จังหวัด
เชียงใหม่ 

- พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ วัดกู่เต้า ต าบลศรีภูมิ อ าเภอเมือง จังหวัด
เชียงใหม่ 

- พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ วัดพันเตา ต าบลพระสิงห์ อ าเภอเมือง 
จังหวัดเชียงใหม่ 

- พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ วัดทรายมูลเมือง ต าบลพระสิงห์ อ าเภอเมือง 
จังหวัดเชียงใหม่ 

- พระพุทธรู ปเกสรดอกไม้ วัดผ้าขาว ต าบลพระสิงห์ อ าเภอเมือง 
จังหวัดเชียงใหม่ 
 2.2 กลุ่มผู้ให้ข้อมูลหลัก (Key-Informants) เป็นผู้มีความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับ
คติความเชื่อการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในล้านนา โดยจัดเป็น 4 กลุ่ม มีรายละเอียดดังต่อไปนี้ 
  1) กลุ่มพระภิกษุสงฆ์ เจ้าอาวาส และพระภิกษุสงฆ์ที่จ าพรรษาอยู่ภายใน
วัด ซึ่งมีพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ประดิษฐานอยู่ หรือเป็นพระภิกษุที่ไม่ได้จ าพรรษาอยู่ก็ตาม แต่มี
ความรู้เกี่ยวกับคติการสร้างและพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในท้องถิ่น และเป็นผู้อาวุโสผู้ปฏิบัติดีปฏิบัติ
ชอบและมีความรู้เกี่ยวกั บหลักพุทธธรรม พุทธปรัชญา คติความเชื่อ ประเพณีการสร้างและการ
สักการบูชาพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ รวมทั้งเป็นผู้น าทางจิตวิญญาณของผู้คนภายในชุมชนท้องถิ่น  
 2) กลุ่มนักวิชาการ นักวิชาการศิลปะ และนักวิจัย ที่มีความสนใจศึกษา
ค้นคว้า รวบรวม วิเคราะห์ความรู้เกี่ยวกับเรื่ องศิลปวัฒนธรรม งานพุทธศิลป์ และพระพุทธรูปใน
ประเทศไทย โดยเฉพาะองค์ความรู้ที่เก่ียวเนื่องกับคติการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ศิลปะพ้ืนบ้าน 
 3) กลุ่มผู้รู้ในท้องถิ่น  ปราชญ์ชาวบ้าน  ภายในชุมชนท้องถิ่น เป็นผู้อาวุโส
ที่มีความรู้เกี่ยวกับพระพุทธศาสนา คติความเชื่อ ขน บธรรมเนียมประเพณี พิธีกรรม และงาน
ศิลปกรรมที่เนื่องในพระพุทธศาสนาของล้านนา ตลอดจนเป็นผู้น าทางวัฒนธรรมในชุมชนท้องถิ่น  
 4) กลุ่มศิลปิน ช่างฝีมือ สล่า ภายในชุมชนท้องถิ่น เป็นผู้ที่มีความรู้
ความสามารถมีทักษะและความเชี่ยวชาญในการสร้างสรรค์งานศิลปกรรมที่เนื่องใน พุทธศาสนา เพื่อ
การอนุรักษ์และสืบสานภูมิปัญญาของบรรพชน โดยเฉพาะผลงานรูปแบบพระพุทธรูปที่สร้างด้วยเกสร
ดอกไม ้
 กลุ่มตัวอย่างผู้ให้ข้อมูลหลัก แต่ละกลุ่มได้มาจากการเลือกแบบเจาะจง 
(Purposive sampling) ประมาณ 25 % จากกลุ่มผู้ให้ให้ข้อมูลหลักท้ังหมด 
 
 



๒๖ 
 

 3. เครื่องมอืและวิธีการที่ใช้ในการวิจัย  
 การศึกษาวิจัยต้องอาศัยเก็บข้อมูลภาคสนาม เป็นการส ารวจพื้นที่จริงเพ่ือท าการ
เก็บข้อมูลเรื่องคติการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ เครื่องมือและวิธีการที่ใช้ในงานวิจัยนี้มี 3 ชนิด
คือ 
 3.1  การบันทึก  การส ารวจรังวัด (Measure Work) บันทึกข้อมูลด้านรูปแบบ 
วัสดุ กรรมวิธีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ศิลปะพ้ืนบ้าน รวมทั้งองค์ประกอบของงานศิลปกรรม
ต่างๆที่เก่ียวข้อง โดยบันทึกข้อมูลด้วยแบบบันทึกข้อมูล (Field Records) บันทึกภาพนิ่ง และ
ภาพเขียนลายเส้นประกอบ 
 3.2 การสังเกต (Observation) องค์ประกอบของพร ะพุทธรูปเกสรดอกไม้ ส่วน
ต่างๆ ภายในพุทธสถานในชุมชนท้องถิ่น  โดยใช้แบบบันทึกการสังเกตแบบมีโครงสร้าง (Structure 
Observation) 
 3.3  การสัมภาษณ์ (Interview) การสัมภาษณ์กลุ่มตัวอย่างโดยใช้การสัมภาษณ์
รายบุคคล ด้วยการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth-interview) โดยก าหนดหัว ข้อในการสัมภาษณ์ตาม
วัตถุประสงค์ในการวิจัย มีลักษณะเป็นค าถามปลายเปิด แบ่งออกเป็นประเด็นค าถามที่เก่ียวข้องกับ
ภูมิปัญญาการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ ที่ปรากฏในพุทธสถานของท้องถิ่นโดยแบ่งออกเป็น 2 
ส่วน ดังต่อไปนี้ 

ส่วนที่ 1 ประวัติความเป็นมา ความหมาย คติความเชื่อ ประเพณีการ
สร้างและการสักการบูชาพระพุทธรูปเกสรดอกไม้  

 -  ประวัติความเป็นมาพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ 
 -  ความหมาย คติความเชื่อในการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้  
 - ประเพณีการสร้างและการสักการบูชาพระพุทธรูปเกสรดอกไม้  
ส่วนที่ 2 แนวคิด รูปแบบ และกรรมวิธีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้  
 - แนวคิดในการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ 

           -  รูปแบบทางศิลปกรรมของพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ 
 - กรรมวิธีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ 
 4.  การเก็บรวบรวมข้อมูล 
 4.1 การเตรียมการก่อนการเก็บรวบรวมข้อมูล อาทิ การทบทวนเอกสารและ
งานวิจัยที่เกี่ยวข้ อง การสร้างเครื่องมือในการเก็บข้อมูลภาคสนาม การติดต่อประสานงานกับบุคคล 
หน่วยงานและสถานที่ต่างๆท่ีจะท าการเก็บข้อมูลภาคสนาม ตลอดจนการท าหนังสือขอความ
อนุเคราะห์ เพ่ือเก็บข้อมูลภาคสนามจากคณะวิจิตรศิลป์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 
 4.2 การเก็บข้อมูลภาคเอกสาร (Documentary Research) โดยท าการศึกษา
จาก คัมภีร์ใบลาน ปั๊บสา ต านาน จารึก บันทึก จดหมายเหตุ หนังสือ ต ารา เอกสารทางวิชาการ 
บทความวิชาการ และงานวิจัยที่เก่ียวข้อง เพื่อเป็นการเตรียมข้อมูลขั้นพ้ืนฐานในส่วนของ
ประวัติศาสตร์ ประวัติศาสตร์ศิลปะ คติความเชื่อและจารีตประเพณีขอ งท้องถิ่น อันเป็นประโยชน์ต่อ
การเก็บข้อมูลภาคสนามและการวิเคราะห์ข้อมูล 



๒๗ 
 

 4.3 การเก็บข้อมูลภาคสนาม (Field Survey) เป็นการส ารวจ เพ่ือบันทึก
รายละเอียดทางกายภาพของงานศิลปกรรมประเพณี ที่เก่ียวเนื่องกับการสร้างพระพุทธรูปเกสร
ดอกไม้ รวมไปถึงบริบทอ่ืนๆที่เก่ียวข้องทา งด้านมานุษยวิทยา และสังคมวิทยา จากพ้ืนที่ศึกษา คือ 
บริเวณชุมชนท้องถิ่นของชาวพุทธในจังหวัดเชียงใหม่ ใช้วิธีการสังเกต (Observation) โดยการศึกษา
สภาพทางกายภาพของพระพุทธรูป รูปแบบทางศิลปะ วัสดุและกระบวนการสร้างพระพุทธรูปเกสร
ดอกไม้ สภาพทั่วไปของวัดและชุมชนที่พระ พุทธรูปประดิษฐานอยู่ ศึกษาวิถีชีวิตประจ าวันของผู้คน 
การพบปะทะสังสรรค์ เข้าร่วมประเพณี พิธีกรรมต่างๆ ในชุมชน โดยเป็นการสังเกตแบบไม่มีส่วนร่วม 
(Non-Participant Observation) และการสังเกตแบบส่วนร่วม การสัมภาษณ์ การสนทนากลุ่มย่อย 
การจดบันทึกข้อมูล การใช้เครื่อง บันทึกเสียง และการถ่ายรูป การร่างภาพ จากการที่ผู้วิจัยเข้าไปมี
ส่วนร่วมกับกิจกรรมในชุมชนตามพ้ืนที่เปูาหมาย 
 5. การวิเคราะห์ข้อมูล 
 การวิเคราะห์ข้อมูลที่รับจากการเก็บรวบรวมข้อมูลภาคเอกสาร และภาคสนาม
จากการบันทึก การสังเกต และการสัมภาษณ์ โดยน าข้อมูลที่ได้รับทั้ งหมดมาประมวล และวิเคราะห์
เนื้อหา (Content analysis) ตามวัตถุประสงค์การวิจัยโดย แบ่งออกเป็น 2 ส่วน มีรายละเอียดดังนี้ 
 5.1  การวิเคราะห์คติการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ จากข้อมูลที่เป็นพื้นฐาน
ความคิด ความเชื่อ ในการสร้าง โดยการศึกษาข้อมูลภาคเอกสาร และข้อมูล ภาคสนาม น ามา
วิเคราะห์ตีความ (interpretation) ซึ่งเป็นการแสวงหาความหมายที่แท้จริงหรือความหมายขั้นลึกของ
ข้อมูลหลักฐานและพฤติกรรมที่แฝงอยู่ ตามเจตนารมณ์ของการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ โดยใช้
แนวคิดจากหลักพุทธธรรม ทฤษฏีด้านประวัติศาสตร์ ประวัติศาสตร์ศิลปะ ท าการ วิเคราะห์โดย
จ าแนกออกเป็นประเด็นต่างๆได้ดังนี้ 
 1)  วิเคราะห์ประวัติความเป็นมาของพระพุทธรูปเกสรดอกไม้  

 2)  วิเคราะห์ความหมาย คติความเชื่อในการสร้างพระพุทธรูป 
เกสรดอกไม้ของพุทธศาสนิกชน  

 3)  วิเคราะห์ประเพณีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ศิลปะพ้ืนบ้าน 
ในบริบทของสังคมวัฒนธรรมพื้นถ่ิน 
  5.2 การวิเคราะห์คติการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ จากข้อมูลที่เป็น แนวคิด 
รูปแบบทางศิลปกรรม และกรรมวิธีการสร้างสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ศิลปะพ้ืนบ้าน โดยนายช่าง
ศิลปิน จากข้อมูลภาคเอกสาร และข้อมูลภาคสนาม น ามาวิเคราะห์ตีความ โดยใช้แนว คิดจากหลัก
พุทธธรรม และแนวคิดทฤษฏีการสร้างสรรค์ศิลปะ ท าการวิเคราะห์โดยจ าแนกออกเป็นประเด็นต่างๆ
ได้ดังนี ้
 1)  วิเคราะห์แนวคิดในการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ 
 2)  วิเคราะห์รูปแบบทางศิลปกรรมของพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ 
 3)  วิเคราะห์กรรมวิธีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม ้
 ผลจากการวิเคราะห์ ท าให้เกิดองค์ความรู้เกี่ยวกับภูมิปัญญาการสร้างพระพุทธรูป
เกสรดอกไม้ศิลปะพ้ืนบ้าน เป็น 2 ส่วน ซึ่งมีความต่อเนื่องสัมพันธ์กันดังนี้ 



๒๘ 
 

๑) องค์ความรู้เกี่ยวกับเนื้อหาที่เป็นพื้นฐานความคิด ความเชื่อ ในการ
สร้างและการสักการบูชาพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ศิลปะพ้ืนบ้าน 

๒) องค์ความรู้เกี่ยวกับแนวคิด รูปแบบ ขั้นตอนและกระบวนการ
สร้างสรรค์พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ 

 6.  การสร้างสรรค์พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ เป็นการสังเคราะห์องค์ความรู้ที่ได้รับจาก
การศึกษาวิจัยส่วนที่ 1 มาเป็นแรงบันดาลใจและแนวทางในการสร้างสรรค์ผลงานด้วยแนวคิ ด 
รูปแบบ กรรมวิธีที่แสดงออกถึงอัตลักษณ์ของท้องถิ่น ตลอดจนกระบวนการมีส่วนร่วมด้วยการ
รวบรวมดอกไม้และเกสรดอกไม้ซึ่งเป็นวัสดุอันเป็นสัญลักษณ์ที่สะท้อนถึงพลังศรัทธาของประชาชน 
และการสร้างบุญกุศลตามหลักพุทธธรรม ทั้งนี้ ยังเป็นการปฏิบัติการสร้างสรรค์ศิลปกรรม ด้วยก าร
ทดลอง การบันทึกข้ันตอนต่างๆ อย่างเป็นระบบ รวมไปถึงการน าเสนอผลงานวิจัย ดังนั้น การ
สร้างสรรค์พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ครั้งนี้ นับเป็นการสังเคราะห์ความรู้จากการศึกษาวิ จัยเพื่อ
สร้างสรรค์ศิลปกรรม อันเป็น การอนุรักษ์และสืบทอดองค์ความรู้จากภูมิปัญญาท้องถิ่น โดยมี
วิธีด าเนินการสร้างสรรค์ตามล าดับขั้นตอนดังนี้ 
 6.1 การก าหนดแนวความคิด (conceptual design)  

ที่มาของแนวความคิดและแรงบันดาลใจ (Inspiration) 
แนวความคิด (Concept) 

 6.2 การออกแบบร่าง (sketch design) 
   การสร้างภาพร่าง (sketch drawings)  
   การการพัฒนาแบบ (design development)  
 6.3 การประกอบสร้าง (design construction) 
  การสร้างสรรค์ผลงานจริง 
  การเก็บรายละเอียด 
  การตรวจสอบความสมบูรณ์ของผลงาน 
 6.4 การอภิปรายผลการสร้างสรรค์ (design discussion) 
  องค์ประกอบของรูปทรง 
  ทัศนธาตุในการสร้างสรรค์ 
  ความหมายเชิงสัญลักษณ์ 
 6.5  การน าเสนอผลงาน (design presentation) 
 7.  สรุปและเขียนรายงานการวิจัย  เป็นการน าเสนอผลการวิจัยและผลงานการ
สร้างสรรค์พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ รวมทั้งน า เสนอผลงานสร้างสรรค์ศิลปกรรมเชิงวิชาการ เพ่ือการ
อนุรักษ์และสืบสานภูมิปัญญาท้องถิ่น   
 



 

 

 

บทที่ ๒ 
 

ประวัติความเป็นมา ความหมาย คติความเชื่อ เกี่ยวกับประเพณีการสร้าง 
และการสักการบูชาพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ 

   
 

 เป็นการนําเสนอข้อมูลจากการศึกษา ซึ่งมีรายละเอียดเกี่ยวกับ ประวัติความเป็นมา คติ
ความเชื่อ และประเพณีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้  ในเขตวัฒนธรร มล้านนาหรือภาคเหนือ
ตอนบน ด้วยวิธีการเก็บข้อมูลภาคเอกสาร  จากพระไตรปิฎก  อรรถกถา  และหนังสือ  เอกสาร
งานวิจัยต่างๆ โดยเฉพาะวิทยานิพนธ์ของผู้วิจัย เรื่อง ภูมิป๎ญญาการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้เพ่ือ
การสร้างสรรค์พระพุทธปฏิมาร่วมสมัย วิทยานิพนธ์ดุษฎีบัณฑิต สาขาวิ ชาภูมิภาคลุ่มน้ําโขงและสาละ
วิน มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงใหม่ รวมทั้งทําการ วิเคราะห์ (Analysis) ข้อมูล เพ่ือให้ได้คําตอบเรื่อง
ประวัติความเป็นมา คติความเชื่อและประเพณีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในล้านนา โดย
นําเสนอผลการศึกษาเรียงตามลําดับหัวข้อ ดังนี้ 
 ๑.   ประวัติความเป็นมา คติความเชื่อเก่ียวกับดอกไม้ในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา 
 ๒.   คติความเชื่อเก่ียวกับการสร้างพระพุทธรูปในล้านนา 
 ๓.   คติความเชื่อและประเพณีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในล้านนา 
  
 ประวัติความเป็นมา คติความเชื่อเกี่ยวกับดอกไม้ในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา 
 ผู้ศึกษาได้ รวบรวม ข้อมูลเกี่ยวกับประวัติความเป็นมา คติความเชื่อเรื่องดอกไม้ที่มีเนื้อหา
ปรากฏในพระไตรปิฎก อรรถกถา และหนังสือ เอกสารงานวิจัยต่างๆ พบว่า มีเนื้อหาเก่ียวกับ คติ
ความเชื่อเกี่ยวกับเรื่องดอกไม้ปรากฏอยู่ใน คัมภีร์ และวรรณกรรมที่เนื่องในพุทธศาสนาเป็ นจํานวน
มาก อาทิ เรื่องราวดอกไม้ในพุทธประวัติ  ดอกไม้ในมหาปุริสลักษณะ ๓๒ ประการ ดอกไม้จาก
พุทธวัจนะในธรรมบท ดอกไม้ในพุทธธรรม เรื่อง ทานวัตถุ ๑๐ ดอกไม้สัญลักษณ์พระพุทธเจ้า  ๕ 
พระองค์ การสักการบูชาพระพุทธเจ้าด้วยดอกไม้ที่ปรากฏในพระไตรปิฎก และคัมภีร์อานิสงส์การ
สักการบูชาด้วยดอกไม้ล้านนา โดยนําเสนอรายละเอียดของเนื้อหาได้ดังนี้ 
 ดอกไม้ในพุทธประวัติ  
 จากการเก็บข้อมูลเกี่ยวกับคติความเชื่อเรื่องดอกไม้ที่มีเนื้อหาปรากฏในเรื่องราวพุทธ
ประวัติตอนต่างๆ จากพระไตรปิฎก อรรถกถา และหนังสือ เอกสารงานวิจัยต่างๆ พบว่า มีเนื้อหาเรื่ อง
ดอกไม้ปรากฏอยู่ในพุทธประวัติเป็นจํานวนมาก ผู้ศึกษาจึงได้คัดเลือกเฉพาะเรื่องราวเหตุการณ์สําคัญ 
ที่ชี้ให้เห็นความสําคัญของดอกไม้ในพุทธประวัติ จํานวน ๖ เรื่อง โดยมีรายละเอียดเรียงตามลําดับดังนี้    



 

๓๐ 
 

 ๑)  พระโพธิสัตว์จุติจากสวรรค์ชั้นดุสิต 
 พุทธประวัติครั้งเม่ือพร ะโพธิสัตว์จุติจากสวรรค์ชั้นดุสิต เพื่อเข้าสู่พระ
ครรภ์พระนางสิริมหามายาพุทธมารดา ในคืนนั้นพระนางสิริมหามายา ทรงมีพระสุบินนิมิตว่า ท้าวจตุ
มหาราชทั้ง ๔ มายกพระองค์พร้อมทั้งพระแท่นที่บรรทม เข้าไปในป่าหิมพานต์แล้ววางลงบนแผ่นหิน
ใหญ่ ใต้ต้นรัง และมีนางเทพธิดามาเชิ ญเสด็จไปสรงน้ําชําระล้างพระวรกายในสระอโนดาต แล้ว
เปลี่ยนอาภรณ์เครื่องทรงเป็นของทิพย์ ลูบไล้ด้วยของหอม และประดับด้วยบุปผชาติอันเป็นทิพย์
ทั้งหมด จากนั้นเชิญเสด็จเข้าบรรทมในวิมานทอง อันประดิษฐานอยู่บนยอดภูเขาเงิน มีช้างเผือกเชือก
หนึ่ง ลงมาจากยอดภูเขาทองทางด้านทิศเหนือ แล้วชูงวงที่ถือดอกบัวหลวงขาว ซึ่งพึ่งบานและส่งกลิ่น
หอมมาก พลางเดินเข้ามาหาพระนางเพ่ือกระทําประทักษิณ (เดินเวียนขวา ) สามรอบ จากนั้น เสมือน
ประหนึ่งว่า ได้เข้าสู่พระอุทรทางด้านเบื้องขวาของพระนาง (พระกัลยาณสิทธิวัฒน์ , ๒๕๔๔ : ๒๗) 
โดยมีเนื้อความปรากฏดังนี้ 
 

“...แลมีเศวตหัตถีช้างหนึ่งเที่ยวอยู่บนภูเขาทองนั้น แล้วลงมาจากกาญจน
บรรพตขึ้นมาบนหิรัญคีรีโดยอุดรทิศ ชูซึ่งงวงอันจับบุณฑริกปทุมชาติขาวพึ่ง
บานใหม่มีเสาวคนธ์หอมฟุ้งตลบ แล้วร้องโกญจนาทเข้ามาภายในกนกวิมาน  
แล้วกระทําประทักษิณพระองค์อันบรรทมถ้วนครบ ๓ รอบแล้ว เหมือนดุจเข้า
ไปในอุทรประเทศ ฝ่ายทักษิณปรัศว์แห่งพระราชเทวี...” 
 
(สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส, ๒๕๐๘ : ๔๔) 



 

๓๑ 
 

 
 

พุทธประวัติ ตอน พระโพธิสัตว์จุติจากสวรรค์ชั้นดุสิต ศิลปิน กฤษณะ สุริยกานต ์
ที่มา : สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส, ๒๕๕๔ : ๓๙ 

 
 ในขณะที่พระนางสิริมหามายาตื่นบรรทม ได้เกิดบุพนิมิตขึ้น ๓๒ ประการ ซึ่ง
มีประการหนึ่งที่มีเนื้อหาเกี่ยวกับดอกไม้ กล่าวคือ  มีดอกบัวปทุมชาติหรือบัวหลวง ๕ ชนิดเกิดข้ึน อัน
ได้แก่ สัตตบุษย์หรือบัวฉัตรขาว บัวเข็มชมพู บุณฑริกหรือบัวหลวงขาว ปทุมหรือบัวหลวงชมพู และ
สัตตบงกชหรือบัวหลวงป้อมแดง เหล่าปทุมชาติ  เกิดดารดาษไปในน้ําและบนบกประการหนึ่ง ผุดงอก
ขึ้นจากแผ่นหินแห่งละเจ็ดดอกประการหนึ่ง  และห้อยย้อยบนอากาศอีกประการหนึ่ง  โดยมีเนื้อความ
ปรากฏดังนี้ 
 



 

๓๒ 
 

“...สรรพปทุมชาติมีพรรณ ๕ ก็บังเกิดปรากฏเดียรดาษไปในสาครนทีแลปฐพี
ดล ๑ สรรพบปุผชาติทั้งหลายบรรดาเกิดในน้ําบนบก มีกลีบอันเบิกบานทั้งสิ้น 
สรรพพฤกษาลดาชาติทั้งหลาย ก็บังเกิดดอกปทุมชาติออกตามลําต้นแลกิ่งแล
เครือ ๑ มัณฑปทุมชาติทั้งหลายล้วนมีก้านทําลายพื้นแผ่นศิลาผุดขึ้นมาแห่งละ 
๗ ดอกในศิลาทั้งปวง แลโอลัมพกะปทุมชาติทั้งหลาย ก็บังเกิดปรากฏห้อ ย
ย้อยบนอากาศ ๑ บรรดารุกขชาติทั้งหลายที่เป็นไม้ดอกไม้ผลก็เผล็ดดอกผลใน
ขณะนั้นทั้งสิ้น ๑ ห่าฝนดอกไม้ทิพย์มีมณฑาบุปผชาติเป็นต้น ก็ตกลงในที่ทั้ง
ปวงโดยรอบ ๑ ...”  
 

 (สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส, ๒๕๐๘ : ๔๕) 
 
 ๒) ประสูติ  
        พุทธประวัติครั้งเม่ื อพระบรมโพธิสัตว์ทรงก้าวลงจากพระครรภ์ยังมิได้ถึง
พ้ืนปฐพี ท้าวมหาพรหมทั้ง ๔ จากพรหมชั้นสุทธาวาส นําข่ายทองมารองรับพระวรกาย ขณะเดียวกัน
ก็บังเกิดท่อน้ําอุ่น และน้ําเย็นหลั่งลงมาจากอากาศโสรจสรงพระมารดา และพระมหาบุรุษ หลังจาก
นั้นท้าวจตุโลกบาลทั้ง ๔ รับองค์พระโพธิสตัว์จากท้าวมหาพรหม แล้วส่งต่อให้นางนม เมื่อนั้นองค์พระ
บรมโพธิสัตว์เสด็จลุกขึ้นยืน แล้วทอดพระเนตรไปทั่วทั้งสิบทิศ ทรงผินพระพักตร์ไปยังทิศอุดร แล้ว
เสด็จดําเนินไป ๗ ก้าว แต่ละก้าวมีดอกบัวผุดขึ้นมารองรับ ชี้พระดรรชนีขึ้นฟ้าแล้วทรงบันลือสีหนาท
เปล่งอาสภิวาจา ด้วยพ ระสุรเสียงอันไพเราะดุจเสียงท้าวมหาพรหมว่า  "เราเป็นผู้เลิศของโลก เป็นผู้
เจริญ เป็นผู้ประเสริฐที่สุดของโลก นี้เป็นการเกิดครั้งสุดท้าย ไม่มีการเกิดใหม่อีกต่อไป ” (พระกัลยาณ
สิทธิวัฒน์ , ๒๕๔๔ : ๒๗)  ดอกบัวที่ผุดขึ้นมารับพระบาทนี้  หมายถึง พระองค์จะเป็นผู้บริสุทธิ์  
ปราศจากกิเลสโดยสิ้นเชิง โดยมีเนื้อความปรากฏดังนี้ 

“...แลพระโพธิสัตว์ทอดพระเนตรไปทั้ง ๑๐ ทิศ มิได้เห็นผู้ใดผู้หนึ่งซึ่งเสมอ
ด้วยพระองค์ จึงบ่ายพระพักตร์ไปข้างทิศอุดรแล้วย่างพระบาทไป ๗ ก้าวบน
พ้ืนแผ่นทอง อันท้าวจตุโลกบาลถือรองรับ แล้วหยุดยืนบนทิพยปทุมชาติมี
กลบีได้ ๑๐๐ กลีบ...”  
 
(สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส, ๒๕๐๘ : ๕๑) 
 



 

๓๓ 
 

 
 

พุทธประวัติ ตอน ประสูต ิ
ที่มา : ประสูติ, ๒๕๕๖ : http://bankkiebankkie.tripod.com/page2.htm 

 

 ๓)  ตรัสรู้ 
  พุทธประวัติครั้งเม่ือพระพุทธองค์ตรัสรู้อนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณ ทรง
พิจารณาเห็นว่าพระสัทธรรมที่ได้ตรัสรู้มีความประณีตลึกซึ้ง สุขุมคัมภีรภาพ เป็นการยากอย่างยิ่งที่
สรรพสัตว์ผู้มีกิเลสหมกมุ่นยินดีในกามคุณจะรู้ตามได้ แต่ด้วยพระมหากรุณาธิคุณ ทรงพิจารณา
อัธยาศัยของเวไนยสัตว์ที่มีกิเลสเบาบาง ที่อาจจะรู้ธรรมตามพระองค์ได้ ทรงเปรียบเทียบกั บบัว ๓ 
เหล่า ได้แก่ บัวเกิดในน้ํา บัวเสมอน้ํา และบัวพ้นน้ํา  โดยมีเนื้อหาปรากฏในพระไตรปิฎก  เล่มที่ ๑๓  
พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ ๕ มัชฌิมนิกาย มัชฌิมป๎ณณาสก์ ความว่า 
 

“...เมื่ออาตมภาพตรวจดูโลกด้วยพุทธจักษุ  ก็ได้เห็นหมู่สัตว์ซึ่งมีกิเลสดุจธุลีใน
จักษุน้อยก็มี มีกิ เลสดุจธุลีในจักษุมากก็มี มีอินทรีย์แก่กล้าก็มี  มีอินทรีย์อ่อนก็มี 
มีอาการดีก็มี มีอาการเลวก็มี จะพึงสอนให้รู้ได้ง่ายก็มี จะพึงสอนให้รู้ได้ยาก  ก็มี 



 

๓๔ 
 

บางพวกมีปกติเห็นโทษในปรโลกโดยเป็นภัยอยู่ก็มี เปรียบเหมือนในกอบัวขาบ 
ในกอบัวหลวง หรือในกอบัวขาว ดอกบัวขาบ ดอกบัวหลวง หรือดอกบัวขาว ซึ่ง
เกิดในน้ํา เจริญในน้ํา  บางเหล่ายังไม่พ้นน้ํา จมอยู่ในน้ํา น้ําหล่อเลี้ยงไว้ บาง
เหล่าตั้งอยู่เสมอน้ํา บางเหล่าตั้งข้ึนพ้นน้ํา น้ําไม่ติด ฉันใด ดูกรราชกุมาร เมื่ออา
ตมภาพตรวจดูโลกด้วยพุทธจักษุ ก็ฉันนั้น  ได้เห็นหมู่สัตว์ซึ่งมีกิเลสดุจธุลีในจัก ษุ
น้อยก็มี มีกิเลสดุจธุลีในจักษุมากก็มี มีอินทรีย์แก่กล้าก็มี  มีอินทรีย์อ่อนก็มี มี
อาการดีก็มี มีอาการเลวก็มี จะพึงสอนให้รู้ได้ง่ายก็มี จะพึงสอนให้รู้ได้ยาก  ก็มี 
บางพวกมีปกติเห็นโทษในปรโลกโดยเป็นภัยอยู่ก็มี...” 
 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙) 

 
 

 
 

พุทธประวัติ ตอน พระพุทธเจ้าทรงพิจารณาอัธยาศัยของเวไนยสัตว์หลังจากการตรัสรู ้
ที่มา : สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส, ๒๕๕๔ : ๑๗๙ 



 

๓๕ 
 

 
  นอกจากนี้ พระอรรถกถาจารย์ท่านได้นําบุคคล ๔ จําพวกมาเปรียบกับบัว ๔ 
เหล่า ตามลําดับ ดังนี้  
                                    ๓.๑) อุคฆฏิตัญํู หมายถึง ผู้รู้เข้าใจได้ฉับพลัน เพียงแต่ท่านยก
หัวข้อขึ้นแสดง เปรียบเหมือนดอกบัวที่ตั้งข้ึนพ้นน้ํา รอสัมผัสกับแสงอาทิตย์ก็จะบานในวันนี้ 
                                    ๓.๒)  วิปจิตตัญํู หมายถึง ผู้รู้เข้าใจได้ต่อเมื่อท่านขยายความ 
เปรียบเหมือนดอกบัวที่ตั้งอยู่เสมอน้ํา จักบานในวันพรุ่งนี้ 
                                    ๓.๓)   เนยยะ หมายถึง ผู้ที่พอจะแนะนําต่อไปได้ เปรียบเหมือน
ดอกบัวที่ยังอยู่ในน้ํา ยังไม่โผล่พ้นน้ํา จักบานในวันต่อๆไป 
                                    ๓.๔)  ปทปรมะ หมายถึง ผู้ที่ได้แค่ตัวบทคือถ้อยคําเป็นอย่างยิ่ง ไม่
อาจเข้าใจความหมาย เปรียบเหมือนดอกบัวจมอยู่ในน้ําที่กลายเป็นภักษาแห่งปลาและเต่า 
 
 (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๓ : ๑๓๗) 
 
 ๔) โทณพราหมณ์ 
  พุทธประวัติ ครั้งเมื่อทรงตรัสตอบคําถามโทณพราหมณ์ แล้วเปรียบ
พระองค์กับดอกบัว กล่าวคือ สมัยหนึ่ง  พระผู้มีพระภาคเสด็จดําเนินทางไกลในระหว่างเมืองอุกกัฏฐะ
และเมืองเสตัพยะ โทณพราหมณ์เดินทางตามมาด้วยเส้นทางเดียวกัน จึงได้เห็นเห็นรอยกงจักรในรอย
พระบาทของพระผู้มีพระภาคมีซ่ีตั้งพัน  ประกอบด้วยกงและดุม  บริบูรณ์ด้วยอาการทั้งปวง แล้วคิดว่า
เป็นสิ่งอัศจรรย์และน่าจะไม่ใช่รอยเท้ามนุษย์ จึงได้ติดตามมาถึงโคนไม้ที่พระพุทธเจ้าทรงประทับอยู่  
เมื่อได้เห็นพระพุทธองค์ก็เกิดความเลื่อมใสเข้าไปเฝ้าแล้วทูลถามว่าพระพุทธเจ้าเป็นใครตั้งแต่  เทวดา 
คนธรรพ์ ยักษ์ และมนุษย์ แต่พระพุทธองค์ทรงปฏิเสธทั้งหมด แล้วทรงตรัสตอบโทณ พราหมณ์ มี
เนื้อหาปรากฏใน พระไตรปิฎก ฉบับบาลีสยามรัฐ  (ภาษาไทย) เล่มที่ ๒๑ พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ ๑๓ 
อังคุตตรนิกาย จตุกกนิบาต ความว่า  
 

“...ดูกรพราหมณ์  เราพึงเป็นเทวดา  เพราะยังละอาสวะเหล่าใดไม่ได้   อาสวะ
เหล่านั้นเราละได้แล้ว  ตัดรากขาดแล้ว  กระทําให้เป็นดุจตาลย อดด้วนกระทํา
ให้ไม่มี ไม่ให้เกิดขึ้นอีกต่อไปเป็นธรรมดา  ดูกรพราหมณ์  เราพึงเป็นคนธรรพ์  
... เราพึงเป็นยักษ ์... เราพึงเป็นมนุษย์ เพราะยังละอาสวะเหล่าใดไม่ได้อาสวะ
เหล่านั้น เราละได้แล้ว  ตัดรากขาดแล้ว  กระทําให้เป็นดุจตาลยอดด้วนกระทํา
ให้ไม่มี ไม่ให้เกิดขึ้นอีกต่อไปเ ป็นธรรมดา ดูกรพราหมณ์  เปรียบเหมือนดอก
อุบล ดอกปทุม หรือดอกบัวขาว เกิดในน้ํา เจริญในน้ํา ตั้งอยู่พ้นน้ํา แต่น้ํามิได้



 

๓๖ 
 

แปดเปื้อนแม้ฉันใด ดูกรพราหมณ์  เราก็ฉันนั้นเหมือนกัน  เกิดในโลกเติบโตขึ้น
ในโลก อยู่ครอบงําโลกอันโลกมิได้แปดเปื้อน  ดูกรพราหมณ์  ท่านจงทรงจําเรา
ไว้ว่าเป็นพระพุทธเจ้า ฯ ความบังเกิดเป็นเทวดา  หรือคนธรรพ์  ผู้เที่ยวไปใน
เวหา พึงมีแก่เราด้วยอาสวะใด  เราพึงถึงความเป็นยักษ์  และเข้าถึงความเป็น
มนุษย์ด้วยอาสวะใด  อาสวะเหล่านั้นของเรา  สิ้นไปแล้ว  เรากําจัดเสียแล้ว  
กระทําให้ปราศจาก  เครื่องผูกพัน ดอกบัวตั้งอยู่พ้นน้ํา  ย่อมไม่แปดเปื้อนด้วย
น้ํา ฉันใดเราก็ย่อมไม่แปดเปื้อนด้วยโลก  ฉันนั้น ดูกรพราหมณ์   เพราะฉะนั้น 
เราจึงเป็นพระพุทธเจ้า ฯ...” 
 

 (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙ : ๕๙ – ๖๐) 
 
 ๕)  ครหทินน์ 
 พุทธประวัติ โดยพระอรรถกถาจารย์ กล่าวถึง เหตุการณ์ท่ีมีดอกบัวผุด
ขึ้นมารองรับพระบาทของ พระพุทธเจ้า ซึ่งมีเรื่องโดยย่อว่า ในกรุงสาวัตถี มีสหาย ๒ คน ชื่อครหทิน 
และสิริคุต ครหทินเป็นสาวกของนิครนถ์นักบวชนอกศาสนา ได้พยายามชักชวนให้สิริคุตซึ่งเลื่อมใสใน
พระพุทธศาสนาหันไปนับถือลัทธิความเชื่อของตน โดยอ้างว่าเจ้าลัทธิของตนมีความรู้ทั้งอดีต ป๎จจุบัน 
และอนาคต เมื่อได้ฟ๎งดังนั้น สิริคุตจึงคิดอุบายเพื่อทดสอบเหล่านิครนท์ด้วยวิธีการขุดหลุมใส่อุจจาระ
ไว้เต็มหลุม แล้วนําเสื่อมาคลุมปิดปากหลุมไว้บริเวณหน้าบ้านของตน จากนั้นได้นิมนต์สาวกของ
นิครนถ์มาเลี้ยงอาหารที่บ้าน เหล่าสาวกไม่ล่วงรู้กลอุบายจึงตกไปในหลุมอุจจาระนั้ น  ทางฝ่ายครห
ทินน์มีความโกรธแค้นและคิดจะทดสอบบ้าง จึงวางอุบายขุดหลุมใส่ถ่านเพลิงเอาไว้หน้าบ้าน โดยใช้
เสื่อคลุมปิดปากหลุมไว้ แล้วอาราธนาพระพุทธเจ้าพร้อมด้วยพระสาวกไปฉันอาหารที่บ้านของตนบ้าง 
ครั้นเมื่อพระพุทธองค์ทรงดําเนินเหยียบบนเสื่อ ถ่านเพลิงในหลุมกลับกลาย เป็นดอกบัว ผุดขึ้นมา
รองรับพระบาทไว้ได้อย่างน่าอัศจรรย์ โดยมีเนื้อความปรากฏใน อรรถกถา ขุททกนิกาย คาถาธรรมบท 
ปุปผวรรคที่ ๔ เรื่องครหทินน์ ความว่า 
 

“...ลําดับนั้น  พระศาสดาทรงเหยียดพระบาทลงเหนือหลุมถ่านเพลิง  เสื่อ
ลําแพนหายไปแล้ว  ดอกบัวประมาณเท่าล้อผุดขึ้นทําลายหลุ มถ่านเพลิง พระ
ศาสดาทรงเหยียบกลีบบัว  เสด็จไปประทับนั่งลงบนพุทธอาสน์ ที่เขาปูลาดไว้ 
แม้ภิกษุทั้งหลาย ก็ไปนั่งบนอาสนะอย่างนั้นเหมือนกัน…” 
 
(มหามกุฎราชวิทยาลัย, ๒๕๓๖) 
 



 

๓๗ 
 

 
 

พุทธประวัติ ตอน ปรินิพพาน 
ศิลปิน จักรพันธ์ุ โปษยกฤต 

 

 ๖)  ปรินิพพาน 
 ลําดับนั้นพระผู้มีพร ะภาคได้มีพระประสงค์จะเสด็จไปเมืองกุสินาราพร้อม
ด้วยภิกษุสงฆ์  เมื่อเสด็จข้ามแม่น้ําหิรัญวดี ถึงยังสาวโนทยานของมัลลกษัตริย์ใกล้เมืองกุสินารา จึง
รับสั่งให้พระอานนท์เถระป๎ดกวาดแล้วปูลาดผ้าสังฆาฏิระหว่างต้นสาละคู่ และขึงม่านก้ันโดยรอบ 
จากนั้นพระพุทธองค์ทรงเอนพระว รกายลงสีหไสยาสน์ ในขณะนั้น ต้นสาละคู่ได้ผลิดอกบานเต็มต้น 
แล้วร่วงหล่นลงพุทธสรีระประหนึ่งว่าเป็นการสักการบูชาพระตถาคต โดยมีเนื้อความปรากฏใน 
พระไตรปิฎก เล่มที่ ๑๐  พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ ๒ ทีฆนิกาย มหาวรรค มหาปรินิพพานสูตร ดังนี้ 

 
“...สมัยนั้น ไม้สาละท้ังคู่  เผล็ดดอกสะพรั่งนอกฤดูกาล ดอกไม้เหล่านั้นร่วง
หล่นโปรยปรายลงยังพระสรีระของพระตถาคตเพ่ือบูชา แม้ดอกมณฑารพอัน
เป็นของทิพย์ก็ตกลงมาจากอากาศ ดอกมณฑารพเหล่านั้น ร่วงหล่นโปรย
ปรายลงยังพระสรีระของพระตถาคตเพ่ือบูชา แม้จุณแห่งจันทน์อันเป็นของ



 

๓๘ 
 

ทิพย์ ก็ตกลงมาจากอากาศ จุณ แห่งจันทน์เหล่านั้น ร่วงหล่นโปรยปรายลงยัง
พระสรีระของพระตถาคตเพ่ือบูชา ดนตรีอันเป็นทิพย์เล่าก็ประโคมอยู่ใน
อากาศเพ่ือบูชาพระตถาคต แม้สังคีตอันเป็นทิพย์ก็เป็นไปในอากาศ เพื่อบูชา
พระตถาคต ฯ ครั้งนั้น พระผู้มีพระภาคตรัสเรียกท่านพระอานนท์มารับสั่งว่า 
ดูกรอานนท์ไม้ สาละทั้งคู่ เผล็ดดอกบานสะพรั่งนอกฤดูกาล ร่วงหล่นโปรย
ปรายลงยังสรีระของตถาคตเพ่ือบูชา แม้ดอกมณฑารพอันเป็นของทิพย์ ก็ตก
ลงมาจากอากาศ ดอกมณฑารพเหล่านั้น ร่วงหล่นโปรยปรายลงยังสรีระของ
ตถาคตเพ่ือบูชา แม้จุณแห่งจันทน์อันเป็นของทิพย์ ก็ตกลงมาจากอากาศ จุณ
แห่งจันทน์เหล่านั้น ร่วงหล่นโปรยปรายลงยังสรีระของตถาคตเพ่ือบูชา ดนตรี
อันเป็นทิพย์เล่าก็ประโคมอยู่ในอากาศ เพื่อบูชาตถาคต แม้สังคีตอันเป็นทิพย์
ก็เป็นไปในอากาศเพ่ือบูชาตถาคตดูกรอานนท์ ตถาคตจะชื่อว่าอันบริษัท
สักการะ เคารพ นับถือ บูชา นอบน้อมด้วยเครื่องสักการะประมาณเท่านี้ หา
มิได้ ผู้ใดแล จะเป็นภิกษุ ภิกษุณี อุบาสกหรืออุบาสิกาก็ตาม เป็นผู้ปฏิบัติธรรม
สมควรแก่ธรรม ปฏิบัติชอบ   ปฏิบัติตามธรรมอยู่ ผู้นั้นย่อมชื่อว่าสักการะ 
เคารพ นับถือ บูชาตถาคตด้วยการบูชาอย่างยอดเพราะเหตุนั้นแหละอานนท์ 
พวกเธอพึงสําเหนียกอย่างนี้ว่า เราจักเป็นผู้ ปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรม 
ปฏิบัติชอบ ประพฤติตามธรรมอยู่ ดังนี้ ฯ...” 
 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙ : ๑๔๘) 
 

 เหตุการณ์ภายหลังจากท่ีพระพุทธองค์เสด็จดับขันธปรินิพพานแล้ว พระ
มหากัสสปะเถระซึ่งอยู่ที่เมืองปาวา ได้ทราบข่าวการเสด็จมาประทับที่เมืองกุสินาราของพระพุท ธองค์
เป็นเวลาหลายวันแล้ว จึงได้เดินทางมาจากเมืองปาวาพร้อมด้วยภิกษุสงฆ์บริวาร ๕๐๐ รูป เพ่ือเข้าเฝ้า
พระบรมศาสดา ขณะที่กําลังเดินทางไปเมืองกุสินาราอยู่นั้น ได้หยุดพักผ่อนอยู่ใต้ร่มไม้แห่งหนึ่ง พระ
มหาเถระ ได้เห็น อาชีวก (นักบวชนอกศาสนา ) คนหนึ่ง เดินทางมาจากเมืองกุ สินารา โดยถือดอก
มณฑารพที่ผูกติดกับกิ่งไม้ต่างร่ม พระมหากัสสปะซึ่งเวลานั้น ยังไม่ทราบว่าพระพุทธเจ้าเสด็จดับขันธป
รินิพพานแล้ว ก็นึกสังหรณ์ใจว่า  ธรรมดาดอกมณฑารพเป็นดอกไม้ทิพย์ที่ไม่มีในโลกมนุษย์ และจะ
ปรากฏก็ต่อเมื่อมีเหตุการณ์สําคัญเกี่ยวกับพระโพธิสัตว์ และพระพุทธเจ้าเท่านั้น ได้แก่ เสด็จลงสู่ครรภ์
พระมารดา ประสูติ เสด็จออกบรรพชา ตรัสรู้ แสดงพระธัมมจักกัปปวัตนสูตร ทรงกระทํายมก
ปาฏิหาริย์ เสด็จลงจากเทวโลก ทรงปลงอายุสังขาร และเสด็จดับขันธปรินิพพาน เป็นต้น ซึ่งเทพ
เทวดาจะบันดาลให้ดอกมณฑารพตกลงมาจากเทวโลก  พระมหากัสสปะ ได้สอบถามนักบวชนอก
ศาสนาผู้นั้น จึงได้ทราบว่าพระพุทธเจ้าเสด็จดับขันธปรินิพพานมา ๗ วันมาแล้ว  และตนได้เก็บดอก



 

๓๙ 
 

มณฑารพนี้ มาจากบริเวณท่ีพระพุทธองค์เสด็จดับขันธปรินิพพาน เมื่อได้ยินดังนั้นพระมหากัสสปะจึง
รีบเร่งนําพระภิกษุสงฆ์ออกเดินทางไปยังเมืองกุสินารา  โดยมีเนื้ อความปรากฏใน ป๎ญจสติกขันธกะ  
เรื่อง พระมหากัสสปเถระ  สังคายนาปรารภคําของพระสุภัททวุฑฒบรรพชิต พระไตรปิฎก เล่มที่ ๗  
พระวินัยปิฎก เล่มที่ ๗ จุลวรรค ภาค ๒ ความว่า 
 

“...ครั้งนั้น ท่านพระมหากัสสปชี้แจงแก่ภิกษุทั้งหลายว่า ท่านทั้งหลาย  ครั้ง
หนึ่ง เราออกจากเมืองปาวาเ ดินทางไกล ไปเมืองกุสินารากับภิกษุสงฆ์หมู่ใหญ่  
ประมาณ ๕๐๐ รูป ครั้งนั้น เราแวะจากทาง นั่งพักอยู่ที่โคนไม้แห่งหนึ่ง 
อาชีวกผู้หนึ่ง ถือดอกมณฑารพในเมืองกุสินาราเดินทางไกลมาสู่เมืองปาวา 
เราได้เห็นอาชีวกนั้นเดินมาแต่ไกลเทียว ครั้นแล้วได้ถามอาชีวกนั้นว่า ท่าน
ทราบข่าวพระศาสดาของเราบ้างหรือ อาชีวกตอบว่า ท่านขอรับ ผมทราบ 
พระสมณโคดมปรินิพพานได้ ๗ วันทั้งวันนี้แล้ว ดอกมณฑารพนี้ผมถือมาจาก
ที่ปรินิพพานนั้น…” 
 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙ : ๑๔๘) 
 



 

๔๐ 
 

 
 

ภาพ มงคล ๑๐๘ ประการ บนรอยพระพุทธบาทไม้ศิลปะล้านนา  
                            วัดพระสิงห์วรมหาวิหาร เมืองเชียงใหม ่

 
ดอกไม้ในมหาปุริสลักษณะ ๓๒ ประการ 
จากการเก็บข้อมูลเกี่ยวกับคติเรื่องดอกไม้ที่มีปรากฏในมหาปุริสลักษณะ ๓๒ 

ประการ อันเป็นคติของบุคคลเพียง ๒ ประเภท คือ พระเจ้าจักรพรรดิราชผู้ทรงธรรมประการหนึ่ง 
และพระสัมมาสัมพุทธเจ้าผู้ สิ้นอาสวะกิเลสอีกประการหนึ่ง (รุ่งโรจน์ ธรรมรุ่งเรือง , ๒๕๕๓ : ๓๗) 
พบว่า ในรายละเอียดของมหาปุริสลักษณะในข้อที่ว่า “เหฏฺฐา โข ปนสฺส ปาทตเลสุ จกฺกานิ ชาตานิ ” 
หมายถึง การมีลายพ้ืนพระบาทเป็นจักรนั้น ได้ปรากฏรูปดอกไม้ชนิดต่างๆ  เป็นองค์ประกอบของรูป
รอยมงคล ๑๐๘ ประการ อาทิ รูปพวงดอกมะลิ  รูปดอกนิลอุบล  รูปดอกอุบลขาว  รูปดอกอุบลแดง  
รูปดอกบัวแดง และรูปดอกบัวขาว โดยมีเนื้อความดังนี้ ความว่า  



 

๔๑ 
 

 
“...พระราชกุมารนี้มีพ้ืนฝ่าพระบาททั้ง ๒  ประกอบด้วยลายลักษณะกงจักร
ข้างละอันในกลางฝ่าพระบาท แลจักรนั้นมีกํา ๑ พันประกอบด้วยกงแล อุดม
บริบูรณ์ด้วยอาการทั้งปวง แลภายนอกกรอบกงจักรนั้น ประดับด้วยรอยรูป
อัฏฐุตตรสตะมงคล ๑๐๘ ประการ คือรูปหอก ๑ รูปแว่นส่องพระพักตร์ ๑ รูป
ดอกพุดซ้อน ๑ รูปสายสร้อย ๑ รูปสังวาล ๑ รูปถาดทอง ๑ รูปตั่ง ๑ รูป
มัจฉาทั้งคู่ ๑ รูปปราสาท ๑ รูปขอ ๑ รูปเสาต้าย ๑ รูปเศวตฉัตร  ๑ รูปพระ
ขรรค์ ๑ รูปพัดใบตาล ๑ รูปพัดหางนกยูง ๑ รูปพัดวาลวิชนี ๑ รูปมงกุฎ ๑ 
รูปบาตร ๑ รูปพวงดอกมะลิ ๑ รูปดอกนิลอุบล ๑ รูปดอกอุบลขาว ๑ รูปดอก
อุบลแดง ๑ รูปดอกบัวแดง ๑ รูปดอกบัวขาว ๑ รูปหม้อเต็มด้วยน้ํา ๑ รูป
มหาสมุทรทั้งสี่ ๑ รูปเขาจักรวาล ๑ รูปป่าหิมพานต์ ๑ รูปเขาสิเนรุ ๑ รูป
พระจันทร์ ๑ รูปพระอาทิตย์ ๑ รูปหมู่ดาวนักษัตรฤกษ์ ๑ รูปทวีปใหญ่ทั้ง ๑๐ 
รูปทวีปน้อยสองพัน ๑ รูปบรมจักรพรรดิกับทั้งราชบริวาร ๑ รูปสังข์
ทักขิณาวัฏฏ์ ๑ รูปสุวรรณมัจฉา ๑ รูปจักรทั้งคู่ ๑ รูปคงคาทั้งเจ็ด ๑ รูปสระ
ใหญ่ทั้งเจ็ด ๑ รูปเขาปริภัณฑ์ทั้ง เจ็ด ๑ รูปพระยาครุฑ ๑ รูปจระเข้ ๑ รูป
ธงชัยธงผ้าทั้งผืน ๑ รูปรัตนบัลลังก์ ๑ รูปเก้าอ้ี ๑ รูปเขาไกรลาส ๑ รูปพระยา
ราชสีห์ ๑ รูปพยัฆราช ๑ รูปช้างเอราวัณ ๑ รูปพระยาม้าพลาหก ๑ รูปพระ
ยาพาสุกรีนาคราช ๑ รูปพระยาหงส์ ๑ รูปไก่เถื่อน ๑ รูปอุศุภราช ๑ รูปพระ
ยาช้างอุโบสถ  ๑ รูปพระยาช้างฉัททันต์ ๑ รูปมังกรทอง ๑ รูปมหาพรหมสี่
หน้า ๑ รูปเรือนทอง ๑ รูปเต่าทอง ๑ รูปแม่โคกับทั้งบุตร ๑ รูปกินนรผู้ ๑ รูป
นางกินนร ๑ รูปนกการะเวก ๑ รูปนกกระเรียน ๑ รูปนกยูง ๑ รูปนก
จากพราก ๑ รูปนกพริก ๑ รูปฉกามาพจรเทวโลกทั้งหกชั้น ๑ รูปโสฬส
มหาพรหมทั้งสิบหกชั้น ๑ สิริเป็นรอยรูปมงคล ๑๐๘ ประการ เป็นบริวารล้อม
กงจักรใหญ่ในท่ามกลางฝ่าพระบาททั้งซ้ายขวาดุจกัน...” 
 
(สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส, ๒๕๐๘ : ๖๐-๖๑) 
 

นอกเหนือจากมหาปุริสลักษณะทั้ง ๓๒ ประการแล้ว ในองค์ประกอบย่อยที่เรียกว่า 
อสีตยานุพยัญชนะ หรื ออนุพยัญชนะ ๘๐ ประการ พบว่า ได้นําความบริสุทธิ์ ความงดงาม และกลิ่น
หอมของดอกบัวมาเปรียบเทียบกับ อนุพยัญชนะบางประการ ดังนี้ 

  
 



 

๔๒ 
 

“...พระกรรณทั้งสองมีสัณฐานอันยาวดุจกลีบปทุมชาติ  
พระสรีรกายสดชื่นดุจดวงดอกปทุมชาติ 
กลิ่นพระโอษฐ์หอมดุจกลิ่นอุบล  
พระเกสาหอมดุจกลิ่นโกมลบุปผชาติ…” 
 
(สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส, ๒๕๐๘ : ๖๘-๗๑) 
 

 ดอกไม้จากพุทธวัจนะในธรรมบท  
 จากการเก็บข้อมูลเกี่ยวกับ คติเรื่องดอกไม้ที่มีเนื้อหาจากพุทธวัจนะในธรรมบท 
พบว่า ธรรมบท คือ เทศนาธรรมของพระพุทธเจ้าประเภทร้อยกรอง ซึ่งทรงแสดงแก่บุคคลต่างๆทุกชน
ชั้นวรรณะ มีตั้งแต่บรรพชิต คฤหัสถ์ นักปราชญ์ ชาวบ้านธรรมดา จนถึงเด็กเล็กๆ เนื้อหาธรรมะจึงมี
จํานวนมากถึง ๔๒๓ คาถา มีระดับสูงต่ําคละเคล้ากันไป (เสถียรพงษ์ วรรณปก , ๒๕๔๔ : ๑๒) ทั้งนี้ 
พุทธวัจนะในธรรมบทยังถือเป็นหัวข้อธรรมสําคัญ สมควรที่พุทธบริษัทจะต้องศึกษา ให้รู้และเข้าใจ
ความหมายตลอดจนจดจําไว้ เพ่ือนํามาประยุกต์ใช้ในชีวิตของตน ย่อมจะอํานวยประโยชน์แก่ผู้
ประพฤติปฏิบัติธรรมได้เป็นอย่างดี ทั้งนี้ พระพุทธองค์ทรงใช้ดอกไม้ให้เป็นสื่อในการสอน โดยวิธี
ยกตัวอย่างและเปรียบเทียบในเนื้อความธรรมบท พระสังคีติกาจารย์ได้รวบรวมไว้ เป็นหมวดหมู่ 
โดยเฉพาะเนื้อหาพุทธวัจนะในธรรมบท หมวดดอกไม้ จํานวน ๑๖ คาถา ดังนี้ 

๑) โก อิมํ ปฐวึ วิเชสฺสติ ๑) ใครจักครองแผ่นดินนี้ 
ยมโลกํฺจ อิมํ สเทวกํ  พร้อมทั้งยมโลก และเทวโลก 
โก ธมฺมปทํ สุเทสิตํ  ใครจักเลือกเฟ้นพระธรรมบท 
กุสโล ปุปฺผมิว ปเจสฺสติ ฯ ๔๔ ฯ ทีท่รงแสดงไว้ดีแล้ว   
 เหมือนนายมาลาการผู้ฉลาด 
  เลือกเก็บดอกไม้ 
 
๒) เสโข ปฐวึ วิเชสฺสติ ๒) พระเสขะจักครองแผ่นดินนี้ 
ยมโลกํฺจ อิมํ สเทวกํ  พร้อมทั้งยมโลกและเทวโลก 
เสโข ธมฺมปทํ สุเทสิตํ  พระเสขะจักเลือกเฟ้นพระธรรมบท 
กุสโล ปุปฺผมิว ปเจสฺสติ ฯ ๔๕ ฯ ที่ทรงแสดงไว้ดีแล้ว 
  เหมือนนายมาลาการผู้ฉลาด 
  เลือกเก็บดอกไม้  
 



 

43 
 

๓) เผณูปมํ กายมิทํ วิทิตฺวา  ๓) เมี่อรู้ว่าร่างกายนี้แตกสลายง่าย และว่างเปล่า 
มรีจิกมฺมํ อภิสมฺพุธาโน  เช่นเดียวกับฟองน้ํา และพยับแดด 
เฉตฺวาน มารสฺส ปปุปฺผกานิ  ก็ควรทําลายบุษปศรของกามเทพ 
อทสฺสนํ มจฺจุราชสฺส คจฺเฉ ฯ ๔๖ ฯ      ไปให้พ้นทัศนวิสัยของมัจจุราชเสีย  
 
๔) ปุปฺผานิ เหว ปจนนฺตํ  ๔) มฤตยูฉุดคร่าคนผู้มัวเก็บดอกไม้ (กามคุณ) 
พิยาสตฺตมนสํ นรํ  มีใจเก่ียวข้องอยู่ในกามคุณไป 
สุตฺตํ คามํ มโหโฆว  เหมือนห้วงน้ําใหญ่หลากมา 
มจฺจุ อาทาย คจฺฉติ ฯ ๔๗ ฯ พัดพาเอาชาวบ้านผู้หลับใหลไป 
    
๕) ปุปฺผานิ เหว ปจินนฺตํ  ๕) ผู้ที่มัวเก็บดอกไม้ (กามคุณ) เพลินอยู่ 
พฺยาสตฺตมนสํ นรํ  มีจิตใจข้องอยู่แต่ในกามคุณไม่รู้จักอ่ิม 
อติตฺตํเยว กาเมสุ  มักตกอยู่ในอํานาจมฤตยู 
อนฺตโก กุรุเต วสํ ฯ ๔๘ ฯ             
๖) ยถาปิ ภมโร ปุปฺผํ   ๖) มุนพึีงจาริกไปในเขตคาม 
วณฺณคนฺธํ อเหฐยํ   ไม่ทําลายศรัทธาและโภคะของชาวบ้าน 
ปเลติ รสมาทาย   ดุจภมรดูดรสหวานของบุปผชาติแล้วจากไป 
เอวํ คาเม มุนี จเร ฯ ๔๙ ฯ  ไม่ให้สีและกลิ่นชอกช้ํา 
  
๗) น ปเรสํ วิโลมานิ  ๗) ไม่ควรแส่หาความผิดผู้อ่ืน 
น ปเรสํ กตากตํ  หรือธุระที่เขาทําแล้วหรือยังไม่ทํา 
อตฺตนาว อเวกฺเขยฺย  ควรตรวจดูเฉพาะกิจ 
กตานิ อกตานิ จ ฯ ๕๐ ฯ ที่ตนทําหรือยังไม่ทําเท่านั้น 
   
๘) ยถาปิ รุจิรํ ปุปฺผํ  ๘) วาจาสุภาสิต 
วณฺณวนิตํ อคนฺธกํ  ของผู้ทําไม่ได้ตามพูด 
เอวํ สุภาสิตา วาจา  ย่อมไม่มีประโยขน์อะไร 
อผลา โหติ อกุพฺพโต ฯ ๕๑ ฯ ดุจดอกไม้สีสวย แต่ไร้กลิ่น 
 
๙) ยถาปิ รุจิรํ ปุปฺผํ  ๙) วาจาสุภาษิต 
วณฺณวนฺตํ สคนฺธกํ  ของผู้ทําได้ตามพูด 



 

๔๔ 
 

เอวํ สุภาสิตา วาจา  ย่อมอํานวยผลดี 
สผลา โหติ สุกุพฺพโต ฯ ๕๒ ฯ ดุจดอกไม้สีสวยและมีกลิ่นหอม 
๑๐) ยถาปิ ปุปฺผราสิมฺหา  ๑๐) เมื่อเกิดมาแล้วจะต้องตาย 
กยิรา มาลาคุเณ พหู  ก็ควรสร้างบุญกุศลไว้ให้มาก 
เอวํ ชาเตน มจฺเจน  เหมือนนายมาลาการร้อยพวงมาลัย 
กตฺตพฺพํ กุสลํ พหุ ฯ ๕๓ ฯ เป็นจํานวนมากจากกองดอกไม้ 
 
๑๑) น ปุปฺผคนโธ ปฏิวาตเมต ิ ๑๑) กลิ่นปุปผชาติ ก้หอมทวนลมไม่ได้ 
น จนฺทนํ ตครมลฺลิกา วา  กลิ่นจันทน์ กฤษณา หรือดอกมะลิ 
สตํฺจ คนฺโธ ปฏิวาตเมติ  ก็หอมทวนลมไม่ได้ 
สพฺพา ทิสา สปฺปุริโส ปวายติ ฯ ๕๔ ฯ แต่กลิ่นสัตบุรุษ หอมทวนลมไม่ได้ 
   สัตบุรุษ ย่อมหอมฟุ้งขจรไปทั่วทุกทิศ 
 
๑๒) จนฺทนํ ตครํ วาปิ  ๑๒) กลิ่นศีล หอมยิ่งกว่า 
อุปฺปลํ อถ วสฺสิกี  ของหอมเหล่านี้ คือ 
เอเตสํ คนฺธชาตานํ  จันทน์ กฤษณา 
สีลคนฺดธ อนุตฺตโร ฯ ๕๕ ฯ ดอกอุบล และ กะลําพัก 
 
๑๓) อปฺปมตฺโต อยํ คนฺโธ  ๑๓) กฤษณา หรือจันทน์ มีกลิ่นหอมน้อยนัก 
ยายํ ตครจนฺทนี  แต่กลิ่นหอมของท่านผู้ทรงศีลประเสริฐนัก 
โย จ สีลวตํ คนฺโธ  หอมฟุ้งกระท่ังถึงทวยเทพยดา 
วาติ เทเวสุ อุตฺตโม ฯ ๕๖ ฯ  
 
๑๔) เตสํ สมฺปนฺนสีลานํ  ๑๔) มารย่อมค้นไม่พบวิถีทาง 
อปฺปมาทวิหารินี  ของผู้ทรงศีลผู้อยู่ด้วยความไม่ประมาท 
สมฺมทํฺญา วิมุตฺตานํ  ผู้หลุดพ้นจากอาสวกิเลส เพราะรู้ชอบ 
มาโร มคฺคํ น วินฺทติ ฯ ๕๗ ฯ 
 
๑๕) ยถา สงฺการธานสฺมึ  ๑๕) ดอกบัว มีกลิ่นหอม รื่นรมย์ใจ 
อุชุฌิตสฺมึ มหาปเถ  เกิดบนสิ่งปฏิกูล 
ปทุมํ ตตฺถ ชาเยถ  ที่เขาทิ้งไว้ไกล้ทางใหญ่ ฉ้นใด 
สุจิคนฺธํ มโนรมํ ฯ ๕๘ ฯ 



 

๔๕ 
 

๑๖) เอวํ สงฺการภูเตสุ  ๑๖) ท่ามกลางหมู่ปุถุชน ผู้โง่เขลา 
อนฺธภูเต ปุถุชฺชเน  ผู้เป็นเสมือนสิ่งปฏิกูล 
อติดรจติ ปํฺญาย  พระสาวกของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า 
สมฺมาสมิพุทฺธสาวโก ฯ ๕๙ ฯ ย่อมรุ่งเรืองด้วยป๎ญญา ฉันนั้น 
 
(เสถียรพงษ์ วรรณปก, ๒๕๔๔ : ๕๒–๖๘) 

 
 ดอกไม้ในพุทธธรรม เรื่อง ทานวัตถุ ๑๐ 
 จากการเก็บข้อมูลเกี่ยวกับคติเรื่องดอกไม้ ที่มีปรากฏในเนื้อหาพระไตรปิฎก อรรถ
กถา และหนังสือเอกสารตําราที่เกี่ยวกับ เรื่อง ทานวัตถุ ๑๐ พบว่า การให้ทานด้วยดอกไม้จัดเป็นวัตถุ 
๑ ใน ๑๐ ประการ โดยความหมายของคําว่า ทาน แปลว่า การให้  สิ่งที่ให้ การให้ของที่ควรให้แก่คนที่
ควรให้ เพ่ือประโยชน์แก่เขา การสละให้ป๎นสิ่งของของตนเพ่ือประโยชน์แก่ผู้อ่ืน (พระธรรมปิฎก , 
๒๕๔๓ : ๙๓) ทาน ในอีกความหมายหนึ่ง คือ วัตถุท่ีพึ งให้ ได้แก่ ทานวัตถุ การให้ทานด้วยจิตใจที่ดี
งาม มีจุดมุ่งหมายเพ่ือ บูชา หรือตอบแทนบุญคุณแก่ผู้มีพระคุณ ได้แก่ บิดา มารดา ครูอาจารย์ ญาติ
ผู้ใหญ่ หรือการถวายสิ่งของแก่ พระภิกษุสงฆ์  อีกท้ังยังเพ่ือการสงเคราะห์แก่คนตกทุกข์ได้ยาก หรือ
ให้แก่คนทั่วไปด้วยความเมตตา กรุณา  เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า ไทยทาน ในทางพระ พุทธศาสนา การให้
ทานมีวัตถุประสงค์สําคัญในการช่วยกําจัดเสียซึ่งโลภะ คือความโลภ มัจฉริยะ คือ ความตระหนี่ 
ความเห็นแก่ตัว เพ่ือส่งผลให้เกิดความสะอาด สว่าง และสงบขึ้นภายในจิตใจของมนุษย์  อย่างไรก็ดี 
ทานในพระพุทธศาสนาที่จะมีผลมากนั้น ต้องประกอบไปด้วย ๑.วัตถุสมบัติ ความถึงพร้อมด้วยวัตถุ 
คือ สิ่งที่ให้เป็นสิ่งที่มีประโยชน์แก่ผู้รับตามสมควร ไม่มีโทษ ๒.เจตนสมบัติ ความถึงพร้อมด้วยเจตนา 
คือมีเจตนาดี ตั้งแต่เมื่อก่อนให้ ในขณะที่ให้ และในภายหลังที่ให้แล้ว ๓.ปฏิคาหกสมบัติ ความถึง
พร้อมด้วยผู้รับ หมายถึง ผู้รับต้องเป็นผู้สมควร  อาทิ ผู้ที่ควรอนุเคราะห์ ผู้ที่ควรสงเคราะห์ หรือผู้ที่
ควรบูชา กล่าวโดยสรุป ทานที่พระพุทธเจ้าทรงสรรเสริญต้องมีการเลือกให้ คือ เลือกวัตถุ เลือกเจตนา 
เลือกผู้รับ ให้มีความเหมาะสม ไม่ทําตนให้ลําบาก ซึ่งเป็นหัวข้อธรรมะท่ีพระพุทธองค์ทรงแสดงไว้ใน
ทานกถา (สมเด็จพระญาณสังวร, ๒๕๔๖ : ๓๑) 
 นอกเหนือจากนี้ ทานวัตถุ ยังหมายถึง วัตถุท่ีควรให้เป็นทานแก่ภิกษุ สามเณร ใน
พระพุทธศาสนา มี ๑๐ ประการ ในพระไตรปิฎก  ฉบับบาลีสยามรัฐ  (ภาษาไทย) เล่มที่ ๑๑ พระ
สุตตันตปิฎก เล่มที่ ๓ ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค (๒๕๓๕ : ๒๓๑) ได้แก่ ๑. ภัตตาหาร ๒. น้ํารวมทั้ง
เครื่องดื่ม อันสมควรแก่ สมณะบริโภค ๓. ผ้า เครื่องนุ่งห่ม ๔. ยานพาหนะ ๕. มาลาดอกไม้ ๖. ของ
หอม ๗. เครื่องลูบไล้ ๘. ที่นอน ๙. ที่อยู่อาศัย ๑๐. ประทีป ทั้งนี้ การให้ทานวัตถุ ๑๐ อย่างนี้ย่อมมี
อานิสงส์มาก เพราะเป็นสิ่งที่ให้ประโยชน์อย่างเดียว ไม่มีโทษ ไม่มีพิษภัยแก่ผู้รับ การเลือกของที่จะให้
บัณฑิตสรรเสริญ ด้วยจิตใจที่ดีงาม นอกจากนี้ การให้ทานยังเป็นบุญอย่างหนึ่ง เรียกว่า "ทานมัย" คือ

http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9A%E0%B8%B9%E0%B8%8A%E0%B8%B2
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%AA%E0%B8%87%E0%B8%86%E0%B9%8C
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AD%E0%B8%B2%E0%B8%99%E0%B8%B4%E0%B8%AA%E0%B8%87%E0%B8%AA%E0%B9%8C


 

๔๖ 
 

บุญที่เกิดจากการให้ ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของบุญกิริยาวัตถุ  ๓ หมายถึง ที่ตั้งแห่งการทําบุญ หลักการทํา
ความดี ได้แก่ ทานมัย สีลมัย และภาวนามัย (พระธรรมปิฎก, ๒๕๔๓ : ๑๐๙-๑๑๐) และจัดเป็นสังคห
วัตถ ุ๔ คือเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจกันไว้ได้ ประกอบด้วย ทาน ปิยะวาจา อัตถจริยา และสมานัตตา 
(พระธรรมปิฎก, ๒๕๔๓ : ๑๖๗-๑๖๘) ตลอดจนเป็นบ่อเกิดแห่งบารมีที่เรียกว่า ทานบารมี 
 
 ดอกไม้สัญลักษณ์พระพุทธเจ้า ๕ พระองค์ 
 จากการเก็บข้อมูลเกี่ยวกับ คติความเชื่อเรื่องดอกไม้อันเป็นสัญลักษณ์ของ
พระพุทธเจ้า ๕ พระองค์ ในภัทรกัปที่มีเนื้อหาปรากฏในพ ระไตรปิฎก อรรถกถา กล่าวถึง ในยุคปฐม
กัปมีกอบัวเกิดข้ึนกอแรก อันเป็นสัญลักษณ์แห่งการเกิดข้ึนของกัปใหม่ และจํานวนของดอกบัว ยังมี
ความหมายสัมพันธ์เกี่ยวเนื่องกับจํานวนพระพุทธเจ้าที่จะเกิดข้ึนในกัปนั้น (จารวี มั่นสินธร , ๒๕๔๗ : 
๕๓) พบว่ามีเนื้อความปรากฏอยู่ใน อรรถกถา ทีฆนิกายมหาวรรค  มหาปทานสูตร  สุมังคลวิลาสีนี  ทีฆ
นิกาย มหาวรรควรรณนา อรรถกถามหาปทานสูตร ความว่า 
 

 
 

ภาพดอกไม้สัญลักษณ์พระพุทธเจ้า ๕ พระองค ์

ที่มา : พระพุทธเจ้า ๕ พระองค์, ๒๕๕๖ : http://dhamma-buddhist.blogspot.com 

http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AA%E0%B8%B1%E0%B8%87%E0%B8%84%E0%B8%AB%E0%B8%A7%E0%B8%B1%E0%B8%95%E0%B8%96%E0%B8%B8
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AA%E0%B8%B1%E0%B8%87%E0%B8%84%E0%B8%AB%E0%B8%A7%E0%B8%B1%E0%B8%95%E0%B8%96%E0%B8%B8
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9A%E0%B8%B2%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%B5


 

๔๗ 
 

“...ณ โพธิบัลลังก์นั้น กอบัวกอหนึ่ง  ย่อมเกิดข้ึนเป็นบุพพนิมิตร หากว่าในกัป
นั้นของโพธิบัลลังก์นั้น  พระพุทธเจ้าจักทรงอุบัติ  ดอกบัวย่อมเกิดขึ้น หากไม่
ทรงอุบัติ ดอกบัวจะไม่เกิด . อนึ่ง เมื่อดอกบัวเกิดหากพระพุทธเจ้าองค์หนึ่งจั ก
ทรงอุบัติก็เกิดดอกเดียว. หากพระพุทธเจ้าจักทรงอุบัติ ๒ องค์ ๓ องค์ ๔ องค์ 
๕ องค์ ดอกบัวก็เกิด ๕ ดอก. อนึ่ง ดอกบัวเหล่านั้นเป็นดอกมีช่อติดกันในก้าน
เดียวนั่นเอง. ท้าวสุทธาวาสพรหมทั้งหลายชวนกันว่า ท่านผู้นิรทุกข์ท้ังหลาย 
พวกเรามากันเถิด  จักเห็นบุพนิมิตร แล้ว พากันมายังมหาโพธิบัลลังก์สถาน  ใน
กัปท่ีพระพุทธเจ้าทั้งหลายยังไม่ทรงอุบัติดอกบัวก็ไม่มี . ทวยเทพท้ังหลายเห็น
กอบัวไม่มีดอก ก็มีความเสียใจว่า พ่อคุณเอ๋ย โลกจักมืดมนหนอ  สัตว์ทั้งหลาย
ถูกความมืดครอบงําจักเต็มในอบาย เทวโลก ๖ พรหมโลก ๙ จักว่างเปล่า  
ครั้นเห็นดอกบัวในเวลาบานต่างดีใจว่า เมื่อพระสัพพัญํูโพธิสัตว์ทรงก้าวลงสู่
ครรภ์พระมารดา ประสูติ ตรัสรู้  ยังธรรมจักรให้เป็นไป ทรงกระทํายมก
ปาฏิหาริย์หยั่งลงจากเทวโลก  ทรงปลงอายุสังขารเสด็จดับขันธปรินิพพาน 
พวกเราจักเห็นปาฏิหาริย์ อันทําให้หมื่นจักรวาฬหวั่นไหว และอบายทั้ง ๔ จัก
เสื่อมโทรม เทวโลก ๖ พรหมโลก ๙ จักบริบูรณ์พากันเปล่งอุทานไปสู่พรหม
โลกของตนของตน. อนึ่ง ดอกบัว ๕ ดอกเกิดขึ้นแล้วในกัปนี.้ แม้ท้าวสุทธาวาส
พรหมทั้งหลาย  ครั้นเห็นดอกบัวเหล่านั้นก็รู้ความนี้ว่า พระพุทธเจ้า ๔ 
พระองค์ทรงอุบัติแล้ว  องค์ท่ี ๕ จักทรงอุบัติต่อไปดังนี้ ด้ว ยอานุภาพแห่ง
นิมิตรเหล่านั้น เพราะเหตุนั้น  ท่านจึงกล่าวว่า ข้อนั้นเป็นการปรากฏแม้แก่
ผู้อื่น ดังนี้...” 
 

 การสักการบูชาพระพุทธเจ้าด้วยดอกไม้ท่ีปรากฏในพระไตรปิฎก 
  จากการเก็บข้อมูลเกี่ยวกับ คติความเชื่อเรื่องการสักการบูชาพระพุทธเจ้าด้วยดอกไม้
ที่ปรากฏในพระไตรปิ ฎก อรรถกถา พบว่า มีเนื้อหาการสักการบูชาพระพุทธเจ้าด้วยดอกไม้ของพระ
โพธิสัตว์ ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก และอุบาสิกา มีรายละเอียดเรียงตามลําดับดังนี้ 
 
 ๑)    การสักการบูชาพระพุทธเจ้าด้วยดอกไม้ของพระโพธิสัตว์ 
 จากการเก็บข้อมูลเกี่ยวกับประวัติความเป็นมา และคติความเชื่ อเรื่อง
การสักการบูชาพระพุทธเจ้าด้วยดอกไม้ที่ปรากฏในพระไตรปิฎก  อรรถกถา พบว่า มีเนื้อหาเกี่ยวกับ
การสักการบูชาพระอดีตพุทธเจ้าด้วยดอกไม้ของพระโพธิสัตว์ซึ่งมีนามว่า สุเมธดาบส เป็นผู้มีจิต
เลื่อมใส นอนทอดกายให้พระพุทธเจ้าทีป๎งกร และเหล่าพระอรหันตสาวกเหยียบดําเนิ นข้ามเลนตม  
โดยตั้งความปรารถนาว่าขอให้ได้สร้างบารมี จนตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าพระองค์หนึ่งในอนาคตกาล 



 

๔๘ 
 

พระทีป๎งกรพุทธเจ้าได้ทรงมีพุทธพยากรณ์ว่า ภายภาคหน้าเป็นเวลา ๔ อสงไขย แสนมหากัป สุเมธ
ดาบสจักได้ตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า พระนามว่า พระโคดมสัมมาสัมพุทธเจ้า  ส่วนนางสุมิตตา
กุมารี เมื่อได้สดับฟ๎งพุทธพยากรณ์ดังนั้น จึงได้นําดอกบัว ๘ ดอกท่ีตนนํามา แบ่งให้กับสุเมธดาบส ๕ 
ดอก เพ่ือบูชาพระพุทธเจ้า แล้วตั้งจิตอธิษฐานให้ได้เป็นผู้สร้างบารมีร่วมกับสุเมธดาบสที่ปรารถนา
สร้างบารมี เพื่อไปสู่พุทธภูมิ ภายหลังนางสุมิตตากุมารีได้ มาบังเกิดเป็นพระนางพิมพายโสธรา อัคร
มเหสีของเจ้าชายสิทธัตถะ (www.dhammajak.net วันที่ ๒๑ มีนาคม ๒๕๕๖) ปรากฏเนื้อหาใน
พระไตรปิฎก เล่มที่ ๓๓ พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ ๒๕ ขุททกนิกาย อปทาน ภาค ๒ -พุทธวังสะ-จริยา
ปิฎก ยโสธราเถริยาปทานที่ ๘ ดังนี้ 
 

“...พระมหาวีรเจ้าพระนามว่าทีป๎งกร ผู้เป็นนายกของโลก เสด็จอุบัติขึ้นแล้ว 
ประชาชนในป๎จจันตประเทศ มีจิตใจยินดีนิมนต์พระตถาคตเจ้าแล้ว ช่วยกัน
แผ้วถางหนทางสําหรับเป็นที่เสด็จพระพุทธดําเนิน ณ กาลครั้งนั้น พระองค์
เป็นพราหมณ์นามว่าสุเมธ ตกแต่งหนทางยาว เพื่อพระสุคตเจ้าผู้ทรงเห็นธรรม
ทั้งปวง หม่อมฉันมีสมภพในสกุลพราหมณ์ เป็นหญิงสาวมีนามว่าสุมิตตาเข้า
ไปสู่สมาคม ถือดอกบัวไป ๘ กํา เพ่ือบูชาพระศาสดาแต่ได้ถวายพระองค์ผู้เป็น
ฤาษีอุดม ในท่ามกลางประชุมชน ครั้งนั้น  หม่อมฉันได้เห็นพระองค์ประกอบ
สุภกิจอยู่น าน มีความกรุณา เมื่อฤาษีนั้นเดินเลยไปแล้วยังดึงใจหม่อมฉันให้
นิยม จึงได้สําคัญว่าชีวิตของเรามีผล ครั้งนั้น หม่อมฉันเห็นความพยายามของ
พระองค์นั้นมีผลจึงได้ถวายดอกบัวแก่พระองค์ผู้เป็นฤาษี ด้วยบุญที่ทํามาก่อน
แม้จิตของหม่อมฉันก็เลื่อมใสในพระสัมพุทธเจ้า หม่อมฉันยิ่ งมีจิตเลื่อมใสใน
พระองค์ผู้เป็นฤาษีมีมนัสสูง มิได้เห็นสิ่งอ่ืนที่ควรถวายจึงได้ถวายดอกบัวแก่
พระองค์ผู้เป็นฤาษีพร้อมด้วยกล่าวว่า ข้าแต่พระฤาษี ดอกบัว ๕ กํา จงมีแก่
ท่าน ดอกบัว ๓ กํา จงมีแก่ดิฉันข้าแต่ท่านพระฤาษีดอกบัวเหล่านั้นจงมีเสมอ
กับด้วยท่านนั้น เพื่อประโยชน์แก่โพธิญาณของท่าน. สุเมธฤาษีรับดอกบัว แล้ว
บูชาพระพุทธทีป๎งกร ผู้แสวงหาคุณธรรมใหญ่ มีบริวาร ยศมาก เสด็จดําเนิน
มาในท่ามกลางประชุมชน เพื่อประโยชน์แก่โพธิญาณ พระมหามุนีมหาวีรเจ้า
ทีป๎งกร ทอดพระเนตรเห็นสุเมธฤาษีผู้มีมนัสสูงแล้ว ทรงพยากรณ์ในท่ามกลาง
ประชุมชนข้าแต่พระมหามุนีในกัปอันประมาณมิได้แต่กัปนี้...” 
 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙ : ๕๐๑-๕๐๓)   
 



 

๔๙ 
 

 
 

สุเมธดาบส นอนทอดกายให้พระพุทธเจ้าทีป๎งกรและเหล่าพระอรหันตสาวกเหยียบดําเนินข้ามเลนตม 
ที่มา : ภาพพุทธประวัติ, ๒๕๕๖: http://www.dhammajak.net 

 
 ๒)   การสักการบูชาพระพุทธเจ้าด้วยดอกไม้ของภิกษุ 
 จากการเก็บข้อมูลเกี่ยวกับประวัติความเป็นมา และคติความเชื่อเรื่อง
การสักการบูชาพระพุทธเจ้าด้วยดอกไม้ที่ปรากฏในพระไตรปิฎก  อรรถกถา พบว่า มีเนื้อหาเกี่ยวกับ
การสักการบูชาพระพุทธเจ้า และพระอดีตพุทธเจ้าด้วยดอกไม้ของภิกษุอยู่เป็นจํานวนมาก ปร ากฏ
เนื้อหาในพระไตรปิฎก เล่ม ๓๒ พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ ๒๔ ขุททกนิกาย อปทาน  ภาค ๑ ซึ่งมี
จํานวน ๑๑๔ คาถา และพระไตรปิฎก เล่มที่ ๓๓ พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ ๒๕ ขุททกนิกาย อปทาน 
ภาค ๒ -พุทธวังสะ-จริยาปิฎก ซึ่งมีจํานวน ๒๓ คาถา รวมเป็น ๑๓๗ คาถา เรียงตามลําดับดังนี้  

(๑) กณิการฉทนิยเถราปทานที่ ๕ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยร่มดอกกรรณิการ์ 
(๒) กณิการปุปผิยเถราปทานที่ ๑ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกกรรณิการ์ 
(๓) กทัมพปุปผิยเถราปทานที่ ๖ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกกระทุ่ม 
(๔) กักการุปุปผิยเถราปทานที่ ๒ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกฟ๎กทิพย์ 
(๕) กักการุปูชกเถราปทานที่ ๔ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกฟ๎กทิพย์ 
(๖) กิงกณิกปุปผิยเถราปทานที่ ๓ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกหงอนไก่ 
(๗) กิงสุกปูชกเถราปทานที่ ๓ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกทองกวาว 
(๘) กุฏชปุปผิยเถราปทานที่ ๑ ว่าด้วยผลแห่งพุทธบูชา (ดอกโมกหลวง) 
(๙) กุมุทมาลิยเถราปทานที่ ๑ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกบัวโกมุท 
(๑๐) กุมุทมาลิยเถราปทานที่ ๑๐ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยพวงโกมุท 
(๑๑) เกสรปุปผิยเถราปทานที่ ๔ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกบัว ๓ ดอก 



 

๕๐ 
 

(๑๒) โกตุมพริยเถราปทานที่ ๓ ว่าด้วยผลแห่งพุทธบูชา (ดอกไม้ ๗ ดอก) 
(๑๓)  โกรัณฑปุปผิยเถราปทานที่ ๘ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกหงอนไก่พร้อมทั้งราก 
(๑๔)  คันธปุปผิยเถราปทานที่ ๙ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาดอกไม้ต่างๆ 
(๑๕)  คิริเนลมุฏฐิปูชกเถราปทานที่ ๘ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกไม้ 
(๑๖)  จังโกฏกิยเถราปทานที่ ๓ ว่าด้วยผลแห่งการถวายผอบดอกไม้ 
(๑๗)  จัมปกปุปผิยเถราปทานที่ ๖ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกจําปา 
(๑๘)  จัมปกปุปผิยเถราปทานที่ ๖ ว่าด้วยผลแห่งพุทธบูชา (ดอกจําปา ๗ ดอก) 
(๑๙)  จัมปกปุปผิยเถราปานที่ ๔ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกจําปา 
(๒๐) จิตกปูชกเถราปทานที่ ๖ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาควันดนตรีและดอกไม้ 
(๒๑) จิตกปูชกเถราปทานที่ ๑ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกไม้ต่างๆ 
(๒๒) จิตกปชูกเถราปทานที่ ๗ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกรัง 
(๒๓) จุนทเถราปทานที่ ๑๐ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกไม้ 
(๒๔) ตมาลปุปผิยเถราปทานที่ ๑ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกคูณ 
(๒๕) ติกรรณิปุปผิยเถราปทานที่ ๘ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกเจต 
(๒๖) ติกัณฑิปุปผิยเถราปทานที่ ๙ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกคล้า 
(๒๗) ติณสูลกเถราปทานที่ ๗ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกมะลิซ้อน 
(๒๘) ติมิรปุปผิยเถราปทานที่ ๙ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกดีหมี 
(๒๙) ติวัณฏิปุปผิยเถราปทานที่ ๑๐ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกไม้ต่างๆ 
(๓๐)   ตีณิกิงกณิปูชกเถราปทานที่ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกหงอนไก่ ๓ ดอก 
(๓๑)   ตีณุปลมาลิยเถราปทานที่ ๒ ว่าด้วยผลแห่งการโปรยดอกอุบล ๓ ดอก 
(๓๒) ตีณุปลมาลิยเถราปทานที่ ๓ ว่าด้วยผลแห่งการโปรยดอกอุบล ๓ ดอก 
(๓๓) นฬินเกสริยเถราปทานที่ ๓ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกบัว 
(๓๔) นาคเกสริยเถราปทานที่ ๒ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกบุนนาค 
(๓๕) นาคปุปผิยเถราปทานที่ ๘ ว่าด้วยผลแห่งการโปรยดอกสารภีที่ทางเสด็จ 
(๓๖)   นาลิปุปผิยเถราปทานที่ ๙ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกบัว ๗ ดอก 
(๓๗) นิคคุณฑิปุปผิยเถราปทานที่ ๕ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกยางทราย 
(๓๘) ปทปูชกเถราปทานที่ ๔ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกมะลิ 
(๓๙)   ปทุมกูฏาคาริกเถราปทานที่ ๕ ว่าด้วยผลแห่งการทําพุทธบูชา(ดอกปทุม) 
(๔๐)   ปทุมเกสริยเถราปทานที่ ๑ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยการโปรยเกสรดอกบัว 
(๔๑)   ปทุมเถราปทานที่ ๙ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกปทุมพร้อมด้วยธง 



 

๕๑ 
 

(๔๒) ปทุมปูชกเถราปทานท่ี ๑๐ ว่าด้วยผลแห่งพุทธบูชา(ดอกบัว) 
(๔๓) ป๎จจาคมนิยเถราปทานที่ ๓ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกสาหร่าย 
(๔๔) ป๎ญจหัตถยเถราปทานที่ ๕ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกบัว ๕ กํา 
(๔๕) ป๎ญจหัตถิยเถราปทานที่ ๔ ว่าด้วยผลแห่งพุทธบูชา(ดอกอุบล ๕ ดอก) 
(๔๖)   ป๎ตติปุปผิยเถราปทานท่ี ๔ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกประดู่ 
(๔๗) ปาฏลิปุปผิยเถราปทานที่ ๒ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกแคฝอย ๓ ดอก 
(๔๘) ปิณโฑภารทวาชเถราปทานที่ ๑๐ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกปทุม 
(๔๙)  ปิยาลปุปผิยเถราปทานที่ ๗ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกมะหาด 
(๕๐)  ปุณฑรีกเถราปทานที่ ๙  ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกบัวขาว 
(๕๑)  ปุนนาคปุปผิยเถราปทานที่ ๙ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกบุนนาค 
(๕๒) ปุนนาคปุปผิยเถราปทานที่ ๓ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกบุนนาค 
(๕๓) ปุปผจังโกฏิยเถราปทานที่ ๑๐ ว่าด้วยผลแห่งการถวายผอบดอกอังกาบ 
(๕๔) ปุปผฉทนิยเถราปทานที่ ๔ ว่าด้วยผลแห่งการโปรยดอกไม้เป็นหลังคา 
(๕๕) ปุปผฉัตติยเถราปทานที่ ๙ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยฉัตรดอกบัว 
(๕๖)  ปุปผถูปิยเถราปทานที่ ๒ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยสถูปดอกไม้ 
(๕๗) ปุปผธารกเถราปทานที่ ๒ ว่าด้วยผลแห่งการยกดอกไม้ข้ึนบูชา 
(๕๘) ปุปผาสนทายกเถราปทานที่ ๕ ว่าด้วยผลแห่งการถวายอาสนะดอกไม้ 
(๕๙)  พันธุชีวกเถราปทานที่ ๒ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกชะบา 
(๖๐)  พันธุชีวกเถราปทานที่ ๑ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยพวงมาลัยดอกชะบา 
(๖๑)  พิมพิชาลปุปผิยเถราปทานที่ ๙ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกมะกล่ําหลวง 
(๖๒) มฆวปุปผิยเถราปทานที่ ๕ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกดีหมี 
(๖๓)  มัคคทัตติกเถราปทานที่ ๖ ว่าด้วยผลแห่งการโปรยดอกไม้ 
(๖๔)  มัญชริปูชกเถราปทานที่ ๗ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกไม้ต่างๆ 
(๖๕) มันทารวปุปผปูชกเถราปทานที่ ๕ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกมนทาวัน 
(๖๖)  มันทารวิยเถราปทานที่ ๑ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกมนทารพ 
(๖๗) มันทารวิยเถราปทานที่ ๑ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกมนทารพ 
(๖๘)  มุฏฐิปุปผิยเถราปทานที่ ๕ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกมะลิ 
(๖๙)  ยุธิกปุปผิยเถราปทานที่ ๗ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกเข็ม 
(๗๐)  ยูถิกปุปผิยเถราปทานที่ ๑๐ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกคัดเค้า 
(๗๑)  รัตติยปุปผิยเถราปทานที่ ๓ ว่าด้วยผลการถวายดอกอัญชัญ 



 

๕๒ 
 

(๗๒) เรณุปูชกเถราปทานที่ ๑๐ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาดอกกระถินพิมาน 
(๗๓) วกุลปุปผิยเถราปทานที่ ๖ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกพิกุล 
(๗๔) วฏังสกิยเถราปทานที่ ๙ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยพวงมาลัย 
(๗๕) วิรวิปุปผิยเถราปทานที่ ๔  ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกท้าวยายม่อม 
(๗๖) สมุนเถราปทานที่ ๙ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกมะลิ 
(๗๗) สรรพคันธิยเถราปทานที่ ๒ ว่าด้วยผลแห่งการถวายของหอมและดอกไม้ 
(๗๘) สลฬปุปผิกเถราปทานที่ ๘ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกสน 
(๗๙)  สลฬปุปผิยเถราปทานที่ ๑๐ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกช้างน้าว 
(๘๐)  สลฬมัณฑปิยเถราปทานที่ ๘ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกสน 
(๘๑)  สลฬมาลิยเถราปทานที่ ๗ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกไม้พร้อมทั้งข้ัว 
(๘๒) สัตตปทุมิยเถราปทานที่ ๔ ว่าด้วยผลแห่งพุทธบูชา(ดอกปทุม) 
(๘๓) สัตตป๎ณณิยเถราปทานที่ ๕ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยต้นตีนเป็ด 
(๘๔) สัตตปาฏลิยเถราปทานที่ ๕ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกแคฝอย 
(๘๕) สัตตสัตตลิปุปผปูชกเถราปทานที่ ๘ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกมะลิ 
(๘๖)   สาลาทารกเถราปทานที่ ๙ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกรัง 
(๘๗) สาลปุปผิยเถราปทานที่ ๓ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกสาละ 
(๘๘) สีหาสนทายกเถราปทานที่ ๕ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาของหอมและดอกไม้ 
(๘๙)  สุกตาเวฬิยเถราปทานที่ ๙ ว่าด้วยผลแห่งการถวายพวงมาลัย 
(๙๐)  สุทัสสนเถราปทานที่ ๒ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกไม้เกต 
(๙๑)  สมุนเถราปทานที่ ๙ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกมะลิ 
(๙๒) สุมนทามิยเถราปทานที่ ๙ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยพวงดอกมะลิ 
(๙๓)  สุมนาเวฬิยเถราปทานที่ ๘ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยพวงมาลัยดอกมะลิ 
(๙๔)  สุวรรณปุปผิยเถราปทานที่ ๕ ว่าด้วยผลแห่งการโปรยดอกไม้ทอง ๔ ดอก 
(๙๕)  เสเรยยเถราปทานที่ ๑ ว่าด้วยผลแห่งการควันดอกไม้ซึก 
(๙๖)  โสปากเถราปทาน ที่ ๙ ว่าด้วยผลแห่งการถวายอาสนะดอกไม้ 
(๙๗)  อโสกปูชกเถราปทานที่ ๔ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกอโศก 
(๙๘)  อัคคปุปผิยเถราปทานที่ ๑๐ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกคันทรง 
(๙๙) อังโกลกเถราปทานที่ ๕ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกปรู 
(๑๐๐) อังโกลปุปผิยเถราปทานที่ ๕ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกปรู 
(๑๐๑) อากาสุกขิปิยเถราปทานที่ ๑ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกบัว 



 

๕๓ 
 

(๑๐๒) อาโปปุปผิยเถราปทานที่ ๒ ว่าด้วยผลแห่งการโปรยดอกไม้บูชา 
(๑๐๓) อุกขิตตปทุมิยเถราปทานที่ ๑๐ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกปทุมดอกเดียว 
(๑๐๔) อุททาลกปุปผิยเถราปทานที่ ๗ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกคูน 
(๑๐๕) อุททาลทายกเถราปทานท่ี ๑๐ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกคูน 
(๑๐๖) อุเทนเถราปทานที่ ๑๐ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกบัวบาน 
(๑๐๗) อุปลหัตถิยเถราปทานที่ ๓ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกอุบลกํามือหนึ่ง 
(๑๐๘) อุปเสนวังคันตปุตตเถราปทานที่ ๗ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกกัณณิการ์ 
(๑๐๙) อุมมาปุปผิยเถราปทานที่ ๕ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาดอกผักตบ 
(๑๑๐) อุมมาปุปผิยเถราปทานที่ ๑ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกผักตบ 
(๑๑๑) เอกจัมปกปุปผิยเถราปทานที่ ๘ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกจําปา 
(๑๑๒) เอกจาริยเถราปทานที่ ๙ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกมนทารพ 
(๑๑๓) เอกปทุมิยเถราปทานที่ ๑ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาพระพุทธเจ้าด้วยดอกบัว 
(๑๑๔) ตีณิกิงกณิปุปผิยเถราปทานที่ ๑ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกกระดึงทอง 
(๑๑๕) กิงสุกปุปผิยเถราปทานที่ ๔ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกทองกวาว 
(๑๑๖) กุฏชปุปผิยเถราปทานที่ ๗ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกอัญชันเขียว 
(๑๑๗) โกรัณฑปุปผิยเถราปทานที่ ๓ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกหงอนไก่ 
(๑๑๘) โกรัณฑปุปผิยเถราปทานที่ ๕ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกหงอนไก่ 
(๑๑๙) คิริเนลปูชกเถราปทานที่ ๗ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกอัญชันเขียว 
(๑๒๐) คิริปุนนาคิยเถราปทานที่ ๗ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกบุนนาคบูชา 
(๑๒๑) จันทนมาลิยเถราปทานที่ ๕ ว่าด้วยผลแห่งการถวายแก่นจันทน์และดอกรัง 
(๑๒๒) ชาติปุปผิยเถราปทานที่ ๘ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกมะลิ 
(๑๒๓) ติณสูลกฉาทนิยเถราปทานที่ ๓ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกมะลิซ้อนเป็นพุทธ

บูชา 
(๑๒๔) ตีณิกณิการปุปผิยเถราปทานที่ ๑ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกกรรณิการ์ 
(๑๒๕) นฬมาลิยเถราปทานที่ ๑ ว่าด้วยผลแห่งการถวายพวงดอกอ้อ 
(๑๒๖) นาคปุปผิยเถราปทานที่ ๔ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกกากะทิง 
(๑๒๗) ปทุมธาริยเถราปทานที่ ๑๐ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกบัว 
(๑๒๘) วนโกรัณฑิยเถราปทานที่ ๖ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกหางช้าง 
(๑๒๙) สัตตกทัมพปุปผิยเถราปทานที่ ๔ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกกระทุ่ม ๗ ดอก 
(๑๓๐) สัตติป๎ณณิยเถราปทานที่ ๙ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกสัตตบรรณ 



 

๕๔ 
 

(๑๓๑) สาลกุสุมิยเถราปทานท่ี ๑ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกสาละ 
(๑๓๒) สาลมัณฑปียเถราปทานท่ี ๑๐ ว่าด้วยผลแห่งการสร้างมณฑปดอกรังเป็นพุทธ

บูชา 
(๑๓๓) อัชชุนปุปผิยเถราปทานที่ ๖ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกรกฟ้าขาว 
(๑๓๔) อัมพาฏกิยเถราปทานที่ ๖ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกมะกอก 
(๑๓๕) อุจฉังคปุปผิยเถราปทานที่ ๗ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกไม้หนึ่งพก 
(๑๓๖) อุมมาปุปผิยเถราปทานที่ ๕ ว่าด้วยผลแห่งการบูชาด้วยดอกผักตบ 

 
 นอกจากนั้น ผู้วิจัยยังพบว่ามีเนื้อหาเรื่องการสักการบูชาพระพุทธเจ้าด้วย
ดอกไม้ของภิกษุ ปรากฏใน อรรถกถา อีกส่วนหนึ่ง จึงได้คัดเลือกมาเป็นตัวอย่างจํานวน  ๓ เรื่องได้แก่ 
เรื่อง พระปิณโฑลภารทวาชเถระ พระสาลทายกเถระ และ พระอัชชุนเถระ โดยมีเนื้อหาเรียงลําดั บ
ดังนี้  

(๑) พระปิณโฑลภารทวาชเถระ  
พระปิณโฑลภารทวาชเถระ ภิกษุสาวกผู้เลิศด้านบันลือสีหนาท 

เป็นเลิศในการประกาศธรรม  ในอดีตของท่านนั้น ท่านเคยเกิดในยุคสมัยของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า 
พระนามว่า ปทุมุตตระ พระปิณโฑลภารทวาชะบังเกิดเป็นราชสีห์ อาศัยอยู่เชิงเขา วันหนึ่ง พระ
สัมมาสัมพุทธเจ้าทรงตรวจดูสัตวโลกด้วยธรรมจักษุ ทรงทอดพระเนตรเห็นพญาราชสีห์เข้ามาปรากฏ
ในข่ายพระญาณอันบริสุทธิ์ จึงเสด็จไปบิณฑบาตในกรุงสาวัตถี หลังจากท่ีเสวยภัตตาหารเสร็จ ก็เสด็จ
มายังถ้ําของพญาราชสีห์ซึ่งกําลังออกหาอาหาร แล้วทรงประทับนั่งคู้บัลลังก์กลางอากาศ ทร งเข้านิโรธ
สมาบัติ รอคอยการกลับมา  พญาราชสีห์ได้เหยื่อและกลับมายังถํ้า เห็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้าประทับ
นั่งเข้านิโรธสมาบัติอยู่ภายในถ้ํา จึงคิดว่า "ในป่าแห่งนี้ ไม่มีสัตว์อ่ืนที่มีความสามารถจะมานั่งกลาง
อากาศในที่อยู่ของเราได้ บุรุษนี้ช่างยิ่งใหญ่จริงหนอ กล้ามานั่ งขัดสมาธิภายในถ้ําของเรา และมีรัศมี
กายสว่างไสวแผ่ออกไปโดยรอบ เราไม่เคยเห็นสิ่งที่น่าอัศจรรย์ถึงเพียงนี้ บุรุษผู้นี้คงเป็นมหาบุรุษ ควร
ถวายการสักการบูชา " เมื่อคิดดังนั้นแล้ว จึงนําดอกไม้ชนิดต่างๆ ทั้งท่ีเกิดในน้ําและที่เกิดบนบก มาปู
ลาดเป็นอาสนะดอกไม้ ตั้งแต่พ้ืนจนถึงท่ีพระพุทธองค์ประทับนั่ง และนมัสการพระพุทธองค์อยู่ตรงนั้น 
ด้วยจิตเลื่อมใสจนกระท่ังถึงสว่าง  ครั้นรุ่งเช้าวันใหม่ พญาราชสีห์ก็นําดอกไม้เก่าของเมื่อวานออกไป 
และหาดอกไม้ใหม่มาปูเป็นอาสนะอีก เกิดปิติโสมนัสแรงกล้าปูลาดอาสนะถวายพระพุทธเจ้าอย่างนี้อยู่
ถึง ๗ วัน ในระหว่างที่ทําหน้าที่อารักขาพระพุทธเจ้าอยู่นั้น พญาราชสีห์จะบันลือสีหนาท ๓ เวลา คือ 
เช้า กลางวันและเย็น เป็นการขับไล่สัตว์ร้ายทั้งหลายไม่ให้มารบกวนพระพุทธองค์ (ป๎ญญา ใช้บางยาง , 
๒๕๕๔ : ๗๙๕) ปรากฏเนื้อหาใน อรรถกถา ขุททกนิกาย เถรคาถา ทุกนิบาต วรรคที่  ๑ ปิณโฑลภาร
ทวาชเถรคาถา ความว่า 



 

๕๕ 
 

           “...พระเถระนี้เกิดในกําเนิดราชสีห์  ในกาลของพระผู้มีพระภาคเจ้า
พระนามว่าปทุมุตตระ อยู่ในถ้ําแห่งภูเขา. พระผู้มีพระภาคเจ้าเสด็จเข้าไปสู่ถ้ํา
เป็นที่นอน  ในเวลาที่ราชสีห์หลีกออกไปหากิน เพื่อจะทรงอนุเคราะห์เขา  
ประทับนั่งเข้านิโรธสมาบัติแล้ว. ราชสีห์คาบเอาเหยื่อกลับมา  เห็นพระผู้มีพระ
ภาคเจ้าที่ประตูถ้ํา เป็นผู้ร่าเริงยินดี  กระทําการบูชาด้วยดอกไม้ที่เกิดในน้ํา
และดอกไม้ที่เ กิดบนบก ทําใจให้เลื่อมใส  บันลือสีหนาทในเวลาทั้ง ๓ เพ่ือให้
สัตว์ร้ายในป่าหนีไป  เพ่ือถวายอารักขาพระผู้มีพระภาคเจ้า ได้ยืนเฝ้าอยู่โดยมี
พุทธานุสติเป็นอารมณ์ มันบูชาพระผู้มีพระภาคเจ้าตลอด ๗ วันเหมือนอย่างที่
บูชาในวันแรก...”                     
       

(๒) พระสาลทายกเถระ  
พระสาลทายกเถระ ในอดีตของท่านนั้น ถือกําเนิดเป็นราชสีห์ อยู่ใน

ป่าหิมพานต์  ในสมัยพระพุทธเจ้าสิขี  คราวหนึ่งพระพุทธเจ้าสิขีได้เสด็จไปยังป่าหิมพานต์เพ่ือทรง
อนุเคราะห์แก่เขา  ราชสีห์นั้นพอได้เห็นพระผู้มีพระภาคเจ้าเสด็จเข้าไปหา ก็เกิดมีใจเลื่อมใส  จึงไปหัก
กิ่งไม้ แล้วเลือกเก็บเอาแต่เฉพาะดอกสาละพร้อมทั้งดอกกรรณิการ์เพ่ือมาสักการบูชาพระผู้มี
พระพุทธเจ้า  ปรากฏเนื้อหาใน อรรถกถา ขุททกนิกาย อปทาน ภาค ๑ เถราปทาน ๑๔ โสภิตวรรค 
สาลทายกเถราปทานที ่๙ ความว่า 

 
“...แม้พระเถระรูปนี้ก็ได้เคยบําเพ็ญกุศลมาแล้วในพระพุทธเจ้าพระองค์ก่อน ๆ 
ทุกๆ ภพนั้นจะสั่งสมแต่กุศลกรรมไว้เป็นประจําเสมอ แต่เพราะถูกกรรม
บางอย่างตัดรอน จึงได้บังเกิดในกําเนิดราชสีห์อยู่ในป่าหิมวันต์มีราชสีห์หลาย
ตัวเป็นบริวาร. ในคราวนั้น พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงพระนามว่า สิขี ได้เสด็จไป
ยังป่าหิมวันต์เพื่อทรงอนุเคราะห์แก่เขา  ราชสีห์นั้นพอได้เห็นพระผู้มีพระภาค
เจ้าเสด็จเข้าไปหา ก็มีใจเลื่อมใส หักก่ิงไม้แล้วเลือกเก็บเอาแต่ดอกสาละพร้อม
ทั้งดอกกรรณิการ์มาบูชาแล้ว. พระผู้มีพระภาคเจ้ าได้ทรงกระทําอนุโมทนาแก่
เขาแล้ว. ด้วยบุญนั้น เขาจึงได้ท่องเที่ยวไปในเทวโลกและมนุษยโลก  ได้เสวย
สมบัติในโลกทั้งสองเสร็จแล้ว . ในพุทธุปบาทกาลนี้ เขาได้บังเกิดในเรือนมี
ตระกูลแห่งหนึ่ง  บรรลุนิติภาวะแล้ว เลื่อมใสในพระศาสดา  บวชแล้วได้บรรลุ
พระอรหัตแล้ว ระลึกถึงบุพกรรมของตนได้เกิดความโสมนัสใจ เมื่อจะประกาศ
ถึงเรื่องราวที่ตนเคยได้ประพฤติมาแล้วในกาลก่อน...” 
 
 

http://www.84000.org/tipitaka/attha/v.php?B=33&A=7720&Z=7777
http://www.84000.org/tipitaka/attha/v.php?B=33&A=8243&Z=8293


 

๕๖ 
 

(๓) พระอัชชุนเถระ 
  พระอัชชุนเถระ ในอดีตของท่าน กําเนิดเป็นราชสีห์ ในกาลของพระ
ผู้มีพระภาคเจ้าทรงพระนามว่า วิป๎สสี วันหนึ่ง เห็นพระศาสดาประทับนั่ง ณ โคนไม้ต้นหนึ่งในป่า เกิด
ความคิดว่า พระศาสดาพระองค์นี้แลเป็นผู้สูงสุดกว่าสัตว์ทั้งปวง บังเกิดจิตเลื่อมใส  จึงหักกิ่งรังที่มีดอก
บานสะพรั่งแล้วนํามาบูชาพระพุทธเจ้า ปรากฏเนื้อหาในอรรถกถา ขุททกนิกาย เถรคาถา เอกกนิบาต 
วรรคที่ ๙ อรรถกถาอัชชุนเถรคาถา  ความว่า 
 

“...แม้พระเถระนี้ก็เป็นผู้มีอธิการอันกระทําแล้วในพระพุทธเจ้าองค์ก่อนๆ สั่ง
สมกุศลอันเป็นอุปนิสัยแห่งพระนิพพานไว้ในภพนั้นๆ บังเกิดในกําเนิดราชสีห์  
ในกาลของพระผู้มีพระภาคเจ้ าทรงพระนามว่า วิป๎สสี. วันหนึ่งเห็นพระศาสดา
ประทับนั่ง ณ โคนไม้ต้นหนึ่งในป่า คิดว่า พระศาสดาพระองค์นี้แลเป็นผู้สูงสุด
กว่าสัตว์ทั้งปวง เป็นบุรุษผู้สีหะในกาลนี้  ดังนี้แล้วเป็นผู้มีใจเลื่อมใส  หักก่ิงรังที่
มีดอกบานสะพรั่งแล้วบูชาพระศาสดา…” 
 

๓)    การสักการบูชาพระพุทธเจ้าด้วยดอกไม้ของภิกษุณี 
  จากการเก็บข้อมูลเกี่ยวกับประวัติความเป็นมา และคติความเชื่อเรื่อง
การสักการบูชาพระพุทธเจ้าด้วยดอกไม้ที่ปรากฏใ นพระไตรปิฎก อรรถกถา พบว่า มีเนื้อหาเกี่ยวกับ
การสักการบูชาพระพุทธเจ้า และพระอดีตพุทธเจ้าด้วยดอกไม้ของภิกษุณี  ปรากฏเนื้อหาใน
พระไตรปิฎก เล่มที่ ๓๓ พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ ๒๕ ขุททกนิกาย อปทาน ภาค ๒ -พุทธวังสะ-จริยา
ปิฎก ซึ่งมีจํานวน ๕ คาถา เรียงตามลําดับดังนี้ 
 

(๑) นฬมาลิกาเถริยาปทานที่ ๕ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกอ้อบูชาพระ 
(๒) นฬมาลิกาเถริยาปทานที่ ๖ ว่าด้วยการถวายดอกอ้อบูชาพระ 
(๓) ยโสธราเถริยาปทานที่ ๘ ว่าด้วยบุพจริยาของพระยโสธราเถรี(ดอกบัว) 
(๔) สลฬปุปผิกาเถริยาปทานที่ ๒ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกช้างน้าว 
(๕) สัตตอุปลมาลิกาเถริยาปทานที่ ๘ ว่าด้วยผลแห่งการถวายดอกอุบล ๗ ดอก 

 
 ๔)    การสักการบูชาพระพุทธเจ้าด้วยดอกไม้ของอุบาสกและอุบาสิกา 
 จากการเก็บข้อมูลเกี่ยวกับประวัติความเป็นมา และคติความเชื่อเรื่อง
การสักการบูชาพระพุทธเจ้าด้วยดอกไม้ที่ปรากฏในพระไตรปิฎก  อรรถกถา พบว่า มีเนื้อหาเกี่ยวกับ
การสั กการบูชาพระพุทธเจ้า และพระอดีตพุทธเจ้าด้วยดอกไม้ของอุบาสก และอุบาสิกา  ปรากฏ

http://www.84000.org/tipitaka/attha/v.php?B=33&A=8190&Z=8242
http://www.84000.org/tipitaka/attha/v.php?B=33&A=8190&Z=8242


 

๕๗ 
 

เนื้อหาในพระไตรปิฎกอยู่เป็นจํานวนมาก จึงได้คัดเลือกมาเป็นตัวอย่างจํานวน ๔ เรื่อง ได้แก่ เรื่อง 
บุพกรรมของธาตุวิวัณณเปรต นางฟ้าผู้บูชาพระพุทธเจ้าด้วยดอกไม้  นางฟ้าผู้บูชาพระพุทธเจ้าด้วย
ดอกบวบ และ นายสุมนมาลาการ โดยมีเนื้อหาเรียงลําดับดังนี้ 
 

(๑)    บุพกรรมของธาตุวิวัณณเปรต 
 ครั้งหนึ่ง พระมหากัสสปเถระพบเปรตตนหนึ่ง ยืนอยู่ในอากาศ มี

กลิ่นเน่าเหม็น และมีหมู่หนอนชอนไชกินปาก   และมีกลิ่นเหม็นเน่า เพราะกลิ่นเหม็นฟุ้งไป นายนิรย
บาลจึงนํามีดมาเฉือนปากของเปรตอยู่เสมอ โดยรดด้วยน้ําแสบแล้วเชือดเนื้อไปพลาง พระมหากัสสป 
ถามเปรตตนนั้นว่าได้ทํากรรมใด  จึงได้มีวิบากอันเป็นความทุกข์เช่นนี้ เปรตตอบว่าเป็นเพราะการติด
เตียนการบูชาพระสถูปของพระอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้า ปรากฏเนื้อความในพระไตรปิฎก เล่มที่ ๒๖ 
พระสุตตันตปิฎก เล่ม ที่ ๑๘ ขุททกนิกาย วิมาน- เปตวัตถุ เถร- เถรีคาถา ธาตุวิวัณณเปตวัตถุ  ว่าด้วย
บุพกรรมของธาตุวิวัณณเปรต ความว่า 

 
“...ข้าแต่ท่านผู้นิรทุกข์ เมื่อก่อน กระผมเป็นอิสรชนอยู่ที่ภูเขาวงกตอันเป็นที่
รื่นรมย์ ใกล้กรุงราชคฤห์ เป็นผู้มั่งคั่งด้วยทรัพย์และข้าวเปลือกมากมาย แต่
กระผมได้ห้ามปรามภรรยาธิดา และลูกสะใภ้ของกระผม  ซึ่งพากันนําพวง
มาลาดอกอุบล และเครื่องลูบไล้อันหาค่ามิได้ ไปสู่สถูป  เพ่ือบูชา บาปนั้น
กระผมได้ทําไว้แล้ว จึงได้เสวยทุกขเวทนาเห็นประจักษ์  และจักหมกไหม้อยู่ใน
นรกอันหยาบช้าทารุณ ๘๖,๐๐๐ ปี เพราะติเตียนการบูชาพระสถูป ก็ เมื่อการ
บูชาและการฉลองพระสถูปของพระอรหันต สัมมาสัมพุทธเจ้า อันมหาชนให้
เป็นไปอยู่ ชนเหล่าใดมาประกาศโทษแห่งการบูชาพระสถูปนั้น เหมือนกระผม 
ชนเหล่านั้นพึงห่างเหินจากบุญขอท่านจงดู ชนทั้งหลายซึ่งทัดทรงดอกไม้ตบ
แต่งร่างกายเหาะมาทางอากาศเหล่านี้เป็นผู้มีศรัทธาเลื่อม ใส เป็นผู้มั่งค่ังมียศ
เสวยอยู่ซึ่งวิบากแห่งการบูชาด้วยดอกไม้  ชนทั้งหลายผู้มีป๎ญญา ได้เห็นผลอัน
น่าอัศจรรย์น่าขนพองสยองเกล้าอันไม่เคยมีนั้นแล้ว ย่อมทําการนอบน้อม
วันทาพระมหามุนีนั้น กระผมไปจากเปตโลกนี้แล้ว ได้กําเนิดเป็นมนุษย์จักเป็น
ผู้ไม่ประมาท ทําการบูชาพระสถูปเนืองๆ เป็นแน่แท.้..” 
 

(๒) นางเทพธิดาผู้บูชาพระพุทธเจ้าด้วยดอกไม้  
 ครั้งหนึ่ง พระมหาโมคคัลลานเถระ ได้ขึ้นไปยังดาวดึงส์โลกสวรรค์
ด้วยอริยฤทธิ์ เมื่อได้พบนางเทพธิดาบนสวรรค์ จึงได้ถามถึงผลกรรมของนางเทพธิดาเหล่านั้น ซึ่ง



 

๕๘ 
 

ปรากฏเนื้อความในพระไตรปิฎก พระไตรปิฎก เล่มที่  ๒๖ พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ ๑๘ ขุททกนิกาย 
วิมาน-เปตวัตถุ เถร-เถรีคาถา จตุริตถีวิมานที่ ๔ ความว่า 

“...ดูกรนางเทพธิดา ท่านมีวรรณะงามยิ่งนัก ฯลฯ และมีรัศมีสว่างไสวไปทั่ว
ทุกทิศ เพราะบุญกรรมอะไร ?  นางเทพธิดานั้น อันพระมหาโมคคัลลานเถระ
ถามแล้วมีความปลาบปลื้มใจ จึงพยากรณ์ป๎ญหาแห่งผลกรรมที่ถูกถามว่า  เมื่อ
ชาติก่อน ดิฉันได้ถวายดอกนิลอุบลกํามือหนึ่ง แก่ภิกษุผู้เที่ยวบิณฑบาต 
ในป๎ณณกตนครอันประเสริฐ น่ารื่นรมย์อันประดับแล้วด้วยเสาระเนียด เพราะ
บุญกรรมนั้น ดิฉันจึงมีวรรณะงามเช่นนี้ ฯลฯ  และเป็นผู้มีรัศมีสว่างไสวไปทั่ว
ทุกทิศ เพราะบุญกรรมนั้น...” 

“...ดูกรนางเทพธิดา ท่านมีวรรณะงามยิ่งนัก ฯลฯ และมีรัศมีสว่างไสวไปทั่ว
ทุกทิศ เพราะบุญกรรมอะไร ? นางเทพธิดานั้น อันพระมหาโมคคัลลานเถระ
ถามแล้ว มีความปลาบปลื้มใจ จึงพยากรณ์ป๎ญหาแห่งผลกรรมที่ถูกถามว่าเมื่อ
ชาติก่อน ดิฉันได้ถวายดอกบัวหลวงกํามือหนึ่ง ซึ่งมีโคนขาว กลีบขาว เกิดแล้ว
ที่สระน้ํา แก่ภิกษุผู้เที่ยวบิณฑบาต ในป๎ณณกตนครอันประเสริฐ น่ารื่นรมย์ 
ประดับด้วยเสาระเนียด เพราะบุญกรรมนั้น  ดิฉันจึงมีวรรณะงามเช่นนี้ ฯลฯ 
และมีรัศมีสว่างไสวไปทั่วทุกทิศ เพราะบุญกรรมนั้น...” 
 
 “...ดูกรนางเทพธิดา ท่านมีวรรณงามยิ่งนัก ฯลฯ และมีรัศมีสว่างไสวไปทั่วทุก
ทิศ เพราะบุญกรรมอะไร ? นางเทพธิดานั้น อันพระมหาโมคคัลลานเถระถาม
แล้ว มีความปลาบปลื้มใจ จึงพยากรณ์ป๎ญหาแห่งผลกรรมที่ถูกถามนั้นว่าเมื่อ
ชาติก่อน ดิฉันได้ถวายพวงมาลัยอันร้อยด้วยดอกมะลิตูม มีสีขาวดังงาช้าง แก่
ภิกษุผู้เที่ ยวบิณฑบาต ในป๎ณณกตนครอันประเสริฐ น่ารื่นรมย์ ประดับแล้ว
ด้วยเสาระเนียด เพราะบุญกรรมนั้น ดิฉันจึงมีวรรณะงามเช่นนี้ ฯลฯ และมี
รัศมีสว่างไสวไปทั่วทุกทิศ เพราะบุญกรรมนั้น...” 

 
  (๓)     นางฟ้าผู้บูชาพระพุทธเจ้าด้วยดอกบวบ  
   นางฟ้าผู้บูชาพระพุทธเจ้าด้วยดอกบวบ  ปรากฏเนื้อความใน
พระไตรปิฎก พระไตรปิฎก เล่มที่ ๒๖ พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ ๑๘ ขุททกนิกาย วิมาน- เปตวัตถุ เถร-
เถรีคาถา ว่าด้วยผลบุญที่ทําให้ไปเกิดในปีตวิมาน ความว่า 
 



 

๕๙ 
 

“...สมเด็จอัมรินทราธิราชตรัสถามนางเทพธิดาตนหนึ่งว่าดูกรนางเทพธิดาผู้
เจริญ ผู้นุ่งห่มผ้าล้วนแล้วด้วยสีเหลือง มีธงก็เหลือง ตกแต่งด้วยเครื่องอลังการ
เหลือง มีกายอันลูบไล้ด้วยจุณจันทน์เหลือง  ทัดทรงดอกบัวหลวง มีปราสาท
อันแล้วด้วยทองคํา มีที่นอนและที่นั่งสีเหลือง ทั้งภาชนะท่ีรองรับขาทนียะและ
โภชนียะสีเหลือง มีฉัตรสีเหลือง รถสีเหลือง มีม้าและพัดล้วนแล้วสีเหลือง เ มื่อ
ชาติก่อนท่านเป็นมนุษย์ได้กระทําบุญอะไรไว้ ฉันถามท่านแล้วขอท่านจงบอก 
นี้เป็นผลแห่งกรรมอะไร  นางเทพธิดาตอบว่า  ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ หม่อมฉัน
ได้น้อมนําเอาดอกบวบขมซึ่งมีรสขมไม่มีใครชอบ จํานวน ๔ ดอก ไปบูชาพระ
สถูปตั้งจิตอุทิศต่อพระบรมธาตุของพระบรมศาสดา ด้วยจิตอั นเลื่อมใสกําลัง
ส่งใจไปในพระบรมธาตุของพระศาสดานั้น ไม่ทันได้พิจารณาถึงหนทางท่ีมา
แห่งแม่โค ทันใดนั้น แม่โคได้ขวิดหม่อมฉันผู้มีความปรารถนาแห่งใจยังไม่ถึง
พระสถูป ถ้าหม่อมฉันได้สั่งสมบุญนั้นไซร้ หม่อมฉันพึงได้ทิพยสมบัติยิ่งกว่านี้
เป็นแน่ ข้าแต่ท้าวมัฆวานจอมเทพผู้ เทพกุญชร เพราะบุญกรรมนั้น  หม่อมฉัน
ละอัตภาพมนุษย์แล้ว จึงได้มาอภิรมย์อยู่กับพระองค์ท้าวมัฆวานผู้เป็นอธิบดี
แห่งทศเทพผู้ทรงเทพกุญชร ได้ทรงสดับเนื้อความนี้แล้ว เมื่อจะทรงยังทวย
เทพเจ้าชาวดาวดึงส์สวรรค์ให้เลื่อมใส ได้ตรัสกะมาตลีเทพบุตรว่า ดูกรมาตลี 
จงดูผลแห่งกร รมอันวิจิตรน่าอัศจรรย์นี้ ทานวัตถุแม้มีประมาณน้อยอันนาง
เทพธิดานี้ทําแล้ว ย่อมเป็นบุญมีผล มาก เมื่อจิตเลื่อมใสในพระตถาคตสัมพุทธ
เจ้า ในพระป๎จเจกพุทธเจ้าหรือในสาวกของพระตถาคต ทักษิณา ย่อมไม่เชื่อ
ว่ามีผลน้อยเลย มาเถิดมาตลี แม้เราทั้งหลายพึงรีบเร่งบูชาพระบรมสารีริกธาตุ
ของพระตถาคตให้ยิ่งๆ ขึ้นเถิด เพราะการสั่งสมบุญย่อมนําสุขมาให้ เมื่อพระ
ตถาคต  จะยังทรงพระชนม์อยู่ หรือเสด็จปรินิพพานไปแล้วก็ตาม เมื่อจิต
สม่ําเสมอผลก็ย่อมสม่ําเสมอ เพราะเหตุที่ตั้งจิตไว้ชอบธรรม สัตว์ทั้งหลายย่อม
ไปสู่สุคติ ทายกทั้งหลายได้กระทําสักการะบูชาในพ ระตถาคตเหล่าใดไว้แล้ว 
ย่อมไปสู่สวรรค์ พระตถาคตเหล่านั้นย่อมเสด็จอุบัติข้ึน เพ่ือประโยชน์แก่ชน
เป็นอันมากหนอ...” 

 
  (๔)     นายสุมนมาลาการผู้ถวายดอกมะลิแก่พระพุทธเจ้า  
    นายมาลาการชื่อสุมนอาศัยอยู่ในกรุงราชคฤห์ เขามีหน้าที่นําดอก
มะลิวันละ ๘ ทะนาน ไปถวายพระเจ้าพิมพิสารแต่เช้าตรู่ทุกวัน พระเจ้าพิมพิสารมอบค่าตอบแทนให้
วันละ ๘ กหาปณะ ในเช้าวันหนึ่ง ขณะที่เขากําลังถือดอกไม้จะเข้าประตูเมือง  พระพุทธเจ้าเสด็จออก
บิณฑบาตพร้อมด้วยภิกษุสงฆ์ ทรงเปล่งพระรัศมีด้วยพุทธานุภาพอันยิ่งใหญ่  เมื่อนายสุมนมาลาการได้



 

๖๐ 
 

เห็น จึงเกิดความเลื่ อมใสพลางคิดว่า ถึงแม้จะถูกพระราชาเมื่อไม่ได้รับดอกไม้จะฆ่าเราหรือขับไล่เรา
ออกจากเมืองก็ตาม  เราก็จักบูชาพระพุทธเจ้าด้วยดอกไม้นี้ แล้วจึงตัดสินใจนําดอกไม้ที่จะถวาย
พระราชาทั้ง ๘ ทะนาน มาบูชาพระพุทธเจ้าแทน  เมื่อถวายแล้วเกิดความปิติยินดีเป็นอย่างมาก และ
ได้แล้วก็ถือกระเช้าเปล่าเดินกลับบ้านไปด้วยสีหน้าอันเอิบอิ่ม  เมื่อถึงบ้าน นายสุมนมาลาการได้เล่า
เรื่องท่ีตนได้นําดอกไม้บูชาพระพุทธเจ้าให้ภรรยาฟ๎ง  ถูกภรรยาซึ่งเป็นหญิงไม่มีศรัทธาใน
พระพุทธศาสนา จึงด่าว่าเขาว่าจักนําความพินาศมาให้ตระกูล  และรีบนําความเข้ากราบทูลพระราชา  
และทูลความที่ตนไม่เห็นดีเห็นงามด้วย  ฝ่ายพระเจ้าพิมพิสาร  พระองค์ทรงเต็มเปี่ยมด้วยศรัทธาใน
พระพุทธศาสนา  เมื่อได้สดับดังนั้น  ทรงทราบว่าหญิงนี้เป็นผู้ไม่มีศรัทธา จึงทรงทําเหมือนกับทรงกริ้ว  
แล้วรีบเสด็จไปเฝ้าพระพุทธเจ้า ถวายบังคมแล้วตามเสด็จไปพระพุทธเจ้าเมื่อจะทรงป ระกาศเกียรติ
คุณของนายมาลาการให้ปรากฏแก่มหาชนทั่วไป  จึงประทับท่ีพระลานหลวงไม่เสด็จเข้าไปใน
พระราชวัง  พระราชาได้ถวายภัตตาหารแก่พระพุทธเจ้าและภิกษุสงฆ์ และตามส่งพระพุทธเจ้าเสด็จ
กลับวัดเวฬุวันแล้ว จึงมีรับสั่งให้นายสุมนมาลาการเข้าเฝ้า เมื่อนายสุมนมาลาการมาเข้า เฝ้าแล้ว พระ
เจ้าพิมพิสารตรัสยกย่องสรรเสริญเขาว่าเป็นมหาบุรุษ  แล้วพระราชทานสิ่งของ ๘ ชนิด ได้แก่ ช้าง ม้า 
ทาส ทาสี เครื่องประดับ นารี อย่างละแปด และทรัพย์อีก ๘ พันกหาปณะ และบ้านส่วยอีก ๘ ตําบล 
ตกเย็นวันนั้น พระภิกษุทั้งหลายพากันสนทนาในโรงธรรม  กล่าวถึงเรื่องการบูชาพระพุทธเจ้าของนาย
สุมนมาลาการ แล้วได้รับของพระทาน ๘ อย่างจากพระเจ้าพิมพิสาร ปรากฏเนื้อความใน  อรรถกถา ขุ
ททกนิกาย คาถาธรรมบท พาลวรรคที่ ๕ เรื่องนายสุมนมาลาการ โดยมีความตอนหนึ่งกล่าวว่า 
 

“...นายมาลาการซัดดอกไม้ ๒ กําข้ึนไปในเบื้องบนแห่งพระตถาคตก่อน . 
ดอกไม้ ๒ กํานั้นได้ตั้งเป็นเพดานในเบื้องบนพระเศียร . เขาซัดดอกไม้ ๒ กํา
อ่ืนอีก. ดอกไม้ ๒ กํานั้นได้ย้อยลงมาตั้งอยู่ทางด้านพระหัตถ์ขวา โดยอาการ
อันมาลาบังไว้ . เขาซัดดอกไม้  ๒ กําอ่ืนอีก. ดอกไม้ ๒ กํานั้น ได้ห้อยย้อยลง
มาตั้งอยู่ทางด้านพระปฤษฎางค์ อย่างนั้นเหมือนกัน. เขาซัดดอกไม้ ๒ กําอ่ืน
อีก. ดอกไม้ ๒ กํานั้นห้อยย้อยลงมาตั้งอยู่ทางด้านพระหัตถ์ซ้าย อย่างนั้น
เหมือนกัน. ดอกไม้ ๘ ทะนานเป็น ๘ กํา แวดล้อมพระตถาคตในฐานะท้ัง ๔ 
ด้วยประการฉะนี้ . ได้มีทางพอเป็นประตู  เดินไปข้างหน้าเท่านั้น . ขั้วดอกไม้
ทั้งหลายได้หันหน้าเข้าข้างใน , หันกลีบออกข้างนอก  พระผู้มีพระภาคเจ้า
เป็นราวกะว่า แวดล้อมแล้วด้วยแผ่นเงิน เสด็จไปแล้ว ดอกไม้ทั้งหลาย แม้ไม่
มีจิต อาศัยบุคคลผู้มีจิต ไม่แยกกัน ไม่ตกลง ย่อมไปกับพระศาสดานั่นเทียว  
ย่อมหยุดในที่ประทับยืน . รัศมีเป็นราวกะว่าสายฟ้าแลบตั้งแสนสาย  ออก
จากพระสรีระของพระศาสดา . พระรัศมีที่ออก (จากพระกายนั้น ) ออกท้ัง
ข้างหน้าทั้งข้างหลัง ทั้งข้างขวาทั้งข้างซ้าย ทั้งเบื้องบนพระเศียร  พระรัศมี 



 

๖๑ 
 

แม้แต่สายหนึ่ง ไม่หายไปทางที่ตรงเบื้องพระพักตร์  แม้ท้ังหมดกระทํา
ประทักษิณพระศาสดา ๓ รอบแล้ว รวมเป็นพระรัศมี  มีประมาณเท่าลําตาล
หนุ่ม พุ่งตรงไปข้างหน้าทางเดียว...” 
 

 คัมภีร์อานิสงส์การสักการบูชาด้วยดอกไม้ในล้านนา 
 จากการเก็บข้อมูลเกี่ยวกับ คติความเชื่อเรื่องอานิสงส์ดอกไม้ที่มีเนื้อหาปรากฏใน
คัมภีร์อานิสงส์ล้านนา ปริวรรตโดย ชัปนะ ปิ่นเงิน (๒๕๔๘ : ๖๘-๖๙) พบว่า พุทธศาสนิกชนใน
ล้านนา มีคติประเพณีการทําทานด้วยการถวายดอกไม้ เพื่อสักการบูชาพระ เพราะเชื่อว่าจะก่อให้เกิด
ความสุขสวัสดี เป็นสิริมงคลแก่ผู้ถวายทาน ดังเช่น เนื้อความว่าด้วยเรื่องการถวายดอกไม้ต่าง ๆ ใน
พระไตรปิฎก พระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย คัมภีร์อัปทาน ที่กล่าวถึงอานิสงส์ของบุญกริยาวัตถุด้วย
การให้ทาน นอ กจากนี้ ชาวพุทธในล้านนา ยังมีประเพณีการถวายดอกไม้บูชาธรรมในงานเทศน์
มหาชาติ โดยนิยมใช้ดอกบัว ดอกกาสะลอง (ปีบ) หรือดอกไม้อ่ืน ๆ อย่างละ ๑,๐๐๐ ดอก นํามา
แขวนไว้รอบธรรมาสน์ที่พระสงฆ์ใช้เทศน์ เพ่ือแสดงถึงการบูชา อันมีท่ีมาจากคติความเชื่อว่าถ้าได้ฟ๎ง 
ธรรมมหาชาติ แ ละบูชาด้วยดอกไม้พันดอกแล้ว จะมีผลอานิสงส์มาก ถึงแม้ว่าจะเคยประกอบกรรม
หนักถึงข้ันตกนรกก็ตาม แต่ที่สุดแล้ว ก็จะได้ไปเกิดในยุคพระศรีอริยเมตไตรย ดังปรากฏเนื้อความใน
อานิสงส์เวสสันดร ฉบับมหาเกสรป๎ญโญ วัดไหล่หิน ความว่า 
 

“…ตามเทพมาลัยเถรเจ้ามาบอกแก่คนทั้งหลายหื้อ ถูกคําเมตไตรยโพธิสัตว์นั้นว่า 
สหสฺสปิณฺฑิเกน วา มีข้าวพันก้อนก็ดี มีดอกพ้านพันดวงก็ดี สหสฺสมณฺฑาลเกน วา  
มีดอกกาสะลองพันดวงก็ดี ดอกผักตบพันดวงก็ดี พร้อมชุอันแล้วปูชาด้วยครบ
แล้วฟ๎งธรรมดั่งอ้ัน บุคคลทั้งหลายฝูงนั้นแม้นกระทํากรรมอันบาปมากนัก ครั้น
ตายไปก็ได้ไปเกิ ดในอบายทั้ง ๔ เป็นต้นว่านรก เป็นสัตว์ติรัจฉานก็ดี ก็จักได้ยก
ออกมาไว้ส่องหน้าข้าชะแล…”  

 
ในคัมภีร์อานิสงส์ดอกไม้ ฉบับวัดศรีทรายมูล  มีเนื้อความเล่าเรื่องเมื่อพระพุทธเจ้า

ประทับอยู่ในพระเชตวันมหาวิหาร ที่อนาถบิณฑิกมหาเศรษฐีสร้างถวาย ซึ่งมีระยะทางห่างจากนครสา
วัตถีประมาณ ๕๐๐ ช่วงคันธนู ในท่ามกลางเหล่าภิกษุทั้งหลาย มีพระมหากัสสปะเป็นประธาน พระ
มหากัสสปะทูลถามถึงอานิสงส์ของการถวายดอกไม้ว่ามีผลอย่างไร พระพุทธเจ้าจึงตรัสเทศนาถึง
อานิสงส์ของการถวายดอกไม้บูชาเป็นทานมีเนื้อหาโดยสังเขป ความว่า 

 



 

๖๒ 
 

“...การถวายดอกไม้บูชามีอานิส งส์ไม่เสมอกัน เพราะสีของดอกไม้แต่ละอย่าง
ไม่เหมือนกัน คือ ถวายดอกไม้สีขาวเป็นทาน ได้อานิสงส์บุญนาน ๘ กัป ถวาย
ดอกไม้สีเหลือง ได้อานิสงส์บุญนาน ๓๐ กัป ถวายดอกไม้สีหม่น ได้อานิสงส์
บุญนาน ๔ กัป ถวายดอกไม้สีดํา ได้อานิสงส์บุญนาน ๑ กัป ถวายดอกไม้สี
แดง ได้อานิสงส์บุญนาน ๑ กัป เหล่าภิกษุมีความสงสัยจึงทูลถามพระพุทธเจ้า
ว่า เหตุใดการถวายบูชาดอกไม้สีแดงจึงมีผลอานิสงส์น้อย พระพุทธเจ้าตรัส
เทศนาว่า การถวายดอกไม้สีแดงเป็นทานนั้นมีอานิสงส์น้อยเพราะเหตุว่า ใน
อดีตยังมีสตรีผู้หนึ่งชื่อว่าคําแดง ผู้มากด้วยราคะ มีรูปร่างสูงใหญ่กว่า สตรีทั้ง
ปวง นางได้อยู่กินกับชายผู้ชื่อว่าทิปราคะ ต่อมาตั้งครรภ์ เมื่อถึงกําหนดคลอด
ไม่สามารถหาที่คลอดบุตรได้ นางจึงวิ่งไปบนภูเขา ไม่ว่าจะวิ่งไปทางใด ก็ตก
เลือดเปรอะไปในระหว่างทาง โลหิตตกไปบนดอกไม้ใดก็เกิดเป็นสีแดงบน
ดอกไม้นั้น เพราะเหตุนั้น การถวายดอกไม้สีแดงมี ผลอานิสงส์น้อยก็เนื่องด้วย
ดอกไม้ที่มีสีแดงนั้นติดแปดด้วยโลหิตของนางนั้นเอง ความตอนท้าย
พระพุทธเจ้าตรัสเพ่ิมอีกว่า การถวายดอกไม้ที่มีสีสันวรรณะต่างๆ กันด้วยกันมี
อานิสงส์นาน ๓๖ กัป และถวายพร้อมกับวัตถุทานอื่นๆ มีผลอานิสงส์นาน ๖๐ 
กัป ดังนั้น การถวายดอกไม้บูชา ก็ดี ถวายดอกไม้พร้อมกับวัตถุทานก็ดี ย่อมมี
อานิสงส์กว้างขวางมากยิ่งนัก...”  

 
 คติความเชื่อเกี่ยวกับการสร้างพระพุทธรูปในล้านนา 
 คติความเชื่อเรื่องการสร้างและสักการบูชาพระพุทธรูปที่ปรากฏในคัมภีร์ปัญญาสชาดก  
 คัมภีร์ป๎ญญาสชาดก เป็นวรรณกรรมทางพระพุทธศาสนาที่มีความสําคัญของล้านนา 
พระเถระนักปราชญ์ชาวเชียงใหม่รจนาเป็น ภาษาบาลี  ในระหว่างปี พ .ศ. ๒๐๐๐ – ๒๒๐๐ จากการ
รวบรวมเรื่องราวปรัมปราที่เป็นนิทานท้องถิ่น ซึ่งแพร่หลายอยู่ในยุคสมัยนั้น ลักษณะการเขียนมีทั้งคํา
ประพันธ์ที่เป็นร้อยแก้ว และบทคาถาหรือบทร้อยกรอง รวมทั้งสิ้น ๕๐ ชาดก โครงสร้างของเรื่องราว
ในป๎ญญาสชาดกมีลักษณะเหมือนนิบาตชาดก หรืออรรถกถาชาดกที่พระสงฆ์ชาวลังกาประพันธ์ไว้ อัน
ประกอบด้วย ป๎จจุบันวัตถุ  อดีตนิทาน  บทคาถาภาษิต และสโมธานหรือ ประชุมชาดก  (วิกิพีเดีย  
สารานุกรมเสรี , ๒๕๕๖ : http://th.wikipedia.org/wiki) รายละเอียดของเนื้อหาสาระในหนังสือ
ป๎ญญาสชาดก กล่าวพรรณนาเรื่องราวการบําเพ็ญบารมีของพระโพธิสัตว์ในอดีตชาติ จริยวัตรอัน
งดงาม เปี่ยมล้นด้วยคุณธรรม กอรปกับปณิธานอันแน่วแน่ ความมุ่งมั่น และไม่ย่อท้อต่ออุปสรรค
ความทุกข์ยากเพ่ือเป้าหมายสูงสุด คือ การบรรลุพระสัมมาสัมโพธิญาณ ทั้งนี้ เนื้อหาในป๎ญญาสชาดก
ยังให้คติสอนใจ ด้วยการสอดแทรกหลักธรรมในพระพุทธศาสนาไว้ในชาดก อาทิ ศีล การบริจาคทาน 
และกฎไตรลักษณ์ ถ่ายทอดผ่านเรื่องราวที่สนุกสนานน่าติดตาม จึงเป็นที่นิยมนํามาเล่าขาน และ

http://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%A7%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%93%E0%B8%81%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%9E%E0%B8%B8%E0%B8%97%E0%B8%98%E0%B8%A8%E0%B8%B2%E0%B8%AA%E0%B8%99%E0%B8%B2&action=edit&redlink=1
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A0%E0%B8%B2%E0%B8%A9%E0%B8%B2%E0%B8%9A%E0%B8%B2%E0%B8%A5%E0%B8%B5
http://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B1%E0%B8%A1%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B2&action=edit&redlink=1
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%99%E0%B8%B4%E0%B8%97%E0%B8%B2%E0%B8%99
http://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%A3%E0%B9%89%E0%B8%AD%E0%B8%A2%E0%B9%81%E0%B8%81%E0%B9%89%E0%B8%A7&action=edit&redlink=1
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A3%E0%B9%89%E0%B8%AD%E0%B8%A2%E0%B8%81%E0%B8%A3%E0%B8%AD%E0%B8%87
http://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%99%E0%B8%B4%E0%B8%9A%E0%B8%B2%E0%B8%95%E0%B8%8A%E0%B8%B2%E0%B8%94%E0%B8%81&action=edit&redlink=1
http://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%AD%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%96%E0%B8%81%E0%B8%96%E0%B8%B2%E0%B8%8A%E0%B8%B2%E0%B8%94%E0%B8%81&action=edit&redlink=1
http://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%9B%E0%B8%B1%E0%B8%88%E0%B8%88%E0%B8%B8%E0%B8%9A%E0%B8%B1%E0%B8%99%E0%B8%A7%E0%B8%B1%E0%B8%95%E0%B8%96%E0%B8%B8&action=edit&redlink=1
http://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%AD%E0%B8%94%E0%B8%B5%E0%B8%95%E0%B8%99%E0%B8%B4%E0%B8%97%E0%B8%B2%E0%B8%99&action=edit&redlink=1
http://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%8A%E0%B8%B8%E0%B8%A1%E0%B8%8A%E0%B8%B2%E0%B8%94%E0%B8%81&action=edit&redlink=1
http://th.wikipedia.org/wiki


 

๖๓ 
 

ประพันธ์เป็นวรรณคดีไทยเรื่องเอกอีกหลายเรื่องต ลอดมาทุกยุคทุกสมัย อีกท้ังยังแพร่หลายไปใน
ประเทศเพ่ือนบ้าน เช่น พม่า เขมร และลาว เป็นต้น โดยเฉพาะอย่างยิ่ง เรื่องราวในป๎ญญาสชาดกท่ี
สะท้อนถึงคติความเชื่อเรื่องการสร้าง และการบูรณะปฏิสังขรณ์ พระพุทธรูป ได้แก่ วัฏฏังคุลีราช
ชาดก จันทเสนชาดก และเทวรุกขกุมารชาดก ซึ่งมีเนื้อความโดยสังเขปเรียงตามลําดับดังนี้ 
 
 ๑)    วัฏฏังคุลีราชชาดก  
 วัฏฏังคุลีราชชาดก มีเนื้อหากล่าวถึง การสร้างพระพุทธรูปไม้แก่นจันทน์
แดงของพระเจ้าป๎สเสนทิโกศลว่า สมัยหนึ่ง พระพุทธเจ้าพร้อมด้วยหมู่ภิกษุเสด็จจาริกไป เพื่อโปรด
เวไนยสัตว์ที่มาเข้าข่ายคือพระญาณของพระองค์ พระเจ้าป๎สเสนทิโกศลเสด็จไปสู่พระเชตวันมหาวิหาร 
ไม่เห็นพระบรมศาสดาและภิกษุสงฆ์จึงเกิดความสลดพระทัยว่า ถ้าพระผู้มีพระภาคไม่ประทับอยู่ เรา
จะมีสิ่งใดเป็นตัวแทนของพระองค์เพ่ือกราบไหว้สักการบูชา จึงดําริว่าจะสร้างพระพุทธปฏิมา เมื่อพระ
ผู้มีพระภาคเจ้าเสด็จกลับมาแล้วจึงเข้าไปกราบทูลขออนุญาต พระผู้มีพระภาคก็ทรงอนุญาต เมื่อสร้าง
เสร็จแล้วก็มาทูลอาราธนาพระพุทธเจ้าเสด็จไปชมพระพุทธปฏิมา แล้วทูลถามว่าผู้ได้สร้างพระพุทธ
ปฏิมาจะได้ผลอานิสงส์อย่างไร พระศาสดาจึงตรัสบอกอานิสงส์ โดยประการต่างๆ แม้แต่พระองค์เอง
ครั้ง เสวยชาติเป็นพระโพธิสัตว์ก็ได้ทําพระหัตถ์ของพระพุทธปฏิมาท่ีหักให้บริบูรณ์ด้วยดินเหนียว 
อานิสงส์อันนั้น ทําให้ไปเกิดในเทวโลกเมื่อจุติจากเทวโลก แล้วมาเกิดในเมืองมนุ ษย์มีพระองคุลีเป็น
อาวุธชี้ไปทางข้าศึกศัตรู เหล่าศัตรูก็ล้มเซซวนจนไปไม่สามารถจะสู้รบได้ เมื่อตรัสดังนี้แล้ว จึงทรง
นําเอาอดีตนิทานมาแสดงในเรื่องวัฏฏังคุลีราชกุมาร ผู้มีนิ้วพระหัตถ์อันวิเศษสามารถเอาชนะข้าศึกได้
ด้วยการใช้นิ้วพระหัตถ์ชี้ใส่ข้าศึก  ดังเช่น ในเนื้อ ความตอนหนึ่งที่พระพุทธองค์ทรงตอบคําถามพระ
เจ้าปเสทิโกศล เรื่องอานิสงส์ของการสร้างพระพุทธรูป ความว่า 
 

“...ดูกรบพิตรผู้เป็นมหาราชบุรุษหรือสตรีผู้ใดผู้หนึ่ง ซึ่งประกอบด้วยศรัทธา 
เมื่อได้สร้างพระพุทธปฏิมากรไว้ในพระพุทธศาสนา พระพุทธปฏิมากรนั้น 
บุคคลจะสร้างด้วยดินเหนียวหรือศิลาก็ตาม หรือจะทกด้วยโลหะหรือทองแดง
ก็ตาม หรือจะทําด้วยไม้หรือสังกะสีดีบุกก็ตาม หรือจะทําด้วยรัตนะหรือเงิน
ทองก็ตาม ผู้ที่สร้างทํานั้น จักได้อานิสงส์ผลอันมากพ้นที่จะนับจะประมาณ 
อนึ่ง ดูกรบพิตรพระราชสมภาร เมื่อพระพุทธปฏิมากรประดิษฐานอยู่ในโลก
ตราบใด โลกก็ชื่อว่าไม่ว่างเปล่าจากพระพุทธเจ้าตราบนั้น พระพุทธปฏิมากรนี้
ได้ชื่อว่ายังพระพุทธศาสนาให้ตั้งมั่นถาวร อีกประการหนึ่ง ผู้ที่ได้สร้างพระ
พุทธปฏิมากรแล้วนั้น จะมีแต่ความสุขเป็นเบื้องหน้า แม้จะปรารถนาผลอันใด 
ก็จักได้ผลอันนั้นสําเร็จดังมโนรถปรารถนา…” 
(ป๎ญญาสชาดก, ๒๕๔๙ : ๒๙๒) 



 

๖๔ 
 

 ๒)    จันทเสนชาดก  
 จันทเสนชาดก มีเนื้อหากล่าวว่า วันหนึ่งพระศาสดาตรัสแก่ภิกษุท้ังหลาย
ว่า ดูกร ภิกษุทั้งหลาย ร่างกายของสรรพสัตว์ทั้งหลายนี้ เป็นของไม่มีแก่นสาร เปรียบเหมือนต้นละหุ่ง 
ต้นกล้วย อุปมาดุจฟองน้ํา และสายฟ้าแลบ อนึ่ง ชนเหล่าใดย่อมสร้ างพระพุทธ ปลูกต้นมหาโพธิ์ ก่อ
พระเจดีย์ สร้างพระวิหาร สร้างสะพาน เป็นต้น ชนเหล่านั้น เมื่อตายจากโลกนี้ ย่อมขึ้นไปเกิดใน
สวรรค์ เมื่อตรัสจบทรงนิ่งอยู่ ภิกษุทั้งหลายทูลอาราธนา จึงทรงนําเรื่องในอดีตมาตรัสว่า ในอดีตกาล 
มีพระเจ้าพรหมทัต พระราชาแห่งเมืองพาราณสี ประ กอบด้วยศรัทธา ภาวนา ถวายทาน ทรงแนะนํา
พสกนิกรให้บริจาคทาน ให้ปฏิสังขรณ์พระอารามอันชํารุดคร่ําคร่า ให้ทําบุญกิริยาวัตถุ ในเวลานั้น 
พระโพธิสัตว์ เกิดในตระกูลคนเข็ญใจ เป็นคนกําพร้า เที่ยวเก็บฟืนและผักในป่ามาขายเลี้ยงชีวิตกับ
ด้วยภรรยา ในสมัยหนึ่ง ทุคคตบุรุษโพธิสัตว์เข้าไปสู่ป่ากับภรรยาเพื่อจะเก็บฟืนและผักมาขายในตลาด
เลี้ยงชีวิตของตน ได้เห็นพระพุทธรูปในวิหารอันคร่ําคร่าหลังหนึ่ง ซึ่งมีพระเศียรพระกรรณ และพระ
บาทแตกหัก เพราะน้ําฝนตกเซาะ จึงนําดินเหนียวมาขยําทําการปฏิสังขรณ์พระพุทธรูปให้กลับ
สมบูรณ์ดังเดิม ในเวลาเย็นกลับมาบ้านแล้ วพูดกับภรรยาว่าปรารถนาจะปิดทอง ภรรรยาจึงให้นําตน
ไปขายในเรือนเศรษฐี แล้วนําเงินที่ได้มาซื้อทองปิดพระพุทธรูป พระโพธิสัตว์พาภรรยาไปขายแก่
เศรษฐี แล้วรับเอาเงินมาซื้อทองคําเปลวปิดพระพุทธปฏิมากร เมื่อทั้งสองคนปิดทองเสร็จแล้ว เกิดมี
จิตโสมนัส ตั้งความปรารถนาว่าจะเป็นพระพุทธเจ้าในอนาคต ส่วนภรรยาตั้งความปรารถนาว่า ขอให้
มีรัศมี มีสีกายงดงามเหมือนทองคําธรรมชาติ สว่างไปในทุกทิศ ต่อมา ภรรยาของพระโพธิสัตว์ก็พ้น
จากความเป็นทาส ผัวเมียทั้งสอง ก็มีจิตยินดีในการกุศล ระลึกถึงบุญท่ีตนได้กระทํากุศลตลอดอายุ 
เมื่อพระโพธิสัตว์หมดอายุขัย เทวดามารับไปเกิดในสวรรค์ชั้นดุสิต อยู่ในวิมานทองสูง ๑๒ โยชน์ มีด้วย
นางเทพอัปสรเป็นจํานวนมากเมื่อจุติจากสวรรค์ชั้นดุสิต เกิดในครรภ์ของอัครมเหสีแห่งพระเจ้า
พรหมทัต วันที่ประสูติเกิดฝนแก้ว ๗ ประการ ตกลงที่ลานพระหลวง ด้วยเหตุนี้ ในวันถวายพระนาม
โพธิสัตว์ พระประยูรญาติ จึงถวายพระนามว่าจันทเสนกุมาร พระโพธิสัตว์เติบโตมีอายุได้ ๑๖ ปี ทรงมี
พระลักษณะงดงาม พระเจ้าพาราณสี ทอดพระเนตรเห็นรูปสมบัติของพระ ปรารถนาจะอภิเษก
พระโอรสในสิริราชสมบัติจึงให้อํามาตย์ส่งสาสน์ยังเมืองต่างๆเพ่ือนําพระราชธิดาของตนมายังเมือง
พาราณสีเพื่อเลือกคู่  เมื่อพระจันทเสนราชกุมารโพธิสัตว์ ไม่พอใจพระราชธิดาองค์ใดเลย จึงลาพระ
ราชบิดามารดาเที่ยวเลือกหาภรรยาด้วยพระองค์เอง แล้วออกจากพระนครพาราณสีไป ถึงเมืองอัมพัง
คนคร พระเจ้าอัมพังคราช ครองราชย์ในอัมพังคนคร ทรงมีธิดาองค์หนึ่งนามว่าอุบลวาเทวี นางมีพระ
รูปลักษณะอัน อุดม เปรียบดังนางเทพอัปสร ด้วยอานุภาพแห่งบุญท่ีนางได้ปิดทองพระพุทธปฏิมากร 
และปฏิสังขรณ์พระพุทธรูป เป็นอานิสงส์ให้พระวรกายมีรัศมีสว่างไปทั่ว ครั้งพระนางมีอายุได้ ๑๖ ปี 
พระราชบิดาก็ให้สร้างปราสาท ๗ ชั้น แล้วให้พระราชธิดาของพระองค์ข้ึนอยู่เบื้องบนปราสาท อยู่ม า
วันหนึ่ง นางอุบลวาราชกุมารีบรรทมอยู่บนพระที่สิริไสยาสน์ ถูกอํานาจกิเลสทําให้เร่าร้อน ครั้นเวลา
กึ่งราตรี เสด็จลุกขึ้นทรงพระกันแสงร่ําไห้ แล้วกลับบรรทมอีก พระเจ้าอัมพังคราช ได้ทรงสดับดังนั้น 



 

๖๕ 
 

จึงทรงดําริว่า ธิดาของเราร้องไห้ อาจจะเป็นเพราะประสงค์จะมีสามี จึงมีรับสั่งให้เหล่าอํามาตย์ไปป่าว
ประกาศว่า ถ้าผู้ใดเป็นผู้มีกําลังมาก สามารถมีศิลปศาสตร์ ผู้นั้น จงถือเอาธนูไปยิงรูปนกยูงยนต์ รูป
นกยูงยนต์ประกอบด้วยจักรและยนต์ ตกลงมา พระเจ้าอัมพังคราชจะยกพระราชธิดาให้แก่ผู้นั้นพระ
โพธิสัตว์จันทเสนกุมารนั้น ได้ฟ๎งดังนั้น ถือธนูเข้าไปเฝ้าพระราชา ถวายบังคมพระเจ้าอัมพังคราช แล้ว
สามารถยิงธนูไปยังรูปนกยูงยนต์กับทั้งจักรให้ตกลงมาได้ เสียงสายธนู ดังลั่นทั่วทั้งพระนคร พระเจ้า
อัมพังคราช ทรงกระทํามังคลาภิเษก พระราชทานพระธิดาแก่จันทเสนกุมาร พระโพธิสัตว์จันทเสน
กุมาร ขึ้นอยู่บนปราสาท ๗ ชั้น เสวยสิริสมบัติกับนางอุบลวาราชธิดา ต่อมาเมื่อพระราชบิดาของพระ
โพธิสัตว์จันทเสนกุมาร สิ้นพระชนม์ เหล่าอํามาตย์ทั้งหลายพร้อมใจกันให้พระองค์ครองสิริราชสมบัติ
ในเมืองพาราณสี ทรงปกครองประชาชนด้วยการยกเลิกราชทัณฑ์ ทรงสงเคราะห์ประชาชนด้วยสังค
วัตถุ ๔ ประการ ทรงบําเพ็ญทานทุกวัน รักษาอุโบสถศีล รักษาศีล ๕ อยู่มาวันหนึ่ง พระโพธิสัตว์ ทรง
ดําริถึงความเกิด แก่ เจ็บ ตาย จะต้องละท้ิงราชสมบัติไว้ไม่สามารถติดตามไปด้วยได้ จึงทรงมอบราช
สมบัติให้แก่พระอัครมเหสี ละกามคุณ ๕ ถวายบังคมลาพระชนนีเข้าไปสู่หิมวันตประเทศออกบวชเป็น
ดาบส อยู่ในหิมวันตประเทศ เจริญพรหมวิหาร ๔ ได้ญาณสมาบัติ เมื่อสิ้นพระชนม์แล้วไปเกิดในพรหม
โลก (ป๎ญญาสชาดก ,  ๒๕๕๖ : ออนไลน์ ) ดังเช่น เนื้อความตอนหนึ่งที่พระพุทธองค์ทรงตรัสเรื่อง
อานิสงส์ของการสร้างพระพุทธรูป ความว่า 
 

“...อนึ่ง ชนทั้งหลายเหล่าใด ปราศจากศรัทธามิได้พิจารณาเห็นอานิส งส์ผล
แห่งการบุญ ก็ย่อมไม่สร้างพระพุทธปฏิมากร และไม่ปลูกโพธิพฤกษ์อันเป็น
มหาโพธิ และมิได้ก่อพระสถูปอันเป็นเจติยสถานและมิได้ปลูกสร้างเสนาสนะมี
วิหารเป็นต้น มีจิตยินดีแต่ในฝ่ายบาปฝ่ายอกุศลมีประการต่างๆ และกระทํา
ทับถมตนโดยลําดับกาล นรชนทั้งหลายจําพวกนั้น ครั้นกายแต กทําลายจุติ
จากโลกนี้ ย่อมไปเกิดในอบายทั้งสี่มีนรกเป็นต้น อนึ่ง นรชนทั้งหลายจําพวก
ใด ประกอบด้วยศรัทธาพิจารณาเห็นอานิสงส์ผลแห่งบุญย่อมสร้างพระพุทธ
ปฏิมากร หรือปลูกต้นไม้โพธิ หรือก่อพระสถูปกระทําให้เป็นเจติยสถานหรือมิ
ปลูกสร้างวิหารสะพานก็ดี นรชนทั้งหลายจําพวกนั้น ครั้นทําลายขันธ์จากโลก
นี้ ย่อมขึ้นไปเกิดในเทวโลกทิพยสถาน เสวยทิพยสมบัติรัตนพิมานสะพรั่ง
พร้อมด้วยนางอัปสรเทพกัญญา...” 
 
(ป๎ญญาสชาดก, ๒๕๔๙ : ๕๕๔) 

 
 
 



 

๖๖ 
 

 ๓)    เทวรุกขกุมารชาดก  
 เทวรุกขกุมารชาดก มีเนื้อหาปรากฏใน ป๎ญญาสชาดก (๒๕๔๙ : ๔๔๗-
๔๕๖) ความว่า  ชายคนหนึ่งออกจา กบ้าน ถือดอกไม้ ธง และอาหารเช้าไปสู่พระเชตวันมหาวิหาร 
ถวายบังคมพระผู้มีพระภาคเจ้า บูชาพระธรรมด้วยดอกไม้ ธง และอาหาร ขณะนั้น ดอกไม้ ธงและ
อาหารแตกกระจายออกไปตั้งพัน เกิดข้ึนบูชาพระธรรมตรงพระพักตร์ของพระศาสดา ด้วยเดชและ
ด้วยกําลังแห่งการบูชา บุรุษนั้นเห็นอัศจรรย์แล้วเกิดโสมนัส สรรพรัตนะปรากฏขึ้นแล้วในบ้านของตน 
จึงถือเอาพระรัตนตรัยเป็นที่พ่ึงจนตลอดชีวิต วันหนึ่ง ภิกษุทั้งหลายนั่งสนทนากันในโรงธรรม 
พรรณนาถึงพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ทรงไว้ซึ่งกําลังคุณมากมาย สัตว์ทั้งหลายมี เทวดา มนุษย์ 
คนธรรพ์ ครุฑ นาค กินนร และพรหม เป็นต้น ทําการบูชารัตนตรัยด้วยกําลังศรัทธา สมบัติ ทั้งหลาย
ได้ปรากฏเห็นประจักษ์อย่างนี้ พระผู้มีพระภาคเจ้า ทรงสดับด้วยทิพยโสตเสด็จมาตรัสถามว่า ภิกษุ
ทั้งหลาย บัดนี้ พวกเธอนั่งสนทนากันด้วยเรื่องอะไรหนอ เมื่อภิกษุทั้งหลายกราบทูลว่า ด้วยเรื่องชื่อนี้ 
จึงตรัสว่า ชื่ อว่าทานอันบุคคลให้แล้วด้วยศรัทธาจิต ผลอันอุกฤษฏ์ย่อมปรากฏในป๎จจุบันทีเดียว ผล
ทานเป็นของอัศจรรย์นักปราชญ์แต่ปางก่อน ได้บูชาพระพุทธรูปซึ่งมีญาณยังไม่แก่กล้า ย่อมได้สมบัติ
ในป๎จจุบัน ด้วยกําลังแห่งผลบูชา ดังนี้แล้ว ทรงนิ่งไป พระภิกษุทั้งหลายทูลขอ จึงทรงนําอดีต นิทานมา
แสดงว่า ดูกรภิกษุทั้งหลาย ในอดีต มีพระราชาองค์หนึ่ง ครองราชสมบัติอยู่ในปุรินทนคร คราวนั้น 
พระโพธิสัตว์ได้เกิดในตระกูลคนเข็ญใจ ชื่อว่าเทวรุกขกุมาร วันหนึ่ง พระโพธิสัตว์ ลุกข้ึนแต่เช้า เกี่ยว
หญ้าและหาฟืนมาขาย ได้ทรัพย์มาเลี้ยงชีพ พระโพธิสัตว์นั้นรักษา  ศีล ๕ สมาทานอุโบสถ วันต่อมา 
เข้าไปสู่ป่า ได้เห็นต้นรังมีแสงเหมือนพระอาทิตย์จึงเดินเข้าไปใกล้ได้เห็นพระพุทธรูปองค์หนึ่ง จึงนํา
ดอกไม้มาบูชาพระพุทธรูป ฉีกผ้าห่มของตนออกทําเป็นวิชนี ป๎ดกวาดภายใต้ต้นรัง ฉีกผ้าซึ่งไม่มีค่าของ
ตนออกทําเป็นแผ่นธงบูชาพระพุทธรูป กราบเบ ญจางคประดิษฐ์ ตั้งความปรารถนาว่า ด้วยบุญนี้ 
ขอให้ข้าพเจ้าได้เป็นพระพุทธเจ้า ผู้ประเสริฐสุดกว่าสรรพสัตว์ ในภายหน้า ถ้ายังเที่ยวอยู่ในสงสารวัฏ 
ให้ไปเกิดในตระกูลดี บริบูรณ์ด้วยกําลัง รูปงาม มีป๎ญญา ประเสริฐสุดกว่าเหล่ามนุษย์ ขอให้ล่วงพ้น
เวรภัยทั้งมวล อยู่เป็นสุขทุกเม่ือ คราวนั้น มีหญิงหม้ายคนจนผู้หนึ่ง รักษาศีลห้า มีอาชีพเกี่ยวหญ้าหา
ฟืนขายเลี้ยงมารดา ในเวลาต่อมาหญิงนั้นกลับจากป่าเดินมาพบพระพุทธรูป ได้เข้าไปนมัสการฉีกผ้า
โพกศีรษะตรงกลางออก บูชาพระพุทธรูปท่อนหนึ่ง ตั้งความปรารถนาว่า ด้วยการบูชาด้วยผ้านี้ ขอให้
ข้าพเจ้าพึงไปเกิดเป็นหญิงมีรูปทรงผิวพรรณงามเหมือนเทพกัญญา จงได้เป็นอัครชายาของชายคนนั้น 
ขออย่าให้เป็นคนเข็ญใจ นับได้แสนชาติ ขอให้ไปเกิดในสกุลพราหมณ์หรือกษัตริย์ที่เป็นใหญ่กว่าคน
ทั้งหลาย อันมนุษย์และเทวดาทั้งหลายบูชาแล้ว จนกว่าจะได้ถึงซ่ึงพระนิพพาน ดังนี้แล้ว ก ราบ
เบญจางคประดิษฐ์ ลุกออกจากอาสนะมานั่งอยู่ในที่นั้นนั่นเอง ลําดับนั้น ด้วยเดชแห่งบุญแห่งชนทั้ง
สองท่ีได้ทําไว้แล้วในปางก่อน และด้วยอานุภาพกุศลที่ชนทั้งสองได้สร้างในป๎จจุบัน ชนทั้งสองก็ได้เป็น
สามีภรรยากัน ตามปรารถนา พระศาสดาทรงหมายเอาเรื่องนี้ จึงตรัสสอนพุทธบ ริษัทสี่อย่างนี้ว่า ชน
เหล่าใด แม้จะเป็นเด็กหนุ่มสาว สูงอายุ คนพาล บัณฑิต ผู้มั่งมีหรือยากจนทั้งมวล ย่อมมีความตาย



 

๖๗ 
 

เป็นไปในเบื้องหน้า ชนทั้งปวงนั้น สมาทานศีลห้า รักษาไม่ให้ขาด เว้นจากปาณาติบาต งดเว้นสิ่งของที่
เจ้าของไม่ได้ให้ ทุกวันข้างขึ้น ข้างแรม สิบห้าค่ํา แปดค่ํา สิบสี่ค่ํา ชนเหล่าใด ทําพุทธบูชา ชนเหล่านั้น 
ย่อมยินดีในสวรรค์ ชนเหล่าใด ถวายผ้าทําเพดานพระพุทธเจดีย์เป็นต้น ชนเหล่านั้น ย่อมจะได้รื่นรมย์
ในวิมาน ด้วยผลแห่งบุญที่บําเพ็ญแล้วนั้น ชนเหล่าใดได้ทําเพ็ญทาน ๑๐ คือ ข้าว น้ํา ผ้า ระเบียบ
ดอกไม้ ของหอม เครื่องยานพา หนะ ที่นั่ง ที่นอนประทีป สิบอย่างนี้หรือบริจาคแต่อย่างหนึ่งก็ดี ชน
เหล่านั้น ครั้นทําลายขันธ์แล้ว จะได้มีความสุขอยู่ในสวรรค์ จะได้เป็นพระอินทร์เจ็ดชาติ จะได้เป็นพระ
เจ้าจักรพรรดิราชและประเทศราชถึงพันชาติ จะไม่เกิดในอบายภูมิสี่ ถ้าเกิดในมนุษยโลกจะไม่เกิดใน
ตระกูลต่ํามีทาสเป็นต้น ย่อมจะเกิดในตระกูลกษัตริย์และพราหมณ์ ด้วยอํานาจแห่งผลบุญนั้น ถ้าสัตว์
เดียรัจฉานปรารถนาจะเป็นพระพุทธเจ้าไซร้ เมื่อได้อัตภาพเป็นมนุษย์แล้ว จะบริบูรณ์ด้วยลักษณะ 
๓๒ ประการ ประกอบด้วยวิสารทญาณเฉียบแหลม ถ้าบุญนั้นบกพร่องไป จะได้ผลติดต่อก่อขึ้นให ม่ใน
ป๎จจุบัน โรคทุกชนิดจักพินาศไป ภัยร้อยแปดชนิด มีราชภัยเป็นต้น จะไม่มีมา จะเป็นอิสรภาพทั่วทุก
แห่ง ชนทั้งหลายมีมนุษย์และเทวดาจะบูชาอยู่เสมอ จะมีความสุขสบายจิตทุกอิริยาบถด้วยผลแห่งบุญ
นั้น(th.wikisource.org วันที่ ๒๒ มีนาคม ๒๕๕๖) ดังเช่น เนื้อความตอนหนึ่งที่พระศาสดาตรัสเทศนา
เรื่อง พระโพธิสัตว์ เทวรุกขกุมารทําสักการบูชาพระพุทธรูปแล้วตั้งความปราถนาให้ได้เป็น
พระพุทธเจ้า ความว่า 
 

“...วันหนึ่งพระโพธิสัตว์ไปสู่พนมไพร ได้เห็นต้นรังส่งรัศมีงามดังแสงสุริโยทัย
แล้วนึกไปว่า ไ ม้รังต้นนี้สีงามนัก ชะรอยอะไรจักมีอะไรอยู่ที่นั่น คิดแล้วเดิน
เข้าไปใกล้ได้เห็นพระพุทธรูปองค์หนึ่งอยู่ที่โคนต้นรัง ก็ตกใจยกหัตถ์นมัสการ
ไหว้แล้วเก็บดอกไม้มาบูชาเปลื้องผ้าห่มออกทําเป็นวิชนี ป๎ดกวาดภายใต้สาลพ
ฤกษ์แล้ว ฉีกผ้าสาฎกทําเป็นแผ่นธงบูชาพระพุทธรูปโดยสักกั จเคารพ เมื่อจะ
ทําความปรารถนาจึงกล่าวพระคาถานี้ว่า 
 อิมินา จ ปน ภนฺเต ปุํฺญกมฺเมน อนาคเต 
 สพฺพสตฺตุตฺตโม พุทฺโธ ภเวยฺยํ อตุโล ชิโน 
 สํสรนฺโต จ สํสาเร ภเวยฺยํ อุตฺตเม กุเล 
 พลรูปคุณุเปโต ปํฺญวา จ นรุตฺตโม 
 ปจฺจามิตตา โจราทโย มา โหนฺติ มม สมฺมุขา 
 สพฺพเวรภยาตีโต ภเวยฺยํ ปรมํ สุขนฺติ 
ความว่า ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ ด้วยบุญกรรมอันนี้ ขอข้าพเจ้าได้เป็นพระพุทธ
อดุลชิน ผู้ประเสริฐสุดกว่าสรรพสัตว์ในกาลภายหน้า ก็เมื่อยังเที่ยวอยู่ใน
สังสารวัฏต่อไป ขอพึงไปเกิดในอุดมตระกูล บริบูรณ์ด้วยคุณคือกําลังและรูป
งาม และให้มีป๎ญญาประเส ริฐสุดกว่ามนุษย์ชน พวกป๎จจามิตรมีโจรเป็นต้น 

http://th.wikisource.org/wiki


 

๖๘ 
 

ขออย่าได้มีมาเฉพาะหน้า ขอให้ข้าล่วงพ้นเวรภัยทั้งมวล เป็นบรมสุขทุกทิวา
ราตรี แล้วพระโพธิสัตว์ก็เดินนึกนั่งนึกถึงบุณแห่งสถานที่นั้น..” 
(ป๎ญญาสชาดก, ๒๕๔๙ : ๔๔๘) 
 

 
 

ภาพที ่๗ พระพุทธรูปแก่นจันทน ์ศิลปะล้านา 
ที่มา : พระเครื่องตั้มศรีวิชัย, ๒๕๕๖ : http://www.tumsrivichai.com/index.  

 
 ต านานการสร้างพระพุทธรูปในล้านนา 

  ตํานานพระพุทธรูปเป็นเรื่องเล่าถึงประวัติความเป็นมา รวมทั้งปรากฏการณ์ซึ่ง
เกี่ยวเนื่องกับความศรัทธาที่มีต่อพระพุทธรูปของชาวพุทธ อาทิ เรื่องเล่าเกี่ยวกับประวัติ ความเป็นมา 
อํานาจศักดิ์สิทธิ์ และอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ ตลอดจนเรื่องเล่าจากจินตนาการเพ่ืออธิบายรูปร่าง และ
ลักษณะพิเศษขององค์พระพุทธปฏิมาท่ีประดิษฐานอยู่ในพุทธสถานของชุมชนท้องถิ่นต่างๆ 
โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ในบริบทของสังคมวัฒนธรรมล้านนา เรื่องราวตํานานพระพุทธรูปเป็ นข้อมูลทาง
คติชนวิทยารูปแบบหนึ่ง ที่มีปรากฏแพร่หลายในชุมชนท้องถิ่นล้านนา เนื้อหาของตํานานทําหน้าที่
อธิบายเรื่องราวที่มีความสัมพันธ์เกี่ยวเนื่องกับพระพุทธรูป ซึ่งประดิษฐานอยู่ภายในพุทธสถานของ
ชุมชนต่างๆ รูปแบบการถ่ายทอดเนื้อหาตํานานพระพุทธรูปล้านนา มีทั้งแบบลาย ลักษณ์และมุขปาฐะ 
รวมไปถึงลักษณะเด่นที่มีความเก่ียวข้องกับตํานานพระธาตุ และตํานานพระเจ้าเลียบโลก อันเป็น
ตํานานฝ่ายศาสนจักร (ปฐม หงส์สุวรรณ, ๒๕๕๔ : ๔๒๓) ทั้งนี้ จากการศึกษาตํานานในล้านนา พบว่า 



 

๖๙ 
 

มีเนื้อหาของตํานานที่เก่ียวข้องกับคติความเชื่อและประเพณีการสร้างพระพุท ธรูปรวมอยู่ด้วย เช่น 
ตํานานพระพุทธรูปแก่นจันทน์ ตํานานพระสิงห์ และตํานานพื้นเมืองเชียงใหม่ ฉบับเชียงใหม่ ๗๐๐ ปี 
ซึ่งมีเนื้อหาโดยสังเขป เรียงตามลําดับดังนี้ 

 
๑) ต านานพระพุทธรูปแก่นจันทน์ 

 ตํานานพระจันทน์ หรือ ตํานานการสร้างพระพุทธรูปด้วยไม้จันทน์ สรุป
ความจากจากต้นฉบั บของ วัดทรายมูล ตําบลทรายมูล อําเภอสันกําแพง เชียงใหม่ จารเมื่อ พ .ศ.
๒๔๕๒ ในธัมม์หรือคัมภีร์ดังกล่าวประกอบตํานานของพระจันทน์ พระสิงห์ และพระแก้ว รวม ๓ เรื่อง 
เนื้อหาคติความเชื่อเรื่องการสร้างพระพุทธรูปที่ปรากฏในในตํานานการสร้างพระพุทธรูปด้วยไม้จันทน์ 
ดังนี้ 
 

“...ครั้งที่พระเจ้าปเสนทิโกสลทรงคิดที่จะสร้างพระพุทธรูป เพื่อเป็นตัวแทน
พระพุทธเจ้าเมื่อเสด็จปรินิพพานแล้ว จึงขออนุญาตจากพระพุทธเจ้า เมื่อ
ได้รับอนุญาตจึงให้ราชทูตไปเอาไม้แก่นจันทน์จากพญาสุวัณณพรหมา แล้วให้
ช่างแกะสลักเป็นพระพุทธรูปสูง ๖๐ องคุลี หน้าตักกว้าง ๒๐ ศอกองคุลี บ่า
กว้าง ๒๖ องคุลีกับครึ่งนิ้วมือ มีน้ําหนัก ๘๐๐๐ เสร็จแล้วก็นําไปให้
พระพุทธเจ้าทอดพระเนตร แล้วถวายทานอาหารและน้ําแก่พระพุทธเจ้า ครั้ง
นั้น พระพุทธเจ้าจึงเทศนาอานิสงส์การสร้างพระพุทธรูปโปรดแก่พระเจ้าป
เสนธิโกสล...” 
 
(ตํานานพระจันทน์, ๒๕๕๖ : http://www.chiangmai-thailand.net) 
 

  นอกจากนี้ ยังพบว่ามีเนื้อหาเรื่องตํานานการสร้างพระพุทธรูป
แก่นจันทน์ ซึ่งปรากฏในคัมภีร์ชินกาลมาลีปกรณ์ ความว่า 
 

“...หลังจากท่ีพระพุทธทรงอนุญาตให้มีพุทธเจดีย์ได้ ๓ อย่าง แก่พระอานนท
เถรแล้ว พระเจ้าป๎สเสนทิโกศลในเมืองสาวัตถี ทรงปรารภจะหว่านพืช คือ บุญ
กุศลคือจะให้คนทั่วโลกกราบไหว้พุทธเจดีย์นั้น จึงโปรดให้สร้างพระพุทธรูป
แก่นจันทน์องค์นี้ข้ึน...” 
 

 (กรมศิลปากร, ๒๕๐๑ : ๑๐๐) 
 

http://www.chiangmai-thailand.net/


 

๗๐ 
 

๒)  ต านานพระแก้วมรกต 
 พระแก้วมรกต หรือพระมหามณีรัตนปฏิมากร สร้างด้วย หินสีเขียวชนิด

หนึ่ง ซึ่งไม่จัดว่าเป็นมรกต ลักษณะพุทธศิลป์เป็นพระพุทธรูปปางสมาธิ ประทับนั่งขัดสมาธิราบ มี
ตํานานกล่าวถึงประวัติความเป็นมาหลายสํานวน เฉพาะที่ปรากฏในความเชื่อของชาวล้านนา กล่าวว่า 
พระแก้วมรกตสร้างขึ้นที่เมืองปาตลีบุตร ประเทศอินเดีย และได้อัญเชิญไ ปยังสถานที่ต่างๆ ได้แก่ 
เกาะลังกา พุกาม กัมพูชา และในดินแดนสยามตามเมืองต่างๆ คือ ละโว้ อยุธยา กําแพงเพชร และ
อาณาจักรล้านนา (ศักดิ์ชัย สายสิงห์, ๒๕๕๔ : ๑๔๑) เนื้อหาตํานานที่เก่ียวกับการสร้างพระพุทธรูป มี
เนื้อความปรากฏใน คัมภีร์ชินกาลมาลีปกรณ์ แต่งโดย พระรัตนป๎ ญญาเถระ แปลโดย ร .ต.ท.แสง มน
วิทูร. ชินกาลมาลีปกรณ์. กรุงเทพฯ : กรมศิลปากร, ๒๕๐๑. หน้า ๑๑๕. ความว่า  

 

 
 

พระแก้วมรกต (พระพุทธมหามณีรัตนปฏิมากร) 
                                           ที่มา : พิริยะ ไกรฤกษ์, ๒๕๕๑ : ๑๗๒. 

 



 

๗๑ 
 

“...ครั้งนั้น ท้าวสักกะ จึงเอาแก้วนั้นมาแล้วนําไปถวายพระเถระ ฝ่ายพระเถระ 
คิดว่า ใครจักทําพุทธปฏิมา (รูปจําลองพระพุทธ ) ด้วยแก้วนี้ได้ทันใดนั้น 
วิสสุกรรมแปลงตัวเป็นรูปกาจารย์ คือ ช่างทํารูป มาตกแต่งด้วยตนเองไม่ใช่
ตกแต่งด้วยอิทธิฤทธิ์ และวิสสุกรรมนั้นทําพระพุทธปฏิมาได้องค์หนึ่ง สูง ๑ 
ศอกกับ ๑ นิ้ว เสร็จชั่วเวลา ๗ วัน ๗ คืน ครั้นแล้วพระเถระ (นาคเสน ) 
ร่วมกับพระขีณาสพทั้งหลาย และท้าวสักกะร่วมกับเทพยดาทั้งหลาย บูชา
พระรตนปฏิมา ตลอด ๗ วัน ๗ คืน ครั้งนั้น พระรตนปฏิมาได้ทําปฏิหารริย์มี
ประการต่างๆ พระเถระ (นาคเสน) ได้อธิษฐานอัญเชิญพระบรมสารีริกธาตุ ๗
องค์เข้ าไปในองค์พระรตนปฏิมา องค์ ๑ อยู่ที่พระเมาลี องค์หนึ่งอยู่ที่
พระนลาต องค์หนึ่งอยู่ที่พระอุระ ๒ องค์อยู่ที่พระหัตถ์ท้ังสอง และอีก ๒ องค์
อยู่ที่พระชานุ (เข่า) ทั้งสอง พร้อมกับคําอธิษฐาน...” 
 
(แสง มนวิทูร. ผู้แปล, ๒๕๐๑ : ๑๑๕) 
 
 ๓)    ต านานพระสิงห์ 

 พระพุทธสิหิง ค์หรือท่ีชาวล้านนานิยมเรียกว่าพระสิงห์ นับเป็น
พระพุทธรูปสําคัญท่ีสะท้อนถึงเอกลักษณ์ของพุทธศิลป์ล้านนา ซึ่งนิยมเรียกพระพุทธรูปขัดสมาธิเพชร
ว่าพระสิงห์ อาทิ พระพุทธสิหิงค์ วัดพระสิงห์ เมืองเชียงใหม่ พระพุทธสิหิงค์ วัดพระเจ้าเม็งราย และ
พระพุทธสิหิงค์ วัดพระสิงห์  เมืองเชียงราย ทั้งนี้ เรื่องราวการสร้างพระพุทธสิหิงค์ ในตํานานของ
ล้านนา อันเป็นการแสดงถึงคุณค่าความสําคัญของพระพุทธรูปองค์นี้ที่มีต่อชุมชนท้องถิ่นได้เป็นอย่างดี 
จากการศึกษาพบ เนื้อหาตํานานพระพุทธสิหิงค์ในคัมภีร์ ชินกาลมาลีปกรณ์ แต่งโดยพระรัตนป๎ญญา
เถระ และ ตํานานพระพุทธสิหิงค์ แต่งโดยพระโพธิรังสี (ศักดิ์ชัย สายสิงห์ , ๒๕๕๔ : ๒๖๑) เรื่องราว
การสร้างพระพุทธสิหิงค์ในคัมภีร์ชินกาลมาลีปกรณ์ ดังนี้ 
 

"... เมื่อพระศาสดาปรินิพานล่วงแล้วได้ ๗๐๐ ปี พระเถระที่เป็นขีณาสพ (พระ
อรหันต์ ) ยังมีอยู่ในลังกาทวีป ๒๐ องค์ ครั้งนั้น พร ะเจ้าสีหลใคร่จะ
ทอดพระเนตรรูปของพระพุทธ จึงเสด็จไปยังวิหาร ตรัสถามพระสังฆเถระว่า 
เขาว่าพระพุทธของเราทั้งหลาย เมื่อทรงพระชนม์อยู่ ได้เสด็จมาลังกาทวีปนี้ถึง
สามครั้ง ผู้ที่ได้เห็นพระพุทธนั้น เดี๋ยวนี้จะยังมีอยู่หรือหามิได้ ทันใดนั้นด้วย
อานุภาพของพระขีณาสพ ราชา แห่งนาคได้แปลงรูปมาเป็นคน แล้วเนรมิตตน
เป็นรูปพระพุทธ เพ่ือจะเปลื้องความสงสัยของพระเจ้าสีหล พระราชาทรงบูชา
พระพุทธรูปเจ็ดวันเจ็ดคืน ครั้งนั้นพระราชาตรัสหาช่างปฏิมากรรมขั้นอาจารย์



 

๗๒ 
 

มาแล้ว โปรดให้เอาข้ีผึ้งป๎้นถ่ายแบบพระพุทธ มีอาการดั่งท่ีนาคราชเนรมิต
และทําให้แม่ พิมพ์ถ่ายแบบพระพุทธนั้นด้วย และให้ทําแม่พิมพ์ถ่ายแบบพระ
พุทธนั้นด้วย แล้วให้เททองซึ่งผสมด้วยดีบุก ทองคํา และเงิน อันหลอมละลาย
คว้างลงในแม่พิมพ์นั้น พระพุทธปฏิมานั้น เมื่อขัดและชักเงาเสร็จแล้วงามเปล่ง
ปลั่งเหมือนองค์พระพุทธยังทรงพระชนม์อยู่…” 
  
(แสง มนวิทูร. ผู้แปล, ๒๕๐๑ : ๑๐๐) 

 

 
 

พระพุทธสิหิงค ์ 

 
 ๔)    ต านานพระเสตังคมณี หรือพระแก้วขาว 
 พระเสตังคมณีเป็นพระพุทธรูปปางมารวิชัย สร้างด้วยหินสีขาว มีขนาด
เล็ก หน้าตักกว้างเพียง ๑๐ เซนติเมตร สูง ๑๕.๕๐ เซนติเมตร ป๎จจุบันประดิษฐานอยู่ภายในวิหารของ
วัดเชียงมั่น เมืองเชียงใหม่ ชาวล้านนาถือว่าเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์คู่บ้านคู่เมืองมาช้านาน เรื่องราวในตํานาน
พระเสตังคมณี กล่าวว่า พระเสตังคมณีมีมาตั้งแต่สมัยหริภุญชัย พระเจ้ารามราช เจ้ากรุงละโว้กับ
พระกัสปเถระสร้างข้ึนราว พ .ศ. ๗๐๐ ครั้นต่อมาพระนางจามเทวีพระธิดาได้อัญเชิญมาพร้อมกับการ



 

๗๓ 
 

สร้างเมืองหริภุญชัย ต่อมาพญามังรายเข้าตีเมืองหริภุญชัยแล้วอัญเชิญมาประดิษฐานที่วัดเชียงมั่น 
นอกจากนี้ยังเคยถูกอัญเชิญไปกรุงศรีอยุธยาช่วงระยะเวลาหนึ่ง ภายหลังพระเจ้าไชยเชษฐาธราชทรง
อัญเชิญกลับมาประดิษฐานที่วัดเชียงมั่นดังเดิม (ศักดิ์ชัย สายสิงห์ , ๒๕๕๔ : ๒๖๙ –๒๗๐) เนื้อหาใน
ตํานานที่เกี่ยวกับคติการสร้างพระเสตังคมณี ในหนังสือตํานานพระแก้วขาวกับพระศิลา วัดเชียงมั่น 
จังหวัดเชียงใหม่ 
 

 
 

พระเสตังคมณี หรือพระแก้วขาว 
       ที่มา : วิกิพีเดีย สารานุกรมเสร,ี ๒๕๕๖ : ออนไลน์ 

 
“...พระพุทธเจ้าเสด็จปรินิพพานล่วงแล้ว ๗๐๐ ปี ในวั นเพ็ญเดือน ๗ พระ
สุเทวฤาษีได้เอาดอกจําปา ๕ ดอก ขึ้นไปบูชาพระจุฬามณียังดาวดึงส์สวรรค์ 
ได้พบปะสนทนากับพระอินทร์ พระอินทร์ก็บอกกล่าวแก่สุเทวฤาษีว่า ปีนี้ใน
เดือนวิสาขะเพ็ญ ที่ละวะรัฐจะสร้างพระพุทธปฏิมากรด้วยแก้วขาว ครั้งสุเทว
ฤาษีกลับจากดาวดึงษ์เทวโลกแล้ว จึงไปสู่ เมืองละโว้ ขณะนั้น พระยารามราช
เจ้าเมืองละโว้กับพระกัสสปเถระเจ้าปรารถการที่จะสร้างพระแก้ว ซึ่งพระ
อรหันต์ไปได้แก้วขาวบริสุทธิ์บุษยรัตน์มาจากจันทเทวบุตร แล้วขอพระวิศนุ



 

๗๔ 
 

กรรมมาเนรมิต สําเร็จรูปเป็นองค์พระพุทธปฎิมากรสุเทวฤาษีและฤาษีอ่ืนๆ ก็
ได้มาประชุมช่วยในการสร้ างพระด้วย ครั้งสําเร็จแล้วก็บรรจุพระบรมธาตุ ๔ 
องค์ ไว้ในพระโมลี (กระหม่อม) ๑ พระนลาต (หน้าผาก)๑ พระอุระ (หน้าอก)
๑ พระโอษฐ์ (ปาก) ๑ รวม ๔ แห่ง…” 
 
 (สารานุกรมเสรี, ๒๕๕๖ : http://th.wikipedia.org/wiki)  
 

 
 

พระแก้วดอนเต้า 
ที่มา : พระแก้วดอนเต้า, ๒๕๕๖ : http://oklampang.com 

 
 



 

๗๕ 
 

 ๕)    ต านานพระแก้วดอนเต้า 
 พระแก้วดอนเต้า เป็นพระพุทธรูปปางสมาธิ ประทับนั่งขัดสมาธิราบ 
แกะสลักจากหยกสีเขียวส้ม พุทธลักษณะรูปแบบเดียวกับพระแก้วมรกต และเป็นพระพุทธรูป
ศักดิ์สิทธิ์ของล้านนา เรื่องราวตํานานการสร้างพระพุทธรูป กล่าวว่า พญานาคได้นํา แก้วมรกตมาใส่ไว้
ในแตงโมในไร่ของนางสุชาดา เมื่อนางได้พบเข้าจึงนํามาถวายพระเถระเพ่ือสร้างพระพุทธรูป พระ
เถระพยายามอยู่หลายวันแต่ไม่สําเร็จ จนกระทั่งมีชายชราผู้หนึ่งมาช่วยจึงสําเร็จนัยว่าเป็นพระอินทร์
แปลงร่างมา  (ศักดิ์ชัย สายสิงห์, ๒๕๕๔ : ๒๖๕ –๒๖๙)  
 ๖)    ต านานพื้นเมืองเชียงใหม่ ฉบับเชียงใหม่ ๗๐๐ ปี 
 ตํานานพื้นเมืองเชียงใหม่ ฉบับเชียงใหม่ ๗๐๐ ปี เป็นหนังสือท่ีจัดทําขึ้น 
เนื่องในวาระท่ีเชียงใหม่มีอายุครบ ๗๐๐ ปี โดยเนื้อหาหลักได้มาจากการปริวรรตตํานานพื้นเมือง
เชียงใหม่ ฉบับวัดพระงาม เชียงใหม่ จ .ศ. ๑๒๑๖ จากหอสมุดแห่งชา ติ และใช้ตํานานพ้ืนเมือง
เชียงใหม่ฉบับอ่ืนๆ ในการสอบชําระเทียบข้อมูลในส่วนของเนื้อหา ได้บันทึกเรื่องราวเกี่ยวกับ
ประวัติศาสตร์ของเมืองเชียงใหม่ โดยเริ่มต้นด้วยการเล่าเรื่องราวประวัติพระพุทธศาสนา ราชวงศ์
ลําพูนของพระนางจามเทวี กําเนิดลวะจังการาช ราชวงศ์มังราย ล้าน นาในยุคที่พม่าปกครอง จนถึง
ราชวงศ์เจ้าเจ็ดตนในต้นสมัยเจ้าพุทธวงศ์ (ศูนย์ศึกษาชาติพันธุ์และการพัฒนา , ๒๕๕๖ : 
http://www.cesd.soc.cmu.ac.th/2012/ethnicbook.) เนื้อหาในตํานานที่เก่ียวกับคติความเชื่อ
การสร้างพระพุทธรูป ความว่า 

“...เจ้าพระญามังรายค็เข้าไพไหว้มหาเถร เจ้า แล้วเจียรจาปราสัยด้วยปริยาย
หลายประการต่างๆ มหากัสสัปปเถรเจ้าค็เล่านิยายพระญาวักกังคุลีแก่
พระญามังราย ว่าพระญาวัฏฏังคุลีได้ต่อนิ้วมือพุทธรูปเจ้า ค็มีเตชะริทธีมากนัก 
อาจประจญแพ้พระญาร้อยเอ็ดตนดั่งว่าได้ส้างพุทธรูปทังตนแท้ จักกว่าฉันใด 
ว่าฉันนั้น พระญามั งรายได้ยินคํามหาเถรเจ้าเมตตาฉันนั้น มีใจใสยินดีมากนัก 
ไหว้สั่งอําลามหาเถรเจ้าเมือสู่ราชชมนเทียรแห่งตนแล้วจิ่งมาหายังช่างไม้ผู้ชื่อ
กานโถมมา แล้วหื้อแปลงรูปพระพุทธะเจ้า ๕ พระองค์ นั่ง ๓ องค์ ยืน ๒ องค์ 
องค์ ๑ ใหย่สูงเท่าคิงเจ้ามังราย แล้วค็เอาไพฐปนาตั้งไว้ที่ม หาเถรเจ้าอยู่นั้น 
แล้วมังรายอธิฏฐานว่า ด้วยเตชะบุญอันข้าได้ส้างพระพุทธเจ้านี้ ข้าจักยกกําลัง
ริพลไพเอาเมืองรามัญญเทสะหังสาวดีเมืองเมง ผิว่าพระญาเมงยังอ่อนใชน้อม
กับข้า ด้วยอานุภาวะอันข้าได้ส้างพุทธรูปเจ้านี้แท้ ข้ามารอด จักส้างวิหารหื้อ
ทานเปนที่สถิตสําราญพุทธรูปเจ้าชะแล พระญามังรายอธิฏฐานฉันนี้ แล้วค้ยก
เอาริพลโยธาไพเมืองหงสา ข้ามน้ําแม่คงไพเถิงน้ําแม่อาสา ตั้งทับอยู่ที่นั้น…” 

 
(ตํานานพื้นเมืองเชียงใหม่, ๒๕๓๘ : ๒๗) 



 

๗๖ 
 

 ต าราการสร้างพระพุทธรูปล้านนา 
  ๑)    มาตราส่วนพระพุทธรูปล้านนา 
    นอกจากพระพุทธรูปจะทําหน้าที่เป็นรู ปแทนของพระพุทธเจ้าแล้วนั้น 
ยังมีฐานะเป็นปูชนียวัตถุอันศักดิ์สิทธิ์ ซึ่งเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจของชาวพุทธ เนื่องจากเจตนาใน
การสร้างมีความเก่ียวเนื่องสัมพันธ์กับองค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า และพระธรรมคําสอนของพระองค์ 
ประเพณีการสร้างพระพุทธรูปทุกยุคสมัย จึงจําเป็น ต้องมีหลักการและกฎเกณฑ์ทางสุนทรียภาพ 
โดยเฉพาะการกําหนดขนาดและสัดส่วนได้อย่างถูกต้องแม่นยํา ด้วยวิธีการใช้ความกว้างและความยาว
ของพระพักตร์เป็นเกณฑ์ ดังนี้ 
 

“...หากจะสร้างพระพุทธปฏิมา ขนาดเท่าพระพุทธองค์ ให้วัดจากพระชานุ 
(เข่า) ถึงพระชานุ เมื่อประทับขัดสมาธิแล้ วหารด้วย ๔  ๑ ส่วนเท่ากับฐานถึง
พระนาภี (สะดือ) ๑ ส่วนจากพระนาภีถึงพระอุระ (หน้าอก) ๑ ส่วนจากพระ
อุระถึงพระหนุ (คาง ) ๑ ส่วนจากพระหนุถึงไรพระศก (ตีนผม ) พระพาหา 
(แขนท่อนบน) ยาวเท่าพระพักตร์ พระกร (แขนท่อนล่าง ) ยาวเท่าพระพักตร์ 
พระกรถึงปลายพระองคุลียาวเท่าพระพั กตร์ พระองคุลี (นิ้วมือ) ยาวเท่ากับ
ครึ่งหนึ่งของความยาวพระพักตร์ ข้อพระองคุลี (ข้อนิ้ว) แต่ละข้อเท่ากับ ๑/๓ 
ของครึ่งหนึ่งของความกว้างพระพักตร์ ฝ่าพระหัตถ์เท่ากับครึ่งหนึ่งของความ
กว้างพระพักตร์ พระนลาฏ (หน้าผาก) กว้างเท่ากับครึ่งหนึ่งของความยาวพระ
พักตร์ ควา มยาวของพระเพลา (ต้นขา) และพระชงฆ์  (ขาท่อนล่าง ) เท่ากับ
ความยาวของพระพักตร์ ฝ่าพระบาทเท่ากับความยาวของพระพักตร์ นิ้วพระ
บาทยาวเท่ากับ  ๑/๓ ของความยาวพระพักตร์ ข้อนิ้วพระบาทยาวเท่ากับ
ครึ่งหนึ่งของนิ้วพระบาท พระอุระถึงพระอังสา (ไหล่) ยาวเท่าพระพักตร์ พระ
อังสากว้างเท่ากับสองเท่าของความยาวพระพักตร์ ยอดพระถัน (หัวนม) ซ้าย
ขวาห่างเท่ากับ ๓/๔ ของความยาวพระพักตร์ พระโอษฐ์ (ปาก) กว้างเท่ากับ 
๑/๓ ของความยาวพระพักตร์ พระเนตรถึงพระนลาฏ (หน้าผากกว้าง ) เท่ากับ 
๑/๓ ของความยาวพระพักตร์ ดวงพระเนตรดํากลมเหมือนสีกีบเท้าโค และมี
แววคล้ายผลกระเทียม พระขนง (คิ้ว) โก่งเหมือนคันศรพระอินทร์ พระกรรณ 
(ห)ู ยาวเท่ากับพระพักตร์ ขอบพระกรรณด้านบนเสมอด้วยพระขนง...”  

  
 (พิริยะ ไกรฤกษ,์ ๒๕๕๑ : ๒-๓) 
 



 

๗๗ 
 

 รูปลักษณะพระพักตร์ของพระพุทธรูปจะสะท้อนให้เห็นความรู้สึกของหน้าทั้ง 
๓ แบบ ได้แก่ หน้าไทย หน้าขอม และหน้ากษัตริย์ กล่าวคือ หน้าไทยจะมีลักษณะเหมือนกับพระ
พักตร์ของพระจักรพรรดิราช ส่วนการผสมผสานของทั้ง ๓ หน้า ก็เป็นลักษณะเฉพาะของพุทธปฏิมา 
เรียกว่า “ราชสิงห์” พระพุทธรูปที่สร้างขึ้นจาก ตําราการก่อสร้างพระพุทธรูปนี้ มีลักษณะใกล้เคียงกับ
พระพุทธรูปในหมวดพระพุทธ สิหิงค์ของล้านนา  (พิริยะ ไกรฤกษ์ . ๒๕๕๑ : ๒-๓) ยังมีส่วนประกอบ
สําคัญอีกหนึ่ง คือ ดูกโทน ซึ่งหมายถึง ไม้หรือเหล็กที่ฝ๎งไว้ในองค์พระพุทธรูปแทนกระดูกจากไหล่
ด้านซ้ายยาวไปถึงไหล่ด้านขวา ในสมัยโบราณนิยมทําด้วยไม้กลมขนาดพอสมควรให้เหมาะสมกับ
ขนาดขององค์พระ ความยาวนั้นให้วัดจากเข่าซ้ายไปถึงเข่าขวา หรือระหว่างตัก นํามาแบ่งเป็น ๔ ส่วน 
เอา ๔ ส่วนเป็นความยาวของดูกโทนส่วนหัวท้ายเจาะให้เป็นรู ไว้สําหรับเชื่อมต่อไม้กระดูกแขนทั้ง ๒ 
ข้าง ต่อมามีการใช้เหล็กเป็นดูกโทนอีกด้วย  

 
มาตราส่วนพระพุทธรูปล้านนา 

ที่มา : พิริยะ ไกรฤกษ์, ๒๕๕๑ : ๓ 
 

 นอกเหนือจากนี้ ตําราการสร้างพระพุทธรูปล้านนาบางเล่ม มีเนื้อหาใน
ทํานองเดียวกัน กล่าวคือ ท่านให้เอาความกว้างของหว่างพระเพลามาหัก ๓ ทิ้ง ส่วน ๑ เป็นความยาว
ของดูกโทน ไม้ดูกโทนตกตรงไหน ให้สิ่วรูไม้แขนเข้า ตั้งแต่ไม้ขาเปียขึ้นไป เอา ๑ ส่วน เป็นคอและหัว 
เอาความกว้างหว่างพระเพลามาหักเป็น ๔ ส่วน เอา ๑ ส่วน มาวัดเป็นความยาวพระพักตร์ และเป็น



 

๗๘ 
 

พระบาท แล้วเอา ๑ ส่วนของหว่างพระเพลานั้นมาหักเป็น ๔ ส่วน มาวัดระยะจากคางถึงปาก จาก
ปากถึงคิ้ว จากค้ิวถึงตีนผม รูปคางให้กลมเหมือนพระจันทร์เพ็ญ โมลี และใบหูมีความยาวเท่ากัน 
ตั้งแต่ตีนผมมาถึงหัวคิ้ว และตั้งแต่หัวคิ้วมาถึงปลายจมูกยาวเท่ากัน ความยาวของคิ้วและริมฝีปาก
เท่ากัน เส้นขอบตาล่างและบนให้โก่งเสมอกัน หัวตาและหางตาให้แหลมเท่ากัน แขน แข้ง ขา ทําให้
กลมงาม นิ้วเท้าและนิ้วมือให้อวบและกลมงาม ริมฝีปากให้เหมือนแย้มหัวนั้น  (อุดม รุ่งเรือ งศรี , 
๒๕๔๒ : ๔๒๙๔) 
 
 ๒)    พิธีกรรมการก่อสร้างพระพุทธรูป  
  คติความเชื่อและประเพณีการสร้างพระพุทธรูปในล้านนา  ยังสะท้อน
ความหมายผ่านพิธีกรรมการก่อสร้างพระพุทธรูป กล่าวคือ วิธีการสร้างพระพุทธรูป ด้วยการป๎้น การ
หล่อ หรือการแกะหิน ที่มีขนาดใหญ่เป็นพระประธานในวิ หาร อุโบสถ ศาลาการเปรียญ จนไปถึงพระ
พิมพ์ขนาดเล็ก ต้องประกอบพิธีกรรมให้เหมาะสม เพ่ือความศักดิ์สิทธิ์เหมือนกับพระพุทธรูปในสมัย
โบราณ มีข้อสังเกตว่าในการสร้างพระพุทธรูป ถ้าผู้สร้างกระทําพิธีการต่างๆขาดตกบกพร่อง การสร้าง
พระพุทธรูปมักมีอุปสรรคป๎ญหานานาประการ ดังนั้ น จึงต้องศึกษาและนํามาปฏิบัติให้เป็นไปตาม
กระบวนการต่างๆ (พระสยาม สิริป๎ํฺโญ, ๒๕๕๑ : ๗-๑๑) 

(๑)   ก่อนการสร้างพระพุทธรูปจะต้องหาฤกษ์งามยามดี ถ้าเป็นวันดิถี
ข้างขึ้นจะดีมาก ส่วนมากจะทําในวันขึ้น ๑ ค่ํา ๓ ค่ํา ๗ ค่ํา และ ๑๓ ค่ํา เป็นต้น 

(๒)   การสร้างพระพุทธรูปต้อง ประกอบด้วยยันต์ที่จะบรรจุลงในองค์
พระพุทธรูป ถ้าเป็นการหล่อพระพุทธรูป จะใช้ยันต์ที่หลอมผสมไปกับทองที่ให้ในการหล่อ รวมไปถึง
ควรจัดเตรียมหัวใจพระพุทธรูปไว้ก่อน โดยเขียนป๎จจะยาการคือคาถาสําคัญที่บรรจุในหัวใจพระเจ้า
เมื่อสร้างเสร็จแล้ว นอกจากนี้ ให้เตรียมผ้าขาวบริ สุทธิ์ ๑ ผืนมาลงยันต์ไว้สําหรับห่อหัวใจพระเจ้า 
เตรียมแผ่นหินอ่อนสี่เหลี่ยม ลงยันต์รองเสาอินทขีล นําเสาตั้งบนแผ่นหินก่อนการก่อสร้างพระ การลง
ยันต์ต้องทําในวันที่มีฤกษ์ดี และควรทําให้เสร็จก่อนวันสร้างพระพุทธรูป 

(๓) การสร้างพระพุทธรูปปูนป๎้นของล้านนาในสมัยโบราณ ครูบา
อาจารย์จะให้อิฐที่ไม่เผาไฟหรือที่เรียกว่า ดินดิบ ให้มีจํานวนมากเพียงพอกับขนาดของพระท่ีจะสร้าง 
และต้องเตรียมไว้ล่วงหน้าเพื่อใช้ในวันทําพิธีโดยเลือกก้อนที่ไม่มีตําหนิ ๕ ก้อน นํามาลงยันต์ปิดทอง ๔ 
ก้อน และลงยันต์ปิดเงิน ๑ ก้อน จัดหาไม้บุญนาคหรือไม้ที่มีชื่อเป็นมงคล ไว้สําหรับทําเป็นเสาอินทขีล
(เสาแกนกลางด้านตั้งภายในองค์พระ ) ให้มีขนาดและความยาวพอประมาณ นํามาขัดแต่งให้สะอาด
เรียบร้อย แล้วนิมนต์พระสงฆ์มาเจริญพระพุทธมนต์บท ๑๒ ตํานาน ธัมมจักกัปปวัตนสูตร และมหา
สมัยสูตร เพ่ือให้เกิดความบริสุทธิ์ก่อนจะนํามาสร้างพระพุทธรูป 

(๔) การจัดเตรียมสถานที่บริเวณงานพิธีให้สะอาด แล้วนําราชวัตร ฉัตร 
ธงมาตั้งทั้ง ๔ มุมรวมทั้งนําเชือกท่ีฟ่๎นด้วยคาเขียวล้วงด้วยด้ายสายสิญจน์มาล้อม ๓ รอบ นําตาแหล๋ว



 

๗๙ 
 

มาผูกไว้ทั้ง ๔ ทิศ เพื่อเป็นการป้องกันสิ่งอัปมงคล นําบาตร น้ําต้นใหม่ใส่น้ําให้เต็มตั้งไว้ตามมุมราช
วัตร มุมละ ๑ ชุด จากนั้นจัดเตรียมโต๊ะหมู่บูชา อาสนะพระสงฆ์ตามจํานวนที่นิมนต์มาต้องมีจํานวนไม่
น้อยกว่า ๑๐ รูป ด้านหน้าของพระสงฆ์ท่ีเป็นประธานจัดเตรียมบาตรน้ํามนต์ มัดหญ้าคา และเทียน
น้ํามนต์ และบาตรทรายสะอาด ๑ ลูก สําหรับเสกคาถาหว่านทรายเพื่อขับไล่สิ่งไม่ดีออกจากบริเวณ
พิธี โดยให้พระเถระเป็นผู้โปรย นอกจากนี้ ในส่วนพิธีพราหมณ์ให้ตั้งโต๊ะหมู่บูชาไว้ทางด้านทิศตะวัน
เฉียงเหนือของโรงพิธี โดยเตรียมเครื่องบวงสรวงเทวดา ขันตั้งและสะตวงต่างๆไว้ให้เรียบร้อย 

(๕) ในวันพิธีเริ่มต้นโดยพราหมณ์ทําพิธีบวงสรวงเทวดา อารักษ์ หลัก
เมือง และสิ่งศักดิ์สิทธิ์ทั้งหลายให้มาร่วมอนุโมทนา ปกป๎กรักษา ทําการข้ึนขันหลวงเชิญครูบาอาจารย์ 
พระสงฆ์สวดถอนพื้นที่และมลทินออกจากบริเวณสถานที่ก่อสร้าง จุดธูปเทียนบูชาพระรัตนตรัย รับศีล 
ประธานสงฆ์สมมาขัน ๕ โก๋ฐาก อาจารย์วัดอาราธนาพระปริตร พระรูปที่ ๓ ขึ้นสัคเคอัญเชิญเทวดา 
พระมหาเถระเจริญพระพุทธมนต์สูตรตั้งลํา ๑๒ ตํานาน มหาสมัยสูตร ธัมมจักกัปปวัตนสูตร เมื่อเจริญ
พระพุทธมนต์เสร็จ ให้นายช่างก่อพระพุทธรูปนําสะตวง ๔ อันไปตั้งไว้ตามทิศ แล้วให้ช่างบอกกล่าว
เทวดาด้วยคําพูดอันเป็นมงคล ประธานสงฆ์กล่าวคําโอกาสพระธาตุให้มาสถิตในองค์พระพุทธรูป
จากนั้นทําการโจทย์ถามท่ีดิน เมื่อโจทย์ถามเสร็จให้นําก้อนอิฐปิดทอง หัวใจพระเจ้า เสาอินทขีล แผ่น
เงินจารคาถาธรรมกายพระพุทธเจ้า คาถาป๎จจะยาการ ยันต์ และแก้วแหวนเงินทองทั้งหลายที่จะใส่ใน
พระพุทธรูป มาทําประทักษิณแห่รอบบริเวณพิธีเวียนขวา ๓ รอบ พระสงฆ์สวดบทโยธีโร ๓ รอบ 
นําไปวางบนโต๊ะที่ปูผ้าขาวเตรียมไว้ จากนั้นทําการสมมติพระมหาเถระ ๔ รูปและนายช่าง ๒ คน โดย
รูปที่ ๑ เป็นพระพุทธรักขิตตะ รูปที่ ๒ เป็นพระธรรมรักขิตตะ รูปที่ ๓ เป็นพระสังฆะรักขิตตะ รูปที่ ๔ 
เป็นพระอนุสังฑรักขิตตะ ช่างคนที่ ๑ เป็นธรรมป๎ญโญ ช่างคนที่ ๒ เป็นไชยมงคล ทั้งหมดขึ้ นไปบน
ฐานพระพุทธรูป แต่ละรูปถือก้อนอิฐทอง ๑ ก้อน พระสงฆ์ด้านล่างสวดตั้งคณะ คือ พุทโธอุปป๎นโน
โลเก พระมหาเถระข้างบนก็วางอิฐลงตามลําดับ เมื่อพระมหาเถรและนายช่างก่อเสร็จ จึงให้พระสงฆ์ 
สามเณร และศรัทธาญาติโยมทุกคนมาร่อมก่อพระพุทธรูป อุทิศส่วนกุศลให้แก่เจ้าอาวาส ที่มรณภาพ
ไปแล้ว รับพรจากพระสงฆ์แล้วเป็นอันเสร็จพิธี ต่อจากนั้นให้เป็นหน้าที่ของช่างป๎้นพระพุทธรูป
ดําเนินการต่อไปจนเสร็จสมบูรณ์ โดยด้านหลังองค์พระต้องเจาะเป็นช่องไว้สําหรับทําพิธีบรรจะหัวใจ
พระเจ้าในลําดับต่อไป 

(๖)  การบรรจุหัวใจพระเจ้า เมื่อพระพุทธรูปเสร็จสมบูรณ์แล้ ว ให้
กําหนดวันฤกษ์ดีนิมนต์พระสงฆ์ ๑๐ รูป ทําหน้าที่สวด ๙ รูปและบรรจุหัวใจ ๑ รูป ในวันบรรจุหัวใจ
พระเจ้าข้ันตอนแรกให้บวงสรวงเทวดา ไหว้พระรับศีลสมมาขัน ๕ โกฐาก เจริญพระพุทธมนต์ตั้งลํา
เหมือนวันก่อพระทุกประการ เสร็จแล้วนําขันน้ําขมิ้น ส้มป่อย น้ําอบน้ําหอม ข้าวตอกดอก ไม้ พร้อม
กับพานใส่หัวใจ ยกข้ึนตั้งบนโต๊ะสูงที่ปูด้วยผ้าขาว ประธานสงฆ์กล่าวคําโอกาสอาราธนาพระบรมธาตุ
มาสถิตในหัวใจพระเจ้า จากนั้นให้บรรจะพระบรมสารีริกธาตุในผอบทอง เงิน นาค แผ่นเงินที่เขียนป๎จ
จะยะการ คาถาธรรมกาย ที่จารเตรียมไว้ ถ้ามีเข็ม แก้วแหวนเงินทองของมีค่ าก็ให้บรรจุไปพร้อมกัน 



 

๘๐ 
 

เสร็จแล้วห่อหัวใจพระเจ้าด้วยผ้าขาวลงยันต์ผูกด้วยด้ายให้แน่น นําใส่พานให้ทุกคนในงานจบใส่เกล้า
ใส่หัว โดยเริ่มต้นด้วยพระมหาเถระแล้วส่งต่อให้ฆราวาสญาติโยมต่อไปให้ครบทุกคน จากนั้นนําหัวใจ
พระเจ้าทําทักษิณาวัตรแห่เวียนขวารอบองค์พระ ๓ รอบ จุดเทียน ๑๐๐ เล่ม รูป ๑๐๐ ดอก ประทีป 
๑๐๐ ดวง เทียนเงิน เทียนทอง นิมนต์พระมหาเถระให้ทําหน้าที่บรรจุหัวใจพระเจ้า พระสงฆ์ร่วมกัน
สวดบรรจุหัวใจจนจบ นําพระธัมม์คาถาพัน พระธัมม์แปดหมื่นสี่พัน ขันธ์รอมดอกไม้ขาว ๑๐๐ ดอก 
ข้าวตอก ๑๐๐ ดวง ของหอมทั้งหลาย และแก้วแหวนเงินทองของมี ค่าใส่ในขะอูปแล้วปิดฝาให้แน่น 
เพ่ือนําไปบรรจุในท้องน้อยของพระพุทธรูป จากนั้นจึงให้นายช่างปิดช่องและตกแต่งผิวให้เรียบร้อย 
ทั้งนี้ ชาวล้านนามีความเชื่อว่าเมื่อได้ทําตามพิธีดังกล่าวแล้วทุกคนที่เข้าร่วมพิธีกรรมจะได้รับความ
เจริญรุ่งเรืองอยู่ดีมีสุข 
 
 ๓)    เดือนที่ควรสร้างพระพุทธรูป  
  ในตําราสร้างพระพุทธรูปในล้านนามีเนื้อหากล่าวถึงการสร้างพระใน
เดือนต่างๆว่าจะก่อให้เกิดผลต่างๆแก่ผู้สร้าง ดังนี้ 
 

“...เดือนเกียง /เจียง (เดือน ๑๑) ถ้าตรงกับขึ้น ๑, ๔, ๗ และ ๑๔ ค่ํา จักได้
ช้าง ม้า วัว ควาย จะทําให้ข้าทาสหญิงชาย ท้าวพระยา เสนาอํามาตย์ ขุนนาง 
และคนทั้งหลายรักชอบ เดือนยี่ (เดือน ๑๒) มีเตชะฤทธี ประจัญข้าศึกศัตรูทั้ง
ปวง จะอยู่ดีมีลาภมากนัก  เดือน ๓ (เดือนอ้าย) ไฟจะไหม้ ผู่คนจะผิดเถียงกัน 
สัตว์ร้ายก็จะเกิดชุกชุม  เดือน ๔ (เดือนยี่ ) คนและเทวดาทั้งหลายจะรักชอบ
มากและทําให้เกิดข้าวของเงิ นทองเป็นจํานวนมาก เดือน ๕ (เดือน ๓) จักเกิด
อันตราย เกิดการทะเลาะวิวาทกัน ข้าวของเงินทองจะสูญหาย เกิดถ้อยเกิด
ความมากนัก เดือน ๖ (เดือน ๔) จักเจริญ ได้ลาภยศ ได้สมบัติ เป็นที่เคารพ
นับถือแก่คนทั่วไป  เดือน ๗ (เดือน ๕) ครอบครัวจักฉิบหาย จักได้พรากที่อยู่ 
เป็นทุกข์ด้วยข้าวของ โจรมักเบียดเบียน หาความสุขไม่ได้  เดือน ๘ (เดือน ๖) 
จักมีความวุฒิเจริญใจ อยู่เย็นเป็นสุข จักมีข้าวของเงินทอง มีเครื่องอุปโภค
บริโภคท้ังหลาย  เดือน ๙ (เดือน ๗) จักเป็นทุกข์ยากเข็ญใจ หาผู้อุปถัมภ์
ช่วยเหลือไม่ได้ เดือน ๑๐-๑๑ (เดือน ๘-๙) จักเกิดถ้อยความมีความเดือดเนื้อ
ร้อนใจไม่ขาด เกิดทุกข์เกิดภัย เดือน ๑๒ (เดือน ๑๐) จักมีข้าวของเงินทอง 
วุฒิเจริญใจทุกอย่าง จักสมหวังทุกอย่าง...” 

 
 (อุดม รุ่งเรืองศรี, ๒๕๔๒ : ๔๒๘๙ – ๔๒๙๐)  
 



 

๘๑ 
 

 ๔)   วันที่ควรสร้างพระพุทธรูป  
    ในตําราสร้างพระพุทธรูปในล้านนามีเนื้อหากล่าวถึ งการสร้างพระในวัน
ต่างๆว่าจะก่อให้เกิดผลต่างๆแก่ผู้สร้าง ดังนี้ 
 

“...ขึ้น   ๑ ค่ํา จักสมฤทธี 
ขึ้น   ๒ ค่ํา โจรจักกระทําโทษ 
ขึ้น   ๓ ค่ํา ข้าวัดและค่าพระพุทธรูปอยู่ดีมีสุข 
ขึ้น   ๔ ค่ํา ข้าพระพุทธรูปเป็นทุกข์ 
ขึ้น   ๕ ค่ํา ฟ้าจักผ่า 
ขึ้น   ๖ ค่ํา ท่านจักฟ๎นกัน 
ขึน้   ๗ ค่ํา จะมีคนมาบูชาจํานวนมาก 
ขึ้น   ๘ ค่ํา จักร้อนใจเป็นกังวล 
ขึ้น   ๙ ค่ํา ศัตรูจักเบียดเบียนศาสนา 
ขึ้น ๑๐ ค่ํา อยู่ดีมีสุข 
ขึ้น ๑๑ ค่ํา ข้าพระพุทธรูปจักฉิบหายเสีย 
ขึ้น ๑๒ ค่ํา จักร้อนใจ 
ขึ้น ๑๓ ค่ํา อยู่เย็นใจ 
ขึ้น ๑๔ ค่ํา อายุยืนต่อเท้าเถ้า 
ขึ้น ๑๕ ค่ํา ข้าพระพุทธรูปจักฉิบหายเสียหมดสิ้นอายุบ่ยืน 

 ตําราการอีกเล่มหนึ่งมีเนื้อหาแตกต่างกัน ดังนี้ 
ขึ้น   ๒ ค่ํา ไม่มีโชคลาภ 
ขึ้น   ๓ ค่ํา มักจะเกิดเป็นถ้อยเป็นความอยู่ไม่ขาด 
ขึ้น   ๕ ค่ํา ฟ้าจักผ่า 
ขึ้น   ๖ ค่ํา ศรัทธาผู้เป็นประธานในการสร้างจะล้มตาย 
ขึ้น   ๘ ค่ํา จะมีอันตรายไม่ขาด อุบาทว์จักเกิดมีมาก 
ขึ้น   ๙ ค่ํา ผู้เป็นช่างที่ก่อพระพุทธรูปจักไม่สบาย 
ขึ้น ๑๐ ค่ํา ไม่ดีกับพระสงฆ์ที่อยู่ในวัดนั้นมักจะมีการเจ็บป่วยทุกวันทุกปีไม่ขาด 
ขึ้น ๑๑-๑๒ ค่ํา จะมีศัตรูมาเบียดเบียนทําให้เสียเข้าของเงินทอง 
ขึ้น ๑๔ ค่ํา ศรัทธาที่เป็นผู้สร้างจักล้มตาย 
ขึ้น ๑๕ ค่ํา ฟ้ามักผ่า ไฟมักจะไหม้ 
ขึ้น ๑, ๔, ๗ และ ๑๔ ค่ํา ถ้าตรงกับเดือนท่ีดี ก็สมควรสร้าง…” 
(อุดม รุ่งเรืองศรี, ๒๕๔๒ : ๔๒๘๙) 



 

๘๒ 
 

 คติความเชื่อและประเพณีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในล้านนา 
 คัมภีร์อานิสงส์ล้านนา 
 ชาวล้านนามีพระธรรมคําสอนในพระพุทธศาสนาเป็น เครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจ สะท้อน
ผ่านคติความเชื่อเรื่องกุศลผลบุญ ในการทํานุบํารุงพระพุทธศาสนา ที่ปรากฏเนื้อหาในคัมภีร์อานิสงส์
ของล้านนา ทั้งนี้ความหมายของคําว่า อานิสงส์ ในพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน คือ ผลแห่ง
กุศลกรรม , ผลบุญ , ประโยชน์ กล่าวอีกนัยหนึ่งได้ว่า ผลที่ ได้รับจากการกระทําท่ีมีประโยชน์ต่อ
พระพุทธศาสนา สังคม วัฒนธรรมประเพณีและต่อตนเอง (ชัปนะ ปิ่นเงิน , ๒๕๕๘ : ๒) โดยเฉพาะ
อย่างยิ่งในบริบทของสังคมวัฒนธรรมล้านนา มีการบันทึกคติธรรมคําสอนเรื่องอานิสงส์ ผลบุญจาก
กุศลธรรมต่างๆในรูปแบบคัมภีร์ใบลาน เนื้อหาในคัมภีร์มีเนื้ อหาเกี่ยวกับเรื่องอานิสงส์ต่างๆเป็น
จํานวนมาก ซึ่งสะท้อนให้เห็นถึง คติความเชื่อ วัฒนธรรมประเพณี ของชาวล้านนาในการสร้างคุณงาม
ความดี การรักษาศีล พระพฤติธรรม อันเป็นการสร้างกุศลกรรมตามหลักธรรมในพระพุทธศาสนาได้
เป็นอย่างดี ทั้งนี้ จากการศึกษาคัมภีร์อานิสงส์ล้านนา  พบว่า มีเนื้อหาเรื่องอานิสงส์การสร้าง
พระพุทธรูป และอานิสงส์การปิดทองพระพุทธรูปปรากฏอยู่หลายฉบับด้วยกัน  ดังมีเนื้อความ
เรียงลําดับ ดังนี้ 
 

๑)   คัมภีร์อานิสงส์การสร้างพระพุทธรูป ฉบับวัดข่วงสิงห์ 
คัมภีร์อานิสงส์การสร้างพระพุทธรูป ฉบับวัดข่วงสิงห์ จังหวัดเชียงใหม่  

ในเอกสารคัมภีร์ใบลานฉบับวัดข่วงสิงห์มีเนื้อหากล่าวถึงอานิสงส์การสร้างพระพุทธรูปด้วยวัสดุต่างๆ 
ดังนี้ 

 
“...อันคนผู้ใดได้กทํา (กระทํา )ส้าง(สร้าง)แปลงยังรูปพระเจ้านั้น แม่นว่ากทํา 
ด้วยตนค็ดีแม่นว่าหื้อ ท่านผู้อ่ืนส้างแปลงหื้อแลปูชาเอา ด้วยทองค็ดีเงินค็ดี 
คําค็ดี  ด้วยไม้ค็ดี ด้วยหริน (หิน) ค็ดี ด้วยแก้วค็ดี ค็มีพลานิสงส์มากนักแกล่
บุคคลผู้อันได้ส้างได้แปลงด้วยใจใสสัทธานั้นแลอันว่าบุคลยิง (หญิง) ชายทัง
หลาย เปนต้น ว่าท้าวพระญาและเสนาอามาย์พราหมณคหบดีเสฎี (เศรษฐี) มี
ใจใสสัทธราแลได้ส้างประแอบด้วยข้ายิง (หญิง) ข้าชายมานัก มีลูกแลเมียค็มี
คลองวัดปฏิบัติดีนักแล ประกอบด้วยเสนาสี่ จําพวก คือว่าเสนาช้างแลเสนา 
มล้า (ม้า) เสนารถ เสนาไพ (ไป) ตีนค็หากมาแวดล้อมเปนบริวารทุกกล้ําทุก
พายในกาล ทุกเม่ือค็ด้วยนิสันทผลอันได้ส้างยังพุทธรูปตถาคตะไว้ไหว้แลผูชา
นั้นค็มีแลบุคคลทังหลาย ฝูงนั้นเกิดม าค็มีรูปโฉมโนมพรัณวัณณะอันงามดังคํา 
มีวัณณะหน้าตาค็รุ่งไรไสงามเปนอัน ควรแลงแลแกล่ตาคนและเทวดาทังหลาย 
เทียรย่อมได้ลาภสการของอันควรเคี้ยวคบกิน คําประเสิฏนักค็ด้วยผลอัน



 

๘๓ 
 

ได้ส้างยังพุทธรูปไว้ปูชานั้นแล กุฐํคัณโฑ กลาโส อปปมาโรคานชายนิต อันว่า
พยาธิทังหลายคือว่าเปนเรื้ อนเปนเปล้าเปนขากเปนเขียน เปนครยือหมอครอ 
เปนไฝเปนบ้าค็ดี ค็หาบ่ได้แล แกล่ (แก่) บุคคลทังหลายฝูงนั้นแลอันนี้ ค็ด้วย
ผลอานิสงส์แห่งอันได้สางสลักขวักรูปตภาคตะนั้นแล  สุทธํคุลีสุทธนตรี จักขุ
นาอคิ ปจํคสบบนํ บุคคลนั้นเกิดมาประกอบด้วยนิ้วมือค็งาม มีประสาทตาค็
แจ้งใสยิ่งนักประกอบไพด้วยองคะเนื้อตัวอันใหย่อันน้อย ค็งามค็ด้วยพละอัน
ได้ส้างยังพุทธรูปไว้ปูชานั้นและ ประการ ๑ บุคคลทังหลายฝูงนั้นเกิดมาใน
มนุสสโลกเมืองคนค็เทียรย่อมได้อยู่ปราสาทมีประการต่างๆ ประกอบด้วยแก้ว 
๗ จําพวก ควรสุขถูกเนื้อเพิงใจแลประกอบด้วยนางขับนางฟ้อนทัง หลายมาก
นัก หากมาสงเสพยังบุคคลนั้นอยู่ทุกเมื่อค็มีแล ค็ด้วยผลอานิสงส์ได้ส้างยัง
พุทธรูปแล้วปูชานั้นแล...” 

  
 (วิลักษณ์ ศรีป่าซาง, ๒๕๔๕ : ๑๔๒ – ๑๔๕) 
 

๒)   คัมภีร์อานิสงค์ของการสร้างพระพุทธรูป ฉบับวัดป่าบงจันจว้า 
  คัมภีร์อานิสงค์ของการสร้างพระพุทธรูป ฉบับ วัดป่าบงจันจว้า จังหวัด
เชียงราย  (สารานุกรมวัฒนธรรมไทยภายเหนือ เล่ม ๘, ๒๕๔๒ : ๔๒๘๙)  มีเนื้อหาเกี่ยวกับตํารา
อานิสงส์การสร้างพระพุทธรูปของวัดป่าบงจันจว้า กล่าวว่า เจ้าของหรือศรัทธาผู้สร้างพระพุทธรูป
ถวายแก่พระศาสนา จะได้เสวยสุขท้ังในเมืองคน และเมืองฟ้าตามระยะเวลาต่าง ๆ กัน ขึ้นอยู่กับ
ลักษณะแห่งการก่อสร้างและวัสดุที่ใช้สร้าง ดังนี้ 
 

(๑) พระพุทธรูปที่เขียนบนไม้ มีอานิสงส์ ๕ กัป 
(๒) พระพุทธรูปสลักจากหิน หยก ไม้จันทร์ มีอานิสงส์  ๑๓  กัป 
(๓) พระพุทธรูปสร้างจากท่อนไม้ต่างๆ มีอานิสงส์ ๑๗ กัป 
(๔)  พระพุทธรูปหล่อด้วยทองแดงหรือทองเหลือง มีอานิสงส์ ๑๙ กัป 
(๕)  พระพุทธรูปสร้างด้วยครั่ง มีอานิสงส์ ๒๐ กัป 
(๖) พระพุทธรูปสลักจากงาช้าง มีอานิสงส์ ๒๕ กัป 
(๗)  พระพุทธรูปก่ออิฐถือปูน มีอานิสงส์ ๓๒ กัป 
(๘) พระพุทธรูปสร้างจากหินและเงิน มีอานิสงส์ ๔๕ กัป 
(๙)  พระพุทธรูปสร้างจากผงดอกไม้ผสมน้ํารัก  มีอานิสงส์ ๑๐๐ กัป 
(๑๐) พระพุทธรูปสร้างจากทองคํา มีอานิสงส์ ๑๒๐ กัป 
(๑๑) พระพุทธรูปแก้วมณี มีอานิสงส์ อสงขัยกัป 



 

๘๔ 
 

๓)   คัมภีร์อานิสงส์การสร้างพระพุทธรูป วัดบ้านท่อ  
คัมภีร์อานิสงส์การสร้างพระพุทธรูป  วัดบ้านท่อ ตําบลป่าตัน อําเภอ

เมือง จังหวัดเชียงใหม่ ในเอกสาร คัมภีร์ใบลานฉบับวัดบ้านท่อ มีเนื้อหากล่าวถึงอานิสงส์การสร้าง
พระพุทธรูปด้วยวัสดุต่างๆ ดังนี้ 

 
(๑)   สร้างด้วยใบตอง ใบตาลใบลาน เป็นต้น จะได้เสวยยังผลานิสงส์ ๕ กัป 
(๒)  สร้างด้วยแผ่นผ้าคือว่าแต้มใส่แผ่นผ้าเป็นพระบฏจะได้เสวยผลานิสงส์ ๑๐ กัป 
(๓)  สร้างด้วยดินเหนียว จะได้เสวยผลานิสงส์ ๑๕ กัป 
(๔)  สร้างด้วยไม้ จะได้เสวยผลานิสงส์ ๒๐ กัป 
(๕)  สร้างด้วยนอ งา เขา จะได้เสวยผลานิสงส์ ๒๕ กัป 
(๖)  สร้างด้วยดินและอิด คือ ดินจี่ (อิฐ) จะได้เสวยผลานิสงส์ ๓๐ กัป 
(๗)  สร้างด้วยศิลา หิน จะได้เสวยผลานิสงส์ ๓๕ กัป 
(๘)  สร้างด้วยชืน (ดีบุก) จะได้เสวยผลานิสงส์ ๔๐ กัป 
(๙)  สร้างด้วยทองแข (โลหะผสมชนิดหนึ่ง) ทองเหลือง ทองแดง เหล็ก 

จะได้เสวยผลานิสงส์ ๔๕ กัป 
(๑๐) สร้างด้วยเงิน จะได้เสวยผลานิสงส์ ๕๐ กัป 
(๑๑) สร้างด้วยเกสรดอกไม้ จะได้เสวยผลานิสงส์ ๕๕ กัป 
(๑๒) สร้างด้วยทองคํา จะได้เสวยผลานิสงส์ ๖๐ กัป 
(๑๓) สร้างด้วยแก้วมณี จะได้เสวยผลานิสงส์ ๖๕ กัป 
(๑๔) สร้างด้วยไม้จันทน์และไม้มหาโพธิ์ จะได้เสวยผลานิสงส์ ๗๐ กัป และอาจจะได้เสวย

ผลานิสงส์อันหาที่สุดมิได้ 
 
(วิลักษณ์ ศรีป่าซาง, ๒๕๔๕ : ๑๓๘) 
 

๔)   คัมภีร์อานิสงส์การสร้างพระพุทธรูป วัดควรค่าม้า  
 คัมภีร์อานิสงส์การสร้างพระพุทธรูป  วัดควรค่าม้า  ตําบลศรีภูมิ อําเภอ
เมือง จังหวัดเชียงใหม่  (ชัปนะ ปิ่นเงิน, ๒๕๔๘ : ๓๔๖ – ๓๕๑) มีเนื้อหาโดยสังเขปกล่าวว่า ครั้งหนึ่ง
เมื่อ พระองค์เสด็จเข้าไปประทับใต้ร่มไม้นิโครธ บ้านนายช่างป๎้นหม้อพร้อมด้วยหมู่ภิกษุ  หมู่นายช่าง
ป๎้นหมอ้จึงพากันนําดอกไม้ธูปเทียนมาบูชาแล้วนิมนต์พระพุทธเจ้าให้ทรงประทับอยู่ก่อน หมู่กุมภการ
บุตรได้สร้างมณฑป ประดับด้วยธง ประทีป ดอกไม้ธูปเทียน ของหอมต่าง ๆ และเครื่องปูลาดถวายแด่
พระพุทธเจ้า และหมู่พระภิกษุ ต่อจากนั้นจึงทูลอาราธนาขอธรรมเทศนาจากพระองค์ พระพุทธเจ้า
ทรงแสดงธรรมเทศนาเรื่องอานิสงส์ของการสร้างพระพุทธรูป แสดงจบแล้วหมู่ช่างป๎้นหม้อขอทูลลา



 

๘๕ 
 

กลับสู่ที่อยู่ของตน วันต่อมา หมู่นายช่างป๎้นหม้อร่วมกันสร้างมณฑปหลังหนึ่งแล้วป๎้นพระพุทธรูปด้วย
ดินป๎้นหม้อ ขนาดยาวหนึ่งวากับหนึ่งศอก เสร็จแล้วตั้งพระพุทธรูปไว้บนแท่น กางเศว ตฉัตร บูชาด้วย
เครื่องทั้งหลายได้แก่ ประทีป ดอกไม้ธูปเทียน เครื่องหอมต่าง ๆ เสร็จแล้ว ก็ชักชวนบ้านใกล้เรือน
เคียงช่วยกันหามพระพุทธรูปไปสู่ที่ประทับแห่งพระพุทธเจ้า พระพุทธเจ้าทรงรับไว้แล้วตรัสว่า 
อานิสงส์ของการสร้างพระพุทธรูปมีอานิสงส์มาก จะได้เป็นพระจักรพรรดิ  ปราบทวีปทั้ง ๔ เป็นมหา
เศรษฐีมีทรัพย์สมบัติมาก เป็นพราหมณ์จบไตรเพทในชาติทั้งหลายอันมาก และจะได้เป็นพระอินทร์ผู้
เป็นใหญ่ของหมู่เทวดาทั้งหลาย ผู้ที่สร้างพระพุทธรูปถวายนั้น จะไม่ได้ไปเกิดในที่ทุคติแม้แต่ชาติเดียว 
ย่อมเกิดในตระกูลมั่งคั่งร่ํารวย และเมื่อพระศาส ดาเสด็จปรินิพพานไปแล้ว นายช่างหม้อทั้งหลายนี้ก็
จะได้ไปเกิดในเมืองชื่อกุมภนครนานได้ ๕,๐๐๐ พรรษา ในกาลครั้งนั้น หมู่ภิกษุทั้งหลายที่อยู่ในเมือง
กุมภนครก็จะเจริญคันถธุระ วิป๎สสนาธุระ คนทั้งหลายก็จะเลื่อมใสในพระพุทธศาสนา พระพุทธเจ้า
ทรงตรัสเป็นคาถาความว่า 
 

“...ผู้ใดสร้างพระพุทธรูปด้วยใบตอง ใบไม้ ใบลาน ก็จะรับอานิสงส์นาน ๕ กัป 
สร้างด้วย (?) ได้อานิสงส์นาน ๑๐ กัป สร้างด้วยดินเหนียว ได้อานิสงส์นาน 
๑๕ กัป สร้างด้วยไม้ ได้อานิสงส์นาน ๒๐ กัป สร้างด้วยงา นอ เขาสัตว์ ได้
อานิสงส์นาน ๒๕ กัป สร้างด้วยดินเผา ได้อานิสงส์นาน ๓๐ กัป สร้างด้วยหิน 
ได้อานิสงส์นาน ๓๕ กัป สร้างด้วยตะกั่ว ชิน ได้อานิสงส์นาน ๔๐ กัป สร้าง
ด้วยทองเหลือง ทองแดง ได้อานิสงส์นาน ๔๕ กัป สร้างด้วยเงิน ได้อานิสงส์
นาน ๕๐ กัป สร้างด้วยทองคํา ได้อานิสงส์นาน ๖๐ กัป สร้างด้วยแก้วมณี ได้
อานิสงส์นาน ๖๕ กัป และสร้างด้วยไ ม้ศรีมหาโพธิ์ ไม้แก่นจันทน์ ก็จะได้รับ
อานิสงส์นานเป็นอนันต์หากําหนดไม่ได้ พระพุทธเจ้าตรัสเทศนาแก่ชาวช่างป๎้น
หม้อแล้วจึงกล่าวเทศนาแก่เหล่าภิกษุเรื่องอานิสงส์สร้างพระพุทธรูปเป็นคาถา
ความว่า ธรรมทั้งหลายอันหารูปไม่ได้ คือ เวทนาขันธ์ สัญญาขันธ์ สังขารขันธ์ 
ทั้งหมดนี้มีใจเป็นประธาน อนึ่ง คือใจที่เสวยกามคุณทั้ง ๕ ใจที่รู้บาปบุญคุณ
โทษ ใจที่พิจารณารู้กรรมทั้งปวง เหตุนั้น พระพุทธเจ้าจึงกล่าวว่า ใจนั้นเป็น
ประธานแก่สิ่งทั้งปวง อีกนัยหนึ่ง เช่นเดียวกับท่ีพระเทพมาลัยกล่าวเทศนาแก่
ชายยากไร้ผู้ถวายดอกนิลุบล ๘ ดอกเป็นทาน ความ ว่า บุคคลผู้ใด ไม่ว่าจะ
ถวายทานด้วยสิ่งใดก็ดี ก็ย่อมจะสัมฤทธิ์แก่ผู้ถวายทานนั้น เหตุนั้น บุคคล 
คฤหัสถ์  นักบวช หญิงชายควรที่จะต้องทําบุญ รักษาศีล ฟ๎งธรรม เจริญ
เมตตาภาวนา มีความเลื่อมใสศรัทธา ชําระเสียยังมลทินในใจ คือ โลภะ โทสะ 
โมหะ ไม่ให้ติดข้องในกมลสันดานตน เพราะจะทําให้บุญกุศลที่ตนได้ทํานั้น  
เสื่อมถอยลง…” 



 

๘๖ 
 

 
 นอกจากคติความเชื่อเรื่องอานิสงส์ที่ได้รับจากการสร้างพระพุทธรูปด้วยวัสดุ
ต่างๆดังกล่าวแล้ว ยังพบว่า มีคติความเชื่อเกี่ยวกับอานิสงส์การสร้างพระพุทธรูปด้วยวัสดุอื่นๆ ซึ่งเมื่อ
เสียชีวิตแล้วผลบุญจากการสร้างพระพุทธรูป จะส่งผลให้ไปเกิดในภพชาติที่แตกต่างกันไปตามแต่วัสดุ
ที่ใช้ในการสร้างพระพุทธรูป (จ.เปรียญ อ้างถึงใน วิลักษณ์ ศรีป่าซาง, ๒๕๕๔ : ๑๔๑) ดังนี้ 

(๑)  การสร้างพระพุทธรูปด้วยดีบุกเมื่อตายจากโลกนี้ย่อมได้ไปเกิดเป็นเทวดาบนสวรรค์  
(๒)  การสร้างพระพุทธรูปด้วยเงินจะได้ไปเกิดเป็นพระมหาจักรพรรดิราช  
(๓)  การสร้างพระพุทธรูปด้วยทองเหลืองหรือสัมฤทธิ์จะได้ไปเกิดเป็นบรมมหากษัตริย์มี

สมบัติเป็นอันมาก   
 (๔)  การสร้างพระพุทธรูปด้วยศิลาจะได้ไปเกิดเป็นสมเด็จท้าวอมรินทราธิราช 

(๕)  การสร้างพระพุทธรูปด้วยการเขียนบนผืนผ้าเป็นพระบฏจะได้ไปเกิดเป็นพรหม 
(๖)   การสร้างพระพุทธรูปด้วยทองคําธรรมชาติบุคคลนั้นแม้ปรารถนาเป็นพระพุทธเจ้าใน

กาลข้างหน้าก็อาจสําเร็จได้ตามปรารถนา 
 ๕)   อานิสงส์การปิดทองพระพุทธรูป  
 คติการสร้างพระพุทธรูปของชาวล้านนา มีคติความเชื่อเรื่องวัสดุที่นํามา
สร้าง ไม่ว่าจะเป็นไม้ ปู น โลหะ และหิน เป็นต้น ทั้งนี้ ขึ้นอยู่กับความเลื่อมใสศรัทธาของผู้สร้าง และ
ความพร้อมทางเศรษฐกิจ เมื่อสร้างสําเร็จเป็นองค์พระพุทธรูปแล้ว จะนิยมลงรักปิดทองลงบนผิวนอก
ขององค์พระพุทธรูปก่อนที่จะนําไปถวายที่วัด ในการปิดทองพอกพระพุทธรูปนั้น พบว่า เป็นประเพณี
ที่ถือป ฏิบัติสืบต่อกับมาในหมู่ชาวพุทธในภูมิภาคนี้ ทั้งในอาณาจักรล้านนา สุโขทัย อยุธยา และ
รัตนโกสินทร์ โดยเฉพาะอาณาจักรล้านนาในยุครุ่งเรือง และในยุคสมัยที่อาณาจักรล้านนาตกเป็น
ประเทศราชของพม่าก็ตาม คติการสร้างพระพุทธรูปก็ยังคงได้รับการสนับสนุนจากเจ้าเมืองผู้ปกครอง
ชาวพม่า เนื่องจากพบว่า มีหลักฐานการสร้างพระพุทธรูปลงรักปิดทองตามวัดต่าง ๆ เป็นจํานวนมาก 
อีกท้ังยังสืบเนื่องมาถึงสมัยที่อาณาจักรล้านนาตกเป็นเป็นเมืองประเทศราชแห่งอาณาจักรสยาม (พ.ศ. 
๒๓๑๗–๒๔๔๒) อย่างไรก็ตาม คติความเชื่อและประเพณีการปิดทองพระพุทธรูปของชาวล้านนาที่
ได้รับการปฏิบัติสืบทอดกันมาจากในอดีต ได้มีการปรับเปลี่ยนรูปแบบในการปิดทองพระพุทธรูปไป
บ้างในป๎จจุบัน กล่าวคือ พุทธศาสนิกชนนิยมการปิดแผ่นทองคําเปลวลงบนองค์พระพุทธรูป เฉพาะ
ในช่วงเวลาไปทําบุญไหว้พระตามวัดต่างๆ เท่านั้น ส่วนการถวายทานแผ่นทองคํา เพื่อไว้ปิดองค์
พระพุทธรูปหลังจากท่ีสร้างเสร็จแล้วนั้น กลับเลือนหายไปตามกระแสความเปลี่ยนแปลงแห่งยุคสมัย 
(ชัปนะ ปิ่นเงิน . ๒๕๔๘ : ๑๙๖ – ๑๙๘) คติความเชื่อเรื่องอานิสงส์การปิดทองพระพุทธรูปในคัมภีร์
อานิสงส์การปิดทองพระพุทธรูป วัดพระเกิด ตําบลเวียงเหนือ อําเภอเมือง จังหวัดน่าน ดังนี้ 



 

๘๗ 
 

“...ขณะนั้นเทวดาที่รักษาพ้ืนปฐพีเข้าไปสิงสถิตในองค์พระพุทธรูปแล้วเปล่ง
รัศมี ๖ ประการออกมาจาก พระพุทธรูปแล้วกล่าวกับพระโพธิสัตว์ว่า 
พระองค์เป็นผู้เลื่อมใสขอให้พระองค์จงเป็นสุข ในขณะนั้น  พระโพธิสัตว์
พิจารณาว่า ทองคําที่นํามานั้นคงจะไม่พอ ถ้าผู้ใดสามารถทําให้ เนื้อเราเป็น
ทองคําได้ เราจะบริจาคเนื้อเราเป็นทาน พระองค์ทรงดําริเช่นนั้นแล้ว ก็เกิด
แผ่นดินไหวเลื่อนลั่นถึงสวรรค์ พระอินทร์เสด็จลงมายืนต่อหน้าพระโพธิสัตว์ 
พระองค์ถามพระอินทร์ว่าท่านชื่ออะไร พระอินทร์ตอบว่าเป็นช่างปิดทอง วิริย
บัณฑิตถามพระอินทร์ว่าสามารถที่จะทํา ให้เนื้อคนกลายเป็นทองได้หรือไม่ 
พระอินทร์ตอบว่าได้ วิริยบัณฑิตจึงกล่าวแก่เทวดาทั้งหลายว่า ถ้าพระองค์จะ
ได้เป็นพระพุทธเจ้าพระองค์หนึ่งขอให้มีศาสตราวุธตกลงมา ทันใดนั้นก็มีดาบ
เล่มหนึ่งตกลงมา พระโพธิสัตว์เอาดาบเฉือนเนื้อตนพร้อมกับกล่าวกับเทวดา
ว่า ถ้าพระองค์จะต รัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าพระองค์หนึ่ง ขอให้เนื้อของพระองค์
กลายเป็นทองคํา แล้วจึงค่อยดับจิตวิญญาณ กล่าวแล้วก็เฉือนเนื้อตนให้นาย
ช่างทําเป็นทองคําปิดพระพุทธรูป ก้มกราบแล้วหมดสติไป พระอินทร์จึงนําเอา
ยาทิพย์มาทาผิวพระองค์จนฟ้ืนคืนสติขึ้นมา มีร่างกายผ่องใสงาม พระอินทร์
กล่าวกับพระโพธิสัตว์ว่าพระองค์จะได้เป็นพระพุทธเจ้าพระองค์หนึ่งแน่แท้ 
ลําดับนั้นพระยาป๎ญจาลราช และคนทั้งหลายก็ทําสักการบูชาแล้วจึงแบ่ง
สมบัติให้แก่ พระโพธิสัตว์ เมื่อพระองค์เสด็จดับขันธ์แล้วก็ได้ไปเกิดในสวรรค์
ชั้นดุสิต พระยามหารัฏฐราชเมื่อเสด็จสวรรคตแล้วก็ได้ไปเกิดเป็นพระสารีบุตร 
พระยาป๎ญจาลราชเมื่อเสด็จสวรรคตแล้วก็ได้ไปเกิดเป็นพระอานนท์ พุทธ
อนุชา ท่านราชทูตได้ไปเกิดเป็นพระโมคคัลลานะ พระอินทร์ได้ไปเกิดเป็นพระ
อนุรุทธเถระในกาลบัดนี้ ส่วนวิริยบัณฑิตโพธิสัตว์ก็ได้ตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัม
พุทธเจ้า ผู้เป็นที่พ่ึงแก่โลกทั้ง ๓ คือ กามโลก รูปโลก และอรูปโลก...” 

 
 (ชัปนะ ปิ่นเงิน, ๒๕๔๘ : ๒๐๐ – ๒๐๔)  
 
 ค าจารึกที่ฐานพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในล้านนา  
 การจารึกถ้อยคําไว้ที่ฐานพระพุทธรูปในล้านนา จะนิยมจารึกด้วยอักษรธรรมล้านนา  
ซึ่งชาวล้านนาโดยทั่วไปนิยมเรียกว่า "ตัวเมือง" จากหลักฐานทางโบ ราณคดี พบว่าอักษรที่เก่าแก่มาก
ที่สุด ที่เคยมีการค้นพบจะมีอายุราวต้นพุทธศตวรรษท่ี ๒๐ ชาวล้านนาใช้ตัวอักษรธรรมล้านนาจารลง
บนใบลาน ซึ่งโดยมากเป็นคัมภีร์ทางพุทธศาสนา  หรือเรื่องที่เก่ียวเนื่องกับศาสนาพุทธ โดยเฉพาะ



 

๘๘ 
 

จารึกที่ฐานพระเจ้าไม้เป็นส่วนใหญ่  อายุราวพุทธศตวร รษที่ ๒๓ ถึงต้นพุทธศตวรรษที่ ๒๕ มีทั้งจารึก
เป็นข้อความสั้น ๆ และยาวหลายบรรทัด โดยความยาวของจารึกที่ฐานพระเจ้า ขึ้นอยู่กับความรู้ความ
เชี่ยวชาญของผู้เขียนจารึก อีกทั้งเนื้อหาของจารึกมักจะเป็นคําบรรยายถึงการสร้างพระพระพุทธรูป 
เพ่ือการทํานุบํารุงพระพุทธศาสนาเป็นห ลัก นอกจากนี้ ยังระบุถึงปีที่สร้างพระพุทธรูป  ส่วนมากเป็น 
"จุลศักราช" มีบ้างท่ีเป็น "มหาศักราช" หรือ ปีล้านนา ประกอบด้วยปีพื้นเมือง ข้างข้ึน ข้างแรม เดือน  
ระบุชื่อเจ้าศรัทธาผู้สร้าง  ในกรณีที่เป็นพระพุทธรูปองค์สําคัญ จะมีการจารึกชื่อเจ้าเมือง ข้าหลวง  
รองลงมาเ ป็น พระสงฆ์ สุดท้ายเป็นชาวบ้านทั่วไป โดยอาจเพ่ิมเติมภรรยา พ่อ แม่ พี่ น้อง หลาน 
เหลน ซึ่งอาจเขียนในรูปที่แตกต่างกันไป ตามลักษณะการเขียน และความรู้ของผู้เขียน  ส่วนสําคัญ
ที่สุดได้แก่ คําบรรยายเรื่องการทํานุบํารุงพระศาสนา โดยส่วนใหญ่แล้วมักเขียนว่า "สร้างไว้เพ่ือค้ําชู
ศาสนา ตราบ ๕๐๐๐ ปี" และบทสวดมนต์ ซึ่งส่วนใหญ่มักปรากฏบริเวณประโยคแรกของการจารึก  
หรืออาจปรากฏบริเวณประโยคสุดท้ายของจารึกที่ฐานพระพุทธรูปก็ได้  (คําจารึกท่ีฐานพระพุทธรูป , 
๒๕๕๖ : http://www.antiqueofsiam.com)  

 นอกเหนือจากนี้ กรรมวิธีการจารึกข้อความที่ฐานพ ระเจ้าไม้มี ๒ วิธี คือ ๑. เมื่อ
เตรียมพื้นผิวที่ฐานพระพุทธรูปด้วยการลงรัก ลงชาด ปิดทองคําเปลว  จากนั้นใช้หมึกที่มีสีตัดกับสีทอง 
เช่น สีดํา น้ําตาล หรือแดงเข้ม เขียนร่างข้อความที่ต้องการลงไป  ข้อเสียของวิธีการดังกล่าวนี้คือ หมึก
มักจะลบเลือนได้ง่าย ๒.การใช้เหล็กจาร (เหล็กท่ีใช้จารคัมภีร์ใบลาน ) จารึกข้อความที่ร่างบนพ้ืนผิวที่
เตรียมไว้ วิธีการนี้จะได้ตัวอักษรคมชัดมาก เพราะสีดําของรักหรือสีแดงของชาดที่อยู่ลึกลงไปด้านล่าง 
จะตัดกับสีของทองคําเปลวที่ปิดอยู่ส่วนบนสุดของพ้ืนผิว  แต่ในกรณีที่รักและชาดยังแห้งไม่สนิท รัก
และชาดจะไหลลบร่องที่จารึก  ทําให้ตัวอักษรลบเลือนได้เช่นกัน  การจารึกข้อความ ถ้าเตรียมพ้ืนที่ผิว
ฐานพระเจ้าไม้ไว้โดยรอบ  เพ่ือต้องการจารึกในเนื้อที่ท้ังหมด  โดยเริ่มต้นที่มุมด้านบนสุดทางขวาของ
ฐาน แล้วเขียนเวียนไปโดยรอบเป็นวงกลม เมื่อบรรจบตรงจุดเริ่มต้น ก็จะเลื่อนลงมาอีกบรรทัดหนึ่งจน
จบข้อความ  แต่ถ้าเตรียมพื้นท่ีผิวเพ่ือจารึกเฉพาะด้านหน้าเท่านั้น ให้เริ่มต้นจากมุมบนสุดด้านขวา
เช่นเดียวกัน พระพุทธรูปบางองค์ตกแต่งฐานเป็นลวดลายหรือปิดกระจกสี ดังเช่น พระพุทธรูปไม้
ศิลปะไทลื้อหรือศิลปะพม่า  ก็จะต้องเตรียมพ้ืนที่จารึกไว้บริเวณฐานด้ านหลังที่ค่อนข้างเรียบและไม่มี
ลวดลาย ความยาวของเนื้อหาที่จารึก  ขนาดตัวอักษร ควรกําหนดให้เหมาะสมกับขนาดขององค์พระ  
ดังนั้น ฐานพระพุทธรูปไม้ส่วนมากจึงไม่นิยมตกแต่งประดับประดา  เพราะจะทําให้เสียพื้นที่การจารึก
ข้อความ สําหรับอักษรที่จารึกข้อความที่พบมากที่สุดคือ อั กษรธรรมล้านนา หรือ ตัวเมือง บางท่าน
เรียก ตัวธรรมพระเจ้า นอกจากนี้ ยังพบอักษรไทขึนที่ใช้ในเขต จังหวัดเชียงตุง สหภาพพม่า  อักษรไท
ลื้อเก่าที่ใช้ในกลุ่มไทลื้อ และอักษรไทใหญ่ที่ใช้ในกลุ่มไทใหญ่ (วิลักษณ์ ศรีป่าซาง,  ๒๕๔๒ : ๔๓๑๔ – 
๔๓๒๑) จากการศึกษาคําจารึกที่ฐานพร ะพุทธรูปเกสรดอกไม้ใน ล้านนา (ฮันท์ เพนธ์ , ๒๕๑๙) โดยมี
รายละเอียดเรียงตามลําดับดังนี้ 
 



 

๘๙ 
 

๑) ค าจารึกที่ฐานพระพุทธรูปมุกดอกไม้ วัดดอกค า(๑)  
พระพุทธรูปมุกดอกไม้ วัดดอกคํา สร้างขึ้นเมื่อ พ .ศ.๒๓๕๔ พุทธลักษณะ

เป็นพระพุทธรูปปางมารวิชัย ขัดสมาธิราบ สูง ๑๙ เซนติเมตร มีฐานเป็น ไม้ตกแต่งด้วยการป๎้นรัก
ประดับกระจกสี ส่วนองค์พระทําจากดอกไม้แห้งท่ีบดเป็นผง ภาษาล้านนาเรียกว่า มุก ผสมกับยางรัก 
จึงมีชื่อเรียกว่า พระพุทธรูปมุกดอกไม้ ป๎จจุบันอยู่ที่พิพิธภัณฑ์สถานแห่งชาติเชียงใหม่   คําจารึกอยู่
ด้านหน้าของฐานพระพุทธรูป รวม ๙ บรรทัด บอกปีสร้าง  ชื่อผู้สร้าง วัตถุท่ีใช้สร้าง และวัตถุประสงค์
ที่สร้างพระพุทธรูป อยู่ด้านหน้าฐาน อักษรไทยวน ภาษาไทยวน ความว่า 

 
“...จ.ศ. ๑๑๗๓ ปีร้วงเม็ด อุบาสกอุบาสิกา น้อยคันธิย นางดี พ่อแม่ลูกและพ่ี
น้องทุกๆคน สร้างพระพุทธรูปเจ้าองค์นี้ ทําด้วย (มุก) ดอกไม้หอม เพื่อค้ําชู
ศาสนาของพระโคตมเจ้า และเพ่ือเป็นที่ไหว้และสักการะแก่คนและเทวดา
ทั้งหลายเทอญ...” 

 
๒) ค าจารึกที่ฐานพระพุทธรูปมุกดอกไม้ วัดดอกค า(๒)  

พระพุทธรูปมุก วัดดอกคํา สร้างขึ้นเมื่อ พ .ศ.๒๓๙๐ พุทธลักษณะเป็น
พระพุทธรูปปางมารวิชัย ขัดสมาธิราบ สูง ๑๖ เซนติเมตร ฐานตกแต่งด้วยการป๎้นรักเป็นลวดลาย องค์
พระพุทธรูปสร้างด้วยมุก หมายถึง ผง จากการนําดอกไม้ที่คนใช้สักการบูชาพระมาตากแห้ง หรือข้าว
ที่พระภิกษุงดฉันภายใน ๑ วันเรียกว่า “ข้าวชีวิต ” มาบดให้เป็นผงผสมกับยางรักใช้ป๎้นเป็น
พระพุทธรูป ป๎จจุบันอยู่วัดดอกคํา ตําบลศรีภูมิ อําเภอเมือง จังหวัดเชียง ใหม่ คําจารึกอยู่รอบฐาน
พระพุทธรูป บอกเวลาสร้าง ชื่อผู้สร้าง และวัตถุประสงค์ที่สร้างพระพุทธรูป รวม ๒ บรรทัด อยู่
โดยรอบฐานพระ อักษรไทยวน ภาษาไทยวน ความว่า 

  
“...จ.ศ. ๑๒๐๙ ปีเมืองเม็ด เดือนยี่เพ็ญ (ตามวิธีนับแบบ) มอญ วัน ๒ (จันทร์) 
(ตามวิธีนับแบบ ) ไทยวันร้วงเร้ า ศรัทธานางแดง ผู้เป็นต้นคิด เป็นประธาน
สร้างพุทธรูปเจ้า (องค์นี้ ) ร่วมกับลูกทุกๆคน เพื่อค้ําชู (ศาสนา) ตราบ ๕๐๐๐ 
วัสสา...” 

๓) พระพุทธรูปมุกเกสร วัดหม่ืนล้าน 
 พระพุทธรูปมุกเกสร วัดหมื่นล้าน สร้างเมื่อ พ .ศ.๒๓๖๐ พุทธลักษณะ
เป็นพระพุทธรูปปางสมาธิ ขัดสมาธิราบ สูง ๔๙ เซนติเมตร ฐานเป็นไม้  ส่วนองค์พระทําด้วยละออง
เกสรดอกไม้บดเป็นผง ในภาษาล้านนาเรียกว่า มุก นํามาผสมกับยางรัก จึงมีชื่อเรียกว่าพระพุทธรูป
เกสร คําจารึกอยู่ด้านหน้าฐานพระพุทธรูป บอกเวลาสร้าง ชื่อผู้สร้าง วัตถุท่ีใช้สร้าง และวัตถุประสงค์
ที่สร้างพระพุทธรูปรวม ๓ บรรทดั อักษรไทยวน ภาษาไทยวน ความว่า 



 

๙๐ 
 

“...จ.ศ. ๑๑๗๙ ปีเมืองเป้า เดือนยี่ ขึ้น ๑๕ ค่ํา (ตามวิธีนับแบบ) มอญ วัน ๑ 
(วันอาทิตย์) (ตามวิธีนับแบบ) ไทย วันดับเร้า ศรัทธานางแก้ววัณณา ผู้เป็นต้น
คิด เป็นประธานสร้างพุทธรูปเจ้าองค์นี้ ทําด้วย (มุก )ละอองเกสรดอกไม้ 
ร่วมกับน้อยคันธิยและภรรยาลูกหลานเหลนทุกๆคน เพื่อค้ําชูศาสนา...” 

 
๔) พระซุ้มพระแผงมุก วัดผ้าขาว 

 พระพิมพ์มุก วัดผ้าขาว สร้างเมื่อ พ .ศ. ๒๓๖๔ พุทธลักษณะเป็น
พระพุทธรูปปางมารวิชัย จํานวน ๔๔ องค์ เรียงแถวอยู่ในซุ้มสูง ๑๖๗ เซนติเมตร เดิมมีพระพุทธรูป 
๔๖ องค์ ป๎จจุบันขาดไปสององค์  อ าจสร้างพระพิมพ์นี้เพื่อเป็นพระพุทธรูป “คู่อายุ” ภาษาไทยวน
บางครั้งเรียก “พระพิมพ์หมู่ ”คําจารึกอยู่ที่ฐานของซุ้มประดิษฐานพระแผงมุก บริเวณใต้แถวสุดท้าย
ของพระพุทธรูป คําจารึกชํารุดมาก บอกเวลาสร้างพระพิมพ์ และชื่อวัดที่พระภิกษุผู้สร้างอยู่ รวม ๓ 
บรรทัด อักษรไทยวน ภาษาไทยวน ความว่า 
  

“...จ.ศ. ๑๑๘๓ ปีร้วงไส้ เดือน ๓ ขึ้น ... ครูบาวัดผ้า (ขาว) ... (สร้างพระพิมพ์องค์นี)้…” 
 

๕) พระพุทธรูปมุกเกสร วัดพันเตา 
 พระพุทธรูปมุกเกสร วัดพันเตา สร้างเมื่อ พ.ศ. ๒๔๑๐ พุทธลักษณะเป็น
พระพุทธรูปปางมารวิชัย ฐานเป็นไม้ สูง ๕๖ เซนติเมตร สร้าง ด้วยเกสรดอกไม้บดเป็นผงผสมยางรัก 
คําจารึกอยู่ด้านหน้าฐานพระ บอกเวลาสร้าง ชื่อผู้สร้าง วัตถุท่ีใช้สร้าง และวัตถุประสงค์ที่สร้าง
พระพุทธรูปและคําปรารถนา รวม ๓ บรรทัด อักษรไทยวน ภาษาไทยวน ความว่า 
 

“...จ.ศ. ๑๒๒๙ ปีเมืองเหม้า ศรัทธาเจ้าเสมิรา เป็นประธานสร้างพระพุทธ รูป
เจ้าเกสรองค์นี้ ร่วมกับพระบิดาพระมารดาและพ่ีน้องในโรง (คุ้ม วัง ) ทุกๆคน 
เพ่ือค้ําชูพุทธศาสนา ตราบ ๕๐๐๐ พระวัสสา ขอ (ผลบุญที่เกิดจากการสร้าง
พระพุทธรูป) จงเป็นเครื่องนํา (ข้าพเจ้าทั้งหลาย) ไปสู่มหานิพพานเทอญ...” 
 

๖)   พระพุทธรูปมุก วัดกู่เต้า 
 พระพุทธรูปมุก วัดกู่ เต้า พุทธลักษณะเป็นพระพุทธรูปปางมารวิชัย สูง 
๑๓ เซนติเมตร สร้างจาก “มุก” ซึ่งหมายถึง ผง จากการนําดอกไม้หรือข้าวที่พระสงฆ์งดฉันเรียกว่า 
“ข้าวชีวิต” มาบดให้เป็นผงผสมกับยางรัก เช่น มุกดอกไม้ มุกข้าวชีวิต คําจารึกอยู่ด้านหน้าของฐาน
พระ บอกชื่อผู้สร้าง วัตถุประส งค์ท่ีสร้างพระพุทธรูป และคําปรารถนา รวม ๔ บรรทัด อักษรไทยวน 
ภาษาไทยวน ความว่า 



 

๙๑ 
 

“...ศรัทธาน้อยคันธิย สร้างพระพุทธรูปองค์นี้เพ่ือเป็นที่ไหว้บูชา (แก่คน) ขอ
(ผลบุญที่เกิดจากการสร้างพระพุทธรูป ) จงเป็นเครื่องนําข้าพเจ้าทั้งหลายไปสู่
นิพพานอย่างแน่นอน...” 

 
๗) พระหลูบเงนิข้างในเป็นมุก วัดทรายมูลเมือง 

 พระพุทธรูปหลูบเงินข้างในเป็นมุก วัดทรายมูลเมือง สร้างเมื่อ พ .ศ. 
๒๔๓๐ พุทธลักษณะเป็นพระพุทธรูปปางมารวิชัย ขัดสมาธิราบ สูง ๑๕ เซนติเมตร คําจารึกอยู่
ด้านหลังฐานพระพุทธรูป บอกเวลาสร้าง ชื่อผู้สร้างพระพุทธรูปและคําปรารถนา รวม ๘ บรรทัด 
อักษรไทยวน ภาษาไทยวน ความว่า 
 

“...จุลศักราช ๑๒๔๙ ปีเมืองไก๊ เดือน ๗ เพ็ญ (ตามวิธีนับแบบ ) มอญวัน ๓ 
(วันอังคาร ) (ตามวิธีนับแบบ ) ไทยวันเมืองเร้า ศรัทธาพระภิกษุคุณาผู้เป็นต้น
คิด เป็นประธาน สร้างพระพุทธรูปองค์ (นี้) ร่วมกับพ่อแม่พ่ีน้องลูกศิษย์ทุกคน 
เพ่ือค้ําชูศาสนาตราบ ๕๐๐๐ พระวัสสา ผู้ (สร้าง) ทั้งหลายขอให้ถึงสุข ๓ ขั้น 
มีนิพพานเจ้าเป็นอันสูงสุดเทอญ...” 

 
 ดอกไม้ในฐานะมวลสารส าคัญในการสร้างพระพิมพ์ล้านนา  
                               พระพิมพ์หรือในป๎จจุบันนิยมเรียกว่า พระเครื่อง คือพระพุทธรูปขนาดเล็กที่
มีขนา ดเล็กประมาณครึ่งเซนติเมตร ไปจนถึงขนาดประมาณสิบเซนติเมตร พระเครื่องในล้านนา
ส่วนมากที่พบ จะเป็นพระเก่าท่ีนิยมสร้างทําด้วยดินเผา ซึ่งมีความเชื่อว่าจะต้องนําดินที่ใช้สร้างพระมา
จากดอยที่พระพุทธเจ้าเคยเสด็จมาประทับ ดินจากก้นบึ้งของแม่น้ํา ดินจากนาพระเจ้าคือที่นาซึ่ งมีผู้
ถวายไว้ เพ่ือปลูกข้าวเพ่ือถวายกับวัดหรือพระพุทธรูป ดินที่ผสมจากแหล่งพิเศษต่างๆ ทั้งนี้เพ่ือ
เสริมสร้างพุทธคุณในพระเครื่องให้มีความมีความเด่นเป็นพิเศษ  คนล้านนาสมัยก่อนไม่นําพระพุทธรูป
หรือพระเครื่องเข้าบ้าน เพราะมีความเชื่อถือว่า “พระอยู่วัด คนอยู่บ้าน ”บ้านเรือนเป็นสถานที่ไม่
บริสุทธิ์ เป็นที่อยู่อาศัยของปุถุชนซึ่งยังมีกิเลสตัณหา จึงไม่เหมาะสมที่จะนําพระพุทธรูปซึ่งเป็นของสูง
เข้ามาไว้ปะปนกัน นอกจากนี้ วัสดุที่ใช้สร้างพระยังมีความหลากหลาย ซึ่งสะท้อนคติความเชื่อ ความ
ศรัทธาในพุทธคุณและความศักดิ์สิทธิ์ อาทิ  พระ เนื้อดินดิบ พระเนื้อดินเผา พระเนื้อชินเงิน พระเนื้อ
ชินตะก่ัว พระเนื้อว่าน และพระผง เป็นต้น ตัวอย่างพระเครื่องในล้านนาที่ใช้เกสรดอกไม้เป็นส่วนผสม
สําคัญในการสร้าง มูลนิธิสารานุกรมวัฒนธรรมไทย ธนาคารไทยพานิชย์ จํากัด , ๒๕๔๒ : ๔๒๓๗ - 
๔๒๖๔) โดยมีรายละเอียดเรียงตามลําดับ ดังนี้ 
 



 

๙๒ 
 

“...๑)  พระซุ้มนันทบุรี  พระซุ้มนันทบุรี เมืองน่าน  พระพุทธลักษณะ เป็น
พระเนื้อว่านผสมผงเกสรดอกไม้และรัก ปางมารวิชัย ขัดสมาธิราบ พระวรกาย
อวบอ้วนสมบูรณ์ได้สัดส่วน ประทับบนบัลลังก์แก้วบัวฟ๎นปลา ฐานสูง ผนัง
ด้านหลังมีเครื่องสูงสําหรับกษัตริย์ ประกอบด้ วย ฉัตร บังแทรก จามร เนื้อ
พระเหี่ยวย่น สีพิกุล ขุดได้จากกรุวัดนาหลวง อําเภอนาน้อย จังหวัดน่าน เป็น
พระท่ีมีน้อยหายาก องค์พระมีขนาดกว้าง ๓.๕ เซนติเมตร หนา ๑.๕ 
เซนติเมตร สูง ๗.๕ เซนติเมตร พระพุทธคุณ ให้ความร่มเย็นเป็นสุข ป้องกัน
ไฟ และภยันตรายต่างๆที่เกิดจากภัย ธรรมชาติ ทั้งให้ความเจริญก้าวหน้าใน
หน้าที่การงาน 

 
๒)  พระนางเสน่ห์จันทน์  พระนางเสน่ห์จันทน์ เมืองน่าน  พระพุทธลักษณะ 
เป็นพระเนื้อดินผสมว่านและเกสรดอกไม้ สีพิกุล เนื้อละเอียด รูปทรง
สามเหลี่ยม สามารถมองเห็นเนื้อว่านดอกมะขามได้ชัดเจน มีลักษณะคล้ายกับ
พระนางเสน่ ห์จันทน์สุโขทัย ปางมารวิชัย ขัดสมาธิราบ เข่าใน ทอดพระกร
อ่อนช้อย เข่าโค้งเล็กน้อย ประทับบนบัลลังก์เรียบฐาน ๓ ชั้น ด้านข้างปาด
ด้วยผิวไม่ไผ่ ด้านหลังเป็นรอยนิ้วมือ ขุดได้จากกรุเวียงฟ้าใกล้ประตูอมร และ
กรุป่าเมี่ยงท่าวังผา องค์พระมีขนาดกว้าง ๓.๕ เซนติเมตร สูง ๔.๕ เซนติเมตร 
พระพุทธคุณ เมตตามหานิยม เจริญรุ่งเรือง 
 
๓)  พระพุทธสิงห์เกสร  พระพุทธสิงห์เกสร เมืองลําปาง พระพุทธลักษณะ
เป็นพระผงเนื้อดําผสมด้วยเกสรดอกไม้ ๑๐๘ รวมกับผงใบลานอักขระโบราณ
เผา สร้างเป็นพระพุทธรูปเชียงแสน ประทับบนบัลลังก์ฐานสิงห์ เหนือพระ
เศียรมีรัศมีแผ่ รังสีออกรอบๆองค์ องค์พระเหี่ยวย่นหดงอรายละเอียดไม่ค่อย
ชัดเจน ขนาดฐานกว้าง ๒.๕ เซนติเมตร สูง ๓.๗ เซนติเมตร พระพุทธคุณ 
เมตตามหานิยม และแคล้วคลาดจากภยันตรายทั้งหลาย 
 
๔)  พระสิวลี พระสีวลี เมืองลําพูน พระพุทธลักษณะ เป็นพระพุทธรูปยืนถือ
ไม้เท้า ตาลป๎ตร สะพายย่าม และแขวนลูกประคํา สร้างด้วยทองเหลือง ดินผง
เกสร งาช้างที่หักเอง (หักคาต้นไม้) เรียกว่างาช้างกําจัด และงาที่แตกหักเอง มี
หลายขนาดพระพุทธคุณ เมตตามหานิยมและอุดมด้วยโชคลาภ 
 



 

๙๓ 
 

๕)  พระหนุ่มศึกหาญ  พระหนุ่มศึกหาญ เมืองลําพูน  พระพุทธลักษณะ เป็น
พระเนื้อผงดํา สร้างข้ึนจากว่านยา ผงเกสรดอกไม้ผสมกับคัมภีร์โบราณที่ชํารุด 
คลุกเคล้ากับน้ํารักแล้วกดพิมพ์ องค์พระนั่งขัดสมาธิเพชร ปางมารวิชัยเข่า
นอก ศิลปะแบบเชียงรุ่ง พระเศียรโต ผ้าสังฆาฏิชัดเจน ประทับนั่งบนบัลลังก์
ชั้นเดียว ผนังเรียบ ด้านข้างและฐานปาดด้วยของมีคม หลังแอ่นมีรอยนิ้วมือ
กด ป ลายมน ขนาดฐานกว้าง ๒.๒ เซนติเมตร สูง ๕ เซนติเมตร หนา ๑ 
เซนติเมตร…” 
 

สรุปผลการศึกษา ดังนี้ 
ประวัติความเป็นมา ความหมาย คติความเชื่อ เกี่ยวกับประเพณีการสร้างและการสักการบูชา
พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ 
 
  คติความเชื่อเกี่ยวกับดอกไม้ในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา 
 คติความเชื่อเกี่ยวกับดอกไม้มีเนื้อหาปรากฏอยู่ในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาอยู่เสมอ อาทิ 
พระไตรปิฎก อรรถกถา และหนังสือตําราทางพุทธศาสนา กล่าวคือ ในเรื่องราวพุทธประวัติตลอด
ระยะเวลา ๘๐ ปี ทั้งในสมัยที่เป็นเจ้าชายสิทธัตถะแห่งเมืองกบิลพัสดุ์ และหลังจากการตรัสรู้อนุตระ
สัมมาสัม โพธิญาณเป็นพระพุทธเจ้าแล้ว ได้มีเหตุการณ์สําคัญเกิดขึ้นมากมาย  โดยเฉพาะใน
รายละเอียดของพุทธประวัติตอนที่สําคัญ พบว่า มักมีดอกไม้เข้ามาเก่ียวข้องอยู่เสมอ ได้แก่   ดอกบัว
ในตอนพระโพธิสัตว์จุติจากสวรรค์ชั้นดุสิต  ประสูติ และหลังจากการตรัสรู้ทรงเปรียบเทียบเวไนยสัตว์
กับดอกบัว ๓ เหล่า รวมทั้งในเหตุการณ์เม่ือทรงตรัสตอบคําถามโทณพราหมณ์ ได้เปรียบพระองค์กับ
ดอกบัว ในตอน ครหทินน์ เกิดดอกบัวผุดขึ้นมารองรับพระองค์จากหลุมถ่านเพลิง ในตอนเสด็จดับ
ขันธปรินิพพาน มีเรื่องราวของดอกสาละและ ดอกมณฑารพ ตลอดจนในเนื้อหาของมหาปุริสลักษณะ
บางประการยังมีดอกไม้เป็นองค์ประกอบสําคัญ 
 นอกจากนี้ ดอกไม้ยังเก่ียวข้องกับคติเรื่องพระอดีตพุทธเจ้า กล่าวคือ ในยุคปฐมกัปมีกอบัว
เกิดข้ึนกอแรก อันเป็นสัญลักษณ์แห่งการเกิดข้ึนของกัปใหม่ และจํานวนของดอกบัวยังมีความหมาย
สัมพันธ์เกี่ยวเนื่องกับจํานวนพระพุทธเจ้า ๕ พระองค์ ในภัทรกัป ส่วนด้านหลักธรรมคําสอนทางพุทธ
ศาสนานั้น พระพุทธองค์ทรงใช้ดอกไม้เพ่ือเป็นสื่อการสอนธรรมะ โดยมีเนื้อหาปรากฏในพุทธวัจนะใน
ธรรมบท ซึ่งเป็นเทศนาธรรมของพระพุทธเจ้าที่ทรงแสดงแก่บุคคลต่างๆ  และดอกไม้ยังเป็น
องค์ประกอบในทานวัตถุ ๑๐ อีกด้วย จากการศึกษาเรื่องราวการสักการบูชาพระพุทธเจ้าด้วยดอกไม้ที่
ปรากฏในพระไตรปิฎก  และอรรถกถา พบว่า มีเนื้อหาการสักการบูชาพระพุทธองค์ด้วยดอกไม้ชนิด
ต่างๆ ของพระโพธิสัตว์ ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก และอุบาสิกาอยู่เป็นจํานวนมาก ทั้งนี้ความคิดความเชื่อ
ดังกล่าว ยังปรากฏหลักฐานในคัมภีร์อานิสงส์การ สักการบูชาด้วยดอกไม้ของล้านนา ดังนั้น จาก



 

๙๔ 
 

การศึกษาจึงสามารถสรุปได้ว่า ความสําคัญของเรื่องราวเกี่ยวกับดอกไม้ในพระพุทธศาสนา คือ การทํา
หน้าที่เป็นสื่อสัญลักษณ์ ซึ่งสะท้อนให้เห็นถึงพลังความศรัทธาและคติความเชื่อในการสักการบูชาพระ
พุทธองค์ ของชาวพุทธที่สืบทอดมาแต่เม่ือครั้งสมัยพุทธกาล 

คติความเชื่อเกี่ยวกับการสร้างและการสักการบูชาพระพุทธรูปในล้านนา 
 คติความเชื่อเก่ียวกับการสร้างและสักการบูชาพระพุทธรูปในล้านนา พบว่า มีคติความเชื่อ
เรื่องอานิสงส์การสร้างพระพุทธรูปปรากฏอยู่ในเรื่อง วัฏฏังคุลีราชชาดก  จันทเสนชาดก และเทวรุกข
กุมารชาดก จากคัมภีร์ป๎ญญาสชาดก ซ่ึงเป็นวรรณกรรมทางพระพุทธศาสนา ที่มีความสําคัญของ
ล้านนา โดยมีพระเถระนักปราชญ์ชาวเชียงใหม่เป็นผู้รจนา  ส่วนการศึกษาตํานานพระพุทธรูปใน
ล้านนา พบว่า เป็นเรื่องเล่าถึงประวัติความเป็นมารวมทั้งปรากฏการณ์อันเกี่ยวเนื่องกั บความศรัทธาที่
มีต่อพระพุทธรูปของชาวพุทธ  และเป็นข้อมูลทางคติชนวิทยารูปแบบหนึ่งที่มีปรากฏแพร่หลายใน
ชุมชนท้องถิ่นล้านนา เนื้อหาของตํานานทําหน้าที่อธิบายเรื่องราวที่มีความสัมพันธ์เกี่ยวเนื่องกับ
พระพุทธรูปซึ่งประดิษฐานอยู่ภายในพุทธสถานของชุมชนต่างๆ เช่น ตํานานพร ะพุทธรูปแก่นจันทน์ 
ตํานานพระแก้วมรกต ตํานานพระสิงห์ ตํานานพระเสตังคมณี และตํานานพระแก้วดอนเต้า เป็นต้น 
ตลอดจนตํานานที่เก่ียวกับคติความเชื่อการสร้างพระพุทธรูป ที่ปรากฏในตํานานพื้นเมืองเชียงใหม่ 
ฉบับเชียงใหม่ ๗๐๐ ปี นอกจากนี้ การศึกษาตําราการสร้างพระพุทธรูปในล้านนา  พบว่า มีหลักการ
และกฎเกณฑ์ทางสุนทรียภาพ โดยเฉพาะการกําหนดเป็นมาตราส่วน   ขนาดและสัดส่วนได้อย่าง
ถูกต้องแม่นยํา ทั้งนี้ คติความเชื่อและประเพณีการสร้างพระพุทธรูปในล้านนา  ยังสะท้อนความหมาย
ผ่านพิธีกรรมการก่อสร้างพระพุทธรูป การกําหนดเดือนและวันที่ควรสร้างพระพุทธรูปอี กด้วย ดังนั้น 
จากการศึกษาจึงสามารถสรุปได้ว่า คติความเชื่อในการสร้างและสักการบูชาพระพุทธรูปของชาวพุทธ
ในล้านนา คือ วิธีคิดในการกําหนดคุณค่าและความหมายให้กับสื่อศิลปะ อันเป็นทั้งรูปแทนพระพุทธ
องค์ และรูปทรงที่สะท้อนความหมายเชิงสัญลักษณ์จากพุทธธรรม ผ่านทางวรรณก รรมเนื่องในพุทธ
ศาสนา อาทิ ชาดกนอกนิบาต ตํานานพระพุทธรูป และตําราการสร้างพระพุทธรูป เพื่อแสดงให้เห็น
พลังความศรัทธาของชาวพุทธในล้านนา 
 คติความเชื่อและประเพณีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในล้านนา 

ชาวล้านนามีพระธรรมคําสอนในพระพุทธศาสนาเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจ สะ ท้อนผ่าน
คติความเชื่อเรื่องกุศลผลบุญในการทํานุบํารุงพระพุทธศาสนา จากการศึกษาคติความเชื่อและประเพณี
การสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในล้านนา  พบว่า มีเนื้อหาปรากฏอยู่ในคัมภีร์อานิสงส์ของล้านนา 
โดยเฉพาะอานิสงส์การสร้างพระพุทธรูป และอานิสงส์การปิดทองพระพุทธรูป ได้แก่ คัมภีร์อานิสงส์
การสร้างพระพุทธรูป ฉบับวัดข่วงสิงห์ ฉบับวัดบ้านท่อ ฉบับวัดควรค่าม้า  จังหวัดเชียงใหม่ คัมภีร์อานิ
สงค์ของการสร้างพระพุทธรูป ฉบับ วัดป่าบงจันจว้า จังหวัดเชียงราย และอานิสงส์การปิดทอง
พระพุทธรูป อานิสงส์การปิดทองพระพุทธรูป  วัดพระเกิด จังหวัดน่าน  เป็นต้น นอกจากนี้ การศึกษา
คําจารึกท่ีฐานพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในล้านนา  พบว่า เนื้อหาของจารึกมักจะเป็นคําบรรยายถึงการ

http://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%A7%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%93%E0%B8%81%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%9E%E0%B8%B8%E0%B8%97%E0%B8%98%E0%B8%A8%E0%B8%B2%E0%B8%AA%E0%B8%99%E0%B8%B2&action=edit&redlink=1


 

๙๕ 
 

สร้างพระพระพุทธรูปเพื่อการทํานุบํารุงพระพุทธศาสนาเป็นหลัก  ตลอดจนคติการใช้ดอกไม้ในฐานะ
มวลสารสําคัญในการสร้างพระพิมพ์ล้านนา โดยวัสดุที่ใช้สร้างพระยังมีความหลากหลาย ซึ่งสะท้อนคติ
ความเชื่อ ความศรัทธาในพุทธคุณและความศักดิ์สิทธิ์ อาทิ พระซุ้มนันทบุรี เมืองน่าน พระนางเสน่ห์
จันทน์ เมืองน่าน พระพุทธสิงห์เกสร เมืองลําปาง พระสิวลี เมืองลําพูน และ พระหนุ่มศึกหาญ  เมือง
ลําพูน ดังนั้น จากการศึกษาจึงสามารถสรุปได้ว่า คติความเชื่อและประเพณีการสร้างพระพุทธรูปเกสร
ดอกไม้ในล้านนา คือ วัฒนธรรมวิธีคิดในการกําหนดคุณค่าความหมายให้กับพระพุทธปฏิมาท่ีสร้างข้ึน
ด้วยวัสดุอันเป็นสื่อสัญลักษณ์ของความศรัทธาตามคติความเชื่อของชาวพุทธในล้านนาที่สืบทอดมาแต่
เมื่อครั้งสมัยพุทธกาล 
 



 

๙๖ 
 

 
บทที่ ๓ 

 
แนวคิด รูปแบบทางศิลปกรรม และกรรมวิธีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ 

ศิลปะพื้นบ้านที่ประดิษฐานอยู่ในชุมชนท้องถิ่น 
 

 การน าเสนอข้อมูลจากการศึกษา ซึ่งมีรายละเอียดเกี่ยวกับ แนวคิด รูปแบบทางศิลปกรรม 
และกรรมวิธีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ศิลปะพ้ืนบ้าน  ด้วยวิธีการเก็บข้อมูลเอก สาร  จาก
พระไตรปิฎก  อรรถกถา หนังสือ เอกสารงานวิจั ยต่างๆ โดยเฉพาะ ของผู้วิจัย เรื่อง  ภูมิปัญญาการ
สร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้เพ่ือกา รสร้างสรรค์พระพุทธปฏิมาร่วมสมัย วิทยานิพนธ์ดุษฎีบัณฑิต 
สาขาวิชาภูมิภาคลุ่มน้ าโขงและสาละวิน มหาวิทยาลัยราชภัฏ เชียงใหม่  และการศึกษาภาคสนาม 
(Field Survey) เพ่ือศึกษารูปแบบทางศิลปกรรมพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ใน จังหวัดเชียงใหม่  ด้วย
วิธีการส ารวจและสอบถาม พระสงฆ์ นักวิชาการ และประชาชนในท้องถิ่น ตลอดจนการศึกษา
กรรมวิธีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ ด้วยวิธีการสังเกตการณ์ และสัม ภาษณ์แบบไม่มีโครงสร้าง 
(Unstructured  Interview) จากกลุ่มตัวอย่าง (Sample) ที่ประกอบด้วย  พระสงฆ์  กลุ่มศิลปิน 
ช่างฝีมือ สล่า ภายในชุมชนท้องถิ่น และนักวิชาการ ที่มีความรู้เกี่ยวกับพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ใน
ล้านนา  โดยการเลือกแบบเจาะจง (Purposive sampling)  แล้วน าข้อมูลมาจัดระเบียบ และเรียบ
เรียง โดยวิเคราะห์ ข้อมูล  (Analysis) เพ่ือให้ได้ค าตอบเรื่องแนวคิด รูปแบบทางศิลปกรรม และ
กรรมวิธีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ ศิลปะพ้ืนบ้านในจังหวัดเชียงใหม่  โดยสามารถจ าแนก ได้ 3 
หัวข้อตามล าดับคือ 
 ๑.  แนวคิดการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ 
 ๒.  รูปแบบ และกรรมวิธีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ 
 3.  พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ที่ประดิษฐานอยู่ในชุมชนท้องถิ่น 
 
              แนวคิดการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้           
 ผู้ศึกษาได้รวบรวมข้อมูลเกี่ยวกับแนวคิดการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในล้านนา ด้วย
วิธีการเก็บข้อมูลภาคเอกสาร  จากพระไตรปิฎก  อรรถกถา  และหนังสือ  เอกสารงานวิจัยต่างๆ   
พบว่า มีแนวคิดเชิงสัญลักษณ์อันเป็นหลักการส าคัญ ที่มีความสัมพันธ์เชื่อมโยงกับหลักธรรมใน
พระพุทธศาสนา และคติความเชื่อในการสร้างพระพุทธรูปของชาวพุทธ ๔ แนวคิด ได้แก่ แนวคิดมหา
ปุริสลักษณะ ๓๒ ประการ แนวคิดปางพระพุทธรูป  แนวคิด อดีตพุทธเจ้า และแนวคิด อานิสงส์การ
สร้างพระพุทธรูป โดยมีรายละเอียดเรียงตามล าดับดังนี้ 



 

๙๗ 
 

 แนวคิดมหาปุริสลักษณะ   
 การศึกษาสัญลักษณ์และความหมายของแนวคิดมหาปุริสลักษณะ พบว่า ความหมายของ
มหาปุริสลักษณะ จะปรากฏในลักษณะรู ปแบบหรือรูปทรงองค์ประกอบส่วนต่างๆ อันประกอบ
รวมกันเป็นพระพุทธปฏิมา เพ่ือใช้เป็นสื่อไปถึงแนวคิดมหาปุริสลักษณะที่ปรากฏในคัมภีร์ทาง
พระพุทธศาสนา  ดังตัวอย่างเช่น พุทธประวัติจากพระโอษฐ์  ของ พุทธทาสภิกขุ (๒๕๓๕) ที่ศึกษา
รวบรวมพระประวัติตรัสเล่าของพระพุทธองค์ จากคัม ภีร์พระไตรปิฎกล้วน เลือกเก็บเอามาร้อยกรอง
ให้เป็นหมวดหมู่ ติดต่อกันเป็นล าดับ มุ่งแสดงหลักธรรมที่แนบอยู่ในพระชนม์ชีพของพระองค์ แทน
การมุ่งต านานประวัติหรือนิยายประวัติ เพื่อให้เป็นหนังสือส่งเสริมการปฏิบัติธรรมเล่มหนึ่ง  และได้
เขียนถึงมหาปุริสลักขณะ ๓๒ ประการ ความว่า  
 

“....ภิกษุ ท. !  มหาบุรุษ ผู้ประกอบด้วย มหาปุริสลักขณะ ๓๒ ย่อมมีคติเป็น
สอง หาเป็นอย่างอ่ืนไม่ คือ ถ้าเป็นฆราวาส ย่อมเป็นจักรพรรดิ ผู้
ประกอบด้วยธรรม เป็นพระราชาโดยธรรม มีแว่นแคว้นจดมหาสมุทรท้ังสี่เป็น
ที่สุด มีชนบทอันสมบูรณ์ ประกอบด้วย “แก้ว ๗ ประการ” แก้ว ๗ ประการ 
ย่อมเกิดแก่มหาบุรุษนั้นคือ จักรแก้ว ช้างแก้ว ม้าแก้ว นางแก้ว คหบดีแก้ว 
และปริณายกแก้ว เป็น ๗ มีบุตรผู้กล้าหาญ มีแววแห่งคนกล้าอันใครๆจะย่ ายี
มิได้ ตามเสด็จกว่า ๑,๐๐๐ มหาบุรุษ นั้นชนะแล้วครอบครองแผ่นดินมีสาคร
เป็นที่สุดโดยรอบ , ไม่มีหลักตอ เสี้ ยนหนาม มั่นคง เบิกบาน เกษม ร่มเย็น 
ปราศจากเสนียดคือโจร, ทรงครอบครองโดยธรรมอันสม่ าเสมอ มิใช่โดยอาญา
และศาสตรา…” 
 

 นอกจากนั้น พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต ) ( ๒๕๔๓ ) ได้ศึกษารวบรวมค าศัพท์จาก
พระพุทธศาสนาใน พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ กล่าวถึง ความหมายของแนวคิ ดมหา
ปุริสลักษณะ หมายถึง ลักษณะของมหาบุรุษมี ๓๒ ประการ ซึ่งเป็นความรู้ที่ได้รับการถ่ายทอดมาจาก
ต าราที่แต่งข้ึนโดยพราหมณ์คณาจารย์ผู้ทรงคุณวุฒิหลายส านัก เมื่อประมาณ ๑,๐๐๐ ปีก่อนสมัย
พุทธกาล  มีเนื้อหากล่าวถึงบุคคลผู้ประกอบด้วยลักษณะของบุรุษผู้ยิ่งใหญ่ อันเป็นคติ ของบุคคลเพียง 
๒ ประเภท คือ  พระเจ้าจักรพรรดิราชผู้ทรงธรรมประการหนึ่ง และพระสัมมาสัมพุทธเจ้าผู้สิ้นอาสวะ
กิเลสแล้วอีกประการหนึ่ง ในทางพระพุทธศาสนาได้กล่าวถึง มหาปุริสลักษณะของพระพุทธเจ้า ซึ่ง
เกิดข้ึนด้วยการบ าเพ็ญบารมีในชาติปางก่อน จากอานิสงส์แห่งการสร้างกุศ ลกรรมแต่ละอย่างส่งผลให้
เกิดลักษณะของมหาบุรุษ ๓๒ ประการ และอนุพยัญชนะ ๘๐ ประการ  เช่นเดียวกันกับเนื้อหาใน 
พระไตรปิฎกฉบับประชาชน  โดยย่อจากพระไตรปิกฎฉบับภาษาบาลี ๔๕ เล่ม ของ สุชีพ ปุญญานุ



 

๙๘ 
 

ภาพ (๒๕๓๙) เป็นต าราหลักของพระพุทธศาสนา กล่าวถึง ลักขณสูตร จากภาค ๔ ความย่ อแห่ง
พระไตรปิฎก เล่มที่ ๑๑ สูตรว่าด้วยมหาปุริสลักขณะ ๓๒ ประการ พระผู้มีพระภาคเจ้าประทับ ณ 
เชตวนารามของอนาบิณฑิกคหบดี ใกล้กรุงสาวัตถี ณ ที่นั้นตรัสแสดงมหาปุริสลักขณะ ๓๒ ประการ ที่
ท าให้มหาบุรุษมีคติเป็น ๒ แนวทาง คือ ถ้าอยู่ครองเรือน จะได้เป็นพระเจ้าจักรพรรดิ  ถ้าออกบวช จะ
ได้เป็นพระอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้า 
  นอกจากนี้ การศึกษาวิเคราะห์มหาปุริสลักษณะของพระพุทธเจ้า ของ ฟองสมุทร วิชา
มูล (๒๕๕๐) ในวิทยานิพนธ์เรื่อง แนวคิดมหาปุริสลักษณะของพระพุทธเจ้า  โดยกล่าวถึงความหมาย
ของมหาปุริสลักษณะ ว่าหมายถึง ลักษณะของมหาบุรุษผู้ยิ่ งใหญ่ ได้แก่ มหาปริสลักษณะของ
พระพุทธเจ้า ในคัมภีร์พระวินัยปิฎกและพระอภิธรรมปิฎกได้กล่าวถึงลักษณะของมหาบุรุษไว้เพียง
บางประการเท่านั้น แต่มีเนื้อหาละเอียดครบ ๓๒ ประการ พร้อมทั้งอานิสงส์ที่ท าให้ได้มหาปุริ
สลักษณะไว้ในลักขณะสูตร และมหาปทานสูตร พระสุตันตปิฎก ที ฆนิกาย และกล่าวว่าบุคคลผู้
สมบูรณ์ด้วยมหาปุริสลักษณะ ๓๒ ประการ มีคติสองอย่างคือ ถ้าอยู่ครองเรือนจะได้เป็นพระมหา
จักรพรรดิ์ ถ้าออกผนวชจะได้ตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า และปรากฏในสุมังคลวิลาสินี อรรถกถา
พระสุตันตปิฎก ทีฆนิกาย ซึ่งพระพุทธโฆษาจารย์ได้อธิบายมหา ปุริสลักษณะโดยละเอียดเป็นรูปธรรม
มากขึ้น ตลอดจนในคัมภีร์มิลินทปัญหา ได้กล่าวถึง มหาปุริสลักษณะในบทสนทนาระหว่างพระยามิ
ลินท์กับพระนาคเสน ว่าเป็นพุทธลักษณะที่แตกต่างจากพุทธบิดาและพุทธมารดา เปรียบได้กับ
ดอกบัวแม้จะเกิดในดินในน้ า แต่มีสี กลิ่น รส เลิศกว่าดินและน้ า การที่พระพุทธเจ้าสมบูรณ์ด้วยมหาปุ
ริสลักษณะ ๓๒ ประการ ก็เพราะว่าอานิสงส์ของการบ าเพ็ญบารมีนานนับ ๔ อสงไขยแสนกัปใน
อดีตชาติ จนครบ ๓๐ ประการ ได้แก่ บารมี ๑๐ อุปบารมี ๑๐ และปรมัตถบารมี ๑๐ พระองค์จึงได้
ตรัสรู้อนุตรสัมมาสัมโพธิญาณ สมดังปณิธานที่พระองค์ได้ตั้งพระทัยเอาไว้  
 
 แนวคิดปางพระพุทธรูป 
 การศึกษาวิเคราะห์ตีความสัญลักษณ์ พระพุทธปฏิมาสยาม ของรุ่งโรจน์ ธรรมรุ่งเรือง 
(๒๕๕๓ ) กล่าวถึง สัญลักษณ์พระพุทธปฏิมาปางต่างๆ  หมายถึง ลักษณะรูปแบบหรือรูปทรง
องค์ประกอบที่แสดงอิริยาบถท่าทางต่างๆของพระพุทธรูป ชื่อเรียกปางพระพุทธ รูปใช้เกณฑ์หลาย
อย่างบางครั้งเรียกตามอิริยาบถ เช่น ปางลีลา (เดิน) ปางไสยาสน์ (นอน) เป็นต้น บางครั้งเรียกตาม
ท่าทางพระหัตถ์ เช่น ปางสมาธิ ปางมารวิชัย ปางประทานพร และปางประทานอภัย เป็นต้น 
เนื่องจากที่มาของค าว่า “ปาง” หมายถึงช่วงเวลาหรือเหตุการณ์ ซึ่งสื่อความหม ายถึงเหตุการณ์ส าคัญ
ที่ปรากฏในพุทธประวัติของพระพุทธเจ้าตั้งแต่ประสูติจนปรินิพพาน จึงเป็นเหตุให้มีการเชื่อมโยงและ
คิดสร้างพระพุทธรูปเพื่อเป็นสัญลักษณ์ถึงพุทธประวัติตอนใดตอนหนึ่ง เช่น ปางประสูติ ปางปฐม
เทศนา ปางเสด็จลงจากสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ และปางปรินิพพาน เป็นต้ น ทั้งนี้เนื้อหาดังกล่าวมีความ
สอดคล้องกับ การศึกษาพระพุทธรูปปางต่างๆในสยามประเทศ ไขศรี ศรีอรุณ (๒๕๔๖ ) กล่าวว่า 



 

๙๙ 
 

ประวัติความ เป็นมาของพระพุทธรูปและความหมายของพระพุทธรูปปางต่างๆ ซึ่งสร้างข้ึนตาม
เหตุการณ์ส าคัญในพุทธประวัติ รวบรวมไว้ในหนังสือ โดยมีตัวอย่างพระพุ ทธรูปที่ประดิษฐานอยู่
ระเบียงรอบองค์พระปฐมเจดีย์ โดยยกตัวอย่างพระพุทธรูปปางต่างๆ 
 
 แนวคิดอดีตพุทธเจ้า 
 การศึกษาวิเคราะห์ตีความเนื้อหา สัญลักษณ์พระอดีตพุทธเจ้า พระปัจจุบันพุทธเจ้า และ
พระอนาคตพุทธเจ้า ของ รุ่งโรจน์ ธรรมรุ่งเรือง (๒๕๕๓) ในพระพุทธปฏิมาสยาม กล่ าวว่า สัญลักษณ์
พระอดีตพุทธเจ้า พระปัจจุบันพุทธเจ้า และพระอนาคตพุทธเจ้า  ศาสนาพุทธมีความเชื่อว่า 
พระพุทธเจ้าในจักรวาลนี้มีมากมายหลายพระองค์ แต่ละพระองค์ทรงก าเนิดข้ึนมาในยุคต่างๆ และมี
พระพุทธเจ้าองค์ใหม่ก าเนิดข้ึนแทนเมื่อยุคของพระพุทธเจ้าองค์ก่อนหน้าสิ้นสุดลง  โดยเจ้าชายสิทธัต
ถะซึ่งเสด็จออกผนวชและต่อมาได้ตรัสรู้ได้รับพระนามว่า พระโคตมพุทธเจ้า ทรงถือเป็น “พระ
ปัจจุบันพุทธเจ้า” ของโลกยุคนี้ ส่วน “พระอดีตพระพุทธเจ้า” หมายถึงองค์ท่ีตรัสรู้มาก่อนแล้วในอดีต 
และ “พระอนาคตพุทธเจ้า” หมายถึงองค์ท่ีจะตรัสรู้ต่อไปภายภาคหน้า  ซึ่งมีพระศรีอาริยเมตไตรพุทธ
เจ้าเริ่มต้นเป็นองค์แรก คติเก่ียวกับอดีตพระพุทธเจ้าและพระอนาคตพุทธเจ้านี้ เป็นความเชื่อที่เกิดขึ้น
ก่อนในพุทธศาสนามหายาน ต่อจากนั้นพุทธศาสนาเถรวาทก็ได้รับเอาแนวคิดนี้มาใช้ด้วย  คัมภีร์พุทธ
ศาสนาเถรวาทนิยมใช้ข้อความกล่าวถึงพระพุทธเจ้ าทั้งปวงนี้ว่า“...พระอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้าเหล่า
ใดที่มีมาแล้วในอดีตกาล พระอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้าเหล่าใดซึ่งจักมีในอนาคตกาล ...” ซึ่งเป็นค า
พหูพจน์ที่ไม่ระบุจ านวน บางคัมภีร์ได้อุปมาจ านวนพระพุทธเจ้าไว้ว่าเปรียบได้กับเม็ดทรายในนทีคง
คา พระพุทธเจ้าจ านวนมากมายนับ ไม่ถ้วนเหล่านี้ คัมภีร์พระพุทธศาสนาได้เอ่ยพระนามไว้ด้วย ทว่า
แต่ละคัมภีร์ระบุพระนามไว้ไม่เท่ากัน ส าหรับพระนามอดีตพุทธเจ้าในคัมภีร์พุทธศาสนาเถรวาท เช่น 
พุทธวงศ์ มีกล่าวไว้ทั้งสิ้น ๒๗ พระองค์ ส่วนพระโคตมพุทธเจ้าซึ่งเป็นพระปัจจุบันพุทธจึงเป็น
พระพุทธเจ้าในล าดับที่ ๒๘ ส่วนพระอนาคตพุทธเจ้ามีเอ่ยพระนามไว้ในอนาคตวงศ์ ๑๐ พระองค ์
 
 แนวคิดอานิสงส์การสร้างพระพุทธรูป 
 การศึกษาที่เก่ียวข้องกับคติความเชื่อ ที่มา ความหมาย และศิลปกรรมของพระพุทธปฏิมา
สยาม ของ รุ่งโรจน์ ธรรมรุ่งเรือง (๒๕๕๓) มีเนื้อหาที่ชี้ให้เห็นถึงความส าคัญ เรื่ องอานิสงส์การสร้าง
พระพุทธรูปในล้านนา กล่าวว่า การสร้างพระพุทธรูปเป็นการสร้างบุญกุศลประการส าคัญ ส่งผลให้
ผู้สร้างได้บรรลุความปรารถนาได้ ดังชาดกเรื่องวัฏฏังคุลีราช อันเป็นชาดกเรื่องหนึ่งที่รวบรวมไว้ใน
ปัญญาสชาดก ซึ่งได้รจนาขึ้นในอาณาจักรล้านนา มีเนื้อหากล่าว ถึงอานิสงส์ของการสร้างพระพุทธรูป  
ไม่ว่าจะสร้างด้วยวัสดุใดจะมีความสุขเป็นเบื้องหน้า “แม้จะปรารถนาผลอันใด ก็จักได้ผลอันนั้นส าเร็จ
ดังมโนรถปรารถนา ” ความปรารถนาในกุศลผลบุญจากการสร้างพระพุทธรูปที่ส าคัญที่สุด คือ ขอให้
ถึงพระนิพพาน ความปรารถนาอ่ืนๆที่พบบ่อยเป็นต้นว่า ให้เกิดทันยุคพระศรีอาริยเมตไตรย ซึ่งจะเป็น
พระพุทธเจ้าองค์ถัดไป เพราะเป็นยุคที่ผู้คนใช้ชีวิตอย่างสุขสบาย และได้ฟังพระธรรมเทศนาจากพระ
พุทธองค์  



 

๑๐๐ 
 

 ส่วนการศึกษารวบรวมความรู้เกี่ยวกับ โบราณวัตถุโบราณสถานในวัดล้านนา ของอรุณ
รัตน์ วิเชียรเขียว  (๒๕๔๙ ) กล่าวว่า พุ ทธศาสนิกชนชาวล้านนา มีศรัทธาและเลื่อมใสใน
พระพุทธศาสนา ได้สร้างพระพุทธรูปไว้เป็นที่สักการะแทนองค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าจ านวน
มาก ชาวล้านนานิยมเรียกพระพุทธรูปว่า “พระเจ้า” เรื่องราวเกี่ยวกับการสร้างพระพุทธรูปปรากฏ
ครั้งแรกในต านานพระแก่นจันทร์ กล่าวว่า ก่อนที่ พระพุทธเจ้าจะเสด็จดับขันธ์ปรินิพพาน ๗ ปี พระ
เจ้าปเสนธิโกศล แห่งเมืองสาวัตถี ได้กราบทูลขออนุญาตจากพระพุทธเจ้าสร้างพระพุทธรูปไว้แทน
พระองค์ พระเจ้าปเสนธิโกศลทูลถามถึงเรื่องอานิสงส์การสร้างพระพุทธรูป พระพุทธองค์ทรงเทศนา
ว่า การสร้างพระพุทธรูปนั้น ผู้สร้างจะได้ รับผลบุญมาก พระองค์ทรงเทศน์ชาดก ชื่อว่า “วัฏฏังคุลี ” 
ซึ่งพระยาวัฏฏังคุลี แม้จะไม่ได้สร้างพุทธรูปองค์ใหม่ทั้งองค์ แต่ได้ซ่อมแซมและต่อนิ้วพระหัตถ์ของ
พระพุทธรูปที่ช ารุดแล้ว อานิสงส์จากการต่อนิ้วพระหัตถ์พระพุทธรูปยังมีอานิสงส์มากท าให้ พระ
ยาวัฏฏังคุลีสามารถเอาชนะข้าศึกศัตรูได้ 
 นอกเหนือจากนี้ การศึกษาเพ่ือการอนุรักษ์และฟ้ืนฟู ประเพณีท าบุญด้วยการสร้าง
พระพุทธรูปไม้ในจังหวัดน่าน ของ สายันต์ ไพรชาญจิตร์ (๒๕๔๕) กล่าวว่า อานิสงส์ หมายถึง ผลแห่ง
กุศลกรรม หรือประโยชน์อันจะได้รับจากการได้ท าบุญ หรือได้สร้างประโยชน์ไว้ ชาว ล้านนามีความ
เชื่อว่า การท าบุญท ากุศลอันมีเจตนาบริสุทธิ์  ย่อมจะได้รับผลแห่งบุญนั้นตอบแทน  แม้สิ่งที่ท าจะมี
มูลค่าเล็กน้อยก็ตาม  เกี่ยวกับความเชื่อในเรื่องอานิสงส์ต่างๆนั้น  จะเห็นว่าสิ่งใดก็ตาม ถ้าถวายเป็น
พุทธบูชาหรือถวายไว้แก่พระศาสนาแล้ว ย่อมได้รับอานิสงส์ ต่างๆเป็นอันมาก  ดังนั้น จึงมีคัมภีร์
เกี่ยวกับอานิสงส์ต่างๆ มากมาย เช่น อานิสงส์การทานตุง อานิสงส์ทานประทีป เป็นต้น อานิสงส์ การ
สร้างพระพุทธรูปไม้ มิได้แยกแยะตามชนิดของไม้อย่างละเอียด ว่าสร้างด้วยไม้ชนิดใดแล้วจะได้
อานิสงส์มากน้อยแตกต่างกันเพียงใด การสร้างพ ระพุทธรูปนั้นแม้จะด้วยวัตถุธาตุใดก็ตาม จัดว่าได้
สะสมมหากุศล มหาบารมีให้เกิดข้ึน อันจะเป็นอุปนิสัยปัจจัยแก่มนุษย์สมบัติ สวรรค์สมบัติ และ
นิพพานสมบัติในกาลต่อไปเบื้องหน้า รายละเอียดของอานิสงส์การสร้างพระพุทธรูปในล้านนานั้น 
พระโบราณาจารย์ได้กล่าวเอาไว้ดังนี้ 

๑)  ผู้สร้างพระพุทธรูปด้วยดีบุกจะได้เกิดเป็นเทวดาผู้มีศักดามาก 
๒) ผู้สร้างพระพุทธรูปด้วยเงินจะได้เกิดเป็นพระเจ้าจักรพรรดิ ประกอบด้วยรัตนะ ๗ 

ประการ 
๓) ผู้สร้างพระพุทธรูปด้วยทองเหลือง และทองสัมฤทธิ์จะได้เกิดเป็นบรมกษัตริย์มีสมบัติ

มาก 
๔)  ผู้สร้างพระพุทธรูปด้วยศิลาจะได้เกิดเป็นท้าวอมรินทราธิราช 
๕)  ผู้สร้างพระพุทธรูปด้วยไม้โพธิ์ และแก่นจันทน์จะได้เกิดเป็นใหญ่ในประเทศราช

บริบูรณ์ด้วยจตุรงคเสนา 



 

๑๐๑ 
 

๖)  ผู้สร้างพระพุทธรูปด้วยการวาดใส่แผ่นผ้า หรือแกะสลักลงบนแผ่นโลหะต่างๆจะได้
เป็นท้าวมหาพรหม 

๗)  ผู้สร้างพระพุทธรูปด้วยทองค าย่อมมีอานิสงส์ไพศาล จะปรารถนาเป็นพระพุทธเจ้าใน
กาลอนาคตเบื้องหน้าก็จะส าเร็จดังความตั้งใจ 

นอกจากการศึกษาอานิสงส์การสร้างพระพุทธรูปล้านนาแล้วนั้น ยังมีการศึกษา
ค้นคว้าวิจัยเรื่อง อานิสงส์การปิดทองพระพุทธรูปในการปริวรรตและสาระสังเขปคัมภีร์อานิสงส์
ล้านนาของ ชัปนะ ปิ่นเงิน ( ๒๕๔๘ : ๒๐๐) กล่าวว่า คัมภีร์อานิสงค์การปิดทองพระพุทธรูป ฉบับวัด
พระเกิด ต าบลเวียงเหนือ อ าเภอเมือง จังหวัดน่าน มีเนื้อหาเริ่มต้นด้วยการพรรณนาอานิสงส์การปิด
ทองพระพุทธรูป เพื่อประดับสติปัญญาบารมีของพุทธศาสนิกชนทั้งหลาย ที่มีความเลื่อมใสศรัทธาใน
การปิดทองพระพุทธรูป เนื่องจากมีอานิสงส์เป็นอเนกอนันต์ มีวรรณะผิวพรรณงดงาม บริสุทธิ์ผุดผ่อง 
ปราศจากโรค เป็นที่รักที่พอใจแก่ผู้พบเห็น บริบูรณ์ด้วยโภคทรัพย์ ซึ่งล้วนเป็นผลจากอานิสงส์การปิด
ทองค าพระพุทธรูป    

 
รูปแบบ และกรรมวิธีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ 

 ผู้ศึกษาได้รวบรวมข้อมูลเกี่ยวกับ รูปแบบ และกรรมวิธีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ 
จากการศึกษาภาคสนาม (Field Survey) เพ่ือศึกษากรรมวิธีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ ด้วย
วิธีการสังเกตการณ์ และ สัมภาษณ์แบบไม่มีโครงสร้าง (Unstructured  Interview)  จากกลุ่ม
ตัวอย่าง(Sample)  ที่ประกอบด้วย  พระสงฆ์  กลุ่มศิลปิน ช่างฝีมือ สล่า ภายในชุมชนท้องถิ่น และ
นักวิชาการ  ที่มีความรู้เกี่ยวกับภูมิปัญญาการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ จากการศึกษา พบว่า  
กรรมวิธีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ เป็นพระพุทธรูปศิลปะพ้ืนบ้าน ที่มีเทคนิควิธีการสร้า งที่
หลากหลาย โดยสะท้อนผ่านค าเรียกขานพระพุทธรูป โดยมีรายละเอียดดังนี้ 
 
 พระพุทธรูปมุกเกสร   
 พระพุทธรูปมุก หรือ พระเจ้ามุก คือ พระพุทธรูปที่สร้างจากผงข้ีเถ้าท่ีได้จากการเผาวัสดุ
ต่างๆ เช่น เกสรดอกไม้ ดอกไม้แห้ง หญ้าคา ข้าว เป็นต้น (ชัปนะ ปิ่นเงิน , ๒๕๕๕ : สัมภาษณ์) แล้ว
น ามาผสมกับยางรักหรือกาว จนได้เนื้อมุกหรือสมุกท่ีมีลักษณะนิ่มไม่แข็งและไม่แฉะมากจนเกินไป ซึ่ง
เหมาะสมกับการน ามาปั้นเป็นองค์พระพุทธรูป ต่อจากนั้นจึงน ามุกมาปั้นขึ้นรูปเป็นองค์พระ ถ้าเป็น
พระพุทธรูปขนาดใหญ่จ าเป็นจะต้องใช้ไม้เป็นแกนอยู่ด้านในรูปทรง หรื อใช้ไม้ไผ่น ามาสานขึ้นรูปเพื่อ
เป็นโครงสร้างด้านในของพระพุทธรูป เพื่อความแข็งแรง แล้วจึงพอกด้วยผงเกสรดอกไม้ผสมกาว 
รวมทั้งปั้นเสริมละเอียดส่วนต่างๆขององค์พระพุทธรูปจนเสร็จสมบูรณ์ เมื่อเป็นเป็นองค์พระแล้ว อาจ
ตกแต่งด้วยวิธีการทาชาด ลงรักปิดทองค าเปลว และประดับกร ะจกสี (พระครูจิตตะ  ฐานธมฺโม , 



 

๑๐๒ 
 

สัมภาษณ์ ๒๗ เมษายน ๒๕๕๕) ทั้งนี้ ขึ้นอยู่กับพุทธลักษณะของพระพุทธรูปและความช านาญของ
ช่างเป็นส าคัญ พระพุทธรูปมุกมีส่วนผสมของยางรักท าให้มีความแข็งแรง และคงทนถาวรพอสมควร 
แต่เนื่องจากในอดีตการเก็บรักษาพระพุทธรูปมักประดิษฐานอยู่ในวิหา รซึ่งสร้างด้วยไม้ ต่อมาเม่ือ
วิหารถูกไฟไหม้พระพุทธรูปมุกจึงเสียหายตามไปด้วย (พระครูอนุสรณ์ ชัยสิทธิ์ , สัมภาษณ์ ๒๘ 
เมษายน ๒๕๕๕) นอกเหนือจากนี้ พระพุทธรูปมุกบางองค์ยังสร้างด้วยมุกจากวัสดุอ่ืนๆอีก ได้แก่ มุก
จากฟันของช้าง กล่าวคือ เมื่อช้างล้ม เจ้าของจึงน าฟันของช้างมาเผาเป็นขี้เถ้าแล้วผสมยางรัก ปั้นเป็น
พระพุทธรูป เรียกว่า พระเจ้ามุกเขี้ยวช้าง (อรุณรัตน์ วิเชียรเขียว , ๒๕๔๙ : ๘๘) จากการศึกษาพบว่า 
ในพุทธสถานล้านนามีพระเจ้ามุกประดิษฐานอยู่ไม่มากนัก เช่น พระเจ้ามุกเกสรดอกไม้ วัดพันเตา 
พระเจ้ามุกข้าวชีวิต วัดดอกค า และ พระเจ้ามุกเขี้ยวงาช้าง วัดช่างแต้ม อ าเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่ 
เป็นต้น 
 

พระหลูบ  
พระหลูบ คือ พระพุทธรูปที่สร้างองค์พระด้วยวัสดุใดก็ได้ เช่น ไม้ หรือ มุก แต่โดยทั่วไป

นิยมใช้ไม้ในการสร้างมากกว่า แล้วจึงน าแผ่นเงินหรือแผ่นทองค ามาหุ้มองค์พระพุทธรูปอีกชั้นหนึ่ง 
(ทวี บูรณะเขตต์, สัมภาษณ์ ๒๙ พฤษภาคม ๒๕๕๕) พระพุทธรูปที่สร้างด้วยเทคนิคนี้มีชื่อจะเรียกว่า 
พระหลูบ  พระอุ่ม หรือพระหุ้ม ถ้าองค์พระหุ้มด้วยเงิน นิยมเรียกว่า พระหลูบเงิน หุ้มด้วยทองค าจะ 
เรียกว่า พระหลูบค า ทั้งนี้ ความหมายของค าว่า “ค า” ในภาษาล้านนา แปลว่า ทอง ค า (วิศิษย์ คิดค า
ส่วน, สัมภาษณ์ ๒๒ มีนาคม ๒๕๕๕ ) พระหลูบของเก่าที่พบในล้านนาส่วนมากมีขนาดเล็ก และมี
จ านวนน้อย ผู้ที่เป็นเจ้าของจะเก็บรักษาไว้เป็นอย่างดี โอกาสที่จะศึกษาและบันทึกภาพต้องขอ
อนุญาตเป็นกรณีพิเศษเท่านั้น (อรุณรัตน์ วิเชียรเขียว , ๒๕๔๙ : ๘๖) จากการศึกษาพบว่ามีพระหลูบ
ประดิษฐานภายในวัดต่างๆอยู่ไม่มากนัก เช่น พระหลูบเงิน (ข้างในเป็นมุก ) วัดทรายมูลเมือง  
พระหลูบค า (ข้างในเป็นมุก) วัดฟ่อนสร้อย จังหวัดเชียงใหม่ เป็นต้น 

 
 พระพิมพ์                                              
 พระพิมพ์  หรือพระเครื่อง คือ พระ พุทธรูปขนาดเล็ก ที่สร้างข้ึนด้วยการน าวัสดุเช่นดิน
เหนียว กดลงในแบบพิมพ์ที่มีรูปทรงและขนาดต่างๆ แบบพิมพ์ที่ใช้ส าหรับกดให้เกิดรูปทรงพระ ชาว
ล้านนาเรียกว่า พิมพ์ออง หมายถึง แบบพิมพ์ที่ท าให้เป็นแอ่งตามรูปทรงขององค์พระ (ภัทรรุตม์ สา
ยะเสวี , สัมภาษณ์  ๑๘ กุมภาพันธ์ ๒๕๕๕) โดยด้านหน้าขององค์พระจะอยู่บริเวณส่วนลึกของเบ้า 
และหันด้านหลังออก เพ่ือใช้ส าหรับกดเข้ากับแม่พิมพ์ด้วยนิ้วมือ ทั้งนี้ พระเก่าส่วนมากในล้านนามัก
ท าด้วยดินเผา โดยการจัดหาวัสดุและส่วนผสมที่มีความพิเศษต่างๆ เพื่อเป็น  การเสริมสร้างพุทธคุณ 
เนื้อดินและวัสดุมวลสารต่างๆที่ผ่านการคัดสรรมาอย่างดีแล้ว จะต้องน ามาโขลกเข้าด้วยกันให้มีความ



 

๑๐๓ 
 

เหนียว เมื่อได้ฤกษ์ท่ีดีถึงวาระอันสมควร น าดินเหนียวที่จัดเตรียมไว้ใส่ลงในพิมพ์อองให้เต็ม  จากนั้น
จึงใช้นิ้วหัวแม่มือกดลงบนดินที่เป็นด้านหลังพระให้แน่นแล้วจึงแกะออกจากพิมพ์ น าไปตากแดดให้
แห้งก่อนเข้าเตาเผา ดังตัวอย่างเช่น พระรอดเมืองล าพูนนั้น พบว่า มีทั้งพิมพ์เล็ก พิมพ์กลาง พิมพ์
ใหญ่ พิมพ์ตื้น และพิมพ์ต้อ นอกจากรูปทรงและขนาดที่แตกต่างกันแล้ว ยังมี สีแตกต่างกันออกไป 
ทั้งนี้ ขึ้นอยู่กับคุณสมบัติของวัสดุที่ใช้สร้าง และระดับความร้อนที่ได้รับขณะเผา เช่น สีขาว สีพิกุล สี
ด า หรือสีเขียว (ปฐม และวันทนา พัวพันธ์สกุล , สัมภาษณ์ ) ชาวล้านนาในอดีตไม่นิยมน าพระเข้ามา
บูชาไว้ที่บ้านหรือน ามาพกพาติดตัวเหมือนในปัจจุบัน  เนื่องจากมีคติความเชื่อว่า พระอยู่วัด คนอยู่
บ้าน เนื่องจากที่อยู่อาศัยของปุถุชนที่ยังประกอบไปด้วยกิเลสตัณหา เป็นสถานที่อันไม่บริสุทธิ์  จึงไม่
สมควรน าพระพุทธรูปมาประดิษฐานไว้ จะมีก็เพียงรูปภาพ ผ้ายันต์ อันเป็นสื่อสัญลักษณ์ไว้
สักการบูชาเท่านั้น (เกรียงไกร บุญทะนา, ๒๕๕๕ : สัมภาษณ์ ๑๖ มกราคม ๒๕๕๖)  แต่กล่าวกันว่า 
มีการพกพระพิมพ์องค์เล็กๆไว้กับตัว เมื่อในยามที่มีศึกสงครามหรือการสู้รบเท่านั้น ต่อมาในสมัยหลัง
สงครามโลกครั้งที่ ๒ เกิดความนิยมน าพระเครื่องมาใส่กับสายสร้อยเพื่อคล้องคอ ซึ่งน่าจะได้รับ
อิทธิพลจากคนที่มาจ ากกรุงเทพฯ (สารานุกรมวัฒนธรรมไทยภาคเหนือ เล่ม ๘, ๒๕๔๒ : ๔๒๓๗) 
จากการศึกษา พบว่า มีพระพิมพ์ล้านนาที่ใช้เกสรดอกไม้เป็นวัสดุในการสร้างอยู่เสมอ เช่น พระซุ้ม
นันทบุรี เมืองน่าน  พระนางเสน่ห์จันทน์ เมืองน่าน พระพุทธสิงห์เกสร เมืองล าปาง พระสิวลี เมือง
ล าพูน และพระหนุ่มศึกหาญ เมืองล าพูน เป็นต้น 
 
 พระแผง 
 พระแผง คือ พระพุทธรูปที่พุทธศาสนิกชนชาวล้านนานิยมสร้างเพ่ือประดิษฐานไว้ใน
วิหาร มีทั้งแบบที่สร้างด้วยไม้เป็นแผงพระพิมพ์ที่สามารถเคลื่อนย้ายได้ และสร้างเป็นแผงพระพิมพ์
ติดกับฝาผนังภายในวิหารเป็นการถาวร ด้วยมีคติความเชื่อ เกี่ยวกับเรื่องอนันตพุทธเจ้า หมายถึง การ
ที่มีพระพุทธเจ้าเสด็จมาเสวยพระชาติและตรัสรู้เป็นจ านวนมากมายจนไม่อาจนับได้ อันเปรียบได้กับ
เม็ดทรายในมหาสมุทร (พระครูใบฎีกาหล้า อมรเมโธ , สัมภาษณ์ ๑๘ มีนาคม๒๕๕๕)  แนวคิดเรื่อง
จ านวนของพระแผงมีความเชื่อมโยงสัมพันธ์ กับจ าน วนพระอดีตพุทธเจ้า อาทิ พระอดีตพุทธเจ้า ๒๗ 
พระองค์ พระอดีตพุทธเจ้า ๒๔ พระองค์ หรือ เท่ากับตัวเลขที่มีนัยส าคัญในทางพระพุทธศาสนา เช่น 
พระแผง ๑๐๘ และพระแผง ๕๐๐ เป็นต้น อีกท้ังในบางกรณีชาวล้านนายังมีความเชื่อเรื่องการสร้าง
พระแผงให้มีจ านวนเท่ากับอายุของผู้สร้าง (อรุณรัตน์ วิเชียรเขียว , ๒๕๔๙ : ๙๑) ตัวอย่างพระแผง
ล้านนาที่สร้างด้วยแผ่นไม้ ที่สามารถเคลื่อนย้ายได้สะดวก อาทิ พระแผงวัดผ้าขาว พระแผงวัด
ปราสาท พระแผงวัดพระสิงห์ อ าเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่ พระแผงวัดพระธาตุล าปางหลวง อ าเภอ
เกาะคา จังหวัดล าปาง ส่วนแผงพระพิมพ์ที่ ติดถาวรกับผนังวิหารล้านนา พบที่วิหารวัดปราสาท 



 

๑๐๔ 
 

อ าเภอเมือง วิหารวัดต้นเกว๋น วิหารวัดหางดง อ าเภอหางดง จังหวัดเชียงใหม่ และวิหารพระเจ้าพัน
องค์ วัดปงสนุก จังหวัดล าปาง เป็นต้น 
 

พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ที่ประดิษฐานอยู่ในชุมชนท้องถิ่น จังหวัดเชียงใหม่ 
  ผู้ศึกษาได้รวบรวมข้อมูลเกี่ยวกับรูปแบบทางศิลปกรรมของพระพุทธรูปเกสรดอกไม้
ในจังหวัดเชียงใหม่ จากการศึกษาภาคสนาม (Field Survey) เพ่ือศึกษารูปแบบทางศิลปกรรม
พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ศิลปะพ้ืนบ้านในล้านนา ด้วยวิธีการส ารวจและสอบถาม พระสงฆ์ นักวิชาการ 
และประชาชนในท้องถิ่น  จากการศึกษา พบว่า  พระพุทธรูป ศิลปะล้านนาเป็นพระพุทธรูปที่มีพุทธ
ลักษณะงดงามด้วยเอกลักษณ์ของตนเอง อันสะท้อนให้เห็นถึงความศรัทธาในพระพุทธศาสนา และ
ความก้าวหน้าของงานช่างในดินแดนแห่งนี้ได้เป็นอย่างดี พระพุทธรูปศิลปะล้านนา แต่เดิมเรียกว่า
พระพุทธรูปศิลปะเชียงแสน ตามชื่อเมือ งเชียงแสนเพราะเชื่อกันว่าเป็นเมืองเก่าแก่ตั้งแต่ราว พ .ศ. 
๑๖๐๐ ลงมา และได้พบพระพุทธรูปมีความงามแบบเฉพาะที่เมืองนี้ด้วย (ม.จ.สุภัทรดิศ ดิศกุล , 
๒๕๓๙ : ๒๒) โดยเฉพาะอย่างยิ่ง พระพุทธรูปในล้านที่สร้างด้วยเกสรดอกไม้ หรือมุกเกสร จาก
การศึกษา พบว่า  รูปแบบทางศิลปกรรม ของพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในจังหวัดเชียงใหม่ เป็น
พระพุทธรูปที่สร้างขึ้นในช่วงกลางพุทธศตวรรษท่ี ๒๔ เป็นต้นมา ดินแดนล้านนาอยู่ภายใต้การ
ปกครองของไทย งานศิลปกรรมที่สร้างข้ึนเป็นคนละฝีมือช่างกับในยุคทองของล้านนา (สมัยพระเจ้าติ
โลกราช – พระเมืองแก้ว พ.ศ. ๑๙๙๘ - พ.ศ. ๒๐๖๐) กลายเป็นเรื่องของศิลปะพ้ืนบ้าน จึงน่าจะเรียก
ศิลปะยุคนี้ว่า ศิลปกรรมสมัยหลังล้านนา หรือ ศิลปะพ้ืนบ้านล้านนา (ศักดิ์ชัย สายสิงห์ , ๒๕๕๔ : 
๑๐๐) ซึ่งมีความนิยมในการสร้างพระพุทธรูปขนาดเล็กด้วยไม้ แก้ว หินสี และเกสรดอกไม้ผสมยางรัก
หรือ มุก ทั้งนี้ จากการศึกษ าพบว่า มีพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ศิลปะพ้ืนบ้านล้านนาปรากฏอยู่ไม่มาก
นัก อาทิ พระพุทธรูปมุกเกสร วัดหมื่นล้าน พระพุทธรูปมุกเกสร วัดพันเตาพระพุทธรูปมุกดอกไม้ วัด
ดอกค า พระพุทธรูปหลูบเงินมุกดอกไม้ วัดทรายมูลเมือง พระพุทธรูปมุกดอกไม้ วัดกู่เต้า และ พระ
พิมพ์มุก วัดผ้าขาว ซึ่งมีรายละเอียดเกี่ยวกับรูปแบบทางศิลปกรรมดังนี้ 
 
  ๑)  พระพุทธรูปมุกเกสร วัดหม่ืนล้าน  
 พระพุทธรูปมุกเกสร วัดหมื่นล้าน ต าบลศรีภูมิ อ าเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่ 
สร้างเมื่อ พ.ศ.๒๓๖๐ ฐานเป็นไม้ สูง ๔๙ เซนติเมตร พุทธลักษณะเป็นพระพุทธรูป ปางสมาธิ วงพระ
พักตรร์ูปไข่ พระเนตรเหลือบต่ า แย้มพระโอษฐ์เล็กน้อย พระรัศมีเป็นทรงกรวยแหลมสูง คลองจีวรห่ม
เฉียง ชายสังฆาฏิยาวจรดพระนาภี นั่งขัดสมาธิราบเห็นฝ่าพระบาทขวาเพียงข้างเดียว องค์พระท าด้วย
ละอองเกสรดอกไม้บดเป็นผงผสมยางรัก ประทับบนฐานเขียง รองรับด้วยฐานเหลี่ยมสูงท าด้วยไม้ผิ ว
เรียบไม่มีลวดลาย แต่ปรากฏค าจารึกอยู่ด้านหน้าฐานพระพุทธรูปเขียนด้วยอักษรธรรมล้านนา โดย ใช้



 

๑๐๕ 
 

เหล็กจาร (เหล็กท่ีใช้จารคัมภีร์ใบลาน ) จารึกข้อความที่ร่างบนพ้ืนผิวที่ลงรัก ลงชาด ปิดทองค าเปลว  
เตรียมไว้ มีเนื้อหากล่าวถึง เวลาที่สร้าง ชื่อผู้สร้าง วัตถุท่ีใช้สร้าง แล ะจุดประสงค์ที่สร้างพระพุทธรูป
รวม ๓ บรรทัด 
 

 
 

ภาพที่ 1  พระพุทธรูปมุกเกสร วัดหมื่นล้าน 
ที่มา : ฮันท์ เพนธ์, ๒๕๑๙ : ๑๑๘ 

 



 

๑๐๖ 
 

 
 

ภาพที่ 2 พระพุทธรูปมุกเกสร วัดพันเตา 
ที่มา : ฮันท์ เพนธ์, ๒๕๑๙ : ๑๓๘ 

 
 ๒)   พระพุทธรูปมุกเกสร วัดพันเตา 
  พระพุทธรูปมุกเกสร วัดพันเตา  ต าบลพระสิงห์ อ าเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่ 
สร้างเมื่อ พ.ศ. ๒๔๑๐ ฐานเป็นไม้ สูง ๕๖ เซนติเมตร พุทธลักษณะเป็นพระพุทธรูป ปางมารวิชัย วง
พระพักตร์รูปไข่ พระเนตรเหลือบต่ า แย้มพระโอษฐ์เล็กน้อย พระรัศมีเป็นทรงกรวยแหลมสูง คลอง
จีวรห่มเฉียง ชายสังฆาฏิยาวจรดพระนาภี นั่งขัดสมาธิราบเห็นฝ่าพระบาทขวาเพียงข้างเดียว ประทับ
นั่งบนฐานบัวย่อมุม ๒ ชั้น ทรงสูง ด้านหน้ามีผ้าทิพย์ สร้างด้วยไม้แกะสลัก องค์พระสร้างด้วยเกสร



 

๑๐๗ 
 

ดอกไม้บดเป็นผงผสมยางรัก ปรากฏค าจารึกอยู่ด้านหน้าฐานพระพุทธรูปเขียนด้วยอักษรธรรมล้านนา 
โดยใช้เหล็กจาร  (เหล็กท่ีใช้จาร คัมภีร์ใบลาน ) จารึกข้อความที่ร่างบนพ้ืนผิวที่ลงรัก ลงชาด ปิด
ทองค าเปลว เตรียมไว้  มีเนื้อหากล่าวถึง เวลาที่สร้าง ชื่อผู้สร้าง วัตถุท่ีใช้สร้าง วัตถุประสงค์ที่สร้าง 
และค าปรารถนาพระพุทธรูปรวม ๓ บรรทัด 
 

 
 

ภาพที่ 3 พระพุทธรูปมุกดอกไม้ วัดดอกค า 
ที่มา : ฮันท์ เพนธ์, ๒๕๑๙ : ๑๓๒ 

 



 

๑๐๘ 
 

 ๓)  พระพุทธรูปมุกดอกไม้ วัดดอกค า 
 พระพุทธรูปมุก วัดดอกค า ต าบลศรีภูมิ อ าเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่ สร้างขึ้น
เมื่อ พ.ศ.๒๓๙๐ สูง ๑๖ เซนติเมตร  พุทธลักษณะเป็นพระพุทธรูปปางมารวิชัย ขัดสมาธิราบ วงพระ
พักตร์รูปไข่ พระเนตรเหลือบต่ า แย้มพระโอษฐ์เล็กน้อย พระรัศมีเป็นทรงกรวยแหลมสูง คลองจีวรห่ม
เฉียง ชายสังฆาฏิยาวจรดกลางพระนาภี นั่งขัดสมาธิราบเห็นฝ่าพระบาทขวาเพียงข้างเดียว ประทับนั่ง
บนฐานบัวย่อ ทรงสูง องค์พระและฐานสร้างด้วยเกสรดอกไม้บดเป็นผงผสมยางรัก  ฐานตกแต่งด้วย
การปั้นรักสมุกเป็นลายบัวคว่ าบัวหงายและลายป ระจ ายามหน้ากระดาน ปรากฏค าจารึกอยู่โดยรอบ
ฐานพระพุทธรูปเขียนด้วยอักษรธรรมล้านนา โดย ใช้เหล็กจาร  (เหล็กท่ีใช้จารคัมภีร์ใบลาน ) จารึก
ข้อความที่ร่างบนพ้ืนผิวที่ลงรัก ลงชาด ปิดทองค าเปลว  เตรียมไว้ มีเนื้อหากล่าวถึง เวลาที่สร้าง ชื่อ
ผู้สร้าง และวัตถุประสงค์ที่สร้างพระพุทธรูปรวม ๒ บรรทัด 
 

 
 

ภาพที่ 4 พระพุทธรูปมุกดอกไม้ วัดดอกค า 
ที่มา : ฮันท์ เพนธ์, ๒๕๑๙ : ๑๑๔ 



 

๑๐๙ 
 

 ๔)   พระพุทธรูปหลูบเงินมุกดอกไม้ วัดทรายมูลเมือง 
 พระพุทธรูปหลูบเงิน ข้างในเป็นมุก วัดทรายมูลเมือง สร้างเมื่อ พ.ศ. ๒๔๓๐ สูง 
๑๕ เซนติเมตร พุทธลักษณะเป็นพระพุทธรูปปางมารวิชัย ขัดสมาธิราบ วงพระพักตร์รูปไข่ พระเนตร
เหลือบต่ า แย้มพระโอษฐ์เล็กน้อย พระรัศมีเป็นทรงกรวยแหลมสูง คลองจีวรห่มเฉียง ชายสังฆาฏิยาว
จรดพระนาภี นั่งขัดสมาธิราบเห็นฝ่าพระบาทขวาเพียงข้างเดียว ประทับนั่งบนฐานทรงสูง องค์พระ
และฐานสร้างด้วยเกสรดอกไม้บดเป็น ผงผสมยางรักหุ้มด้วยแผ่นเงิน  ดุนเงินเป็นรายละเอียดและ
ลวดลายฐาน  ปรากฏค าจารึกอยู่ด้านหลังฐานพระพุทธรูปเขียนด้วยอักษรธรรมล้านนา มีเนื้อหา
กล่าวถึง เวลาที่สร้าง ชื่อผู้สร้างพระพุทธรูป และค าปรารถนารวม ๘ บรรทัด 
 

 
 

ภาพที่ 5 พระพุทธรูปหลูบเงินมุกดอกไม้ วัดทรายมูลเมือง 
                                         ที่มา : ฮันท์ เพนธ์, ๒๕๑๙ : ๑๕๐ 



 

๑๑๐ 
 

 ๕)   พระพุทธรูปมุกดอกไม้ วัดกู่เต้า 
 พระพุทธรูปมุก วัดกู่เต้า ต าบลศรีภูมิ อ าเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่ พุทธ
ลักษณะเป็นพระพุทธรูปปางมารวิชัย สูง ๑๓ เซนติเมตร พุทธลักษณะเป็นพระพุทธรู ปปางมารวิชัย 
ขัดสมาธิราบ พระเศียรใหญ่ วงพระพักตร์รูปไข่ พระเนตรเหลือบต่ า แย้มพระโอษฐ์เล็กน้อย พระรัศมี
เป็นทรงกรวยแหลมสูง คลองจีวรห่มเฉียง ชายสังฆาฏิยาวจรดพระนาภี นั่งขัดสมาธิราบเห็นฝ่าพระ
บาทขวาเพียงข้างเดียว ประทับบนฐานเขียงไม่มีลวดลาย องค์พระพร้อมฐานสร้าง จาก “มุก” ซ่ึง
หมายถึง ผง จากการน าดอกไม้หรือข้าวที่พระสงฆ์งดฉันเรียกว่า “ข้าวชีวิต” มาบดให้เป็นผงผสมกับ
ยางรัก เช่น มุกดอกไม้ มุกข้าวชีวิต  ปรากฏค าจารึกอยู่ด้านหน้าของฐานพระพุทธรูปเขียนด้วยอักษร
ธรรมล้านนา โดย ใช้เหล็กจาร (เหล็กท่ีใช้จารคัมภีร์ใบลาน ) จารึกข้อความท่ีร่างบนพื้นผิวที่ลงรัก ลง
ชาด ปิดทองค าเปลว  เตรียมไว้ มีเนื้อหากล่าวถึง ชื่อผู้สร้าง วัตถุประสงค์ที่สร้างพระพุทธรูปและค า
ปรารถนา รวม ๔ บรรทัด 
 

 
 

ภาพที่ 6 พระพุทธรูปมุกดอกไม้ วัดกู่เต้า 
ที่มา :  ฮันท์ เพนธ์, ๒๕๑๙ : ๒๐๖ 



 

๑๑๑ 
 

 
 

ภาพที่ 7 พระพิมพ์มุก วัดผ้าขาว 
ทีม่า : ฮันท์ เพนธ์, ๒๕๑๙ : ๑๒๐ 

 
 ๖)   พระพิมพ์มุก วัดผ้าขาว  
 พระพิมพ์มุก หรือพระแผงมุก วัดผ้าขาว ต าบลพระสิงห์ อ าเภอเมือง จังหวัด
เชียงใหม่ สร้างเมื่อ พ .ศ. ๒๓๖๔ พุทธลักษณะเป็นพระพุทธรูปปางมารวิชัย จ านวน ๔๔ องค์ เรียง



 

๑๑๒ 
 

แถวอยู่ในซุ้ม สูง ๑๖๗ เซนติเมตร องค์พระสร้ างด้วยมุกเกสรดอกไม้ ติดลงบนแผ่นไม้ส่วนบน
แกะสลักรูปตัวลวง ๒ ตัวทอดตัวจากยอดแหลมลงมาท้ัง ๒ ด้าน ส่วนฐานมีเทวดา ๒ องค์ประคอง
อัญชลีอยู่บนฐานบัว เดิมมีพระพุทธรูป ๔๖ องค์ ปัจจุบันขาดไปสององค์  อาจสร้างพระพิมพ์นี้เพื่อ
เป็นพระพุทธรูป “คู่อายุ” ภาษาไทยวนบางครั้งเรี ยก “พระพิมพ์หมู่ ” หรือพระแผง ปรากฏค าจารึก
อยู่ที่ฐานของพระแผงมุกบริเวณใต้แถวสุดท้ายของพระพิมพ์ เขียนด้วยอักษรธรรมล้านนา โดย ใช้เหล็ก
จาร (เหล็กท่ีใช้จารคัมภีร์ใบลาน) จารึกข้อความที่ร่างบนพ้ืนผิวที่ลงรัก ลงชาด ปิดทองค าเปลว  เตรียม
ไว้ มีเนื้อหากล่าวถึง เวลาสร้างชื่อวัดที่พระภิกษุผู้สร้างจ าพรรษาอยู่ รวม ๓ บรรทัด 
 
สรุปผลการศึกษา ดังนี้ 
แนวคิด รูปแบบทางศิลปกรรม และกรรมวิธีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ศิลปะพื้นบ้านที่
ประดิษฐานอยู่ในชุมชนท้องถิ่น 
 
 แนวคิดการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ศิลปะพื้นบ้าน 

การสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในล้านนามีแนวคิดเชิงสัญลักษณ์อันเป็นหลักการส าคัญ
ที่มีความสัมพันธ์เชื่อมโยงกับหลักธรรมในพระพุทธศาสนาและคติความเชื่อจากประเพณีการสร้าง
พระพุทธรูปของชาวพุทธที่มีมาแต่อดีต ๔ แนวคิด ได้แก่  แนวคิดมหาปุริสลักษณะ แนวคิด ปาง
พระพุทธรูป แนวคิดพระอดีตพุทธเจ้า และแนวคิดอานิสงส์การสร้างพระพุทธรูป  กล่าวคือ ๑. แนวคิด
มหาปุริสลักขณะ ๓๒ ประการ ถูกน ามาใช้เป็นปทัฏฐานในการสร้างพระพุทธรูปในยุคสมัยต่างๆ อีก
ทั้งยังมีบทบาทเป็นสื่อศิลปะที่สะท้อนความหมาย เรื่องอานิสงส์ผลบุญ และการสั่งสมบารมีของพระ
โพธิสัตว์  จากการตีความหมายรูปลักษ ณะของมหาบุรุษที่ถ่ายทอดผ่านพุทธลักษณะของพระพุทธรูป 
พบว่า สาเหตุแห่งการได้มาแห่งลักษณะมหาบุรุษทั้ง ๓๒ ประการนั้น เป็นกระบวนการของเหตุและ
ผลสืบเนื่องตามล าดับ ลักษณะที่ปรากฏทางรูปธรรมนั้นท าหน้าที่เป็นเพียงสื่อกลาง เพื่อการแสดง
ธรรมเรื่องการสั่งสมกุศลกรรมในชาติก่ อน และการส่งให้เกิดกุศลวิบากในชาติปัจจุบัน โดยมีมหาปุริ
สลักษณะเป็นสักขีพยานทางกายภาพ ๒. แนวคิดเรื่องปางพระพุทธรูป คือ การใช้รูปลักษณะอิริยาบถ
ของพระพุทธรูปให้เป็นสื่อสัญลักษณ์ท่ีมีความหมายสะท้อนถึงเรื่องราวในพุทธประวัติ ๓. แนวคิดพระ
อดีตพุทธเจ้า ซึ่งหมายถึง  พระพุทธเจ้าในอดีตจ านวนมากมายที่เสด็จมาตรัสรู้ก่อนพระพุทธเจ้าองค์
ปัจจุบัน รวมทั้งพระพุทธเจ้าที่เสด็จมาตรัสรู้ในแต่ละกัลป์มีจ านวนอันหาประมาณมิได้ เปรียบเสมือน
เม็ดทรายในมหาสมุทร ข้อมูลจากการศึกษาพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในล้านนา พบว่า แนวคิดพระ
อดีตพุทธเจ้าปรากฏในรูปแบบการสร้างพระพิมพ์มุกหรือพระแผง ภายในวัดผ้าขาว เมืองเชียงใหม่ ได้
น าพระพิมพ์ที่สร้างด้วยมุกเกสรดอกไม้ พุทธลักษณะเป็นพระพุทธรูปปางมารวิชัย ติดลงบนแผ่นไม้
แกะสลัก จ านวน ๔๔ องค์ เรียงแถวอยู่ในซุ้ม สูง ๑๖๗ เซนติเมตร ๔. แนวคิด อานิสงส์การสร้าง
พระพุทธรูป พุทธศาสนิกชนชาวล้านนามีความเชื่อว่า เมื่อสร้างพระพุทธรูปเพื่อถวายเป็นพุทธบูชา



 

๑๑๓ 
 

แล้ว ผู้สร้างจะได้รับผลบุญเป็นอันมาก กล่าวคือ การได้เสวยความสุขเป็นระยะเวลานานเป็นกัปหรือ
กัลป์ ทั้งนี้ ระยะเวลาของการรับอานิสงส์ผลบุญ จะมีความเชื่อมโยงสัมพันธ์กับวัสดุต่างๆที่ใช้ในการ
สร้างพระพุทธรูป คติความเชื่อเรื่องอานิสงส์การสร้างพระพุทธรูปด้วยเกสรดอกไม้ มักปรากฏอยู่ใน
คัมภีร์ใบลานเกือบทุกฉบับ ซึ่งเป็นการสะท้อนให้เห็นถึงคุณค่าและความหมายที่เป็นนัยส าคัญ อันเป็น
วัฒนธรรมวิธีคิดในการก าหนดคุณค่าแก่วัตถุท่ีผ่านพิธีกรรมอันศักดิ์สิทธิ์ ซึ่งเป็ นสื่อสัญลักษณ์ของ
ความศรัทธา  

อย่างไรก็ตาม การสร้างพระพุทธรูปนั้นมิได้มีเจตนาให้เป็นรูปเหมือนของพระพุทธเจ้า แต่
เป็นการสร้างรูปสัญลักษณ์ที่รวมพุทธลักษณะอันประเสริฐของพระพุทธองค์ เข้าด้วยกันกับหลักพุทธ
ธรรม ที่มีเป้าหมายเพ่ือความรู้แจ้งเห็นจริงบรรลุถึงอรหัตผล หลุดพ้นจากกิเลสทั้งปวงเข้าสู่พระ
นิพพาน เมื่อพุทธศาสนิกชนได้พบเห็นพร้อมทั้งได้ท าการสักการบูชาพระพุทธปฏิมา ด้วยจิตอัน
บริสุทธิ์ตั้งมั่นแล้วนั้น ย่อมจะโน้มน าให้ร าลึกนึกถึงองค์พระบรมศาสดา ร าลึกถึงพระธรรมค าสั่งสอน
ของพระองค์ และร าลึกถึงพระสงฆ์สาวกผู้สืบต่อพระพุทธศาสนา อันรวมกันเป็นไตรสรณาคมน์ ดังนั้น 
จากการศึกษาจึงสามารถสรุปได้ว่า แนวคิดการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในล้านนา คือ ความคิด
หรือมโนคติ ซึ่งเป็นองค์ประกอบทางนามธรรมของงานศิลปะ อันมีท่ีมาจากคติความเชื่อและความ
ศรัทธาในพระพุทธศาสนา เพื่อน ามาใช้เป็นหลักในการสร้างสรรค์ผลงานศิลปะ โดยอาศัยกระบวนการ
ประสานเชื่อมโยงความรู้และจินตนาการเข้าด้วยกันจนก่อเกิดเป็นจินตภาพ จากนั้นจึงถ่ายทอดเป็น
รูปทรงพระพุทธปฏิมา ซึ่งเป็นองค์ประกอบทางรูปธรรมของงานศิลปะ ด้วยวัสดุที่เป็นสื่อสัญลักษณ์ 
ซึ่งมีความหมายเชื่อมโยงสัมพันธ์กับวัฒนธรรมวิธีคิดของชาวพุทธในท้องถิ่นล้านนา  

  
 รูปแบบทางศิลปกรรมของพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในล้านนา 
 จากการศึกษาข้อมูลจากองค์พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ ที่ประดิษฐานอยู่ภายในวัดหรือพุทธ
สถานในเขต จังหวัดเชียงใหม่  พบว่า รูปแบบทางศิลปกรรมของพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ เป็นศิลปะ
ศิลปะพ้ืนบ้านล้านนา กล่าวคือ กลุ่มพระพุทธรูปศิลปะล้านนาที่สร้างขึ้นในช่วงกลางพุทธศตวรรษท่ี 
๒๔ เป็นต้นมานั้น ดินแดนล้านนาอยู่ภายใต้การปกครองของประเทศสยาม งานศิลปกรรมที่สร้างข้ึน
เป็นคนละฝีมือกับช่างในยุคทองของล้านนา (สมัยพระเจ้าติโลกราช –  พระเมืองแก้ว พ .ศ.๑๙๙๘-
๒๐๖๐) การแสดงออกทางศิลปะและคุณค่าทางด้านสุนทรียภาพมีลักษณะเป็นงานศิลปะพ้ืนบ้าน 
ในช่วงเวลาดังกล่าว ชาวพุทธในล้านนามีความนิยมในการสร้างพระพุทธรูปขนาดเล็กด้วยเกสรดอกไม้
ผสมยางรักหรือ มุก เพ่ือถวายเป็นพุทธบูชาและสืบทอดพระศาสนา แต่จากหลักฐานในปัจจุบัน พบว่า 
มีจ านวนพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ปรากฏอยู่ภายในพุทธสถานไม่มากนัก อาทิ พระพุทธรูปมุกเกสร วัด
หมื่นล้าน พระพุทธรูปมุกเกสร วัดพันเตา พระพุทธรูปมุกดอกไม้ วัดดอกค า พระพุทธรูปหลูบเงินมุก
ดอกไม้ วัดทรายมูลเมือง พระพุทธรูปมุกดอกไม้ วัดกู่เต้า และพระพิมพ์มุก วัดผ้าขาว  



 

๑๑๔ 
 

กรรมวิธีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในล้านนา 
 พระพุทธรูปเกสรดอกไม้รูปแบบศิลปะล้านนามีกรรมวิธีการสร้างที่ได้รับอิทธิพลจากงาน
ศิลปะเครื่องเขิน อาทิ พระพุทธรูปมุกดอกไม้ หรือพระพุทธรูปมุกเกสร พระพิมพ์ พระแผง  และ
ศิลปะการบุดุนโลหะ ส่วนกระบวนการสร้างนั้น ในขั้นตอนแรกจะต้องน าผงขี้ เถ้าท่ีได้จากการเผาวัสดุ
ต่างๆ เช่น เกสรดอกไม้ ดอกไม้แห้ง หญ้าคา ข้าว และงาช้าง เป็นต้น มาผสมกับยางรักจนได้เนื้อมุก
หรือสมุกท่ีมีลักษณะนิ่มไม่แข็งและไม่แฉะมากเกินไป ซึ่งเหมาะสมกับการน ามาปั้นเป็นองค์
พระพุทธรูป เมื่อปั้นเสร็จเป็นองค์พระแล้ว อาจตกแต่งผิวนอกด้ว ยการทาชาด ลงรักปิดทอง และ
ประดับกระจกสี ทั้งนี้ ขึ้นอยู่กับพุทธลักษณะของพระพุทธรูปและความช านาญของช่างเป็นส าคัญ 
ส่วนพระหลูบ จะมีข้ันตอนเพ่ิมข้ึน กล่าวคือ การหุ้มพระพุทธรูปด้วยแผ่นเงินหรือแผ่นทองแล้วใช้
เครื่องมือปลายแหลมจารเป็นเส้นรูปทรงพระพุทธเจ้าและลวดลายต่ างๆไปบนแผ่นโลหะอีกครั้งหนึ่ง 
เรียกว่า พระหลูบ เนื่องจากค าว่าหลูบในภาษาล้านนา หมายถึง การหุ้ม  
 ส่วนดอกไม้ที่เป็นวัสดุส าคัญในการสร้างพระพระพุทธรูปนั้น ต้องเป็นดอกไม้ที่
พุทธศาสนิกชนตั้งใจน ามาสักการะพระพุทธรูปศักดิ์สิทธิ์ หรือน ามาถวายพระสงฆ์ที่วัด ตามหลักพุทธ
ธรรมที่กล่าวถึงเรื่อง วัตถุทาน ๑๐ และคติความเชื่อเรื่องอานิสงส์การถวายดอกไม้ ส าหรับชนิดของ
ดอกไม้ที่พบมีความหลากหลาย อาทิ ดอกบัว ดอกมะลิ ดอกเกตะหวาหรือดอกพุด ดอกสารภี และ
ดอกไม้อันเป็นสิริมงคลตามความเชื่อในท้องถิ่นล้านนา ซึ่งมีรูปทรงสีสันงดงาม และมีกลิ่นหอม ซ่ึง
สามารถหามาบูชาพระได้ง่าย โดยจะเก็บรวบรวม แยกประเภท น าไปตากแดดให้แห้งสนิทแล้วต าหรือ
บดให้เป็นผงละเอียด ช่างบางคนใช้วิธีการน าเกสรดอกไม้และดอกไม้แห้งมาเผาให้เป็นขี้เถ้าก็ได้ 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งเกสรดอกบัวจะเป็นที่นิยมมากท่ีสุด เนื่องมาจากดอกบัวเป็นดอกไม้ที่มี
ความสัมพันธ์เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนาเป็นอย่างมาก แม้กระนั้นก็ตาม ดอกไม้ชนิดอ่ืนๆ  ก็มิได้มี
คุณค่าและความส าคัญมากหรือน้อยไปกว่ากัน ทั้งนี้ ตามคติของชาวพุทธมิได้ให้ความส าคัญกับเรื่อง
มูลค่าทางด้านวัตถุ แต่ให้ความส าคัญกับคุณค่าทางด้านจิตใจ ดังนั้น ดอกไม้ทุกชนิ ดของชาวพุทธที่มี
จิตศรัทธา จึงสามารถน าดอกไม้ทุกชนิดที่ผ่านการสักการบูชามาบดรวมกันจนเป็นผงมวลสาร อันมี
ความศักดิ์สิทธิ์เหมาะสมกับการน ามาสร้างพระพุทธรูป ตลอดจนแม้ผู้ถวายดอกไม้ก็มิได้แบ่งชนชั้น
วรรณะ เป็นสัญลักษณ์ว่าชาวพุทธทุกคนล้วนมีความเสมอภาคเท่าเทียมกันในการ ที่จะสร้างคุณงาม
ความดี การบ าเพ็ญทานบารมี อันเป็นการช าระจิตให้ปราศจากกิเลสเครื่องเศร้าหมอง  
 



๑๑๕ 
 

 
บทที่ ๔ 

 
การสร้างสรรค์พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ 

เพ่ือการอนุรักษ์และสืบสานภูมิปัญญาท้องถิ่น 
 
 

 การสร้างสรรค์ พระพุทธรูปเกสรดอกไม้  เป็นการสังเคราะห์องค์ความรู้ที่ได้รับจากการ
ศึกษาวิจัย น ามาเป็นแรงบันดาลใจและแนวทางในการสร้างสรรค์ ด้วยรูปทรงพระพุทธรูปเกสรดอกไม้
ปางม ารวิชัย ที่ได้รับอิทธิพลจากศิลปะล้านนาและ ศิลปะ ล้านช้าง  เป็นกระบวนการ ปฏิบัติการ 
ทดลอง บันทึกขั้นตอนต่างๆ อย่างเป็นระบบ ดังนั้น จึงนับเป็นการสังเคราะห์ความรู้จากการ
ศึกษาวิจัย เพ่ือสร้างสรรค์งานศิลปกรรม อันเป็นการอนุรักษ์และสืบสานคุณค่าทางศิลปวัฒนธรรม ซึ่ ง
มีวิธีด าเนินการสร้างสรรค์ผลงานตามล าดับขั้นตอนดังนี้ 
 

๑. การก าหนดแนวความคิด (conceptual design) 
1.1 ที่มาของแนวความคิดและแรงบันดาลใจ (Inspiration) 
1.2 แนวความคิด (Concept) 

 ๒. การออกแบบร่าง (sketch design) 
 ๒.๑  การสร้างภาพร่าง (sketch drawings)  
 ๒.๒  การการพัฒนาแบบ (design development)  
 ๓. การประกอบสร้าง (design construction) 
  ๓.๑  การสร้างสรรค์ผลงานจริง 
  ๓.๒  การเก็บรายละเอียด 
  ๓.๓  การตรวจสอบความสมบูรณ์ของผลงาน 
 ๔. การอภิปรายผลการสร้างสรรค์ (design discussion) 
  ๔.๑ องค์ประกอบของรูปทรง 
  ๔.๒ ทัศนธาตุในการสร้างสรรค์ 
  ๔.๓ ความหมายเชิงสัญลักษณ์ 
 ๕.  การน าเสนอผลงาน (design presentation) 
  
 สรุปและเขียนรายงานการวิจัย  เป็นการน าเสนอผลการวิจัยรวมทั้งผลงานการสร้างสรรค์
พระพุทธรูปเกสรดอกไม้  ที่สะท้อนวัฒนธรรมวิธีคิด อันเป็นผลผลิตทางพุทธปัญญาของชาวพุทธ เพ่ือ
การอนุรักษ์และสืบสานภูมิปัญญาท้องถิ่น 
 
 



๑๑๖ 
 

 
    การก าหนดแนวความคิด (conceptual design) ขั้นตอนการก าหนดแนวความคิด 

(Concept) หมายถึง การก าหนดความคิดรวบยอดของผลงาน ที่เกิดจากการรวมตัวกันของรูป
ความคิดหลายๆ ความคิดของสิ่งหนึ่งที่รวมตัวเข้าด้วยกัน แล้วพัฒนาขึ้นจนถึงระดับหนึ่งที่พอจ ะ
เรียกว่าเป็นจุดมุ่งหมาย หรือแนวความคิด  

 
ที่มาของแนวความคิด และแรงบันดาลใจ (Inspiration) การประมวลข้อมูลองค์

ความรู้เกี่ยวกับ คติการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้  เป็นผลที่ได้รับจากการศึกษา อันประกอบด้วย 
รูปแบบทางศิลปกรรมเนื่องในพระพุทธศาสนา ของ พระพุทธรูปศิลปะล้า นนาและศิลปะล้านช้าง โดย
น ามาสังเคราะห์เพื่อเป็นแรงบันดาลใจและแนวทางในการสร้างสรรค์ พระพุทธรูปเกสรดอกไม้  ซึ่งมี
รายละเอียด ดังนี้ 

พระพุทธรูปศิลปะล้านนา 
อาณาจักรล้านนาเป็นดินแดนที่มีความเจริญรุ่งเรืองด้านการเมือง เศรษฐกิจ สังคมและ

วัฒนธรรม มีพระพุทธศาสนาเจริญรุ่งเรืองมาอย่างยาวนาน การศึกษาพระพุทธรูปศิลปะล้านนาตลอด
ระยะเวลาที่ผ่านมานั้น มีประเด็นส าคัญอยู่ 2 ประการ ได้แก่ ประการแรก คือ เรื่องการเรียกชื่องาน
ศิลปะ ระหว่าง “ศิลปะเชียงแสน ” และ “ศิลปะล้านนา ” ประการที่สอง คือ เรื่องการแบ่งกลุ่ม
พระพุทธรูปและการก าหนดอายุสมั ย ในปัจจุบันนักวิชาการท่ีท าการศึกษานิยมใช้ค าว่า “ศิลปะ
ล้านนา” ซึ่งมีท่ีมาจากชื่อเรียกอาณาจักรล้านนา ที่มีความหมายครอบคลุมมากกว่าชื่อเรียก “ศิลปะ
เชียงแสน” นอกจากนี้ หลักฐานการขุดค้นทางด้านโบราณคดี ยังไม่พบหลักฐานที่สามารถยืนยันได้ว่า 
เมืองเชียงแสนมีอายุเก่า เกินไปกว่าพุทธศตวรรษท่ี 19 ด้วยเหตุนี้ เชียงแสนจึงน่าจะมีฐานะเป็นเมือง
ลูกหลวงของอาณาจักรล้านนา (ศักดิ์ชัย สายสิงห์, 2556 : 267) 

การศึกษาพระพุทธรูปศิลปะล้านนาได้มีการแบ่งกลุ่ม โดยอาศัยหลักฐานการสร้าง 
ลักษณะ และวิวัฒนาการทางด้านรูปแบบ จากการศึกษาของศักดิ์ชัย  สายสิงห์ ได้แบ่งกลุ่ม
พระพุทธรูปล้านนาโดยการเทียบเคียงกับการแบ่งยุคสมัยทางประวัติศาสตร์ ที่ปรากฏเหตุการณ์ส าคัญ
ที่ส่งผลต่อการเปลี่ยนแปลงทางสังคมวัฒนธรรมเป็นหลัก แนวคิดในการแบ่งกลุ่มได้พิจารณาจาก 
ลักษณะวิวัฒนาการทางด้านรูปแบบ เอกสารที่เกี่ยวข้อง ได้แก่ ต านาน  พงศาวดาร และจารึก โดย
แบ่งกลุ่มพระพุทธรูปในล้านนาตามยุคสมัยทางประวัติศาสตร์ได้เป็น 4 สมัย คือ 

สมัยที่ 1 พระพุทธรูปล้านนาระยะแรก (พุทธศตวรรษที่ 19) 
สมัยที่ 2 พระพุทธรูปแบบเชียงแสนสิงห์หนึ่ง และอิทธิพลศิลปะสุโขทัย (พุทธศตวรรษ

ที่ 20) 
สมัยที่ 3 พระพุทธรูปยุคทองของล้านนา (ต้นถึงกลางพุทธศตวรรษท่ี 21) 
สมัยที่ 4 พระพุทธรูปล้านนาระยะหลัง (ปลายพุทธศตวรรษท่ี 21-23) 



๑๑๗ 
 

พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ศิลปะพ้ืนบ้านล้านนา 
เมื่อพม่าเข้ามาปกครองอาณาจักรล้านนา การสร้างสรรค์งานปฏิมากรรมต่างๆ ก็เสื่อม

ลงอย่างถึงที่สุด พระพุทธรูปศิลปะล้านนาที่ สร้างข้ึนระหว่างพุทธศตวรรษที่ 22-23 นั้นมีอยู่เป็น
จ านวนน้อยมาก ความรุ่งเรืองของศิลปะล้านนาจึงหมดไปราวปลายพุทธศตวรรษท่ี 22-ต้นพุทธ
ศตวรรษท่ี 23 จบจนกระทั่งอาณาจักรล้านนาได้ตกอยู่ภายใต้การปกครองของไทยในฐานะประเทศ
ราช และรวมเป็นส่วนหนึ่งของไทย ตั้งแต่พุทธศตวรร ษท่ี 24 เป็นต้นมา งานศิลปกรรมที่สร้างขึ้นใน
ระยะเวลานี้จึงเป็นคนละฝีมือกับช่างในยุคทองของล้านนา แต่มีลักษณะเป็นรูปแบบงานศิลปะพ้ืนบ้าน  

พระพุทธรูปในล้านที่สร้างด้วยเกสรดอกไม้ หรือมุกเกสร จากการศึกษา พบว่า  
รูปแบบทางศิลปกรรมของพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในจังหวัดเชีย งใหม่ เป็นพระพุทธรูปที่สร้างขึ้น
ในช่วงกลางพุทธศตวรรษท่ี ๒๔ เป็นต้นมา ดินแดนล้านนาอยู่ภายใต้การปกครองของไทย งาน
ศิลปกรรมที่สร้างขึ้นเป็นคนละฝีมือช่างกับในยุคทองของล้านนา  (สมัยพระเจ้าติโลกราช –  พระเมือง
แก้ว พ .ศ. ๑๙๙๘ -  พ.ศ. ๒๐๖๐ ) กลายเป็นเรื่องของศิลปะพ้ืนบ้า น จึงน่าจะเรียกศิลปะยุคนี้ว่า 
ศิลปกรรมสมัยหลังล้านนา หรือ ศิลปะพ้ืนบ้านล้านนา (ศักดิ์ชัย สายสิงห์ , ๒๕๕๔ : ๑๐๐) ซึ่งมีความ
นิยมในการสร้างพระพุทธรูปขนาดเล็กด้วยไม้ แก้ว หินสี และเกสรดอกไม้ผสมยางรักหรือ มุก ทั้งนี้ 
จากการศึกษาพบว่า มีพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ศิลปะพ้ื นบ้านล้านนาปรากฏอยู่ไม่มากนัก เช่น
พระพุทธรูปมุกเกสร วัดหมื่นล้าน พระพุทธรูปมุกเกสร วัดพันเตาพระพุทธรูปมุกดอกไม้ วัดดอกค า 
พระพุทธรูปหลูบเงินมุกดอกไม้ วัดทรายมูลเมือง พระพุทธรูปมุกดอกไม้ วัดกู่เต้า และพระพิมพ์มุก วัด
ผ้าขาว เป็นต้น 

 
 
 
 

  พระพุทธรูปมุก  วัดดอกค า  อ าเภอเมือง     
      จังหวัดเชียงใหม ่พ.ศ.๒๓๙๐  สร้างด้วยเกสรดอกไม้ผสม  
      ยางรักหรือ มุก ลงรักปิดทอง    พร้อมการจารลวดลายที่ 
      ฐาน  มีการเขียนจารึกภาษาเมืองปรากฏที่ฐานด้านล่างสุด 
 
   
    



๑๑๘ 
 

 
 
 

          พระพุทธรูปมุกดอกไม้ วัดดอกค า พ .ศ.๒๓๕๔ 
ศิลปะล้านนาสร้างด้วยการปั้นผงดอกไม้ผสมยางรัก 
ฐานสี่เหลี่ยมจัตุรัส มีค าจารึกอานิสสงค์การสร้าง
พระพุทธรูป ชื่อผู้สร้าง ผิวพระพุทธรูปใช้เทคนิคการลง
รักปิดทองประดับกระจกสี 

 
 
 
 
 
 

 
  

 
 
 

    
            พระพุทธรูปมุก  วัดพันเตา  อ าเภอเมือง  จังหวัด     
    เชียงใหม่ พ.ศ.๒๔๑๐ สร้างด้วยเกสรดอกไม้ผสมยางรัก 
    หรือ มุก ลงรักปิดทอง    พร้อมการจารลวดลายที่ฐานมี 
    การเขียนจารึกภาษาเมืองปรากฏที่ฐานด้านล่างสุด 
 
 
 
 

 
 
 



๑๑๙ 
 

 
 
 พระพุทธรูปมุก  วัดกู่เต้า  อ าเภอเมือง 
     จังหวัดเชียงใหม ่สร้างด้วยเกสรดอกไม้ผสม   ยางรัก   
     หรือ มุก ลงรักปิดทอง พร้อมการจารลวดลายที่ฐาน   
     ฝีมือช่างพ้ืนถิ่น ศิลปะพ้ืนบ้านล้านนา เขียนจารึก 
     ภาษาเมืองที่ฐานพระพุทธรูป 
      
 

      
        
 
 
 
 
 
 
 
       พระพิมพ์มุก วัดผ้าขาว อ าเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่    
          พ.ศ.๒๓๖๔ สร้างด้วยเกสรดอกไม้ผสม ยางรักหรือ มุก ลง  
          รักปิดทอง  ด้วยแนวคิดการสร้างเรื่องของอดีตพระพุทธเจ้า 
          พบการสร้างพระแผงในดินแดนล้านนาจ านวนมาก  
       
 

       
 
 

 
 

 
 



๑๒๐ 
 

พระพุทธรูปศิลปะล้านช้าง 
การสร้างพระพุทธรูปของลาว ซึ่งเป็นดินแดนที่ยอมรับนับถือพระพุทธศาสนามาอย่าง

ยาวนาน ย่อมได้รับอิทธิพลด้านรูปแบบจากดินแดนใกล้เคียง แล้วน ามาผสมผสานกันกับแบบอย่าง
ของท้องถิ่น จนสามารถหล่อหลอมให้มีลักษณะเป็นของตนเอง พระพุทธรูปลาว นิยมสร้างปางต่างๆ 
อาทิ ปางมารวิชัย ปางห้ามญาติ ปางสมาธิ ปางประทับยืน ปางลีลา ปางไสยาสน์ และปางนาคปรก 
ส่วนปางที่ ได้รับความนิยมมากที่สุดได้แก่ ปางมารวิชัย รองลงมาคือ ปางห้าญาติแบบ พระบางเจ้า 
(ไทยเรียกว่า ปางห้ามสมุทร) นอกจากนี้ ตามวัดวาอารามในประเทศไทย โดยเฉพาะที่ตั้งอยู่บริเวณริม
แม่น้ าโขง ทั้งในภาคเหนือและภาคอีสาน ยังพบพระพุทธรูปศิลปะลาวปรากฏอยู่เป็นจ านวนมาก 
ตัวอย่ างเช่น พระพุทธรูปที่พบในองค์พระธาตุพนม ซึ่งปรักหักพังลงมา พระพุทธรูปส่วนใหญ่เป็น
พระพุทธรูปลาวสมัยเวียงจันทน์รุ่นหลัง (สงวน รอดบุญ, 2545 : 167-174) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
พระหลูบ พระพุทธรูปศิลปะล้านช้างขนาดเล็กท่ีสร้างด้วยเกสรดอกไม้หุ้มด้วยแผ่นทองหรือเงิน  



๑๒๑ 
 

พระพุทธรูปที่พบในประเทศลาวสามารถจ าแนกออกเป็น 2 ประเภทที่ส าคัญ คือ 
1. พระพุทธรูปที่อัญเชิญมาจากดินแดนอื่น 
2. พระพุทธรูปที่สร้างขึ้นในประเทศลาว โดยได้รับอิทธิพลมาจากดินแดนอ่ืน  
 พระพุทธรูปในประเทศลาวทั้ง 2 ประเภท มีพุทธลักษณะที่แตกต่างกันตาม

แหล่งที่มาและอิทธิพลทางด้า นรูปแบบ อาทิ พระพุทธรูปอิทธิพลศิลปะสุโขทัย พระพุทธรูปอิทธิพล
ศิลปะล้านนา พระพุทธรูปศิลปะอยุธยา พระพุทธรูปศิลปะล้านช้าง และพระพุทธรูปอิทธิพลศิลปะ
รัตนโกสินทร์  

พระพุทธรูปศิลปะล้านช้างมีแรงบันดาลใจทางศิลปะมาจากพระพุทธรูปจากแหล่ง
ต่างๆ โดยมีศิลปะล้านนาเป็นแหล่งมี บทบาทและความส าคัญมากที่สุด เนื่องจากดินแดนทั้งสองมี
อาณาเขตติดต่อกัน และกษัตริย์มีความสัมพันธ์ทางเครือญาติกัน โดยเฉพาะพระพุทธรูปที่สร้างขึ้นใน
สมัยพระเจ้าไชยเชษฐาธิราช ในรัชสมัยนี้มีการสร้างวัดและพระพุทธรูปที่ส าคัญเป็นจ านวนมาก 
ตัวอย่างเช่น พระเจ้าองค์ตื้อ วั ดพระเจ้าองค์ตื้อมะหาวิหาน (วัดไชยะพูม ) นครเวียงจันทน์ ซึ่งมีพุทธ
ลักษณะแบบศิลปะล้านช้าง มีพระพักตร์ค่อนข้างใหญ่ พระเนตรใหญ่หรี่ลงต่ า พระนาสิกมีขนาดใหญ่
ส่วนยอดตัด พระโอษฐ์กว้าง ริมพระโอษฐ์ค่อนข้างหนา พระวรกายสูง พระหัตถ์ค่อนข้างใหญ่ อันเป็น
รูปแบบเฉพาะของพระพุทธรูปศิลปะล้านช้าง (ศักดิ์ชัย สายสิงห์, 2555 : 166-167) 

อาจกล่าวได้ว่าพระพุทธรูปที่สร้างขึ้นในรัชสมัยพระเจ้าไชยเชษฐาธิราช มีรูปแบบ
เฉพาะอันเกิดจากการผสมผสานกันระหว่างพระพุทธรูปศิลปะล้านนาและล้านช้าง บางส่วนอาจมี
อิทธิพลของพระพุทธรูปศิลปะอยุธยาแทรกอยู่บ้าง โดยมีพุทธลักษณะดังนี้ 

- พระพุทธรูปแสดงปางมารวิชัย ประทับนั่งเหนือฐานหน้ากระดานเกลี้ยง 
- พระพักตร์รูปไข่ มีขนาดเล็กและค่อนข้างยาว 
- ขมวดพระเกศาเป็นเม็ดเล็กมาก 
- พระรัศมีเป็นเปลวมีขนาดใหญ่และสูง 
- พระวรกายเพรียวบาง 
- ชายสังฆาฏิเป็นแผ่น มีทั้งแบบปลายตัดตรงและแยกออกเป็นเขี้ยวตะขาบ 
- นิ้วพระหัตถ์ท้ัง 4 ยาวเสมอกัน (ศักดิ์ชัย สายสิงห์, 2555 : 190) 
 
พระพุทธรูปศิลปะล้านช้างในประเทศไทย 
ในช่วงรัชกาลที่ 1 และรัชกาลที่ 3 แห่งกรุงรัตนโกสินทร์ ได้อัญเชิญพระพุทธรูปศิลปะ

ล้านช้างที่มีความส าคัญจากประเทศลาวมาประดิษฐานในประเทศไทยเป็นจ านวนมาก โดยเฉพาะองค์
ที่มีประวัติความเป็นมา หรือต านานอันศักดิ์สิทธิ์เป็นที่เคารพศรัทธาของประชาชน บางองค์ได้อัญเชิญ
มาประดิษฐานที่วัดปทุมวนาราม และวัดหงส์รัตนารามในกรุงเทพฯ เช่น พระบาง พระใส พระเสริม 



๑๒๒ 
 

พระแสน เป็นต้น และพระอรุณ ได้มาประดิษฐานที่วัดอรุณรา ชวราราม นอกจากนี้ยังพบว่ามี
พระพุทธรูปศิลปะล้านช้างบางส่วนประดิษฐานอยู่ตามหัวเมืองริมฝั่งแม่น้ าโขง ได้แก่ หนองคาย 
นครพนม  

 

 
 

 พระใส ประดิษฐานอยู่ในพระอุโบสถวัดปทุมวนาราม กรุงเทพฯ 
 
สาเหตุของการอัญเชิญพระพุทธรูปจากลาว ซึ่งมีฐานะเป็นประเทศราชของไทย ใน

สมัยรัชกาลที่ 1 และรัชกาลที่ 3 นั้น น่าจะเป็นเหตุผลทางการเมืองการปกครอง กล่าวคือ การแสดง
สัญลักษณ์เรื่องอ านาจที่เหนือดินแดน รวมทั้งมีการเกณฑ์ผู้คนในดินแดนนั้นมาด้วย ด้วยเหตุนี้การ
อัญเชิญพระพุทธรูปศักดิ์สิทธิ์มาประดิษฐาน จึงเป็นการสร้างขวัญและก าลังใจให้เป็นศูนย์ร่วม แห่ง
ความศรัทธาของประชาชนที่ถูกเกณฑ์มานั่นเอง ยกตัวอย่างเช่น พระใส (สายน์) ที่ประดิษฐานอยู่ใน
พระอุโบสถวัดปทุมวนาราม กรุงเทพฯ ซึ่งมีรูปแบบทางศิลปกรรมใกล้เคียงกับพระพุทธรูปศิลปะ



๑๒๓ 
 

ล้านนา พุทธลักษณะที่มีลักษณะเด่น คือ พระพักตร์เล็ก พระขนงโก่ง พระนาสิกเล็กและโด่ง แย้มพระ
โอษฐ์แบบพระพุทธรูปล้านช้าง พระโอษฐ์ด้านบนหนา นิ้วพระหัตถ์ค่อนข้างใหญ่ ปลายนิ้วทั้ง 4 ยาว
เสมอกัน สันนิษฐานว่าน่าจะสร้างขึ้นในช่วงรัชสมัยพระเจ้าไชยเชษฐาธิราช เจ้า นอกจากนี้ พระแสน 
วัดหงส์รัตนาราม ซึ่งมีพุทธลักษณะแบบศิลปะล้านช้างในช่วงปลายพุทธศตวรรษที่ 22 – ต้นพุทธ
ศตวรรษท่ี 23 มีพระโอษฐ์ยิ้มแบบล้านช้าง คือ การแย้มพระโอษฐ์ปลายทั้ง 2 ข้างตวัดขึ้น ขอบพระ
โอษฐ์ด้านบนหนา นิ้วพระหัตถ์ใหญ่ และปลายนิ้วพระหัตถ์ยาวเสมอกัน (ศักดิ์ชัย สายสิงห์ , 2555 : 
203-20๕) 
 

 
 

พระพุทธรูปศิลปะล้านช้างหุ้มด้วยแผ่นทองและแผ่นเงิน ขุดพบที่จังหวัดหนองคาย 



๑๒๔ 
 

แนวความคิด (Concept) การสร้างสรรค์พระพุทธปฏิมา เกสรดอกไม้  ปางมารวิชัย โดย
ได้รับอิทธิจากรูปแบบพุทธศิลป์ล้านนาและล้านช้าง  ผสานแนวคิดเรื่องสัญลักษณ์พระฉัพพรรณรังสี 
ฉัพพรรณรังสี หมายถึง รัศมี  ๖ ประการ ซึ่งเปล่งออกจากพระวรกายขององค์พระสัมมาสั มพุทธเจ้า 
(พระธรรมปิฎก , ๒๕๔๓ : ๕๓) คือ สีเขียว สีเหลือง สีแดง สีขาว สีส้ม และสีเลื่อมพราย พระ
ฉัพพรรณรังสี มีเนื้อหาปรากฏในพุทธประวัติ ครั้งเมื่อสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ตรัสรู้แล้ว 
พระองค์ทรงประทับเสวยวิมุติสุขอยู่ใต้ร่มพระศรีมหาโพธิ์นั้น เป็นเวลา ๗ วัน และเสด็จไปเสวยวิมุติ
สุขในสถานที่ต่างๆ  ในบริเวณนั้นอีก ๖ แห่ง ส่วนช่วงเวลาที่เกิดฉัพพรรณรังสี เป็นสถานที่ ๔ ซึ่งอยู่
ทางด้านทิศตะวันตกเฉียงเหนือ ของต้นพระศรีมหาโพธิ์ โดยมีเทวดามาเนรมิตเรือนแก้วถวายให้เป็นที่
ประทับ เรียกว่า รัตนฆรเจดีย์ ในสถานที่นั้นพระพุทธอ งค์ทรงพิจารณาพระอภิธรรมปิฎกอยู่เป็นเวลา 
๗ วัน แสงรัศมีท้ัง ๖ ประการนี้ พวยพุ่งแผ่ซ่านออกมาจากพระวรกายพร้อมกัน แรงบัลดาลใจดังกล่าว
ได้น ามาสู่การสร้างสรรค์พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ที่มีพระ ฉัพพรรณรังสี โดยก าหนดสัญลักษณ์ด้วย
กระจกสี  และเริ่มกระบวนการสร้างสรรค์โดยการ การรวบรวมดอกไม้ที่พุทธศาสนิกชนน ามา
สักการบูชาพระพุทธรูป ซึ่งเป็นคติความเชื่อที่สะท้อนพลังความศรัทธาของชาวพุทธที่มีมาแต่สมัย
พุทธกาล ตลอดจนยังเป็นการสืบทอดประเพณีการสร้างและการสักการบูชาพระพุทธรูป ด้วยวัสดุที่มี
คุณค่าและความหมาย อันเป็นสัญลักษณ์ของการมีส่วนร่วม ของประชาชนในท้องถิ่น โดยประยุกต์ใช้
กรรมวิธีการสร้างพระพุทธเกสรดอกไม้ศิลปะพ้ืนบ้าน ผสมผสานกับกระบวนการสร้างสรรค์งาน
ประติมากรรมสมัยใหม่ ให้เป็นสื่อสร้างส านึกและความศรัทธาในการสืบทอดประเพณีการสร้าง
พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ ตลอดจนเพื่อการสืบสานจรรโลงพระพุทธศาสนาให้ยืนนานสืบไป 

 
การออกแบบร่าง (sketch design) เป็นกระบวนการสังเคราะห์  (Synthetic) หมายถึง 

กระบวนการสร้างจินตภาพ (Imagination) ให้มีลักษณะเป็นโครงสร้างของรูปทรง โดยสัญลักษณ์ที่
สอดคล้องกับจุดมุ่งหมายหรือแนวความคิดจะปรากฏขึ้นรางๆ จนเกิดเป็นรูปที่สัมผัสได้ด้วยการ เห็น 
หรือรูปในธรรมารมณ์ 
 ๑.  การสร้างภาพร่าง (sketch drawings) เป็นการสร้างภาพร่างพระพุทธปฏิมา
ด้วยวิธีการวาดเส้น ด้วยดินสอลงบนกระดาษ ซึ่งเป็นขั้นตอนแรกที่มีความส าคัญ มากที่สุด ในการ
ถ่ายทอดจินตภาพอันมีลักษณะเป็นนามธรรมให้เกิดเป็นรูปทรงอันมีลักษณะเป็น รูปธรรม เป็นขั้นตอน
การออกแบบรูปทรงขององค์พระพุทธรูป และก าหนดส่วนประกอบต่างๆ ที่เป็นรายละเอียด ด้วยภาพ
ลายเส้น หรือภาพร่างแบบ ๒ มิต ิแล้วคัดเลือกแบบเพื่อน ามาเป็นต้นแบบ  
 ๒.  การการพัฒนาแบบ (design development) เป็นขั้นตอนการพัฒนารูปแบบ
พระพุทธรูป ที่เป็นภาพร่าง เพ่ือให้แบบที่เหมาะสมมากที่สุด  โดยการวิเคราะห์เปรียบเทียบรูปทรงอัน
เกิดจากการร่างภาพลายเส้น ซึ่งมีจ านวนหลายภาพ น ามาคัดเลือกให้เหลือแบบเดียว เพ่ือน าไปเป็น
แนวทางในการปั้นเป็นรูปทรงพระพุทธรูปต่อไป 



๑๒๕ 
 

           
 

       
 
การสร้างภาพร่าง (sketch drawings)   ภาพร่างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ 

 



๑๒๖ 
 

 
 

การการพัฒนาแบบ (design development)  ภาพร่างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ 
 

ขั้นตอน การสร้างภาพร่างพระพุทธรูป  เป็นการสังเคราะห์องค์ความรู้ที่ได้รับจากการ
ศึกษาวิจัย ถ่ายทอดเป็นภาพลายเส้นดินสอลงบนกระดาษ ต่อจากนั้นผู้ศึกษาจึงน าภาพร่างทั้งหมดมา
ท าการคัดเลือก อีกครั้ง เพ่ือน ามาพัฒนาเป็นต้นแบบพระพุทธรูป เกสรดอกไม้  ส่วนแนวทางในการ
คัดเลือกภาพร่างนั้น จะต้องพิจารณาจากรูปแบบพระพุทธรูปชิ้น ที่สามารถถ่ายทอดแนวความคิด ใน
การสร้างสรรค์ (Concept) โดยเฉพาะความหมายเชิงสัญลักษณ์พระฉัพพรรณรังสี ได้อย่างชัดเจนมาก
ที่สุด ตลอดจนจะต้องเป็นแบบที่เกิดจากการ ผสมผสาน พุทธลักษณะของ พระพุทธรูปเกสรดอกไม้



๑๒๗ 
 

ศิลปะล้านนาและศิลปะล้านช้างเข้าด้วยกัน แสดงออกด้วย รูปทรง ที่เรียบง่าย ซื่อ บริสุทธิ์ และ
ตรงไปตรงมา ซึ่งเป็นลักษณะเฉพาะที่ปรากฏอยู่ในงานศิลปะพ้ืนถิ่น  

นอกจากนี้ การประสานกันของปริมาตร รูปทร งในส่วนรายละเอียด เป็นความรู้สึก
ของความเคลื่อนไหวที่เป็นระเบียบ มีความกลมกลืนที่เป็นความงามอันเรียบง่าย เป็นสะท้อนถึงความ
สงบระงับทางจิต เส้นรูปนอกองค์พระพุทธรูปรวมกับฐาน ท าให้เกิดรูปทรงสามเหลี่ยมทรงสูงยอด
แหลมที่ให้ความรู้สึกสง่า คงทน และมีก าลัง (ชลูด นิ่มเ สมอ, 2554 : 329) ส่วนฐานขององค์
พระพุทธรูปได้ก าหนดให้มีพื้นที่ ว่างโดยรอบฐาน  ทั้งนี้ก็เพ่ือการติดกระจกสีรูปทรงกลมขนาดเล็ก ให้
เต็มพ้ืนที่  เมื่อแสงสว่างตกกระทบ ลงบนกระจกสี จะเกิดการสะท้อนแสงออกไปโดยรอบ เป็นการ สื่อ
ความหมายของพระฉัพพรรณรังสี  ที่แสดงออกผ่านรูปทรง แบบ 3 มิติ ซึ่งจะต้องมีการพัฒนารูปทรง 
สัดส่วน และองค์ประกอบที่เป็นรายละเอียดอีกครั้ง เพื่อให้ได้แบบที่มีความสมบูรณ์มากที่สุด ส าหรับ
ท าการปั้นขึ้นรูปเป็นรูปทรงองค์พระพุทธปฏิมาต่อไป 

ส่วนการก าหนดพุทธลั กษณะของพระพุทธรูปเกสรดอกไม้นั้น ผู้วิจัยได้พิจารณา
คัดเลือกจาก ภาพร่างพระพุทธรูปจ านวนหลายรูปแบบด้วยกัน อาทิ พระพุทธรูปปางสมาธิ ปางมาร
วิชัย และปางทรงเครื่อง หรือปางโปรดพญาชมพูบดี ทั้งนี้ การคัดเลือก รูปแบบได้ ใช้ข้อมูลจาก
การศึกษาพุทธลักษณะพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ศิลปะล้านนาและล้านช้างที่ปรากฏอยู่ในชุมชนท้องถิ่น
เป็นหลัก  จากการ ศึกษาพบว่า พระพุทธรูป เกสรดอกไม้ที่พบในจังหวัดเชียงใหม่ ส่วนมาก  มีพุทธ
ลักษณะแบบ ปางมารวิชัย นั่งขัดสมาธิ ราบ  อยู่บนฐานสูง บริเวณฐานนิยมปั้น หรือแกะสลัก เป็น
ลวดลายต่างๆ บางองค์ตกแต่งด้วยการลงรักปิดทองประดับด้วยกระจกสี  รวมทั้งยังพบการจารึกบอก
เวลาสร้าง ชื่ อผู้สร้าง  วัสดุที่ใช้สร้าง วัตถุประสงค์ที่สร้างพระพุทธรูป และค าปรารถนา ด้วยเหตุนี้ 
ผู้วิจัยจึงได้ ตัดสินใจ เลือกพุทธลักษณะเป็นพระพุทธรูปปางมารวิชัย นั่งขัดสมาธิราบ  น ามาเป็นต้อน
แบบในการปั้นขึ้นรูป  เพ่ือเป็นการอนุรักษ์และสืบสานคติความเชื่อดังเดิมของท้องถิ่น โดยก าหนดให้
องค์พระพุทธรูปมีขนาดหน้าตักกว้าง  2.9 นิ้ว มีความสูง (รวมฐาน) 6.9 นิ้ว มีพุทธลักษณะเป็นแบบ
ศิลปะพ้ืนบ้าน ที่แสดงออกด้วยรูปทรงที่เรียบง่าย โดยได้รับอิทธิพลจากการ การผสมผสานกันของ
ศิลปะพ้ืนถิ่นของล้านนาและล้านช้าง 

 
การประกอบสร้าง (design construction) การสร้างสร รค์พระพุทธ รูปเกสร

ดอกไม้ เป็นการสังเคราะห์องค์ความรู้ที่ได้รับจากการศึกษา  น ามาเป็นแรงบันดาลใจและแนวทางใน
การสร้างผลงานซึ่งแสดงออกถึง ความเลื่อมใสศรัทธาต่อพระพุทธศาสนา  การสร้างสรรค์พระพุทธ รูป
เกสรดอกไม้ ในครั้งนี้ นับเป็นการสังเคราะห์ความรู้จ ากการศึกษาวิจัย เพื่ อสร้างสรรค์ และอนุรักษ์สืบ
ทอดองค์ความรู้จากภูมิปัญญาท้องถิ่นโดยมีขั้นตอนปฏิบั ติการอย่างเป็นระบบ  เพ่ือให้เกิดพระพุทธ
ปฏิมาร่วมสมัย ที่ มีลักษณะเป็นต้นแบบใหม่ รวมถึงเทคนิคและวิธีการสร้างโดยน าความรู้จากอดีตมา



๑๒๘ 
 

ผสมผสานกับความรู้ในปัจจุบัน เพ่ือให้เกิดผลงานสร้างสร รค์ที่มีคุณค่า แสดงความศรัทธาและความ
งามด้วยรูปทรงที่สร้างขึ้นด้วยการสังเคราะห์ความรู้จากการศึกษาวิจัย  

 

 การสร้างสรรค์ผลงานจริง  การสร้างสรรค์พระพุทธ รูปเกสรดอกไม้  นับเป็นการ
สังเคราะห์ความรู้จากการศึกษาวิจัย เพื่อสร้างสรรค์ และสืบทอดองค์ความรู้จากภูมิปัญญาท้องถิ่นโดย
มีข้ันตอนปฏิบัติการอย่างเป็นระบบแบ่งออกเป็น ๖ ขั้นตอน เพ่ือให้เกิดพระพุทธ รูปเกสรดอกไม้ที่เป็น
ต้นแบบใหม่ รวมถึงเทคนิคและวิธีการสร้างโดยน าความรู้จากอดีตมาผสมผสานกับความรู้ในปัจจุบัน 
เพ่ือให้เกิดผลงานสร้างสรรค์ที่มีคุณค่า แสดงความศรัทธาและความงามด้วย รูปทรงที่สร้างข้ึนด้วยการ
สังเคราะห์ความรู้จากการศึกษาวิจัย 

ขั้นตอนการสร้างสรรค์พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ ประกอบด้วย ๗ ขั้นตอน ดังนี้ 
 การเตรียมวัสดุ อุปกรณ์ 
 การผสมมวลสาร 
 การปั้นขึ้นรูปทรง 
 การปั้นเน้นปริมาตรของรูปทรง 
 การแต่งผิวให้เรียบ 
 การปั้นส่วนรายละเอียด 
 

การเตรียมวัสดุ อุปกรณ์ การสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ 
วัสดุที่ใช้ในการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ มีที่มาจากคติความเชื่อและประเพณีการ

สักการะพระพุทธเจ้าด้วยดอกไม้ ซึ่งสะท้อนถึงวัฒนธรรมวิธีคิดในการก าหนดคุณค่าความหมายให้กับ
วัสดุอันเป็นสื่อสัญลักษณ์ของความศรัทธา  ตามคติความเชื่อของชาวพุทธ ที่สืบทอดมาแต่เม่ือครั้งสมัย
พุทธกาล ทั้งนี้ การได้มาและการรวบรวมวัสดุอันเป็นมวลสาร ส าคัญที่ใช้ในการสร้างพระพุทธรูป ยังมี
นัยส าคัญท่ีแสดงถึงการรวมพลังความศรัทธาของประชาชนทุกคน สื่อความหมายเชิงสัญลักษณ์ผ่าน
ทางวัสดุมวลสารที่มีความศักดิ์ สิทธิ์ โดยไม่แบ่งแยกชนชั้นวรรณะหรือความแตกต่างหลากหลายของ
ผู้คนในสังคม อันเป็นวัฒนธรรมวิธีคิดและภูมิปัญญาอันลุ่มลึกของชาวพุทธที่มีมาแต่ในอดีต กล่าวคือ 
ในกระบวนการสร้างพระพุทธ รูปเกสรดอกไม้ในครั้งนี้  ได้ท าการรวบรวมเกสรดอกไม้ (เกสรดอกบัว ) 
และดอกไม้ทุกชนิดที่พุทธศาสนิกชนน ามาสักการบูชาพระพุทธรูปที่วัด มาตากแดดจนแห้งสนิท แล้ว
บดละเอียดจนเป็นผง น ามา ผสมกับยางรักและปูนขาว ซึ่ง เป็นวัสดุหลักที่ประกอบขึ้นเป็นรูปทรง
พระพุทธรูป ผิวด้านอกลงรักปิดทองค าเปลว ฐานพระประดับด้วยกระจกสี ทั้งนี้ การสร้างพระพุทธรูป
นอกจากจะเป็นพุทธบู ชาและสืบพระศาสนาแล้ว ในปัจจุบันยังมีผู้นิยมสร้างพระพุทธรูปเพื่อเป็นการ
บ าเพ็ญกุศลสืบอายุด้วย ดังปรากฏเนื้อหาในต าราสร้างพระพุทธรูป ในล้านนา  กล่าวว่า  เจ้าของหรือ
ศรัทธาผู้สร้างพระพุทธรูปถวายแก่พระศาสนาจะได้เสวยสุขท้ังในเมืองคนและเมืองฟ้าตามระยะเวลา
ต่างๆ  กันขึ้นอยู่กับลักษณะแห่งการก่อสร้างและวัสดุที่ใช้สร้าง โดยเฉพาะพระพุทธรูปที่สร้างจากผง
ดอกไม้ผสมน้ ารักจะมีอานิสงส์ได้เสวยสุขเป็นระยะเวลานานถึง ๑๐๐ กัป   



๑๒๙ 
 

วัสดุที่ใช้ในการปั้นพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ 
 

 
ดอกไม้ที่ชาวพุทธใช้ในการ สักการบูชา
พระท่ีวัด  น ามาตากแดดให้แห้งสนิท  
ส่วนชนิดของดอกไม้นั้น ขึ้นอยู่กับ
สภาพแวดล้อม ทางธรรมชาติ และคติ
ความเชื่อในท้องถิ่นนั้นๆ เป็นส าคัญ 
ปัจจุบันชาวพุทธในจังหวัดเชียงใหม่ 
นิยมสักการบูชาพระด้วยดอกไม้ชนิด
ต่างๆ ที่มีสีขาวและมีกลิ่นหอม เพราะ
เชื่อว่าเป็นสีที่แสดงถึงความบริสุทธิ์ 
เช่น ดอกบัว ดอกมะลิ ด อกเกตะหวา 
หรือดอกพุด และดอกสารภี เป็นต้น 
 
 

 
 
 
 
 
 

การเก็บรวบรวมเกสรดอกไม้และดอกไม้ใน
กระบวนการสร้างสรรค์พระพุทธรูปครั้งนี้ 
พบว่า ปัจจุบันชาวพุทธในประเทศไทย มี
ความนิยมสักการบูชาพระด้วยดอกบัว และ
ดอกมะลิมากท่ีสุด ดังนั้น ผู้วิจัยจึงเลือก
ดอกไม้ทั้งสองชนิดนี้ น าม าเป็นมวลสาร
หลักในการสร้างสรรค์ โดยดอกบัวจะใช้
เฉพาะส่วนที่เป็นเกสรเท่านั้น ส่วนดอกมะลิ
จะใช้ส่วนที่เป็นเกสรและกลีบดอก น ามา
ตากแดดจนแห้งสนิท แล้วบดให้เป็นผงที่มี
ความละเอียดมากที่สุดดอก                                                                                                                                               
 

 
 



๑๓๐ 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
น าดอกไม้แห้งทุกชนิดมาต าด้วยครก หรือบดด้วยเครื่อง
บดจนเป็นผงที่มีความละเอียด เหมาะสมที่จะน ามาใช้ปั้น
เป็นพระพุทธรูปในขั้นตอนต่อไป  
 
 

 
 
 

 
 
ดอกไม้ที่พุทธศาสนิกชนน ามาสักการบูชาพระท่ีใช้เป็นส่วนผสมในการสร้างพระพุทธรูป ได้แก่ 
เกสรดอกบัว ดอกมะลิ และดอกสารภี น ามาตากแดดให้แห้งสนิทแล้วบดให้เป็นผงมวลสาร 



๑๓๑ 
 

ยางรัก 
ยางรัก หรือชื่อสามัญว่า LACQUER VARNISH เป็นน้ ายางที่ได้จากต้นไม้ยืนต้นขนาด

กลาง ได้จากการเจาะหรือกรีดจากต้นรัก ยางรักท่ีได้จากต้นให ม่ๆจะมีสีหม่นหากท้ิงไว้จะเปลี่ยนสี
กลายเป็นสีเทาและสีด า มีคุณสมบัติพิเศษคือสามารถรักษาผิวให้คงทน (กรมศิลปากร , ๒๕๕๑ : ๓๔) 

ทารองพ้ืนจะสามารถกันน้ าได้ เช่น  ทาลงผ้าสามารถกันน้ าซึม  ยางรักเมื่อทาหรือเช็ดเพื่อปิด
ทองค าเปลวก็จะท าให้ทองค าเปลวติดทนนานแข็งแรงและมีสีที่สุกสว่าง 

การสร้างสรรค์ศิลปะไทยนิยมน ายางรักมาใช้เป็นวัสดุส าคัญในการสร้างผลงานมายาวนาน 
ตั้งแต่อดีตจนกระท่ังปัจจุบัน  เนื่องจาก ยางรักเป็นวัสดุที่ได้มาจากธรรมชาติ มีคุณลักษณะพิเศษคือ
ความเหนียว สามารถเกาะจับติดวัสดุที่ต้องการทา หรือเคลือบผิวสิ่งต่างๆได้เป็นอย่างดี และเมื่อทาท้ิง
ไว้จะมีสภาพมันสามารถเคลือบรักษาสิ่งที่ทาให้มีความแข็งแรงทนทาน  อีกท้ัง ยังทนต่อความร้อน 
ความชื้น กรด หรือด่างอ่อนๆ ยางรักเป็นวัสดุที่เป็นสีในตัวเองและประสานวัสดุอื่น  โดยเฉพาะใน
กระบวน การสร้างพระพุทธรูปเพื่อสืบทอดพระพุทธศาสนา นายช่างโบราณได้ เลือกใช้ยางรักเป็น
องค์ประกอบส าคัญส าหรับการสร้างสรรค์ โดยน ายางรักผสมกับสมุกเพ่ือใช้ทาลงพื้นงานป ฏิมากรรม 
เช่น การทารักสมุกลงพ้ืนพระพุทธรูป ปูนปั้น พระพุทธรูปไม้ และพระพุทธรูปหล่อด้วยโลหะ ก่อนปิด
ทองค าเปลว การใช้รักน้ าเกลี้ยงรองพ้ืนงานปูนปั้น งานแกะสลักไม้ เป็นต้น  
 
 
 
 
 
 



๑๓๒ 
 

   ยางรัก (รักนาง หรือ รักใส) 
 
 
 

   น้ ามันตั่งอ๊ิว 
 
 
 



๑๓๓ 
 

   เครื่องมือปั้น 
 
การเตรียมเครื่องมือและวัสดุอุปกรณ์การปั้นขึ้นรูป ได้แก่ เครื่องมือปั้น  (ไม้ปั้น) ขนาดต่างๆ เครื่องมือ
งานช่างส าหรับงานประติมากรรม แป้นไม้ และโต๊ะหมุนส าหรับงานประติมากรรม  
 
 

  ทองค าเปลว 
 
การเตรียมเครื่องมือและวัสดุอุปกรณ์เพ่ือการลงรักปิดทอง  ได้แก่ ทองค าเปลว 100% (ทองคัดขนาด
ใหญ่พิเศษ) ยางรักส าหรับปิดทอง (รักนาง) แปรงหรือพู่กัน  
 



๑๓๔ 
 

การผสมมวลสาร 
 
 
 
 
 
น าส่วนผสมใส่ลงในภาชนะเซรามิค    
ที่เตรียมไว้ โดยมีอัตราส่วนดังนี้ 
 - ผงดอกไมบ้ดละเอียด      3  ส่วน 
 - ปูนขาว                       ๓ ส่วน 
 - ยางรัก (รักนางหรือรักใส) 3 ส่วน 
 - น้ ามันตั่งอ๊ิว                  1 ส่วน 

 
 
 
 
 
 
 
 
คลุกเคล้าส่วนผสมของมวลสาร
ทั้งหมดให้รวมเข้าเป็นเนื้อเดียวกัน 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
น ามาใส่ครกแล้วต าให้เนื้อมวลมี
ความเหนียวแน่น เหมาะสมที่จะ
น ามาใช้ปั้นขึ้นรูป 
 

 



๑๓๕ 
 

การปั้นขึ้นรูป 
 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
การปั้นขึ้นรูปด้วยผงดอกไม้ ผสมปูนขาว รักใส 
และน้ ามันตั่งอ๊ิว เริ่มต้นปั้นส่วนโครงสร้างจาก
ฐานล่างขึ้นด้านบน และจากแกนในของรูปทรง 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
การข้ึนรูปส่วนฐาน จะต้องค่อยๆพอกมวลสารที
ละน้อยให้ยึดเกาะกับไม้สักท่ีใช้ท าเป็นแกน 



๑๓๖ 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ใช้นิ้วค่อยๆกดไปตามเนื้อมวลสารพระพุทธรูปให้
แน่นเป็นเนื้อเดียวกัน และไม่มีโพรงอากาศอยู่
ด้านในรูปทรง เพ่ือเพ่ิมความมั่นคงแข็งแรงพร้อม
กับการก าหนดต าแหน่งต่างๆ ของรูปทรงโดย
ส่วนรวม 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
การปั้นขึ้นรูปโครงสร้างหลักของรูปทรง
พระพุทธรูป เช่น พระเศียร พระพักตร์ พระ
วรกาย และส่วนฐานพระ เป็นต้น  

 



๑๓๗ 
 

การปั้นเน้นปริมาตรของรูปทรง 
 
    
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
การปั้นองค์ประกอบส่วนต่างๆ ของรูปทรง
พระพุทธรูปโดยเพ่ิมเนื้อมวลสาร เน้นให้เกิด
ปริมาตร(Volume)  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
การปั้นเพ่ิมเนื้อมวลสาร สร้างความสมมาตร 
(Symmetry) ระหว่างรูปทรงทั้งซีกซ้ายและซีก
ขวาขององค์พระพุทธรูป 

   



๑๓๘ 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
การปั้นรูปทรงโครงสร้างหลักของรูปทรงพระพุทธรูป 
เช่น พระเศียร พระรัศมี พระพักตร์ พระวรกาย พระ
หัตถ์ พระบาท และส่วนฐานพระ เป็นต้น  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
การใช้นิ้วมือกดไล่ไปตามส่วนต่างๆของรูปทรง เพ่ือให้
มวลสารเกาะติดแน่นเป็นเนื้อเดียวกันตลอดท้ังหมดและ
ปรับแต่งองค์ประกอบอื่นๆให้ได้สัดส่วน 
ที่ต้องการไปพร้อมกัน 
 

 



๑๓๙ 
 

การแต่งผิวให้เรียบ 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ใช้ไมป้ั้นกับเกรียงเหล็ก ปั้นเน้นปริมาตรของรูปทรง
ด้วยการแต่งผิวองค์พระพุทธรูปให้เรียบตึง  
    
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
การปั้นเก็บรายละเอียดองค์พระพุทธรูปให้เสร็จ
สมบูรณ์ เพ่ือน าไปลงรักปิดทองในข้ันตอนต่อไป 

   



๑๔๐ 
 

การปั้นส่วนรายละเอียด 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ปรับแต่งรายละเอียดส่วนต่างๆ ด้วยเครื่องมือปั้น 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ปรับแต่งรายละเอียดบริเวณพระวรกายทั้งด้านหน้า
และด้านหลัง เช่น นิ้วพระหัตถ์ สบง จีวร และ
สังฆาฏิ เป็นต้น 



๑๔๑ 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ตรวจสอบความถูกต้องของสัดส่วนและ
รายละเอียดขององค์ประกอบส่วนต่างๆ บริเวณ
พระพักตร์ขององค์พระ เช่น พระเนตร พระ
นาสิก พระโอษฐ์ พระกรรณ พระศอ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
เมื่อปั้นรายละเอียดส่วนต่างๆ เสร็จเรียบร้อย
แล้ว ปล่อยทิ้งไว้ในบริเวณท่ีมีอากาศถ่ายเทได้
สะดวก ให้เนื้อมวลสารแห้งสนิท โดยใช้เวลา
ประมาณ 5- 7 วัน  



๑๔๒ 
 

   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
องค์พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ที่แห้งสนิท 
พร้อมที่จะน าไปลงรักปิดทองต่อไป 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
องค์พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ที่แห้งสนิท 
พร้อมที่จะน าไปลงรักปิดทองต่อไป 
 

 



๑๔๓ 
 

    การเก็บรายละเอียด  
การเก็บรายละเอียด ผลงานสร้างสรรค์ศิลปกรรม พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ เป็น

ขั้นตอนการแต่งผิวองค์พระพุทธรูปด้วยการลงรักปิดทอง และการประดับกระจกบริเวณฐานพระ ซึ่งมี
กระบวนการ ดังนี้ 

การทารักสมุก 
การอบความชื้น 
การเช็ดรัก 
การปิดทอง 
การประดับกระจก 

 
การทารักสมุก 
 

 
 



๑๔๔ 
 

  การทารกัสมุกบริเวณผิวนอกองค์พระพุทธรูป 
 

  การทารักสมุกบริเวณผิวนอกองค์พระพุทธรูป 



๑๔๕ 
 

  การทารักสมุกบริเวณฐานพระพุทธรูป 
 

  การทารกัสมุกบริเวณฐานพระพุทธรูป 
 
 



๑๔๖ 
 

การบ่มรักด้วยความชื้น 
 
   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ที่ทารักสมุกทั่วทั้งองค ์
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
การท าตู้ส าหรับบ่มรักสมุกให้แห้งด้วยความชื้น 
 



๑๔๗ 
 

   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ใช้ผ้าที่อุ้มน้ าได้ดีและมีความหนาพอสมควร ชุบ
น้ าให้เปียกหมาดๆ น ามา คลุม ตู้บ่มรักสมุกให้
มิดชิดทุกด้าน 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ใช้น้ าสะอาดฉีดใส่ผ้าคลุมให้มีความชื้น
ตลอดเวลา ติดต่อกันประมาณ 2-3 สัปดาห์
ทั้งนี้ ระยะเวลาในการบ่มความชื้นเพ่ือให้รักสมุก
แห้งไม่แน่นอน ขึ้นอยู่กับระดับความชื้นใน
อากาศเป็นส าคัญ ประมาณ 2-3 สัปดาห์  

 
 



๑๔๘ 
 

การเช็ดรัก 
การเตรียมพ้ืนรักก่อนการปิดทองพระพุทธรูปเกสรดอกไม้มีขั้นตอน ดังนี้ 
๑)  เตรียมวัสดุอุปกรณ์ ได้แก่ ยางรัก บริสุทธิ์ ๑๐๐ % สมุก(ดินสอพอง ) แปรงทารัก ผ้า

เช็ดยางรัก ผ้ากรองยางรัก และกระดาษทรายเบอร์ละเอียด 
๒) การทารักดิบ รักดิบได้จากยางของต้นรักน ามากรองสิ่งสกปรกออก แล้วใช้แปรงทายาง

รักบางๆให้ทั่วทั้งองค์  เพ่ือให้เนื้อรักซึมลงใน เนื้อผงเกสรดอกไม้ และจะเป็นตัวประสานระหว่างเนื้อ
เกสรดอกไม้กับรักสมุก ทิ้งไว้ให้แห้งประมาณหนึ่งสัปดาห์ 

๓) การทารักสมุก โดยน ารักดิบมาผสมกับสมุกประเภทผงถ่านใบตองแห้ง เพื่อสร้างเนื้อ
รักที่แน่นมากข้ึน น ามาทาบนพ้ืนรักดิบที่ทาไว้ในครั้งแรก ทาทิ้งไว้ให้แห้งสนิทโดย ประมาณ ๑ อาทิตย์ 
เมื่อแห้งแล้วจึงขัดออกด้วยกระดาษทรายเบอร์ละเอียดให้เรียบเสมอกัน เพ่ือเตรียมเช็ดรักต่อไป  

๔) การเช็ดรัก หรือเรียกว่า “รักเช็ด ” นับเป็นขั้นตอนที่ส าคัญในการปิดทองค าเปลว 
เพ่ือให้ทองค าเปลวติดแน่น มีความทนทาน  อีกท้ังยังช่วยให้ทองค าเปลวมีสีที่สุก สว่าง โดยการลงยาง
รักบริสุทธิ์ ด้วยการ ทายางรักบางๆให้ทั่วทั้งองค์ แล้ว ใช้ผ้าแห้งเช็ดหรือขัดออกให้ มากที่สุด โดยเหลือ
ยางรักเป็นฟิล์มบางๆเท่านั้น จึงจะสามารถปิดทองค าเปลวได้ (ภาพที่ ๕.๑๕๘ – ภาพที่ ๕.๑๖๔) 

สมุก เป็นวัสดุที่มีลักษณะเป็นผงหรือป่นเป็นฝุ่น มีบทบาทส าคั ญส าหรับงานเครื่องรัก  
สมุกท่ีใช้ในงานเครื่องรักแบบไทยประเพณีตามอย่างวิธีโบราณมี ๒ ประเภท (งานช่างศิลป์ไทย : ปูน
ปั้น เครื่องถมและลงยา เครื่องรัก ประดับมุก ประดับกระจก, ๒๕๕๕ : ๑๑๓) คือ 

สมุกอ่อน ได้แก่  ดินสอพอง ผงดินเหนียว เลือดหมูก้อน อย่างใดอย่างหนึ่งผสมกับ รักน้ า
เกลี้ยง ตีให้เป็นเนื้อเดียวกัน ใช้ทาบางๆ รองพ้ืนบริเวณท่ีต้องการ 

สมุกแข็ง ได้แก่ ผงถ่านใบตองแห้ง ผงถ่านหญ้าคา ผงปูนขาว อย่างใดหนึ่งผสมกับรักน้ า
เกลี้ยง ตีให้เป็นเนื้อเดียวกัน ใช้ทารองพ้ืนบริเวณท่ีต้องการให้พื้นหนาและแข็งแรงมาก 

(๑)  เตรียมวัสดุอุปกรณ์ใ นการลงยางรักพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ ได้แก่ ยางรักบริสุทธิ์ 
๑๐๐ % สมุก (ดินสอพอง) แปรงทารัก ผ้าเช็ดยางรัก ถุงมือยาง 

(๒) เตรียมเคี่ยวยางรักดิบแล้วน าไปกรองผ้าขาวบาง จุ่มยางรักแตะไปบนผิวชิ้นงานด้วย
ผ้าหรือส าลีให้ทั่ว แล้วเช็ดออกจนเกือบหมดให้รู้สึกว่าสะอาด แต่ก็ยัง คงมียางรักเคลือบที่ผิวบางๆจึง
เหมาะส าหรับติดทองค าเปลว  โดย เรียกขั้นตอนดังกล่าวว่าการเช็ดรัก ซ่ึงนับว่าเป็นขั้นตอนที่ มี
ความส าคัญในการปิดทองค าเปลว เพื่อเป็นการช่วยให้ทองค าเปลวติดแน่นกับผิวพระพุทธรูป 
 
 
 
 
 
 
 
 



๑๔๙ 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ตรวจสอบผิวนอกองค์พระพุทธรูปให้ทั่วทุกส่วน  
ว่ารักสมุกแห้งสนิทดี 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ทารักรักใส หรือน้ าเกลี้ยง ด้วยแปรงขนอ่อน 
โดยทาจากด้านบนลงล่างให้ทั่วทั้งองค์พระพุทธรูป 



๑๕๐ 
 

   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ใช้ผ้าสะอาดเช็ดยางรักออก 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
เช็ดยางรักออกจนเหลือเป็นฟิล์มบางๆ เคลือบผิว
นอกองค์พระพุทธรูปไว้ 
 

 
 



๑๕๑ 
 

การปิดทอง 
งานลงรักปิดทอง ที่ปรากฏอยู่ในงานศิลปกรรมไทย คือกรรมวิธีการตกแต่งผิวภายนอก

ของศิลปวัตถุ สิ่งของเครื่องใช้ และส่วนประกอบทางสถาปัตยกรรม งานลายรดน้ า ลายค า และพระ
พุทธปฏิมา ในงานวิจัยครั้งนี้ ขั้นตอน การลงรักปิดทองพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ ยังมีความหมาย
เกี่ยว กับการสืบทอดคติความเชื่อในการสร้างพระพุทธรูป  จากแนวคิด มหาปุริสลักษณะของ
พระพุทธเจ้า ที่ระบุว่า มหาบุรุษมีพระฉวีเสมือนสีทองค า ดังนั้น  เทคนิคลงรักรักปิดทองจึงเป็นที่นิยม
กันมาตั้งแตใ่นอดีต  

แบบแผนของงานศิลปกรรมการลงรักปิดทอง องค์พระพุทธปฏิมา ได้ปฏิบัติสืบทอดอยู่
ดินแดนที่นับถือพระพุทธศาสนามา แต่โบราณกาล โดยเฉพาะการศึกษาทางด้านโบราณคดีและ
ประวัติศาสตร์ศิลปะในบริเวณสุวรรณภูมิ พบว่า มีการใช้แผ่นทองค าเปลวประดับมาตั้งแต่สมัยทวาร
วดี ดังได้พบหลักฐานที่ถ้ า เขางู จังหวัดราชบุรี  (กรมศิลปากร , ๒๕๕๑ : ๑๒) ส่วนในสมัยสุโขทัยก็พบ

หลักฐานการปิดทองในโบราณสถานหลายแห่งเช่นกัน  
ส าหรับการปิดทองพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในงานวิจัยครั้งนี้ ได้ใช้เทคนิคการปิดทองทึบ 

หมายถึง งานลงรักและปิดทองลงบนวัตถุเต็มทั้งพ้ืนผิว  เพ่ือให้ผิวภายนอกของวัตถุมีสีทอง การปิด
ทองถือเป็นขั้นตอนส าคัญท่ีต้องใช้ยางรัก โดยน ายาง รักดิบผ่านการกรองมาเค่ียวไฟเพ่ือไล่น้ าออก จน
ได้เนื้อรักที่ข้นและเหนียวจัด เรียกว่า รักน้ าเกลี้ยง ขั้นตอนต่อไป คือ การลงยางรัก เพื่อเช็ดออกหรือที่
เรียกว่า รักเช็ด โดยการใช้ส าลีหรือเศษผ้าจุ่มยางรักที่กรองแล้ว แตะลงบนผิวพระพุทธรูปจากนั้นจึง
เช็ดหรือถอนยางรักออ กให้รู้สึกว่าเกือบหมด เหลือยางรักเป็นเพียงแผ่นฟิล์มบางๆเท่านั้น จากนั้นจึง
น าทองค าเปลวแท้มาปิดทับบนผิว โดยเรียงล าดับจากต าแหน่งเศียรพระพุทธรูป ด้านบนลงมาด้านล่าง 
กวดทองด้วย พู่กันขนอ่อนหรือส าลี  เพ่ือให้ทองค าเปลวติดแนบไปกับผิวของพระพุทธรูปให้มากที่สุด  
(ภาพที่ ๕.๑๖๕ – ภาพที่ ๕.๑๖๘) 
 

   วัสดุอุปกรณ์การลงรักปิดทอง 



๑๕๒ 
 

   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ใช้มือจับแผ่นทองค าเปลวที่หุ้มด้วยกระดาษ  
เปิดกระดาษหุ้มทองออด้านหนึ่ง แล้วปิด
ทองค าเปลวลงบนผิวองค์พระ ใช้มือที่จับกระดาษ
อีกด้านหนึ่งไว้กดเพียงเบาๆ ให้แผ่นทองติด
สม่ าเสมอทั่วทั้งแผ่น 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ทองค าเปลวที่ติดบนพระพักตร์พระพุทธรูป 

 
 



๑๕๓ 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ปิดทองค าเปลวแผ่นต่อไป ด้วยวิธีการเดียว กันและ
พยายามก าหนดต าแหน่งให้รอยต่อของแผ่นทองทับ
ซ้อนกันเล็กน้อย 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ใช้แปรงหรือพู่กันขนอ่อนปัดผิวหน้าของแผ่น
ทองค าเปลวเบาๆ เป็นการช่วยให้แผ่นทองแนบ
สนิทกับผิวองค์พระพุทธรูป 

  
 



๑๕๔ 
 

   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ปิดทองค าเปลวบริเวณพระเพลาและพระชง  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ปิดทองค าเปลวบริเวณพระเพลาและพระชานุ  
 

 



๑๕๕ 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ปิดทองค าเปลวบริเวณพระเศียรและพระนลาฏ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ใช้แปรงชนอ่อนลูบเบาๆช่วยให้แผ่นทองแนบ
สนิทกัน และปั ดเกสรทองหรือเศษทองส่วนที่ไม่
ต้องการออก 

 
 



๑๕๖ 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
การปิดทองค าเปลวด้านหลังองค์พระพุทธรูป 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
การปิดทองค าเปลวด้านหลังองค์พระพุทธรูป 
ให้เรียงล าดับต่อเนื่องกันไป 

 
 



๑๕๗ 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ใช้ พู่กันหรือ แปรงข นอ่อนลูบเบาๆ  บนแผ่น
ทองค าเปลวที่ติดใหม่ ไปในทิ ศทางเดียว  เป็นการ
ช่วยให้แผ่นทองแนบสนิทกัน และปัดเกสรทองหรือ
เศษทองส่วนที่ไม่ต้องการออก 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
การปิดทองค าเปลวด้านหลังองค์พระพุทธรูป  
ต่อเนื่องกันจนรอบองค์ 

 



๑๕๘ 
 

 
 

พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ ลงรักปิดทองค าเปลวเสร็จเรียบร้อย 
 
 
 



๑๕๙ 
 

ศิลปะการประดับกระจก  
งานประดับกระจกเป็นงานประณีตศิลป์ของไทยที่มีความงดงาม ปรากฏหลักฐานร่องรอย

บนลายไม้แกะสลักจา กโบราณสถานต่างๆ มีมาแต่สมัยสุโขทัย และแพร่หลายในสมัยอยุธยา 
สันนิษฐานว่าได้รับอิทธิพลมาจากประเทศอินเดีย แพร่หลายมาในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้มา
ตั้งแต่สมัยโบราณ นิยมประดับอาคารสถาปัตยกรรม งานศิลปกรรมและสิ่งของเครื่องใช้ที่เนื่องกับ
พระพุทธศาสนา และสถาบันพ ระมหากษัตริย์ โดยเฉพาะในดินแดนล้านนา งานประดับกระจกได้รับ
ความนิยมเป็นอย่างมาก โดยใช้ประดับตกแต่งทั้งภายในและภายนอกอาคารศาสนสถาน  รวมทั้ง
ส่วนประกอบทางสถาปัตยกรรม อาทิ ช่อฟ้า ใบระกา หางหงส์ และคันทวย เทคนิคการปิดกระจกสีลง
บนรูปทรงต่างๆ เมื่อแสงส่องกระทบกับผิวกระจกจะเกิดการสะท้อนเปล่งประกายงดงามคล้ายอัญมณี 
นอกจากนี้ การประดับประจกยังเป็นการช่วยยืดอายุของงานศิลปกรรมให้ยาวนานมากยิ่งข้ึน เพราะ
ยางรักและแผ่นกระจกจะห่อหุ้มรักษาเนื้อไม้ด้านในให้ทนแดดทนฝน คงทนต่อสภาพอากาศใน
เมืองไทยได้เป็นอย่างด ี

 

 
 

ลายประดับดับกระจก หน้าบันวิหารพระพุทธ วัดพระธาตุล าปางหลวง จังหวัดล าปาง 
 

ในสมัยรัตนโกสินทร์ งานลงรักปิดทองประดับกระจกได้รับความนิยมเป็นอย่างมาก 
เนื่องจากการท านุบ ารุงงานศิลปะและสถาปัตยกรรมของสถาบันกษัตริย์ โดยเฉพาะวัดวาอารามและ
พระบรมมหาราชวัง อาทิ สถาปัตยกรรมในวัดพระศรีรัตนศาสด าราม และวัดต่างๆ ที่สร้างขึ้นในสมัย



๑๖๐ 
 

พระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 3 นอกจากนี้ศาสนาสถานในภูมิภาคต่างๆ ของไทยก็
นิยมใช้งานประดับกระจกในการประดับตกแต่งเป็นอันมาก โดยเฉพาะในดินแดนล้านนาหรือบริเวณ
ภาคเหนือตอนบนของประเทศไทย พบว่างานประดับกระจกได้รับ ความนิยมจากประชาชนมาตั้งแต่
สมัยโบราณจบจนกระทั่งในปัจจุบัน ปรากฏหลักฐานงานศิลปะสถาปัตยกรรม และงานพุทธศิลป์อื่นๆ
ตามวัดวาอารามในล้านนาอยู่เป็นจ านวนมาก  

 

 
 

ลายประดับกระจกศิลปะล้านนา วิหารพระพุทธ วัดพระธาตุล าปางหลวง จังหวัดล าปาง 
 

งานประดับกระจกสามารถแบ่งออกเป็นประเภทต่างๆ ได้ดังนี้ 
1. งานประดับกระจกแบบเต็มหน้า คือ การประดับกระจกแบบเต็มทั่วทั้งพ้ืนที่ ได้แก่ 

ในงานสถาปัตยกรรม อาทิ การประดับกระจกบนฝาผนัง เสาระเบียง มณฑป  และองค์ประกอบ
สถาปัตยกรรม เช่น ช่อฟ้า ใบระกา หน้าบัน หางหงส์เชิงกลอน เป็นต้น 

2. การประดับกระจกเป็นร่อ งในพ้ืนลาย คือ การประดับกระจกเป็นร่องในพื้นลายที่
แกะสลัก หรือลายปูนปั้นลงรักปิดทอง เรียกว่า การปิดทองร่องร่องกระจก หรือ ปิดทองประดับ
กระจก โดยร่องหรือช่องไฟระหว่างลวดลายจะอยู่ลึกลงไปต่ ากว่าตัวลาย การประดับกระจกสีเข้ม เช่น 
สีเขียว และสีคราม จะช่วยให้ลวดลายปิ ดทองค าเปลวถูกเน้นให้เด่นชัดและมีความงดงามมากยิ่งขึ้น 
อาทิ คันทวย บุษบก ธรรมาสน์ และตู้พระธรรม เป็นต้น 



๑๖๑ 
 

3. การประดับกระจกลงยา คือ การประดับกระจกที่ได้รับการตัดแบ่งออกเป็นชิ้นๆ 
ตามแบบลวดลายและขนาดที่ก าหนดไว้ โดยติดลงบนพื้นไม้ที่ขุดเป็นร่องตามลวดลายต่างๆ ส่วนพื้น
จะปิดทองทึบ เรียกว่า การประดับกระจกลายยา 
 

 
   

งานปูนปั้นลงรักปิดทองประดับกระจก ศิลปะล้านนา วัดปราสาท จังหวัดเชียงใหม่ 
 

4. การประดับกระจกผสมการประดับมุก คือ การผสมผสานระหว่างงานประดับกระจก
กับงานประดับมุก อันเป็นการเพ่ิมสีสันให้เกิดความสวยงามแก่งานประดับมุก เรี ยกว่า มุกแก้มเบื้อ ค า



๑๖๒ 
 

ว่า เบื้อ มีความหมายว่ามีแสงเลื่อมพราย ดังนั้น ค าว่า แก้มเบื้อ จึงหมายความว่า ปนด้วยกระจก 
ตัวอย่างเช่น ตู้พระธรรม วัดบางบ าหรุ กรุงเทพฯ เป็นต้น 

5. การประดับกระจกท าเป็น “แวว” คือ การประดับกระจกที่ใช้ส าหรับสอดประดับ
ตกแต่งลวดลายแบบต่างๆ ด้วย การตัดกระจกเป็นรูปหยดน้ า น ามาติดประดับเป็นไส้ของลายกระจัง 
ลายดอกมะเขือ และลายใบเทศ เป็นต้น (งานช่างศิลป์ไทย. 2555 : 207-216) 
 
 

 
 
รายละเอียดงานลงรักปิดทองประดับกระจก ซุ้มประตูโขง ภายในวิหารวัดปราสาท จังหวัดเชียงใหม่ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



๑๖๓ 
 

ขั้นตอนการติดกระจกบนฐานพระพุทธรูป 
 

 
 

 
เตรียมอุปกรณ์ตัดกระจกสีประกอบด้วย กรรไกรราคาถูกเนื่องจากเป็นกรรไก รที่ท าจากอลูมิเนียมตัด
แล้วไม่ท าให้กระจกสีแตกสามารถ ใช้เจียรขอบกระจกได้ดีกว่ากรรไกรที่ท าจากเหล็ก และแผ่นกระจก
สี เหลือง ขาว แสด แดง เขียว น้ าเงิน  และ ครามเพ่ือน ามาตัดให้เป็นรูปวงกลมโดยมีเส้นผ่าศูนย์กลาง 
3 มิลลิเมตร 
 

   
 
เมื่อได้กระจกสีตามต้องการแล้วจึงน ามาแยกใส่ถาดเพ่ือใช้ในการประดับลงบนฐานพระพุทธรูปควรมี
อุปกรณ์ส าหรับติดกระจกคือใช้ด้ามไม้หรือด้ามพู่กันพันด้วยสก๊อตเทปโดยให้พันด้านที่มีกาวออกด้าน
นอกเพ่ือน าไปยึดกระจกชิ้นเล็กๆได้วิธีการดังกล่าวทดลองแล้วจะใช้เวลาน้อยกว่าและสะดวกกว่าการ
ใช้คีมจับกระจก 



๑๖๔ 
 

ขั้นตอนแรกควรเตรียมพ้ืนให้พร้อมด้วยการทายางรักไว้บริเวณฐานของพระพุทธรูป  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
     การทายางรักบริเวณฐานของพระพุทธรูปควรทาประมาณสองรอบเพื่อให้เป็นกาวติดกระจก 
 
 

 
 

 ขั้นตอนส าคัญในการประดับกระจกสี ควรเริ่ม
ติดกระจกจากฐานด้านบนสุด ซ่ึงติดกับองค์พระพุทธรูป
เพ่ือก าหนดให้หระจกสีเหลืองทองอยู่ติดกับองค์
พระพุทธรูปจึงประดับด้วยกระจกสีเหลืองทองเป็นแถว
แรกเพ่ือให้สีขององค์พระพุทธรูปที่เป็นสี ทองนั้นค่อยๆ
กลืนลงมากับสีเหลืองทองของกระจกสี การเรียงตัวขอ ง
เม็ดกระจกสีนั้นจะถูกประดับเรียงไปเป็นแถวอย่างมี
ระเบียบ  
 



๑๖๕ 
 

 
 
        
 
 
 

  ระหว่างการประดับกระจกสี
สามารถเปรียบเทียบได้กับการระบายสี
เพ่ือให้เป็นไป ตามแนวความคิดคือเรื่องของ
ฉัพรรณรังสีนั้นต้องมีการผสานสีของกระจก
ให้แต่ละสีทั้งเจ็ดค่อยๆกลืนเข้าหากันอย่าง
เป็นธรรมชาติ 
 
 
 
 
 
 

 
 

    
 
ขั้นตอนการไล่สลับสีของกระจกให้กลืนเข้าหากันจากสีด้านบนสุดเป็นสีเหลือง สีส้ม และ สีแดง การ
ติดกระจกเปรียบได้กับการแต้มสีให้มีค่าน้ าหนักที่ค่อยๆกลืนเข้าหากันไม่ได้แบ่งแยกออกจากกัน
ชัดเจนแต่ผสานกันโดยการกระจายตัวเป็นจุดๆ 
 
 



๑๖๖ 
 

 

                   
 
    การติดกระจกสีควรไล่ติดให้ครบจากด้านบนสุดที่ติดกับ องค์พระพุ ทธรูปจนมาถึงด้าน
ล่างสุดของฐานพระพุทธรูปเสร็จสมบูรณ์เป็นตัวอย่างแถบหนึ่งก่อนที่จะติดครบรอบฐานเนื่องจากจะ
ได้ใช้เป็นแนวทางของการก าหนดโครงร่างของสีกระจกทั้งเจ็ดสี คือ สีเหลือง สีขาว สีแสด สีแดง   สี
เขียว สีน้ าเงิน  และ สีคราม ต่อไปในการติดกระจกสีจนรอบฐานพระพุทธรูป 
 

                      
 



๑๖๗ 
 

การตรวจสอบความสมบูรณ์ของผลงาน 
          
 

 
 
                    ข้นตอนสุดท้ายคือการตรวจสอบความสมบูรณ์ของผลงานเมื่อติดกระจกสีครบรอบ
ฐานพระพุทธรูปแล้วควรสังเกตผลของการติดกระจกว่าเป็นไปตามแนวความคิดหลัก 
 



๑๖๘ 
 

 
 
 รูปทรงพระพุทธรูปเกสรดอกไม้มีสีทอง เนื่องจากการลงรักปิดทองค าเปลว โดยเฉพาะเมื่อ
รูปทรงพระพุทธรูปสีทองอยู่ในบรรยากาศที่มืดสลัว และเงียบสงบ มีเพียงแสงสว่างจากภายนอก
อาคารหรือจากเทียนไขที่จุดภายในอาคารเข้ามากระทบผิวสีท องแต่เพียงเล็กน้อย ย่อมก่อให้เกิด
ความรู้สึกถึงพลังความศักดิ์สิทธิ์ รูปทรงพระพุทธรูปดูเสมือนลอยอยู่ห้วงแห่งความลึกลับมหัศจรรย์ 
 



๑๖๙ 
 

 
 
 ฐานพระพุทธรูป มีลักษณะงดงามเป็นพิเศษเม่ือกระทบกับแสงสว่าง ส่วนบริเวณฐาน
พระพุทธรูปมีลักษณะผิวอันเกิดจากการเรียงเม็ดกระจกสีต่อกั นจนเต็มทั้งพ้ืนที่ เมื่อกระจกสีกระทบ
กับแสงสว่างจะเกิดการหักเหของแสงออกไปโดยรอบทุกทิศทุกทาง 
 
 
 



๑๗๐ 
 

 
 

การท างานของที่ว่างในงาน
พระพุทธปฏิมามีลักษณะโอบล้อม
รูปทรงอยู่โดยรอบอย่างแนบสนิท 
ก่อให้เกิดพลังความเคลื่อนไหว 
กล่าวคือ พลังความเคลื่อนไหวในงาน
ศิลปะเกิดจากความเคลื่ อนไหวของ
สายตาผู้ดู จากจุดหนึ่งไปยังอีกจุดหนึ่ง 
ตามทัศนธาตุต่างๆ จังหวะความ
เคลื่อนไหวของสายตาประกอบกับ
รูปทรงและที่ว่างของงานศิลปะนี้ เป็น
ส่วนหนึ่งที่ให้ความรู้สึกทางศิลปะ  
 
 
 
 
 

 
 
 การอภิปรายผลการสร้างสรรค์ (design discussion) 
  ศิลปะคือสิ่งที่มนุษย์สร้างขึ้น เพ่ือแสดงออกซ่ึง อารมณ์ ความรู้สึก ความคิด หรือความ
งาม ผลงานศิลปะจึงประกอบด้วยองค์ประกอบส าคัญ ๒ ประการ คือ โครงสร้างทางวัตถุที่มองเห็นได้
หรือรับรู้ได้ด้วยประสาทสัมผัส กับการแสดงออกอันเป็นผลที่เกิดจากโครงสร้างทางวัตถุนั้นอีกส่วน
หนึ่ง องค์ประกอบส่วนแรกเรียกว่า รูปทรง (From) หรือองค์ประกอบทางรูปธรรม และเรียกส่วนหลัง
ว่า เนื้อหา (Content) หรือองค์ประกอบทางนามธรรม ดังนั้น องค์ประกอบหลักของศิลปะ คือ 
รูปทรง กับเนื้อหา (ชลูด นิ่มเสมอ, ๒๕๔๕ : ๓๐) การสร้างสรรค์พระพุทธรูปร่วมสมัยในครั้งนี้ ผู้วิจัย
ได้ท าการวิเคราะห์ผลงานโดยแบ่งออกเป็น 3 ส่วน คือ  
  ๑. การวิเคราะหอ์งค์ประกอบของรูปทรง 
  ๒. การวิเคราะหท์ัศนธาตุในการสร้างสรรค์ 
  ๓. การวิเคราะหค์วามหมายเชิงสัญลักษณ์ 
 

 

 



๑๗๑ 
 

 1.   การวิเคราะห์องค์ประกอบของรูปทรง (Form Analysis) 
 รูปทรง คือ สิ่งที่สัมผัสด้วยการมองเห็นได้ในผลงานทั ศนศิลป์แขนงต่างๆ ซึ่งเกิด
จาการสร้างสรรค์ของศิลปิน ด้วยการประสานสัมพันธ์กันของทัศนธาตุ (Visual Elements) อย่างมี
เอกภาพ รูปทรงในงานศิลปะจะให้ความพอใจต่อความรู้สึกสัมผัสด้วยการเห็นทางสายตา (ภาพที่ 

๕.๑๖๕) ในขณะเดียวกันก็ถ่ายทอดเนื้อหาของรูปทรง อันเป็นสัญลักษณ์ ของ อารมณ์ ความรู้สึก หรือ
ความคิดท่ีเกิดข้ึนในจิตใจด้วย เปรียบเสมือนองค์ประกอบของชีวิต ซึ่งจะต้องประกอบด้วยกายกับใจที่
ไม่สามารถแยกออกจากันได้ (ชลูด นิ่มเสมอ, ๒๕๔๕ : ๓๐) รูปทรงประกอบด้วยองค์ประกอบส าคัญ 
๒ ส่วน คือ ส่วนโครงสร้างทางรูป คือ ทัศนธาตุที่รวมตัวกัน อย่างมีเอกภาพ สะท้อนผ่านรูปแบบทาง
ศิลปกรรม หรือพุทธลักษณะของพระพุทธรูป และส่วนโครงสร้างทางวัตถุ  คือ วัสดุและเทคนิค
กรรมวิธีการที่ใช้ในการสร้างรูป องค์ประกอบที่เป็นโครงสร้างของรูปทรง จะต้องท างานประสาน
สัมพันธ์กันอย่างมีเอกภาพ รูปทรงนั้นจึงจะสามารถสื่อความหมายห รือถ่ายทอดเนื้อหาของงานศิลปะ
ได้อย่างมีประสิทธิภาพ ในการวิจัยสร้างสรรค์พระพุทธปฏิมาร่วมสมัยครั้งนี้ ผู้วิจัยได้ท าการวิเคราะ ห์
ด้วยการจ าแนกเป็น การวิเคราะห์โครงสร้างรูปทรง และการวิเคราะห์ทัศนธาตุในการสร้างสรรค์ โดย
มีรายละเอียดดังนี้ 
 ๑)   รูปแบบทางศิลปกรรมของ พระพุทธรูปเกสรดอกไม้   มีพุทธลักษณะเป็น
พระพุทธรูปปางมารวิชัย นั่งขัดสมาธิราบ มีพระพักตร์รูปไข่ ทรงแย้มพระโอษฐ์เล็กน้อย พระรัศมีเป็น
ทรงกรวยยอดแหลม พระขนงโก่งโค้ง ชายสังฆาฏิห้อยจากพระอังสาซ้ายยาวลงมาจรดพระนาภี ฐาน
ยกสูงมีผังเป็นวงรี ติดประดับกระจกสีที่ตัดเป็นรู ปทรงกลมโดยรอบ ซึ่งได้รับแรงบันดาลใจมาจากการ
ผสมผสานกันระหว่าง พุทธลักษณะของพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ศิลปะพ้ืนบ้านในแบบ ศิลปะล้านนา
และล้านช้าง 

๒)  โครงสร้างรูปทรงพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ได้รับอิทธิพลจากพระพุทธรูป
เครื่องเขินโดยการปั้นขึ้นรูปทรงด้วยผงเกสรดอกไม้และผงดอก ไม้แห้ง ปูนขาว ผสมยางรัก และน้ ามัน
ตั่งอ๊ิว ได้รับอิทธิพลจากภูมิปัญญาการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ศิลปะพ้ืนบ้าน  

๓)  ทัศนธาตุ(Visual Elements) เป็นสื่อสุนทรียภาพที่ศิลปินน ามาประกอบกัน
ให้เป็นรูปทรง เพื่อสื่อความหมายตามแนวความคิดท่ีเป็นจุดมุ่งหมายของการสร้างสร รค์ ทัศนธาตุที่
น ามาวิเคราะห์ในการสร้างสรรค์พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ครั้งนี้ ได้แก่ เส้น (Line) น าหนักอ่อนแก่ของ
แสงและเงา (Tone) ที่ว่าง (Space) สี (Colour) และลักษณะผิว (Texture) ซึ่งท างานร่วมกันในการ
สร้างรูปทรงเพ่ือสื่ออารมณ์ความรู้สึกและความคิด (ชลูด นิ่มเสมอ, ๒๕๔๕ : ๔๔) 

 เส้นเป็นทัศนธาตุเบื้องต้นที่ส าคัญท่ีสุด เป็นพื้นฐานของโครงสร้างรูปทรง
โดยเฉพาะในรูปทรงพระพุทธปฏิมา นอกจากวัสดุและปริมาตรแล้ว ยังประกอบด้วยมวลของรูปทรง
กับเส้นรูปนอกที่สมบูรณ์ เส้นโค้งท่ีเชื่อมโยงสัมพันธ์กันอย่างกลมกลืนทั้งเส้นภายในหรือโครงสร้า งของ



๑๗๒ 
 

ปริมาตร และเส้นรูปนอกของรูปทรงพระพุทธรูป ให้ความรู้สึกสบาย เคลื่อนไหวอย่างช้าๆ 
เปลี่ยนแปลงอย่างต่อเนื่อง ส่วนเส้นตรงที่ฐานพระพุทธรูปให้ความรู้สึก สงบ มั่นคง และแข็งแรง  

 น้ าหนักอ่อนแก่ของแสงและเงา  (Tone) คือ ความอ่อนแก่ของบริเวณท่ีถูก
แสงสว่าง และบริเว ณท่ีเป็นเงา ท าให้เกิดเป็นปริมาตรและความหนักแน่นแก่รูปทรงพระพุทธรูป 
น้ าหนักอ่อนแก่ท่ีปรากฏบนรูปทรงสร้างความเคลื่อนไหวด้วยการน าสายตาผู้ดูจากบริเวณหนึ่งไปยัง
อีกบริเวณหนึ่งต่อเนื่องกันไป ก่อให้เกิดความรู้สึกกลมกลืน และอ่ิมเอิบใจ 

 

.  
 
 ที่ว่าง (Space) การท างานข องที่ว่างในงานพระพุทธปฏิมามีลักษณะโอบ

ล้อมรูปทรงอยู่โดยรอบอย่างแนบสนิท ก่อให้เกิดพลังความเคลื่อนไหว กล่าวคือ พลังความเคลื่อนไหว
ในงานศิลปะเกิดจากความเคลื่อนไหวของสายตาผู้ดู จากจุดหนึ่งไปยังอีกจุดหนึ่ง ตามทัศนธาตุต่างๆ 
จังหวะความเคลื่อนไหวของสายตาประกอบกับรูป ทรงและที่ว่างของงานศิลปะนี้ เป็นส่วนหนึ่งที่ให้
ความรู้สึกทางศิลปะ อารมณ์ทางสุนทรียภาพแก่ผู้ดู (ชลูด นิ่มเสมอ, ๒๕๔๕ : ๑๐๓) รวมทั้งที่ว่างซึ่ง
เกิดจากการเจาะบริเวณฐานพระพุทธรูป ท าให้ความรู้สึกหนักแน่น ทึบตันของรูปทรงฐานพระลด
น้อยลงไป ส่งผลให้เกิดความรู้สึกว่ารูปทรงองค์พระพุทธรูปเบาลอยขึ้น  



๑๗๓ 
 

 สี (Colour) ผิวนอกของรูปทรงพระพุทธรูปเกสรดอกไม้มีสีทอง เนื่องจาก
การลงรักปิดทองค าเปลว โดยเฉพาะเมื่อรูปทรงพระพุทธรูปสีทองอยู่ในบรรยากาศที่มืดสลัว และเงียบ
สงบ มีเพียงแสงสว่างจากภายนอกอาคารหรือจากเทียนไขที่จุดภายในอาคารเข้ามากระ ทบผิวสีทอง
แต่เพียงเล็กน้อย ย่อมก่อให้เกิดความรู้สึกถึงพลังความศักดิ์สิทธิ์ รูปทรงพระพุทธรูปดูเสมือนลอยอยู่
ห้วงแห่งความลึกลับมหัศจรรย์ นอกเหนือจากความเป็นจริงในโลกหรือมีลักษณะเป็นทิพย์ เพื่อโน้ม
น้าวใจชาวพุทธให้เกิดความเลื่อมในศรัทธา และสงบระงับเป็นสมาธิ 
  นอกจากนี้ การติดกระจกสีบริเวณโดยรอบฐานพระพุทธรูป ด้วยการตัด
กระจกสีให้เป็นรูปทรงกลมขนาดเล็กมีเส้นผ่าศูนย์กลางประมาณ 3 มิลลิเมตร โดยการติดเม็ดกระจก
สีไล่น้ าหนักสีอ่อนจากด้านบนลงไปหาสีที่มีน้ าหนักเข้มด้านล่างของฐาน เป็นการสะท้อนความหมาย
เชิงสัญลักษณ์เรื่อง พระฉั พพรรณรังสี ซึ่งหมายถึง รัศมี  ๖ ประการ ซึ่งเปล่งออกจากพระวรกายของ
องค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า ประกอบด้วย สีเขียว สีเหลือง สีแดง สีขาว สีส้ม และสีเลื่อมพราย  

 ลักษณะผิว (Texture) ลักษณะผิวขององค์พระพุทธปฏิมามีลักษณะ
ละเอียด ประณีต เรียบตึง และเป็นเงางามด้วยสีทอง สะท้อน คุณค่าและความหมายอันลึกล้ า ดู
ประหนึ่งว่ามีแสงสว่างเปล่งออกมาจากภายในรูปทรง อันเป็นผลมาจากทองค าเปลวที่ปิดทับอยู่บนผิว
นอกองค์พระพุทธรูป ซึ่งมีลักษณะงดงามเป็นพิเศษเม่ือกระทบกับแสงสว่าง ส่วนบริเวณฐาน
พระพุทธรูปมีลักษณะผิวอันเกิดจากการเรียงเม็ดกระจกสีต่อกั นจนเต็มทั้งพ้ืนที่ เมื่อกระจกสีกระทบ
กับแสงสว่างจะเกิดการหักเหของแสงออกไปโดยรอบทุกทิศทุกทาง  
 

2.   การวิเคราะห์องค์ประกอบของเนื้อหา (Content Analysis) 
เนื้อหา คือ องค์ประกอบที่เป็นนามธรรม หรือโครงสร้างทางจิต หมายถึง ผลที่

ได้รับจากงานศิลปะ ส่วนที่เป็นนามธรร มยังประกอบด้วย เรื่อง (Subject) และแนวเรื่อง (Theme) 
ทั้งสามส่วนจะเชื่อมโยงทับซ้อนกันอยู่ เพื่อท าหน้าที่สื่อความหมายแก่ผู้ดู ในการวิจัยสร้างสรรค์พระ
พุทธปฏิมาร่วมสมัยครั้งนี้ ผู้วิจัยได้ท าการวิเคราะห์ เนื้อหาของผลงาน ด้วยการจ าแนกเป็น การ
วิเคราะห์แนวเรื่อง การวิเคราะห์เนื้อหา และการวิเคราะห์ความหมายเชิงสัญลักษณ์ โดยมีรายละเอียด
ดังนี้ 

แนวเรื่อง (Theme) แนวเรื่องเป็นส่วนหนึ่งขององค์ประกอบทางนามธรรมของ
งานศิลปะท่ีเน้นแนวความคิด (Concept) ของศิลปินที่มีต่อเรื่องหรือรูปทรง เป็นสาระหรือแนวทาง ที่
จะน าไปสู่เนื้อหาซึ่ง เป็นผลสุดท้ายของการสร้างสรรค์ (ชลูด นิ่มเสมอ , ๒๕๕๔ : ๓๓) แนวเรื่องของ
พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ ศิลปินที่สร้างพระพุทธรูป ได้รับแรงบันดาลใจมาจากแนวคิดท่ีเกี่ยวกับความ
ศรัทธาในองค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า และหลักธรรมค าสอนของพระองค์ ได้แก่ ความสงบระงับจาก
กิเลส การหลุดพ้นจากความทุกข์ทั้งปวง อันเป็นเป้าหมายสูงสุดในพระพุทธศาสนา 



๑๗๔ 
 

เนื้อหา  (Content) เนื้อหา คือ ความหมายของงานศิลปะที่แสดงออกผ่าน
รูปทรงทางศิลปะ (Artistic Form) ซึ่งเกิดจากการประสานกันอย่างมีเอกภาพของเรื่อง แนวเรื่อง และ
รูปทรง กล่าวอีกนัยหนึ่ง เนื้อหาเป็นคุณลักษณะฝ่ ายนามธรรมของงานศิลปะที่มองจากด้านของผู้ดู 
(ชลูด นิ่มเสมอ, ๒๕๕๔ : ๓๕) รูปทรงพระพุทธปฏิมาเกิดจากการประกอบกันของทัศนธาตุ ให้เป็นสื่อ
สุนทรียภาพ ด้วยรูปทรงที่สะท้อนความงามแบบอุดมคติ อันเกิดจากเส้น สี ปริมาตร รูปทรงขนาด
ต่างๆ ที่ว่าง และลักษณะพ้ืนผิว ด้วยความเคลื่ อนไหวอย่างเป็นระเบียบ มีความประสานกลมกลืน 
ส่งผลให้ผู้ดูเกิดความรู้สึกได้ถึงความสงบ ความบริสุทธิ์ และความงดงามอย่างลึกล้ าของสภาวะจิต 
ทั้งนี้ เนื้อหาภายในย่อมส่งผลต่อผู้ดูได้ในทันทีที่ได้รับสัมผัสรูปทรง พร้อมกับการแปลความ
ความหมายของแนวเรื่องออกมาเป็นเนื้อหา ภายนอกอีกครั้งหนึ่ง  โดยอารมณ์ความรู้สึกที่ได้จาก
เนื้อหาภายนอกจะสะท้อนถึง ความสมบูรณ์ ความสูงส่งของจิตวิญญาณ เป็นอิสระจากเครื่องร้อยรัด
ทางโลก มีความเป็นทิพย์ โน้มน้าวจิตใจให้เกิดความสงบระงับ ละเว้นจากกรรมชั่ว ประกอบกรรมดี 
ท าใจให้บริสุทธิ์สะอาด 

นอกจากนี้ เนื้ อหาของพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ ยังเป็นการแสดงถึง องค์ความรู้
จากภูมิปัญญาการสร้างพระพุทธรูป ด้วยเกสรดอกไม้และดอกไม้ที่พุทธศาสนิกชนชาวล้านนา น ามา
สักการะพระพุทธรูปศักดิ์สิทธิ์ที่วัด ซึ่งเป็นรูปแทนขององค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า ซึ่งเป็นคติความเชื่อ
ในการก าหนดคุณค่าแล ะความหมายให้แก่วัตถุ อันเป็นสื่อสัญลักษณ์ของความศรัทธาใน
พระพุทธศาสนา ที่ได้รับการสืบทอดมาแต่เม่ือครั้งสมัยพุทธกาล ทั้งนี้ ในกระบวนการเก็บรวบรวม
ดอกไม้และเกสรดอกไม้ เพื่อน ามาเป็นวัสดุหรือมวลสารหลักในการสร้างพระพุทธรูปนั้น ยังเป็นการ
สะท้อนถึงพลังความศรัทธาอัน บริสุทธิ์ของผู้คนในท้องถิ่น ที่ร่วมแรงร่วมใจสร้างพระพุทธปฏิมาข้ึน
ประดิษฐานในชุมชนของตนเอง สาระส าคัญของวัสดุที่ใช้ในการสร้างพระพุทธรูป ยังชี้ให้เห็นถึง
วัฒนธรรมวิธีคิดของชาวพุทธ ที่ให้ความส าคัญกับคุณค่าทางด้านจิตใจมิใช่มูลค่าทางด้านวัตถุ แรง
บันดาลใจในการสร้า งสรรค์พระพุทธปฏิมาร่วมสมัย  จึงเป็นการยืนยันสาระส าคัญของภูมิปัญญาการ
สร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในล้านนาก็คือ การสร้างสื่อศิลปะด้วยวัสดุอันเป็นสัญลักษณ์จาก
กระบวนการศรัทธาของประชาชน ที่มีคุณค่าและความส าคัญต่อจิตใจของชาวพุทธ ซึ่งมีความแตกต่าง
จากกระบวนการสร้างพร ะพุทธรูปของไทยในยุคสมัยปัจจุบัน ที่มุ่งเน้นการแสวงหาผลก าไรด้วย
รูปแบบพุทธพานิช  การน าพระพุทธรูปมาจ าหน่าย (เช่าบูชา ) จึงไม่แตกต่างจากสินค้าประเภทวัตถุ
มงคล เครื่องรางของขลัง อันเป็นความเชื่อในทางไสยศาสตร์ โดยมิได้ค านึงถึงสาระส าคัญที่แท้จริงของ
คติการพระพุทธรูป ที่มีมาแต่อดีต ซึ่งมีจุดมุ่งหมายให้เป็นสื่อศิลปะเพ่ือสร้างความศรัทธาให้เกิดข้ึนใน
จิตใจของผู้คน  อันจะน าไปสู่การประพฤติปฏิบัติตามหลักธรรมค าสอนในพระพุทธศาสนาเป็นส าคัญ 

 ความหมายเชิงสัญลักษณ์ (Symbolic) ในการสร้างสรรค์พระพุทธรูปเกสร
ดอกไม้ครั้งนี้ ได้ถ่ายทอดความหมายจากแนวคิดเชิงสัญลักษณ์ตามหลักพุทธปรัชญาแบบเถรวาทผ่าน



๑๗๕ 
 

ทางรูปทรงพระพุทธรูป โดยสามารถจ าแนกออกเป็น ๔ ประการ ได้แก่ สัญลักษณ์จากแนวคิดมหาปุริ
สลักษณะ สัญลักษณ์จากปางพระพุทธปฏิมา สัญลักษณ์ท่ีเนื่องในพุทธธรรม และสัญลักษณ์จากวัสดุที่
ใช้ในการสร้างพระพุทธรูป โดยมีรายละเอียดเรียงตามล าดับ ดังนี้ 

 
๑.  สัญลักษณ์จากแนวคิดมหาปุริสลักษณะ  หมายถึง ลักษณะรูปแบบหรือ

รูปทรงองค์ประกอบส่วนต่างๆ อันประกอบรวมกันเป็นพระพุทธปฏิมา ซึ่งใช้เป็นสื่อไปถึงเนื้อหาเรื่อง
แนวคิดมหาปุริสลักษณะที่ปรากฏในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา  โดยมีเนื้อหาเรื่อง  ลักษณะของมหา
บุรุษมี ๓๒ ประการ กล่าวถึงบุคคลผู้ประกอบด้วยลักษณะของบุรุษผู้ยิ่งใหญ่ อันเป็นคติของบุคคล
เพียง ๒ ประเภท คือ พระเจ้าจักรพรรดิราชผู้ทรงธรรมประการหนึ่ง และพระสัมมาสัมพุทธเจ้าผู้สิ้น
อาสวะกิเลสแล้วอีกประการหนึ่ง ในทางพระพุทธศาสนาได้กล่าวถึง มหาปุริสลักษณะของพระพุทธเจ้า 
ซึ่งเกิดขึ้นด้วยการบ าเพ็ญบารมีในชาติปางก่อน จากอานิสงส์แห่งการสร้างกุศลกรรมแต่ละอย่างส่งผล
ให้เกิดลักษณะของมหาบุรุษ ๓๒ ประการ และอนุพยัญชนะ ๘๐ ประการ 

อย่างไรก็ตาม ในการสร้างสรรค์พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ครั้งนี้ ศิลปินผู้
สร้างสรรค์พระพุทธปฏิ มาสามารถถ่ายทอดแนวคิดมหาปุริสลักษณะผ่านรูปลักษณ์ภายนอกพระ
วรกายที่สัมผัสได้ด้วยการเห็น ซึ่งประกอบด้วยองค์ประกอบของแนวคิดมหาปุริสลักษณะ ๑๖ 
ประการ และอนุพยัญชนะ ๓๖ ประการ ที่ปรากฏเป็นรูปลักษณะต่างๆภายนอกพระวรกาย และ
สามารถมองเห็นได้ด้วยสายตาเท่านั้น ทั้งนี้ ยั งมีมหาปุริสลักขณะ ๑๖ ประการ กับอนุพยัญชนะ ๔๔ 
ประการ ที่ไม่ปรากฏอยู่ในรูปทรงพระพุทธรูป เนื่องจากไม่สามารถมองเห็นได้ด้วยสายตา  

 
๒. สัญลักษณ์จากปางพระพุทธปฏิมา  คือ ลักษณะรูปแบบหรือรูปทรง

องค์ประกอบที่แสดงอิริยาบถท่าทางต่างๆของพระพุทธรูป ชื่อเรียกปางต่างๆของพระ พุทธรูปใช้เกณฑ์
หลายอย่างบางครั้งเรียกตามอิริยาบถ และเรียกตามท่าทางพระหัตถ์ก็ได้ เนื่องจากท่ีมาของค าว่า 
“ปาง” หมายถึง ช่วงเวลาหรือเหตุการณ์ ซึ่งสื่อความหมายถึงเหตุการณ์ส าคัญที่ปรากฏในพุทธประวัติ
ของพระพุทธเจ้าตั้งแต่ประสูติจนปรินิพพาน จึงเป็นเหตุให้มีการเชื่อมโยงและคิดสร้างพระพุทธรูปเพื่อ
เป็นสัญลักษณ์ถึงพุทธประวัติตอนใดตอนหนึ่ง  สัญลักษณ์จากปางพระพุทธรูปที่น ามาใช้ในการ
สร้างสรรค์ครั้งนี้ คือ ปางมารวิชัย  หมายถึง พระพุทธรูปที่แสดงพระอิริยาบถนั่งขัดสมาธิ  พระหัตถ์
ซ้ายวางหงายบนพระเพลา พระหัตถ์ขวาวางคว่ าที่พระชานุ นิ้ วพระหัตถ์ชี้พระธรณี สืบเนื่องจากพุทธ
ประวัติตอนมารผจญ พญามารและพลพรรคของกิเลสที่รุมเร้าขัดขวางพระโพธิญาณ พระโพธิสัตว์ทรง
ชี้ดัชนีลงที่พ้ืนดินเพื่อเรียกแม่พระธรณีมาเป็นพยานว่า ในชาติก่อนๆอันนับประมาณไม่ได้ พระองค์ได้
สั่งสมบ าเพ็ญบารมีมาเพียงพอที่จะตรัสรู้อนุต รสัมมาสัมโพธิญาณเป็นพระพุทธเจ้าในชาตินี้ แม่พระ



๑๗๖ 
 

ธรณีจึงได้บีบมวยผมหลั่งน้ าที่พระองค์เคยทรงหลั่งเมื่อทรงบ าเพ็ญบารมี ออกมาไหลท่วมเหล่ามาร
และไพร่พลปลาสนาการไปหมดสิ้น  

 
3.   สัญลักษณ์พระฉัพพรรณรังสี ฉัพพรรณรังสี หมายถึง รัศมี  ๖ ประการ ซึ่ง

เปล่งออกจากพระวรกายขอ งองค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า (พระธรรมปิฎก , ๒๕๔๓ : ๕๓) คือ สีเขียว สี
เหลือง สีแดง สีขาว สีส้ม และสีเลื่อมพราย ซึ่งมีรายละเอียด ดังนี้ 

๑.  นีล เขียวเหมือนดอกอัญชัน  
๒.  ปีต เหลืองเหมือนหรดาลทอง  
๓.  โลหิต แดงเหมือนตะวันอ่อน  
๔.  โอทาต ขาวเหมือนแผ่นเงิน  
๕.  มัญเชฐ สีหงสบาท เหมือนดอกเซ่งหรือหงอนไก่  
๖.  ประภัสสร เลื่อมพรายเหมือนแก้วผลึก  
พระฉัพพรรณรังสี มีเนื้อหาปรากฏในพุทธประวัติ ครั้งเมื่อสมเด็จพระ

สัมมาสัมพุทธเจ้าได้ตรัสรู้แล้ว พระองค์ทรงประทับเสวยวิมุติสุขอยู่ใต้ร่มพระศรีมหาโพธิ์นั้น เป็นเวลา 
๗ วัน และเสด็จไปเส วยวิมุติสุขในสถานที่ต่างๆ  ในบริเวณนั้นอีก ๖ แห่ง ส่วนช่วงเวลาที่เกิด
ฉัพพรรณรังสี เป็นสถานที่ ๔ ซึ่งอยู่ทางด้านทิศตะวันตกเฉียงเหนือ ของต้นพระศรีมหาโพธิ์ โดยมี
เทวดามาเนรมิตเรือนแก้วถวายให้เป็นที่ประทับ เรียกว่า รัตนฆรเจดีย์ ในสถานที่นั้นพระพุทธองค์ทรง
พิจารณาพระอภิธรรมปิฎกอยู่เป็นเวลา ๗ วัน แสงรัศมีท้ัง ๖ ประการนี้ พวยพุ่งแผ่ซ่านออกมาจาก
พระวรกายพร้อมกัน แสงรัศมีไม่ท าให้เกิดเงาและความร้อน รัศมีนี้จะเกิดข้ึนแต่เฉพาะพระพุทธเจ้า
และเทวดาเท่านั้น (สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส , ๒๕๒๘ : ๑๖๕-๑๖๖) พระ
ฉัพพรรณรังสีทั้ง ๖ สีนั้น มิได้พุ่งออกจากพระวรกายของพระพุทธองค์แยกเป็นสี  แต่มีลักษณะแผ่ซ่าน
ออกมาพร้อมกัน ปรากฏเนื้อหาในหนังสือปฐมสมโพธิ ตอน การเกิดฉัพพรรณรังสี เมื่อพิจารณาพระ
อภิธรรมปิฎกคัมภีร์ที่ ๗ ว่าด้วยมหาปัฏฐาน ความว่า 

 
“...ในล าดับนั้น พระฉัพพรรณรังสีก็โอภาสแผ่ออกจากพระสรีรกายา อันว่านิล
ประภาก็เขียวสด เสมอด้วยสีแห่งดอกอัญชัญ มิฉะนั้น ดุจพื้นแห่งเมฆดลและ
ดอกนิลุบลแลปีกแห่งแมลงภู่ ผุดออกจากพระอังคาพยพในที่อันเขียวแล่นไป
จับเอาราวป่าและพระรัศมีที่เหลืองนั้น มีครุวนาดุจสีหรดารทองแลดอก
กรรณิการ์แลกาญจนปัฏอันแผ่ไว้ พร ะรัศมีออกจากพระสรีระประเทศในที่อัน
เหลืองแล้วแล่นไปสู่ทิศานุทิศต่างๆ พระรัศมีท่ีแดงอย่างพาลทิพากร แลแก้ว
ประพาฬแลกมุทประทุมกุสุมชาติโอภาสออกจากพระสรีรอินทรีย์ในที่อันแดง 



๑๗๗ 
 

แล้วแล่นฉวัดเฉวียนไปในประเทศที่ทั้งปวง พระรัศมีท่ีขาวดุจดวงรัชนิกร แล
แก้วมณี แลสีสังข์ แ ลแผ่นเงิน แลดวงผกาพรึก พุ่งออกจากพระสรีรประเทศ
ในที่อันขาวแล้วไปในทิศโดยรอบ พระรัศมีหงสบาทก็พิลาสเล่ห์ประดุจสีดอก
เซ่ง แลดอกชบา แลดอกหงอนไก่ ออกจากพระกรัชกายรุ่งเรืองจ ารัส พระรัศมี
ประภัสสรประภาครุวนาดุจสีแก้วผลึก แลแก้วไพฑูรย์ เลื่อมประพรายออก
จากพระบวรกาย แล้ วแล่นไปในทศทิศวิจิตรรุจีโอฬาร แลพระฉัพพรรณรังสี
ทั้ง ๖ ประการ แผ่ไพศาลแวดล้อมไปโดยรอบพระสกลกายินทรีย์ก าหนดที่ 
๑๒ ศอกโดยประมาณ อันวาศศิสุริยประภา แลดาราก็วิกลวิการ อันแสงเศร้า
สีดุจหิ่งห้อยเหือดสิ้นสูญ มิได้จ ารูญไพโรจน์โชติชัชวาล...”  
 
(สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส, ๒๕๐๘ : ๑๖๕ - ๑๖๖) 
 

นอกจากนี้ สัญลักษณ์ฉัพพรรณรังสียังสามารถตีความหมายโดยอาศัย
แนวคิดเรื่องบุคลาธิษฐาน และธรรมาธิษฐาน กล่าวคือ เนื้อหาพระไตรปิฎก โดยเฉพาะพระสูตร 
ตลอดจนค าสอนต่างๆ ในพุทธศาสนานั้น  ส่วนที่มีส าคัญ คือ พุทธวจนหรือค าสอนจากพระโ อษฐ์ ทั้ง
ในลักษณะของบุคคลาธิษฐาน  และแบบธรรมาธิษฐาน ปรากฏอยู่เสมอ โดยครอบคลุมเนื้อหาสาระได้
อย่างกว้างขวาง ทั้งนี้ ก็เพ่ือเป็นประโยชน์แก่ผู้ฟัง ตามจริต และอินทรีพละของแต่ละบุคคล ตลอดจน
เพศท่ีถือครอง  

ความหมายของบุคลาธิษฐานและธรรมาธิษฐาน  
บุคลาธิษฐาน มีความหมายถึง การยกบุคคลเป็นที่ตั้ง  เทศนาโดยการยก

บุคคลขึ้นตั้งเป็นหลัก คือ วิธีแสดงธรรมโดยยกบุคคลขึ้นกล่าวอ้าง หรือกล่าวอิง 
ธรรมาธิษฐาน หมายถึง มีธรรมเป็นที่ตั้ง คื อ เทศนาโดยยกธรรมขึ้นแสดง 

เช่นว่า ศรัทธา ศีล คืออย่างนี้ ธรรมที่ประพฤติดีแล้ว ย่อมน าสุขมาให้ ดังนี้เป็นต้น 
อย่างไรก็ตาม ในศึกษาวิจัยเพ่ือการสร้างสรรค์พระพุทธปฏิมาเกสรดอกไม้

ครั้งนี้ ผู้ศึกษาได้ท าการตีความหมายเชิงสัญลักษณ์ของฉัพพรรณรังสี โดยอาศัยแนวคิดเรื่อง
บุคลาธิษฐานและธรรมาธิษฐาน ตลอดจน การเทียบเคียงกับ ความหมายของ พุทธคุณ ธรรมคุณ 
และสังฆคุณ ซึ่งมีราย เนื้อหาปรากฏอยู่ในหนังสือ พจนานุกรรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ ของ
พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต) ซึ่งมีรายละเอียด ดังนี้ 

 
พุทธคุณ 9  หมายถึง คุณของพระพุทธเจ้า อันประกอบด้วย 
อิติปิ โส ภควา (แม้เพราะอย่างนี้ๆ พระผู้มีพระภาคเจ้านั้น) 

javascript:na_open_window('win',%20'ex3.htm#จริต', 0, 0, 770, 220, 1, 0, 0, 1, 1)


๑๗๘ 
 

1. อรห  (เป็นพระอรหันต์ คือ เป็นผู้บริสุทธิ์ ไกลจากกิเลส ท าลายก าแพงสัง
สารจักรได้แล้ว เป็นผู้ควรแนะน าสั่งสอนผู้อื่น ควรได้รับความเคารพบูชา เป็นต้น 

2. สมฺมาสมฺพุทฺโธ (เป็นผู้ตรัสรู้ชอบเอง) 
3. วิชฺชาจรณสมฺปนฺโน (เป็นผู้ถึงพร้อมด้วยวิชชา คือ ความรู้ และจรณะ คือ 

ความประพฤติ) 
4. สุคโต (เป็นผู้เสด็จไปดีแล้ว คือ ทรงด าเนินพระพุทธจริยาให้เป็นไปโดย

ส าเร็จผลด้วยดี พระองค์เองก็ได้ตรัสรู้ส าเร็จเป็นพระพุทธเจ้า ทรงบ าเพ็ญพุทธกิจก็ส าเร็จประโยชน์
ยิ่งใหญ่แก่ชนทั้งหลายในที่ท่ีเสด็จไป และได้ประดิษฐานพระศาสนาไว้ แม้ปรินิพพานแล้วก็เป็น
ประโยชน์แก่มหาชนสืบมา) 

5. โลกวิทู (เป็นผู้รู้แจ้งโลก คือ ทรงรู้แจ้งสภาวะอันเป็นคติธรรมดาแห่งโลก
คือสังขารทั้งหลาย ทรงหยั่งทราบอัธยาศัยสันดานแห่งสัตวโลกทั้งปวง ผู้เป็นไปตามอ านาจแห่งคติ
ธรรมดาโดยถ่องแท้ เป็ นเหตุให้ทรงด าเนินพระองค์เป็นอิสระ พ้นจากอ านาจครอบง าแห่งคติธรรมนั้น 
และทรงเป็นที่พึ่งแห่งสัตว์ทั้งหลายผู้ยังจมอยู่ในกระแสโลกได้) 

6. อนุตฺตโร ปุริสทมฺมสารถิ (เป็นสารถีฝึกบุรุษที่ฝึกได้ ไม่มีใครยิ่งไปกว่า คือ 
ทรงเป็นผู้ฝึกคนได้ดีเยี่ยม ไม่มีผู้ใดเทียบเท่า) 

7. สตฺถา เทวมนุสฺสาน  (เป็นศาสดาของเทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย) 
8. พุทฺโธ (เป็นผู้ตื่นและเบิกบานแล้ว คือ ทรงตื่นเองจากความเชื่อถือและ

ข้อปฏิบัติทั้งหลายที่ถือกันมาผิดๆ ด้วย ทรงปลุกผู้อ่ืนให้พ้นจากความหลงงมงายด้วย อนึ่ง เพราะไม่
ติด ไม่หลง ไม่ห่วงกังวลในสิ่งใดๆ มีการค านึงปร ะโยชน์ส่วนตนเป็นต้น จึงมีพระทัยเบิกบาน บ าเพ็ญ
พุทธกิจได้ถูกต้องบริบูรณ์ โดยถือธรรมเป็นประมาณ การที่ทรงพระคุณสมบูรณ์เช่นนี้ ทรงบ าเพ็ญพุทธ
กิจได้เรียบร้อยบริบูรณ์เช่นนี้ ย่อมอาศัยเหตุ คือ ความเป็นผู้ตื่น และย่อมให้เกิดผลคือท าให้ทรงเบิก
บานด้วย 

9. ภควา (ทรงเป็นผู้มีโชค คือ จะทรงท าการใด ก็ลุล่วงปลอดภัยทุก
ประการ หรือ เป็นผู้จ าแนกแจกธรรม) 

พระพุทธคุณ 9 นี้ เรียกอีกอย่างว่า นวารหาทิคุณ (คุณของพระพุทธเจ้า 9 
ประการ มี อรห  เป็นต้น ) บางทีเลือนมาเป็น นวรหคุณ หรือ นวารหคุณ แปลว่า คุณของพระพุทธเจ้า
ผู้เป็นพระอรหันต์ 9 ประการ) 

 
 
 
 



๑๗๙ 
 

พุทธคุณ 2 
1. อัตตหิตสมบัติ (ความถึงพร้อมแห่งประโยชน์ตน, ทรงบ าเพ็ญประโยชน์

ส่วนพระองค์เองเสร็จสิ้นสมบูรณ์แล้ว) พระคุณข้อนี้มุ่งเอาพระปัญญาเป็นหลัก เพราะเป็นเครื่องให้
ส าเร็จพุทธภาวะ คือ ความเป็นพระพุทธเจ้า และความเป็น อัตตนาถะ คือ พึ่งตนเองได้  

2. ปรหิตปฏิบัติ (การปฏิบัติเพื่อประโยชน์แก่ผู้อ่ืน, ทรงบ าเพ็ญพุทธจริยา
เพ่ือประโยชน์แก่ผู้อ่ืน) พระคุณข้อนี้มุ่งเอาพระกรุณาเป็นหลัก เพราะเป็นเครื่องให้ส าเร็จพุทธกิจ คือ 
หน้าที่ของพระพุทธเจ้า และความเป็นโลกนาถ คือ ที่พึ่งของชาวโลกได้  
 

พุทธคุณ 3 
1. ปัญญาคุณ (พระคุณคือพระปัญญา) 
2. วิสุทธิคุณ (พระคุณคือความบริสุทธิ์) 
3. กรุณาคุณ (พระคุณคือพระมหากรุณา) 
 
ธรรมคุณ 6 หมายถึง คุณของพระธรรม อันประกอบด้วย 
1. สฺวากฺขาโต ภควตา ธมฺโม (พระธรรมอันพระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสดีแล้ว 

คือ ตรัสไว้เป็นความจริงแท้ อีกทั้งงามในเบื้องต้น งามในท่ามกลาง งามในท่ีสุด พร้อม ทั้งอรรถพร้อม
ทั้งพยัญชนะ ประกาศหลักการครองชีวิตอันประเสริฐ บริสุทธิ์ บริบูรณ์สิ้นเชิง 

2. สนฺทิฏฺฐิโก (อันผู้ปฏิบัติจะพึงเห็นชัดด้วยตนเอง คือ ผู้ใดปฏิบัติ ผู้ใด
บรรลุ ผู้นั้นย่อมเห็น ประจักษ์ด้วยตนเอง ไม่ต้องเชื่อตามค าของผู้อื่น ผู้ใดไม่ปฏิบัติ ไม่บรรลุ ผู้อื่น จะ
บอกก็เห็นไม่ได้) 

3. อกาลิโก (ไม่ประกอบด้วยกาล คือ ไม่ข้ึนกับกาลเวลา พร้อมเมื่อใด 
บรรลุได้ทันที บรรลุเมื่อใด เห็นผลได้ทันที อีกอย่างว่า เป็นจริงอยู่อย่างไร ก็เป็นอย่างนั้น ไม่จ ากัดด้วย
กาล 

4. เอหิปสฺสิโก (ควรเรียกให้มาดู คือ เชิญชวนให้มาชม และพิสูจน์ หรือท้า
ทายตอ่การตรวจสอบ เพราะเป็นของจริงและดีจริง) 

5. โอปนยิโก (ควรน้อมเข้ามา คือ ควรน้อมเข้ามาไว้ในใจ หรือน้อมใจเข้าไป
ให้ถึง ด้วยการปฏิบัติให้เกิดมีขึ้นในใจ หรือให้ใจบรรลุถึงอย่างนั้น หมายความว่า เชิญชวนให้ทดลอง
ปฏิบัติดูอีกอย่างหนึ่งว่าเป็นสิ่งที่น าผู้ปฏิบัติให้เข้าไปถึงที่หมายคือนิพพาน) 

6. ปจฺจตฺต  เวทิตพฺโพ วิญฺญูหิ (อันวิญญูชนชนพึงรู้เฉพาะตน คือ เป็นวิสัย
ของวิญญูชนจะพึงรู้ได้ เป็นของจ าเพาะตน ต้องท าจึงเสวยได้เฉพาะตัว ท าให้กันไม่ได้ เอาจากกันไม่ได้ 
และรู้ได้ประจักษ์ที่ในใจของตนนี่เอง) 

 
 



๑๘๐ 
 

สังฆคุณ 9  หมายถึง คุณของพระสงฆ์ อันประกอบด้วย 
1. สุปฏิปนฺโน ภควโต สาวกสงฺโฆ (พระสงฆ์สาวกของพระผู้มีพระภาค เป็น

ผู้ปฏิบัติดี) 
2. อุชุปฏิปนฺโน (เป็นผู้ปฏิบัติตรง) 
3. ญายปฏิปนฺโน (เป็นผู้ปฏิบัติถูกทาง) 
4. สามีจิปฏิปนฺโน (เป็นผู้ปฏิบัติสมควร) 

 ยทิท  จตฺตาริ ปุริสยุคานิ อฏฺฐ ปุริสปุคฺคลา (ได้แก่ คู่บุรุษ 4 ตัวบุคคล 8 )  
เอส ภควโต สาวกสงฺโฆ (พระสงฆ์สาวกของพระผู้มีพระภาคนี้) 
5. อาหุเนยฺโย (เป็นผู้ควรแก่ของค านับ คือ ควรรับของที่เขาน ามาถวาย) 
6. ปาหุเนยฺโย (เป็นผู้ควรแก่การต้อนรับ) 
7. ทกฺขิเณยฺโย (เป็นผู้ควรแก่ทักษิณา, ควรแก่ของท าบุญ) 
8. อญฺชลิกรณีโย (เป็นผู้ควรแก่การท าอัญชลี, ควรแก่การกราบไหว้) 
9. อนุตฺตร  ปุญฺญกฺเขตฺต  โลกสฺส (เป็นนาบุญอันยอดเยี่ยมของโลก, เป็น

แหล่งปลูกฝังและเผยแพร่ความดีที่ยอดเยี่ยมของโลก) 
 อย่างไรก็ดี การตีความหมายเชิงสัญลักษณ์ของช่วงเวลาที่เกิดฉัพพรรณรังสี 

ซึ่งเป็นสถานที่ที่พระพุทธองค์ทรงเสวยวิมุติสุขในสัปดา ห์ที่ 4 โดยมีต าแหน่งอยู่ทางด้านทิศตะวันตก
เฉียงเหนือของต้นพระศรีมหาโพธิ์ เมื่อมีเทวดามาเนรมิตเรือนแก้วถวายให้เป็นที่ประทับ มีชื่อเรียกว่า 
รัตนฆรเจดีย์ ในสถานที่แห่งนั้นพระพุทธองค์ทรงพิจารณาพระอภิธรรมปิฎกอยู่เป็นเวลา ๗ วัน 
ต่อจากนั้นพระฉัพพรรณรังสี ได้แผ่นซ่านออกจากพระวรกาย ดังนั้น อาจกล่าวได้ว่าพระฉัพพรรณรังสี
ทั้ง 6 สี จึ งเป็นสัญลักษณ์ที่สะท้อน ถึงพระธรรมคุณ 6 ประการ ซึ่งหมายถึงคุณของพระธรรม ที่
พระองค์ทรงตรัสรู้  และทรงพิจารณาอยู่ในช่วงระหว่างสัปดาห์ที่ 4 หลังการตรัสรู้นั่นเอง 

 
4.   สัญลักษณ์ที่เนื่องในพุทธธรรม  ประเพณีการสร้างพระพุทธรูปขึ้นเพ่ือเป็น

รูปแทนองค์พระพุทธเจ้า อาศัยเพียงแต่คุณสมบัติด้านความงามอย่างเดียวย่อมไม่เพียงพอ เนื่องจาก
รูปทรงที่สร้างสรรค์ตามอุดมคตินั้น จะต้องสามารถถ่ายทอดแก่นสารอันลึกซึ้งแห่งพระธรรมค าสอน
ของพระพุทธองค์ด้วย เนื่องจากพระธรรมของพระพุ ทธองค์นั่นเอง ที่เป็นบ่อเกิดแห่งแรงบันดาลใจให้
ศิลปินคิดสร้างพระพุทธรูปขึ้น มิใช่รูปกายที่ปรากฏตามธรรมชาติของพระบรมศาสดา ดังนั้น 
พระพุทธรูปที่สร้างขึ้น ต้องเป็นรูปทรงตามแบบอุดมคติ อันเป็นสื่อสัญลักษณ์ท่ีเป็นโลกุตตรธรรมที่
สร้างข้ึนด้วยวัสดุอันเป็นโลกิยะ (ศิลป์ พีระศรี, ๒๕๔๕ : ๒๑๐) 

นอกจากนี้ พุทธสถานหรือวัดในล้านนา ที่เป็นส านักปฏิบัติธรรม หรือ
เรียกว่า การเจริญสติ การปฏิบัติกรรมฐาน ซึ่งอาศัยหลักการปฏิบัติตามแนวสติปัฏฐาน ๔ โดยเฉพาะ



๑๘๑ 
 

อย่างยิ่ง กรรมฐาน ๔๐ วิธี ในหมวด อนุสสติกรรมฐาน ๑๐ ข้อที่ ๑ ได้แก่ พุทธานุสสติกรร มฐาน คือ 
การระลึกถึงคุณพระพุทธเจ้าเป็นอารมณ์ อนุสสติ แปลว่า ตามระลึกถึง เมื่อเลือกปฏิบัติให้พอเหมาะ
แก่จริต จะได้ผลเป็นสมาธิมีอารมณ์ ตั้งมั่นได้รวดเร็ว  นอกจากนี้ ปฐม พัวพันธ์สกุล (สัมภาษณ์, ๑๖ 
มกราคม ๒๕๕๖) ได้กล่าวว่า  ครูบาอาจารย์พระอริยะสงฆ์ในล้านนาหลายท่า นได้อาศัยพระพุทธรูป 
ซึ่งเป็นรูปแทนพระพุทธเจ้ามาเป็นสิ่งที่ใช้ในการเพ่งพิจารณา จนกระทั่งสามารถจดจ าและเห็นภาพ
พระพุทธรูปแนบแน่นเป็นอารมณ์ในใจ กล่าวอีกนัยหนึ่งพระพุทธรูปเป็นเครื่องมือในการฝึกปฏิบัติ
สมถะกรรมฐาน เพ่ือให้จิตเกิดความสงบเป็นสมาธิควรแก่การฝึกปฏิบัติ ทางจิตในข้ันวิปัสสนา
กรรมฐานต่อไป  

 
5.  สัญลักษณ์จากวัสดุที่ใช้ในการสร้างพระพุทธปฏิมา  วัสดุที่ใช้ในการสร้าง

พระพุทธปฏิมาร่วมสมัย มีที่มาจากคติความเชื่อและประเพณีการสักการะพระพุทธเจ้าด้วยดอกไม้ ซึ่ง
สะท้อนถึงวัฒนธรรมวิธีคิดในการก าหนดคุณค่าความหมายให้กับวัสดุอั นเป็นสื่อสัญลักษณ์ของความ
ศรัทธา ตามคติความเชื่อของชาวพุทธในล้านนาที่สืบทอดมาแต่เม่ือครั้งสมัยพุทธกาล ทั้งนี้ การได้มา
และการรวบรวมวัสดุอันเป็นมวลสารส าคัญท่ีใช้ในการสร้างพระพุทธรูป ยังมีนัยส าคัญที่แสดงถึงการ
รวมพลังความศรัทธาของประชาชนทุกคน สื่อความหมายเชิงสัญลักษณ์ผ่านทางวัสดุมวลสารที่มีความ
ศักดิ์สิทธิ์ โดยไม่แบ่งแยกชนชั้นวรรณะหรือความแตกต่างหลากหลายของผู้คนในสังคม อันเป็น
วัฒนธรรมวิธีคิดและภูมิปัญญาอันลุ่มลึกของชาวพุทธในล้านนาที่มีมาแต่ในอดีต กล่าวคือ ใน
กระบวนการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในครั้งนี้ ได้ท าการรวบรวมเกสรดอกไม้ (เกสรดอกบัว ) และ
ดอกไม้ทุกชนิดที่พุทธศาสนิกชนน ามาสักการบูชาพระพุทธรูปที่วัด มาตากแดดจนแห้งสนิท แล้ว
บดละเอียดจนเป็นผง น ามาผสมกับกาวและน้ าสะอาด ซึ่งเป็นวัสดุหลักที่ประกอบขึ้นเป็นรูปทรง
พระพุทธรูป ผิวด้านอกลงรักปิดทองค าเปลว และประดับกระจกสีบริเวณฐ าน ทั้งนี้ การสร้าง
พระพุทธรูปนอกจากจะเป็นพุทธบูชาและสืบพระศาสนาแล้ว ในปัจจุบันยังมีผู้นิยมสร้างพระพุทธรูป
เพ่ือเป็นการบ าเพ็ญกุศลสืบอายุด้วย ดังปรากฏเนื้อหาในต าราสร้างพระพุทธรูปในล้านนา กล่าวว่า 
เจ้าของหรือศรัทธาผู้สร้างพระพุทธรูปถวายแก่พระศาสนาจะได้เสวยสุขท้ังในเมืองคนและเมืองฟ้าตาม
ระยะเวลาต่างๆ  กันข้ึนอยู่กับลักษณะแห่งการก่อสร้างและวัสดุที่ใช้สร้าง โดยเฉพาะพระพุทธรูปที่
สร้างจากผงดอกไม้ผสมน้ ารักจะมีอานิสงส์ได้เสวยสุขเป็นระยะเวลานานถึง ๑๐๐ กัป   
 
 
 
 
 
 



๑๘๒ 
 

๕.  การน าเสนอผลงาน (design presentation) 
  

 
 

การจัดแสดงผลงาน ภายในหอนิทรรศการศิลปวัฒนธรรม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 
 
 

 
 

 การจัดแสดงผลงานสร้างสรรค์งานศิลปกรรมเชิงวิชาการ 
 

 



๑๘๓ 
 

 
 

การจัดแสดงผลงานสร้างสรรค์งานศิลปกรรมเชิงวิชาการ 
 

 
 

 การน าเสนอแนวความคิดการสร้างสรรค์ และบทคัดย่อ ด้วยรูปแบบโปสเตอร์ 



๑๘๔ 
 

 
 

 ผลงานสร้างสรรค์งานศิลปกรรมเชิงวิชาการ พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ 
 

 
 

 
 

 วัสดุและส่วนผสมที่ใช้ในการสร้างสรรค์พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ 
 

 



๑๘๕ 
 

 
 

การน าเสนอผลงานสร้างสรรค์แก่ผู้ทรงคุณวุฒิ เมื่อวันอาทิตย์ ที่ 23 สิงหาคม พ.ศ. 2558 



๑๘๖ 
 

 
 

พระพุทธเกสรรังสี หน้าตักกว้าง 2.9 นิ้ว สูง 6.9 นิ้ว 
 



๑๘๗ 

 

 
บทที่ ๕ 

 
สรุป และข้อเสนอแนะ 

 
 

โครงการวิจัย เรื่อง  “การสร้างสรรค์พระพุทธรูปเกสรดอกไม้เพ่ือการอนุรักษ์และสืบสาน
ภูมิปัญญาท้องถิ่น” นี้   มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 
  1. เพ่ือศึกษาประวัติความเป็นมา ความหมาย คติความเชื่อ เกี่ยวกับประเพณีการสร้าง
และการสักการบูชาพระพุทธรูปเกสรดอกไม้  
       2. เพ่ือศึกษาแนวคิด รูปแบบทางศิลปกรรม และกรรมวิธีการสร้างพระพุทธรูปเกสร
ดอกไม้ศิลปะพ้ืนบ้านที่ประดิษฐานอยู่ในชุมชนท้องถิ่น  
       3. เพ่ือสร้างสรรค์พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ โดยใช้องค์ความรู้ที่ได้รับจากการศึกษาวิจัย 
น ามาเป็นแรงบันดาลใจแล ะแนวทางในการสร้างสรรค์งานพุทธศิลป์ เพ่ือการอนุรักษ์และสืบสานภูมิ
ปัญญาท้องถิ่น 
 วิธีด าเนินการศึกษาครั้งนี้  ศึกษาด้วยวิธีการเก็บข้อมูลทั้งด้านเอกสาร ด้วยการรวบรวม
ข้อมูลเกี่ยวกับประวัติความเป็นมา  คติความเชื่อเรื่องดอกไม้ที่มีเนื้อหาปรากฏในพระไตรปิฎก อรรถ
กถา  และหนังสือ เอกสารงานวิจัยต่างๆและภาคสนาม ด้วยวิธีการส ารวจ (Field Survey)  
สังเกตการณ์ (Observation)  สัมภาษณ์แบบไม่มีโครงสร้าง (Unstructured  Interview) เพ่ือเก็บ
ข้อมูล ศึกษารูปแบบทางศิลปกรรม และกรรมวิธีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ ศิลปะพ้ืนบ้าน แล้ว
น าผลการศึกษาเรื่องภูมิปัญญาการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ มาสังเคราะห์ส าหรับเป็นแรงบันดาล
ใจและแนวทางในการสร้างสรรค์งานศิลปกรรมพระพุทธปฏิมาเกสรดอกไม้ เพื่อให้เป็นสื่อสร้างส านึก
และความศรัทธาในการสืบทอดประเพณีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้สืบไป 
 
สรุปผลการวิจัย 

สรุปผลการวิจัยเรื่อง การสร้างสรรค์พระพุทธรูปเกสรดอกไม้เพ่ือการอนุรักษ์และสืบสาน
ภูมิปัญญาท้องถิ่น โดยมีรายละเอียด ดังนี้ 

 
 
 



๑๘๘ 

 

ประวัติความเป็นมา ความหมาย คติความเชื่อ เกี่ยวกับประเพณีการสร้างและการ
สักการบูชาพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ 

คติการสร้างพ ระพุทธรูป เกสรดอกไม้ ที่ปรากฏอ ยู่ในจังหวัดเชียงใหม่ มีความเป็นมา
เชื่อมโยงสัมพันธ์กับคติความเชื่อเรื่องอานิสงส์การสร้างพระพุทธรูปด้วยเกสรดอกไม้ ที่ปรากฏอยู่ใน
เอกสารคัมภีร์ใบลาน และต าราการสร้างพระพุทธรูปของล้านนา ซึ่งมีเนื้อหาสะท้อนถึงวัฒนธรรมวิธี
คิดการก าหนดคุณค่า และความหมาย ของวัตถุอันเ ป็นสื่อสัญลักษณ์ความศรัทธา จากการศึกษายัง
พบว่า ประวัติความเป็นมา ของคติความเชื่อเก่ียวกับเรื่องดอกไม้ในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา มี
ปรากฏอยู่เสมอในหลากหลายรูปแบบ เช่น พระไตรปิฎก อรรถกถา เป็นต้น โดยเฉพาะในรายละเอียด
ของเนื้อหาพุทธประวัติ ได้แก่ ดอกบัวในตอนพระโพธิ สัตว์จุติจากสวรรค์ชั้นดุสิต  ตอนประสูติ และ
เหตุการณ์หลังจากการตรัสรู้ทรงเปรียบเทียบเวไนยสัตว์กับดอกบัว ๓ เหล่า เหตุการณ์เมื่อทรงตรัส
ตอบค าถามโทณพราหมณ์ ได้เปรียบพระองค์กับดอกบัว ในตอน ครหทินน์ เกิดดอกบัวผุดขึ้นมา
รองรับพระองค์จากหลุมถ่านเพลิง ตลอดจนตอนเสด็จดั บขันธปรินิพพาน มีเรื่องราวของดอกสาละ
และดอกมณฑารพ  

นอกจากนี้ ยังพบว่าในเนื้อหาของมหาปุริสลักษณะ  32 ประการ และอสีตยานุพยัญชนะ 
80 ประการ ก็สะท้อนคติความเชื่อด้วยการใช้ดอกไม้เป็นสัญลักษณ์ส าคัญ หลายประการด้วยกัน ส่วน
การศึกษาเรื่องดอกไม้ที่ปรากฏในเนื้อหาพุทธธรรม  ได้แก่ ดอกไม้จากพุทธวัจนะในธรรมบท ในหมวด
ดอกไม้ จ านวน 16 บท ดอกไม้ในทานวัตถุ 10 ดอกไม้ (ดอกบัว ) เป็นสัญลักษณ์พระพุทธเจ้า ๕ 
พระองค์ในภัทรกัป อันเป็นคติเรื่องพระอดีตพุทธเจ้า เนื้อหาในพระไตรปิฎก และอรรถกถามีเรื่องราว
การสักการบูชาพระพุทธเจ้าด้วยดอกไม้ โดยบุคคล ต่างๆ ได้แก่ พระโพธิสัตว์ ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก 
และอุบาสิกา ปรากฏอยู่เป็นจ านวนมาก รวมทั้งคติความเชื่อเรื่องอานิสงส์การสักการบูชาด้วยดอกไม้
ในคัมภีร์อานิสงส์ล้านนา ดังนั้น จากการศึกษาจึงสามารถสรุปได้ว่า ความส าคัญของเรื่องราวเกี่ย วกับ
ดอกไม้ในพระพุทธศาสนา จึงมคีวามหมายเพื่อเป็นสื่อสัญลักษณ์ ที่สะท้อนให้เห็นถึงพลังความศรัทธา
และคติความเชื่อในการสักการบูชาพระพุทธองค์ ของชาวพุทธที่สืบทอดมาแต่เม่ือครั้งสมัยพุทธกาล 
 จากการศึกษาคติความเชื่อเกี่ยวกับการสร้างและสักการบูชาพระพุทธรูปในล้านนา พบว่า 
มีคติความเชื่อเรื่องอานิสงส์การสร้างพระพุทธรูปปรากฏอยู่ในเรื่อง วัฏฏังคุลีราชชาดก  จันทเสนชาดก 
และเทวรุกขกุมารชาดก จากคัมภีร์ปัญญาสชาดก ซึ่งเป็นวรรณกรรมทางพระพุทธศาสนา ของล้านนา
ที่มีความส าคัญมาก ส่วนการศึกษาต านานพระพุทธรูปในล้านนา พบว่า เป็นเรื่องเล่าถึงประวัติความ
เป็นมารวมทั้งปรากฏการณ์อันเกี่ยวเนื่องกับความศรัทธาที่มีต่อพระพุทธรูปของชาวพุทธ  และเป็น
ข้อมูลทางคติชนวิทยารูปแบบหนึ่งที่มีปรากฏแพร่หลายในชุมชนท้องถิ่นล้านนา เนื้อหาของต านานท า
หน้าที่อธิบายเรื่องราวที่มีความสัมพันธ์เกี่ยวเนื่องกับพระพุทธรูปซึ่งประดิษฐานอยู่ภา ยในพุทธสถาน
ของชุมชนต่างๆ เช่น ต านานพระพุทธรูปแก่นจันทน์ ต านานพระแก้วมรกต ต านานพระสิงห์ ต านาน

http://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%A7%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%93%E0%B8%81%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%9E%E0%B8%B8%E0%B8%97%E0%B8%98%E0%B8%A8%E0%B8%B2%E0%B8%AA%E0%B8%99%E0%B8%B2&action=edit&redlink=1


๑๘๙ 

 

พระเสตังคมณี และต านานพระแก้วดอนเต้า เป็นต้น ตลอดจนต านานที่เก่ียวกับคติความเชื่อการสร้าง
พระพุทธรูป ที่ปรากฏในต านานพื้นเมืองเชียงใหม่ ฉบับเชียงใหม่ ๗๐๐ ปี นอกจากนี้ การศึกษาต ารา
การสร้างพระพุทธรูปในล้านนา พบว่า มีหลักการและกฎเกณฑ์ทางสุนทรียภาพ โดยเฉพาะการ
ก าหนดเป็นมาตราส่วน  ขนาดและสัดส่วนได้อย่างถูกต้องแม่นย า ทั้งนี้ คติความเชื่อและประเพณีการ
สร้างพระพุทธรูปในล้านนา  ยังสะท้อนความหมายผ่านพิธีกรรมการก่อสร้างพระพุทธรูป การก า หนด
เดือนและวันที่ควรสร้างพระพุทธรูปอีกด้วย ดังนั้น จากการศึกษาจึงสามารถสรุปได้ว่า คติความเชื่อใน
การสร้างและสักการบูชาพระพุทธรูปของชาวพุทธในล้านนา คือ วิธีคิดในการก าหนดคุณค่าและ
ความหมายให้กับสื่อศิลปะ อันเป็นทั้งรูปแทนพระพุทธองค์  และรูปทรงที่สะท้อนความหมาย เชิง
สัญลักษณ์จากพุทธธรรม ผ่านทางวรรณกรรมเนื่องในพุทธศาสนา เพ่ือแสดงให้เห็นพลังความศรัทธา
ของชาวพุทธในล้านนา 

จากการศึกษาคติความเชื่อและประเพณีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในล้านนา  
พบว่า มีเนื้อหาปรากฏอยู่ในคัมภีร์อานิสงส์ของล้านนา โดยเฉพาะอานิสงส์การสร้างพระพุ ทธรูป และ
อานิสงส์การปิดทองพระพุทธรูป ได้แก่ คัมภีร์อานิสงส์การสร้างพระพุทธรูป ฉบับวัดข่วงสิงห์ ฉบับวัด
บ้านท่อ ฉบับวัดควรค่าม้า  จังหวัดเชียงใหม่ คัมภีร์อานิสงค์ของการสร้างพระพุทธรูป ฉบับ วัดป่าบง
จันจว้า จังหวัดเชียงราย และอานิสงส์การปิดทองพระพุทธรูป  อานิสงส์การปิดทองพระพุทธรูป  วัด
พระเกิด จังหวัดน่าน  เป็นต้น นอกจากนี้ การศึกษา ค าจารึกท่ีฐานพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในล้านนา  
พบว่า เนื้อหาของจารึกมักจะเป็นค าบรรยายถึงการสร้างพระพระพุทธรูปเพื่อการท านุบ ารุง
พระพุทธศาสนาเป็นหลัก  ตลอดจนคติการใช้ดอกไม้ในฐานะมวลสารส าคัญในการส ร้างพระพิมพ์
ล้านนา โดยวัสดุที่ใช้สร้างพระยังมีความหลากหลาย ซึ่งสะท้อนคติความเชื่อ ความศรัทธาในพุทธคุณ
และความศักดิ์สิทธิ์ อาทิ พระซุ้มนันทบุรี เมืองน่าน พระนางเสน่ห์จันทน์ เมืองน่าน พระพุทธสิงห์
เกสร เมืองล าปาง พระสิวลี เมืองล าพูน และ พระหนุ่มศึกหาญ  เมืองล าพูน ดังนั้น จากการศึกษาจึง
สามารถสรุปได้ว่า คติความเชื่อและประเพณีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในล้านนา คือ 
วัฒนธรรมวิธีคิดในการก าหนดคุณค่าความหมายให้กับพระพุทธปฏิมาท่ีสร้างข้ึนด้วยวัสดุอันเป็นสื่อ
สัญลักษณ์ของความศรัทธาตามคติความเชื่อของชาวพุทธในล้านนาที่สืบท อดมาแต่เม่ือครั้งสมัย
พุทธกาล 
 
 แนวคิด รูปแบบทางศิลปกรรม และกรรมวิธีการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ศิลปะ
พื้นบ้านที่ประดิษฐานอยู่ในจังหวัดเชียงใหม่ 

การสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในล้านนามีแนวคิดเชิงสัญลักษณ์อันเป็นหลักการส าคัญ
ที่มีความสัมพันธ์เชื่อมโยงกับหลักธรรม ในพระพุทธศาสนาและคติความเชื่อจากประเพณีการสร้าง
พระพุทธรูปของชาวพุทธที่มีมาแต่อดีต ๔ แนวคิด ได้แก่  แนวคิดมหาปุริสลักษณะ แนวคิด ปาง



๑๙๐ 

 

พระพุทธรูป แนวคิดพระอดีตพุทธเจ้า และแนวคิดอานิสงส์การสร้างพระพุทธรูป  กล่าวคือ ๑. แนวคิด
มหาปุริสลักขณะ ๓๒ ประการ ถูกน ามาใช้เป็นป ทัฏฐานในการสร้างพระพุทธรูปในยุคสมัยต่างๆ อีก
ทั้งยังมีบทบาทเป็นสื่อศิลปะที่สะท้อนความหมาย เรื่องอานิสงส์ผลบุญ และการสั่งสมบารมีของพระ
โพธิสัตว์  จากการตีความหมายรูปลักษณะของมหาบุรุษที่ถ่ายทอดผ่านพุทธลักษณะของพระพุทธรูป 
พบว่า สาเหตุแห่งการได้มาแห่งลักษณะมหาบุ รุษทั้ง ๓๒ ประการนั้น เป็นกระบวนการของเหตุและ
ผลสืบเนื่องตามล าดับ ลักษณะที่ปรากฏทางรูปธรรมนั้นท าหน้าที่เป็นเพียงสื่อกลาง เพื่อการแสดง
ธรรมเรื่องการสั่งสมกุศลกรรมในชาติก่อน และการส่งให้เกิดกุศลวิบากในชาติปัจจุบัน โดยมีมหาปุริ
สลักษณะเป็นสักขีพยานทางกายภาพ ๒. แนวคิดเรื่องปางพระพุทธรูป คือ การใช้รูปลักษณะอิริยาบถ
ของพระพุทธรูปให้เป็นสื่อสัญลักษณ์ท่ีมีความหมายสะท้อนถึงเรื่องราวในพุทธประวัติ ๓. แนวคิดพระ
อดีตพุทธเจ้า ซึ่งหมายถึง พระพุทธเจ้าในอดีตจ านวนมากมายที่เสด็จมาตรัสรู้ก่อนพระพุทธเจ้าองค์
ปัจจุบัน รวมทั้งพระพุทธเจ้ าที่เสด็จมาตรัสรู้ในแต่ละกัลป์มีจ านวนอันหาประมาณมิได้ เปรียบเสมือน
เม็ดทรายในมหาสมุทร ข้อมูลจากการศึกษาพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในล้านนา พบว่า แนวคิดพระ
อดีตพุทธเจ้าปรากฏในรูปแบบการสร้างพระพิมพ์มุกหรือพระแผง ภายในวัดผ้าขาว เมืองเชียงใหม่ ได้
น าพระพิมพ์ที่สร้างด้ว ยมุกเกสรดอกไม้ พุทธลักษณะเป็นพระพุทธรูปปางมารวิชัย ติดลงบนแผ่นไม้
แกะสลัก จ านวน ๔๔ องค์ เรียงแถวอยู่ในซุ้ม สูง ๑๖๗ เซนติเมตร ๔. แนวคิด อานิสงส์การสร้าง
พระพุทธรูป พุทธศาสนิกชนชาวล้านนามีความเชื่อว่า เมื่อสร้างพระพุทธรูปเพื่อถวายเป็นพุทธบูชา
แล้ว ผู้สร้างจะได้รั บผลบุญเป็นอันมาก กล่าวคือ การได้เสวยความสุขเป็นระยะเวลานานเป็นกัปหรือ
กัลป์ ทั้งนี้ ระยะเวลาของการรับอานิสงส์ผลบุญ จะมีความเชื่อมโยงสัมพันธ์กับวัสดุต่างๆที่ใช้ในการ
สร้างพระพุทธรูป คติความเชื่อเรื่องอานิสงส์การสร้างพระพุทธรูปด้วยเกสรดอกไม้ มักปรากฏอยู่ใน
คัมภีร์ใบลานเกือบทุกฉบับ ซึ่งเป็นการสะท้อนให้เห็นถึงคุณค่าและความหมายที่เป็นนัยส าคัญ อันเป็น
วัฒนธรรมวิธีคิดในการก าหนดคุณค่าแก่วัตถุท่ีผ่านพิธีกรรมอันศักดิ์สิทธิ์ ซึ่งเป็นสื่อสัญลักษณ์ของ
ความศรัทธา  

อย่างไรก็ตาม การสร้างพระพุทธรูปนั้นมิได้มีเจตนาให้เป็นรูปเหมือนของพระพุทธเจ้า แต่
เป็นการสร้างรูปสัญลักษณ์ที่รวมพุทธลักษณะอันประเสริฐของพระพุทธองค์ เข้าด้วยกันกับหลักพุทธ
ธรรม ที่มีเป้าหมายเพ่ือความรู้แจ้งเห็นจริงบรรลุถึงอรหัตผล หลุดพ้นจากกิเลสทั้งปวงเข้าสู่ พระ
นิพพาน เมื่อพุทธศาสนิกชนได้พบเห็นพร้อมทั้งได้ท าการสักการบูชาพระพุทธปฏิมา ด้วยจิตอัน
บริสุทธิ์ตั้งมั่นแล้วนั้น ย่อมจะโน้มน าให้ร าลึกนึกถึงองค์พระบรมศาสดา ร าลึกถึงพระธรรมค าสั่งสอน
ของพระองค์ และร าลึกถึงพระสงฆ์สาวกผู้สืบต่อพระพุทธศาสนา อันรวมกันเป็นไตรสรณาคมน์  ดังนั้น 
จากการศึกษาจึงสามารถสรุปได้ว่า แนวคิดการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในล้านนา คือ ความคิด
หรือมโนคติ ซึ่งเป็นองค์ประกอบทางนามธรรมของงานศิลปะ อันมีท่ีมาจากคติความเชื่อและความ
ศรัทธาในพระพุทธศาสนา เพื่อน ามาใช้เป็นหลักในการสร้างสรรค์ผลงานศิลปะ โดยอาศัยกระบวนการ



๑๙๑ 

 

ประสานเชื่อมโยงความรู้และจินตนาการเข้าด้วยกันจนก่อเกิดเป็นจินตภาพ จากนั้นจึงถ่ายทอดเป็น
รูปทรงพระพุทธปฏิมา ซึ่งเป็นองค์ประกอบทางรูปธรรมของงานศิลปะ ด้วยวัสดุที่เป็นสื่อสัญลักษณ์ 
ซึ่งมีความหมายเชื่อมโยงสัมพันธ์กับวัฒนธรรมวิธีคิดของชาวพุทธในท้องถิ่นล้านนา  
 จากการศึกษาข้อมูลจากองค์พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ ที่ประดิษฐานอยู่ภายในวัดหรือพุทธ
สถานในเขต จังหวัดเชียงใหม่  พบว่า รูปแบบทางศิลปกรรมของพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ เป็นศิลปะ
ศิลปะพ้ืนบ้าน ล้านนา กล่าวคือ กลุ่มพระพุทธรูปศิลปะล้านนาที่สร้างขึ้นในช่วงกลางพุทธศตวรรษท่ี 
๒๔ เป็นต้นมานั้น ดินแดนล้านนาอยู่ภายใต้การปกครองของประเทศสยาม งานศิลปกรรมที่สร้างข้ึน
เป็นคนละฝีมือกับช่างในยุคทองของล้านนา (สมัยพระเจ้าติโลกราช –  พระเมืองแก้ว พ .ศ.๑๙๙๘-
๒๐๖๐) การแสดงออกทางศิลปะและคุณค่าทางด้านสุนทรียภาพมีลักษณะเป็นงานศิลปะพ้ืนบ้าน 
ในช่วงเวลาดังกล่าว ชาวพุทธในล้านนามีความนิยมในการสร้างพระพุทธรูปขนาดเล็กด้วยเกสรดอกไม้
ผสมยางรักหรือ มุก เพ่ือถวายเป็นพุทธบูชาและสืบทอดพระศาสนา แต่จากหลักฐานในปัจจุบัน พบว่า 
มีจ านวนพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ปรากฏอยู่ภายในพุทธสถานไม่มากนัก อาทิ พระพุทธรูปมุกเกสร วัด
หมื่นล้าน พระพุทธรูปมุกเกสร วัดพันเตา พระพุทธรูปมุกดอกไม้ วัดดอกค า พระพุทธรูปหลูบเงินมุก
ดอกไม้ วัดทรายมูลเมือง พระพุทธรูปมุกดอกไม้ วัดกู่เต้า และพระพิมพ์มุก วัดผ้าขาว 
 พระพุทธรูปเกสรดอกไม้รูปแบบศิลปะล้านนามีกรรมวิธีการสร้างที่ได้รับอิทธิพลจากงาน
ศิลปะเครื่องเขิน อาทิ  พระพุทธรูปมุกดอกไม้ หรือพระพุทธรูปมุกเกสร พระพิมพ์ พระแผง  และ
ศิลปะการบุดุนโลหะ ส่วนกระบวนการสร้างนั้น ในขั้นตอนแรกจะต้องน าผงขี้เถ้าท่ีได้จากการเผาวัสดุ
ต่างๆ เช่น เกสรดอกไม้ ดอกไม้แห้ง หญ้าคา ข้าว และงาช้าง เป็นต้น มาผสมกับยางรักจนได้เนื้อมุก
หรือสมุกท่ีมี ลักษณะนิ่มไม่แข็งและไม่แฉะมากเกินไป ซึ่งเหมาะสมกับการน ามาปั้นเป็นองค์
พระพุทธรูป เมื่อปั้นเสร็จเป็นองค์พระแล้ว อาจตกแต่งผิวนอกด้วยการทาชาด ลงรักปิดทอง และ
ประดับกระจกสี ทั้งนี้ ขึ้นอยู่กับพุทธลักษณะของพระพุทธรูปและความช านาญของช่างเป็นส าคัญ 
ส่วนพระหลูบ จะมีข้ั นตอนเพ่ิมข้ึน กล่าวคือ การหุ้มพระพุทธรูปด้วยแผ่นเงินหรือแผ่นทองแล้วใช้
เครื่องมือปลายแหลมจารเป็นเส้นรูปทรงพระพุทธเจ้าและลวดลายต่างๆไปบนแผ่นโลหะอีกครั้งหนึ่ง 
เรียกว่า พระหลูบ เนื่องจากค าว่าหลูบในภาษาล้านนา หมายถึง การหุ้ม  
 ส่วนดอกไม้ที่เป็นวัสดุส าคัญในการ สร้างพระพระพุทธรูปนั้น ต้องเป็นดอกไม้ที่
พุทธศาสนิกชนตั้งใจน ามาสักการะพระพุทธรูปศักดิ์สิทธิ์ หรือน ามาถวายพระสงฆ์ที่วัด ตามหลักพุทธ
ธรรมที่กล่าวถึงเรื่อง วัตถุทาน ๑๐ และคติความเชื่อเรื่องอานิสงส์การถวายดอกไม้ ส าหรับชนิดของ
ดอกไม้ที่พบมีความหลากหลาย อาทิ ดอกบัว  ดอกมะลิ ดอกเกตะหวาหรือดอกพุด ดอกสารภี และ
ดอกไม้อันเป็นสิริมงคลตามความเชื่อในท้องถิ่นล้านนา ซึ่งมีรูปทรงสีสันงดงาม และมีกลิ่นหอม ซึ่ง
สามารถหามาบูชาพระได้ง่าย โดยจะเก็บรวบรวม แยกประเภท น าไปตากแดดให้แห้งสนิทแล้วต าหรือ
บดให้เป็นผงละเอียด ช่างบางคนใช้วิธีการน าเ กสรดอกไม้และดอกไม้แห้งมาเผาให้เป็นขี้เถ้าก็ได้ 



๑๙๒ 

 

โดยเฉพาะอย่างยิ่งเกสรดอกบัวจะเป็นที่นิยมมากท่ีสุด เนื่องมาจากดอกบัวเป็นดอกไม้ที่มี
ความสัมพันธ์เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนาเป็นอย่างมาก แม้กระนั้นก็ตาม ดอกไม้ชนิดอ่ืนๆ  ก็มิได้มี
คุณค่าและความส าคัญมากหรือน้อยไปกว่ากั น ทั้งนี้ ตามคติของชาวพุทธมิได้ให้ความส าคัญกับเรื่อง
มูลค่าทางด้านวัตถุ แต่ให้ความส าคัญกับคุณค่าทางด้านจิตใจ ดังนั้น ดอกไม้ทุกชนิดของชาวพุทธที่มี
จิตศรัทธา จึงสามารถน าดอกไม้ทุกชนิดที่ผ่านการสักการบูชามาบดรวมกันจนเป็นผงมวลสาร อันมี
ความศักดิ์สิทธิ์เหมาะสมกับก ารน ามาสร้างพระพุทธรูป ตลอดจนแม้ผู้ถวายดอกไม้ก็มิได้แบ่งชนชั้น
วรรณะ เป็นสัญลักษณ์ว่าชาวพุทธทุกคนล้วนมีความเสมอภาคเท่าเทียมกันในการที่จะสร้างคุณงาม
ความดี การบ าเพ็ญทานบารมี อันเป็นการช าระจิตให้ปราศจากกิเลสเครื่องเศร้าหมอง  
  

การสร้างสรรค์พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ เพื่อการอนุรักษ์และสืบสานภูมิปัญญาท้องถิ่น 
 การสร้างสรรค์พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในการวิจัยครั้งนี้ เป็นการ สังเคราะห์องค์ความรู้ที่
ได้รับจากการศึกษา มาเป็นแรงบันดาลใจและแนวทางในการสร้างสรรค์พระพุทธปฏิมาเกสรดอกไม้
ปางมารวิชัย ลงรักปิดทอง ประดับกระจกสี อันเป็นการ สะท้อนถึง ความเลื่อมใสศรัทธาต่อ
พระพุทธศาสนา และการสร้างบุญกุศลตามหลักพุทธธรรม ซึ่งเป็นกระบวนการปฏิบัติ การทดลอง 
บันทึกข้ันตอนต่างๆ อย่างเป็นระบบ รวมไปถึงการน าเสนอกระบวนการสร้างสรรค์ ตามล าดับขั้นตอน 
ได้แก่ การก าหนดแนวความคิด (conceptual design) การออกแบบร่าง  (sketch design) การ
ประกอบสร้าง (design construction) การอภิปรายผลการสร้างสรรค์ (design discussion) และ
การน าเสนอผลงาน (design presentation) ตามล าดับ  
 แนวความคิดในการสร้างสรรค์ผลงาน ได้แก่ การสร้างสรรค์พระพุทธปฏิมาร่วมสมัย ปาง
มารวิชัย ลงรักปิดทอง ประดับกระ จกสีที่ฐาน เพื่อสะท้อนถึง สัญลักษณ์พระฉัพพรรณรังสี  ที่แผ่ซ่าน
ออกจากพระวรกาย ของพระพุทธองค์ ไปยังทุกทิศของจักรวาล อันเป็นธรรมาธิษฐานหมายถึง พระ
ธรรมคุณ 6 ประการ ซึ่งปรากฏในพุทธประวัติ ตอน เสวยวิมุติสุขในสัปดาห์ที่ ๔ หลังการตรัสรู้ โดย
ได้รับอิทธิจากรูปแบบพุทธศิล ป์ล้านนาและล้านช้าง ด้วยการรวบรวมดอกไม้ที่พุทธศาสนิกชนน ามา
สักการบูชาพระพุทธรูป ซึ่งเป็นคติความเชื่อที่สะท้อนพลังความศรัทธาของชาวพุทธที่มีมาแต่สมัย
พุทธกาล ตลอดจนยังเป็นการสืบทอดประเพณีการสร้างและการสักการบูชาพระพุทธรูป ด้วยวัสดุที่มี
คุณค่าและความหมาย อันเป็นสัญลักษณ์ของการมีส่วนร่วมของประชาชนในท้องถิ่น  
 อย่างไรก็ดี สาระส าคัญของคติการสร้างพระพุทธรูปศิลปะพ้ืนบ้าน ก็คือคุณค่าท่ีเกิดจาก
พลังความศรัทธาอันบริสุทธิ์ของชาวพุทธในท้องถิ่น ด้วยการร่วมแรงร่วมใจกันสรรสร้างพระพุทธ
ปฏิมาข้ึนประดิษฐานในชุมชนของตนเอง เพื่อให้ ท าหน้าที่เป็นสื่อสัญลักษณ์ แทนองค์พระสัมมาสัม
พุทธเจ้า และพระธรรมค าสอน ของพระองค์ ให้เป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจ รวมไปถึงการ เป็นผลงาน



๑๙๓ 

 

ศิลปกรรมที่ สะท้อน ถึงคุณค่า และความหมาย อันเป็นมิ่งขวัญของชุมชนได้ในที่สุด นอกจากนี้ 
วัฒนธรรมประเพณีการสร้างพระพุทธรูปนับแต่อดีต นา ยช่างผู้สร้างสรรค์จะไม่เขียนชื่อหรือประกาศ
ตน เพราะถือว่าเป็นการท างานอุทิศถวายเป็นพุทธบูชา ทั้งยังเป็นประโยชน์สาธารณะของชุมชน
โดยรวม ด้วยเหตุนี้ พระพุทธปฏิมาเกสรดอกไม้ศิลปะพ้ืนบ้านจึงมิได้เป็นเพียงผลิตผล ทางการ
สร้างสรรค์ ของนายช่างศิลปิน หรือปัจเจกบุคคลใดคนหนึ่ งเท่านั้น หากแต่เป็นงานศิลปกรรมที่เป็น
ผลผลิตของวัฒนธรรม (ยศ สันตสมบัติ, 2548 : 256) 
 
ข้อเสนอแนะ 

ผลการศึกษาเรื่อง การสร้างสรรค์พระพุทธรูปเกสรดอกไม้เพ่ือการอนรักษ์และสืบสานภูมิ
ปัญญาท้องถิ่น มีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 

 
๑. ข้อเสนอแนะเพ่ือการศึกษาวิจัยต่อไป 

๑.๑ ควรวิจัย เชิงสร้างสรรค์ศิลปกรรมจาก คติความเชื่อ และประเพณีการสร้าง
พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ โดยการมีส่วนร่วมของประชาชนในชุมชนท้องถิ่น เพ่ือการอนุรักษ์และ พัฒนา
กระบวนการสร้างสรรค์ศิลปกรรมเชิงวิชาการ 

๑.๒ ควรศึกษาเปรียบเทียบ ภูมิปัญญาการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ ที่ปรากฏอยู่
ตามภูมิภาคต่างๆ ของ ประเทศไทย รวมทั้งในประเทศ เพ่ือนบ้านในบริเวณอนุภูมิภาคลุ่มน้ าโขง  เช่น 
สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว สาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมา เป็นต้น 

๑.๓ ควรมีการศึกษาเก่ียวกับภูมิปัญญาการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้  เทคนิค
ศิลปะเครื่องเขินรูปแบบอื่นๆ ที่ปรากฏอยูใ่นเขตวัฒนธรรมล้านนาและอนุภูมิภาคลุ่มน้ าโขง อาทิ พระ
ปานปอง พระเจ้าตอกสาน (พระอินทร์สาน) พระชาโล พระแผง และพระหลูบ เป็นต้น 

 
๒. ข้อเสนอแนะส าหรับพัฒนา 

จากผลการวิจัยและการสร้างสรรค์ศิลปกรรม ผู้ศึกษามีข้อเสนอแนะส าหรับการพัฒนา
ที่เก่ียวเนื่องกับคติการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ศิลปะพ้ืนถิ่น ดังนี้ 

๒.๑ องค์ความรู้เกี่ยวกับภูมิปัญญาการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ สามารถน าไปใช้
ประกอบการเรียนการสอน  วิชาการทางด้านการสร้างสรรค์ศิลปกรรม  และการอนุรักษ์ศิลปกรรมที่
เนื่องในพระพุทธศาสนา 



๑๙๔ 

 

๒.๒ พระพุทธรูปเกสรดอกไม้ เป็นมรดกทางวั ฒนธรรมของชาติ ที่มีคุณค่าและความส าคัญ 
สมควรที่จะส่งเสริมให้มีการอนุรักษ์และสืบสาน ประเพณีการสร้างและการสักการบูชาให้เกิดข้ึนอย่าง
ต่อเนื่อง 
 ๒.๓ องค์ความรู้เกี่ยวกับภูมิปัญญาการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ ศิลปะพ้ืนบ้าน  
สามารถน าไปเผยแพร่ต่อสาธารณะชนด้วยการจัดแ สดงในรูปแบบนิทรรศการ หรือจัดท าเป็นสื่อ
มัลติมีเดียเผยแพร่ทางเวปไซต์ 
 ๒.๔ องค์ความรู้เกี่ยวกับแนวคิด รูปแบบ และกรรมวิธีการสร้างพระพุทธปฏิมาร่วม
สมัยพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ สามารถน าไปถ่ายทอดให้แก่ นักวิชาการ ครูอาจารย์และนักศึกษาใน 
สถาบันการศึกษาท่ีมีการเรียนการสอนทางด้านศิลปกรรม ตลอดจนชาวพุทธในชุมชนท้องถิ่นท่ีมีความ
สนใจ ด้วยรูปแบบการจัดอบรมสัมมนาเชิงปฏิบัติการ 
 ๒.๕ ผลการศึกษาวิจัยสามารถน าไปเรียบเรียงเป็นสื่อสิ่งพิมพ์ ประเภทหนังสือ ต ารา 
เกี่ยวกับภูมิปัญญาการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ 
 



 

๑๙๕ 
 

 
เอกสารอ้างอิง 

 
 

ภาษาไทย 
เขมานันทะ(นามแฝง). อันเนื่องกับทางไท. กรุงเทพฯ : ปกเกล้าการพิมพ์, 2538. 
เขียน ยิ้มศิริ. พุทธานุสรณ์. กรุงเทพฯ : ศิลปาบรรณาคาร. 2512. 
ไขศรี  ศรีอรุณ. พระพุทธรูปปางต่างๆในสยามประเทศ. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์มติชน, 2546. 
คึกเดช กันตามระ. การศึกษาวิวัฒนาการและการวิเคราะห์ความสัมพันธ์ของศิลปะและสังคมจาก

รูปลักษณ์พระพุทธปฏิมากร. กรุงเทพฯ : คณะศิลปกรรมศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 
2535.  

งานช่างศิลป์ไทย : ปูนปั้น เครี่องถมและลงยา เครี่องรัก ประดับมุก ประดับกระจก . กรุงเทพฯ : 
แสงแดดเพ่ือนเด็ก (คติ). 2555. 

เจตนา นาควัชระ, ปรีชา ช้างขวัญยืน บรรณาธิการ. การวิจัยทางมนุษยศาสตร์. กรุงเทพฯ : 
ส านักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 2547. 

ฉลองเดช คูภานุมาต. แนวคิดมหาปุริสลักษณะพุทธปฏิมาศิลปะไทลื้อ เมืองน่าน. เชียงใหม่ :  
  คณะวิจิตรศิลป์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, 2552.  
ชัปนะ ปิ่นเงิน. การปริวรรตและสาระสังเขปคัมภีร์อานิสงส์ฉบับล้านนา. เชียงใหม่ : สถาบันวิจัย

สังคม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, 2548. 
ชลูด นิ่มเสมอ. องค์ประกอบของศิลปะ. กรุงเทพฯ : ไทยวัฒนาพานิช, 2542. 
ชาญณรงค์ พรรุ่งโรจน์. การวิจัยทางศิลปะ. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 

2543. 
ด ารงราชานุภาพ, สมเด็จกรมพระยา. ต านานพุทธเจดีย์. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์บรรณาคาร, 2544. 
ทิพวรรณ ทั่งม่ังมี. การศึกษาพระพุทธรูปทรงเครื่องศิลปะพม่า วัดม่อนปู่ยักษ์ เมืองล าปาง เพื่อการ

อนุรักษ์และสร้างสรรค์ศิลปกรรม. เชียงใหม่ : คณะวิจิตรศิลป์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่
,2554. 

________. ภูมิปัญญาการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้เพื่อการสร้างสรรค์พระพุทธปฏิมาร่วม
สมัย. วิทยานิพนธ์ดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาภูมิภาคลุ่มน้ าโขงและสาละวิน  

 มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงใหม่, 255๖. 



 

๑๙๖ 
 

บุญยงค์ เกศเทศ. วัฒนธรรมเผ่าพันธุ์มนุษย.์ มหาสารคาม : ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยมหาสารคาม, 
2551. 

ปฐม หงส์สุวรรณ. ต านานพระพุทธรูปล้านนา. เชียงใหม่ : กองทุนสนับสนุนการวิจัย(สกว.), 2554. 
ปรีชา ช้างขวัญยืน. การวิจัยทางมนุษย์ศาสตร์. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย, 

2547. 
ผาสุข อินทราวุธ. พุทธศาสนาและประติมาณวิทยา. กรุงเทพฯ : ภาควิชาโบราณคดี คณะโบราณคดี 

มหาวิทยาลัยศิลปากร, ม.ป.ป. 
พรศิลป์ รัตนชูเดช. การสร้างพระพุทธรูปดินเหนียวในเชิงประวัติศาสตร์. วิทยานิพนธ์ดุษฎีบัณฑิต 

สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2551. 
พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 9. 

กรุงเทพฯ : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2543. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต). พระพุทธศาสนาในอาเซีย. กรุงเทพฯ : ธรรมสภา, 2548. 
พระไพศาล วิสาโล. พุทธศาสนาไทยในอนาคต แนวโน้มและทางออกจากวิกฤต. พิมพ์ครั้งที่ 2. 

กรุงเทพฯ : มูลนิธิโกมลคีมทอง, 2552. 
พระสยาม สิริปัญฺโญ. ต าราการสร้างพระพุทธรูป พระเจดีย์ และคู่มือการอบรมสมโภชพระพุทธรูป

แบบล้านนา. เชียงใหม่ : 2551. (อัดส าเนา) 
พิริยะ ไกรฤกษ์. ลักษณะไทย พระพุทธปฏิมา อัตลักษณ์พุทธศิลป์ไทย. กรุงเทพฯ : อมรินทร์, 

2551. 
พุทธทาสภิกขุ. ภาพพุทธประวัติจากหินสลัก ยุคก่อนมีพระพุทธรูป. กรุงเทพฯ : กองทุนวุฒิธรรม 

เพ่ือการศึกษาและปฏิบัติธรรม, 2509. 
มณี พยอมยงค์ และศิริรัตน์ อาศนะ. เครื่องสักการะในล้านนาไทย. เชียงใหม่ : ส.ทรัพย์การพิมพ์, 

2549. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2535. 
ยศ สันตสมบัติ. มนุษย์กับวัฒนธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 2548. 
เย็นใจ เลาหวณิช. การวิจัยด้านมนุษยศาสตร์และศิลปะ : ทัศนะของนักวิชาการไทย. กรุงเทพฯ : 

ส านักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2526. 
ราชบัณฑิตยสถาน. พจนานุกรมศัพท์ศิลปกรรม อักษร ก-ฮ ฉบับราชบัณฑิตยสถาน. กรุงเทพฯ  : 

ด่านสุทธาการพิมพ์ จ ากัด, 2550. 
รุ่งโรจน์ ธรรมรุ่งเรือง. พระพุทธปฏิมาสยาม. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์มิวเซียมเพรส, 2553. 



 

๑๙๗ 
 

วัฒนะ จูฑะวิภาต. ศิลปะพื้นบ้าน. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 2552. 
วิถี พานิชพันธ์. เครื่องเขินในเอเชียอาคเนย์. เชียงใหม่ : มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, 2545. 
วิบูลย์ ลี้สุวรรณ. ศิลปะชาวบ้าน. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพฯ : อมรินทร์, 2546. 
วิรุณ ตั้งเจริญ . ทัศนศิลป์วิจัย. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์อีแอนด์ไอคิว , 2544. 
วิโรจน์ ศรีสุโร. วัฒนธรรมพื้นบ้าน : ศิลปกรรม. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 

2536. 
วิลักษณ์ ศรีป่าซาง. พระเจ้าไม้ล้านนา. เชียงใหม่ : สีสันพรรณไม,้ 2554. 
ศักดิ์ชัย สายสิงห์. เจดีย์ พระพุทธรูป ฮูปแต้ม สิม ศิลปะลาวและอีสาน . กรุงเทพฯ : มิวเซียมเพรส, 

2555. 
________. พระพุทธรูปส าคัญและพุทธศิลป์ในดินแดนไทย. กรุงเทพฯ : เมืองโบราณ, 2554. 
________. พระพุทธรูปในประเทศไทย : รูปแบบ พัฒนาการ และความเชื่อของคนไทย. กรุงเทพฯ : 

ภาควิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ คณะโบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร, 2556. 
ศิลป์ พีระศรี. บทความ ข้อเขียน และงานศิลปกรรมของ ศาสตราจารย์ศิลป์ พีระศรี . กรุงเทพฯ : 

อมรินทร์, 2545. 
ศิลปากร, กรม. สัมมนาวิชาการ ศึกษายางรักเพื่ออนุรักษ์ภูมิปัญญาไทย อันเนื่องมาจาก

พระราชด าริสมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี. กรุงเทพฯ : อมรินทร์, 
2551. 

ศิลปากร, กรม. สรุปการสัมมนา เรื่องการอนุรักษ์พระพุทธรูป. กรุงเทพฯ : โอ.เอส.พริ้นติ้ง เฮ้าส์, 
2533. 

ศรีศักร วัลลิโภดม. ทัศนะนอกรีต สังคม-วัฒนธรรม. กรุงเทพฯ : เมืองโบราณ, 2543. 
________. พัฒนาการทางสังคม-วัฒนธรรมไทย. กรุงเทพฯ : อมรินทร์, 2544. 
สงวน รอดบุญ. พุทธศิลปะลาว. กรุงเทพฯ : สายธาร, 2545. 
สถาบันวิจัยสังคม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. อานิสงส์ล้านนา การปริวรรตและสาระสังเขป. เชียงใหม่ : 

สถาบันวิจัยสังคม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, 2549. 
สมเกียรติ โล่ห์เพชรัตน์. พระพุทธรูปในเอเชีย. กรุงเทพฯ : อมรินทร์, 2548. 
สมเจตน์ วิมลเกษม และสราวุธ รูปิน. กรรมวิธีดั้งเดิมในการผลิตงานช่างพุทธศิลป์น่าน. เชียงใหม่ : 

สันติภาพแพ็คพรินท์ จ ากัด, 2551. 
สมบัติ จ าปาเงิน. ประวัติพระพุทธปฏิมาในเมืองไทย. กรุงเทพฯ : โอเดียนสโตร์, 2520. 
สารานุกรมวัฒนธรรมไทย ภาคเหนือ เล่ม 8 . กรุงเทพฯ : มูลนิธิสารานุกรมวัฒนธรรมไทย ธนาคาร

ไทยพานิชย์ จ ากัด, 2542. 



 

๑๙๘ 
 

สารานุกรมวัฒนธรรมไทย ภาคอีสาน เล่ม 8 : จัดพิมพ์เนื่องในพระราชพิธีมหามงคลเฉลิมพระ
ชนมพรรษา 6รอบ 5 ธันวาคม 2542. กรุงเทพ : บริษัทสยามเพรชแมเนจเม้นท์ จ ากัด, 
2542.  

สายันต์  ไพรชาญจิตร์. การศึกษาเพื่อการอนุรักษ์และพื้นฟูประเพณีการท าบุญด้วยการสร้าง
พระพุทธรูปไม้ในจังหวัดน่าน.  กรุงเทพฯ : รายงานการวิจัย ส านักงานคณะกรรมการ
วิจัยแห่งชาติ, 2545.  

แสงอรุณ รัตกสิกร และคณะ. ลักษณะไทย วัฒนธรรมพื้นบ้าน. กรงุเทพฯ : อมรินทร์, 2551. 
สุรพล  ด าริห์กุล. ล้านนา สิ่งแวดล้อม สังคม และวัฒนธรรม. กรุงเทพฯ : คอมแพคพรินท์ จ ากัด, 

2542. 
อรุณรัตน์  วิเชียรเขียว. โบราณวัตถ ุ- โบราณสถานในวัดล้านนา. เชียงใหม ่: แสงศิลป์, 2549. 
________. พระพุทธรูปในล้านนา. เชียงใหม่ : โรงพิมพ์ตะวันเหนือ, 2554. 
อานันท์  กาญจนพันธุ์. การวิจัยในมิติวัฒนธรรม. เชียงใหม่ : โรงพิมพ์มิ่งเมือง, 2542. 
เอกวิทย์ ณ ถลาง. ภาพรวมภูมิปัญญาไทย. กรุงเทพฯ : อัมรินทร์, 2544. 
ฮันท์ เพนธ์ . ค าจารึกที่ฐานพระพุทธรูปในนครเชียงใหม่. กรุงเทพฯ :  ส านักนายกรัฐมนตรี, 2519. 
 
ภาษาอังกฤษ 
Fickle, Dorothy H. Images of the Buddha in Thailand. Singapore : Oxford University 

Press, 1989. 
Isaacs, Ralph and T.Richard Blurton. Burma and the Art of Lacquer. Bangkok : River 

Books, 2000. 
Leidy, Denise Patry. The art of Buddhism : an introduction to its history & 

meaning. Boston : Shambhala, 2008. 
Prayoon Uluchada. The Wonders of Thai art. Bangkok : Muang Boran Publishing 

House , 1993. 
Stratton, Carol. Buddhist  Sculpture of Northern Thailand. Chiang Mai : Silkworm 

Books ; Chicago, Ill. : Buppha Press, 2004. 
Tossapol Jangpanichkul. Buddha images : Thailand's precious heritage. Bangkok : 

Comma Design & Print, 2003. 
 

http://search.lib.cmu.ac.th/search~S0?/dBuddha+Image+in+Thailand/dbuddha+image+in+thailand/-3%2C0%2C0%2CB/frameset&FF=dbuddhism+and+art&3%2C%2C6/indexsort=-
http://search.lib.cmu.ac.th/search~S0?/XBuddha+Image+in+Thailand&SORT=D/XBuddha+Image+in+Thailand&SORT=D&SUBKEY=Buddha+Image+in+Thailand/1%2C5%2C5%2CB/frameset&FF=XBuddha+Image+in+Thailand&SORT=D&3%2C3%2C
http://search.lib.cmu.ac.th/search~S0?/XBuddha+Image+in+Thailand&SORT=D/XBuddha+Image+in+Thailand&SORT=D&SUBKEY=Buddha+Image+in+Thailand/1%2C5%2C5%2CB/frameset&FF=XBuddha+Image+in+Thailand&SORT=D&3%2C3%2C
http://search.lib.cmu.ac.th/search~S0?/dBuddha+Image+in+Thailand/dbuddha+image+in+thailand/-3%2C0%2C0%2CB/frameset&FF=dbuddhism+and+art+thailand&2%2C%2C2/indexsort=-


 

๑๙๙ 
 

ประวัติผู้วิจัย 
  
 
ชื่อ-นามสกุล ทิพวรรณ  ทั่งมั่งมี 
 
วัน เดือน ปีเกิด ๒๙ พฤษภาคม ๒๕๑๖ 
 
ที่อยู่ปัจจุบัน ๑๔๙/๓๓ หมู่ ๕ ต าบลสุเทพ อ าเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่ 
 รหัสไปรษณีย์ ๕๐๒๐๐ 
 
ประวัติการศึกษา พ.ศ. ๒๕๓๙    ศิลปบัณทิต สาขาจิตรกรรม คณะวิจิตรศิลป์            
                                                      มหาวิทยาลัยเชียงใหม่  
 พ.ศ. ๒๕๔๑    ศิลปมหาบัณทิต สาขาจิตรกรรม คณะจิตรกรรม  
                  ประติมากรรม และภาพพิมพ์ มหาวิทยาลัยศิลปากร 

พ.ศ. ๒๕๕๖    ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาภูมิภาคลุ่มน  าโขง   
 และสาละวินศึกษา มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงใหม่ 

                                        
ประสบการณ์การท างาน      พ.ศ. ๒๕๓๙ – พ.ศ. ๒๕๔๐  นักวิชาการทางศิลปะ ฝ่ายอนุรักษ์       
                                                                      จิตรกรรมฝาผนัง กรมศิลปากร  
 พ.ศ. ๒๕๔๑ – พ.ศ. ๒๕๔๒  ผู้เชี่ยวชาญทางศิลปะ ฝ่ายอนุรักษ์  
                                                                      จิตรกรรมฝาผนัง กรมศิลปากร  
                                   พ.ศ. ๒๕๔๓ – พ.ศ. ๒๕๔๔  อาจารย์ประจ าโปรแกรมวิชาศิลปกรรม  
                                                                      คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  
                                                                      มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงใหม่   
 พ.ศ. ๒๕๔๔ – พ.ศ. ๒๕๕๖  ผู้ช่วยศาสตราจารย์ 
                                                                      ประจ าภาควิชาทัศนศิลป์    
                                                                      คณะวิจิตรศิลป์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่  
  พ.ศ. ๒๕๕๖ – ปัจจุบัน     รองศาสตราจารย์ 
                                                                      ประจ าภาควิชาทัศนศิลป์    
                                                                      คณะวิจิตรศิลป์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 


	๑.ปกหน้า
	๒.หน้าปกใน
	๓.บทคัดย่อ
	๔.Abstract
	๕.สารบัญ
	๖.บทที่ ๑
	๗.บทที่ ๒
	๘.บทที่ ๓
	๙.บทที่ ๔
	๑๐.บทที่ ๕
	๑๑.เอกสารอ้างอิง
	๑๒.ประวัติผู้วิจัย

