## Politics and the Construction of Thai Identity by Kukrit Pramoj\*

Kukrit Pramoj was Thailand's Prime Minister between 1975 and 1976, and is regarded as one of the most outstanding intellectuals in Thailand since World War II. As a result, a number of intellectuals, thinkers, and journalists have written about him and his works, either attacking or praising him. Some of these writers give details of Kukrit's life, while others emphasize his thoughts regarding certain issues. As a result, it is difficult to obtain a holistic understanding of Kukrit's thought and its profound influence on Thai society.

This paper places an emphasis on the explanation and analysis of the establishment of Kukrit's concept of Thai identity since his time as a politician after World War II. The paper will explain how the Thai politics of different periods directly affected the significance of certain components of "Thainess." With changes in the political situation, Kukrit would either alter the meaning of these components or change their emphasis. As a result, the "Thainess" which he created was subtly changed while its main framework was left intact. This change of meanings or emphasis, according to changes in the political context, enabled his "Thainess" to keep its main framework unaltered, thus maintaining its profound affect over the "political silence" in the Thai state for decades. Despite certain "gaps" existing within the elements of "Thainess," this concept led to the political movement of October 14, 1973 and to October 6, 1976 as well as the peasants' movements in the provinces. However these movements were mostly weak due to either the rapid loss of support

<sup>\*</sup> This article is part of a research project entitled 'The History of Intellectuals Ways of Thinking on Thai Society and Culture between 1892-1992' sponsored by The Thailand Research Fund. The author would like to extend her heartfelt thanks to Associate Professor Dr. Yoshifumi Tamada of ASAFAS, Kyoto University, for his valuable questions and comments, to Associate Professor Chalong Suntravanich of Chulalongkorn University and Associate Professor Attachak Satayanurak of Chiangmai University for their valuable suggestions, to Associate Professor Dr. Chitraporn Tanratanakul for translating this article into English and finally to Associate Professor Dr. Andrew Walker of Australian National University for proofreading the translation.

from society or the lack of societal support from the beginning. This situation was affected by the influence of the main stream of "Thainess." Kukrit played an important role in creating and maintaining its clear meaning so that "Thainess" has defined Thai identity throughout the past four decades.

Politics and the Construction of "Thainess" during the government of Field Marshal Phibunsongkhram (1948 – 1957)

Immediately after the end of World War II, there was an important change in Thai politics. The political clique led by Dr. Pridi Phanomyong became increasingly powerful with the Seree Thai (Free Thai Movement) as its power base. At the same time, Field Marshal Phibunsongkhram lost power and the army lost its prestige as a result of its defeat in the war. The Thai political arena had been opened up for the involvement of alternative groups and Kukrit was among those who tried to gain political power through the parliamentary system.

Kukrit was by birth ranked at the lower end of royalty and, according to traditional rules, he was not entitled to be royal. However, there were some factors that brought Kukrit's family close to the royal family and gave him the opportunity to encounter the monarch when he was young.2 There was an episode during his youth when he almost ran into King Rama VI and bumped the King who almost fell. The King used his cane to lock Kukrit's head and said "If it were former times and you ran into me causing me to fall down the stairs and die, they would cut off your head for seven generations." Kukrit was so scared that he prostrated himself before the King.<sup>3</sup> While still in his youth, which he spent close to the palace, Kukrit had the opportunity to observe high-ranking nobles in the administration. He also learned the history of his own family, which used to be wealthy because Kukrit's ancestor was the daughter of a wealthy Chinese family. However, the family of his Serene Highness Khamrop, Kukrit's father, faced royal wrath during the reign of King Rama V and was financially ruined. His father was forced to become a peddler selling jujuba fruits. His father's life took a turn for the better under the patronage of Somdet Phra Siphatcharinthara, the Queen of King Rama V, and subsequently he became the Police Department's Director General for seventeen years. The Queen used to hold

Kukrit in her arms and named him "Kukrit." Moreover in his youth, Kukrit received an award from the Queen because he could answer puzzles concerning literature while older people could not do so.<sup>4</sup>

The affect from the "power" which Kukrit and his family experienced—as well as from his perception concerning the great influence from the Bunnag family (his mother's forefathers)—were probably influential in the thinking of an intelligent man like Kukrit in his quest for power. After his graduation from Oxford University with honors in 1933, his search for power seemed to be relatively easy due to the change of political regime in the previous year. However, while his situation became difficult due to his powerlessness and "no protection" during World War II, these difficulties probably increased his ability to acquire a position of national leadership. The following episode was an important memory for Kukrit:

...After leaving the civil service, [I] had no protection. [I] was conscripted when the conscription season came and [I] became Private First Class ...The Indochina ...Southeast Asian Wars erupted, both times I was conscripted. [I] had no protection... I was discharged in the forest outside Keng Tung and had to return by foot...<sup>5</sup>

M.R. Phakphring Thongyai, Kukrit's former wife, talked about his condition after the war:

At that time, we were poor. Kukrit suffered a great deal after the war. That was during Pridi's time. Kukrit had no job, no money, no house of his own...<sup>6</sup>

Despite his direct involvement in politics in the 1950s, Kukrit did not abandon his dream to become the Prime Minister. The founding of the Siam Rath Newspaper provided him with a new avenue to reach that goal. A well-known astrologer predicted that Kukrit's luck would eventually give him an opportunity to become the Prime Minister and this prediction encouraged his hopes.<sup>7</sup>

Prior to his direct involvement in politics, Kukrit founded the Progressive Party and subsequently, in collaboration with other politicians, founded the Democratic Party. During that time, Kukrit was not powerful enough to become the head of the party and remained its Secretary-General. His involvement in politics during this first period afforded him success as the Deputy Minister of Finance, the

Deputy Minister of Commerce, the Secretary-General of the Constitution Drafting Commission, and as a Member of Parliament. All these roles were short-lived. After the power to govern fell from the hands of Pridi's clique, the power was returned to the Commander of the Army and Field Marshal Phibunsongkhram, who became Prime Minister for the second time shortly after the 1947 coup.

With the loss of opportunity to be Prime Minister in the foreseeable future, Kukrit tried to find a new venue that empowered his charisma. He also hoped to be able to prevent Pridi's return to power. Kukrit thought that if he could eliminate Pridi's political strength once and for all, it would debilitate the socialist influence in Thailand as well. The new method that Kukrit discovered was in line with his family's royal background and it also responded to the situation within the country where various groups felt insecure. This new method was the construction of "Thainess."

Kukrit was well aware that "whoever wanted to have the Thai people's respect and loyalty," would have to "demonstrate virtue and ability...[and] respect and faith would be an everlasting result." There were two types of power:

...The first type came from a person who had the strength to order the people and was called political power... whereas the second type of power came from the respect and faith of the people... called charismatic power...

At the same time, Kukrit thought that the idea of giving meaning to surroundings was part of human nature. Giving this meaning led to the rise of truth called "assumed truth" which "was a necessity to lay down principle or to determine the relationships as well as the success in discursive practice." As a result, Kukrit decided to build his charismatic power through the construction of "assumed truth" that involved the creation of "Thainess." This would contribute to making him powerful, intelligent, and receiving power through the respect of the people. This charismatic power could easily be transformed into the highest political power at a time when the political situation facilitated such a change. Moreover, the building of "Thainess" and its acceptance among the Thai people, could also link Kukrit personally to this "Thainess," further enhancing his charisma. Such a method suited Kukrit who had no political base with the army or the police department and had no

wealth and no social connections to strengthen the political party. His high birth and intelligence were his only assets.

Given his royal background, Kukrit built up "Thainess" by showing the Thai people that during the Absolute Monarchy Thailand was better off than the period after the 1932 coup because kingship strengthened the people's well being. The above image helped, first, to expunge the legacy and the political influence of Pridi and his clique who were responsible for the destruction of the Chakri Dynasty's power. It also helped Kukrit to link himself personally with the royal family. This paved the way to uplift "low-ranking nobles" to higher positions through the use of his intimacy with the king and his knowledge of the nobles' high culture. Shortly thereafter, Kukrit was able to portray the nobles' high culture as the representation of Thai culture as a whole. This had such an impact that the "middle class" culture which the government of Phibunsongkhram tried to impose—such as the classless Thai language—lost its strength. The building of "Thainess" to achieve the above purpose was clearly evident in his novel, Si Phaendin.

Prior to the writing of *Si Phaendin* in 1949, Kukrit clarified and enhanced "Thainess" in his historical novel *Sam Kok Chabap Naithun: Ton Benghek Phu Thuk Klun Thang Pen.* His aim was to destroy Pridi's influence and, at the same time, raise the prestige of the army. In this novel, Kukrit characterized *Benghek* as the Thai people's leader who was fighting with *Khongbeng.* His style of writing was so realistic it seemed as if the story actually happened during the period of the Three Kingdoms in China. In this novel, Kukrit suggested that love of the country was inherent in human nature, "anyone would love his country". Moreover, he created the definition of the "Thai nation" by emphasizing the "nation" as being united by race, that is, the emphasis on the Thai race as the descendants of the Thai ancestors since the time of the Buddha. He also stressed the "Thais as the people of martial race:"

...This war is the war of the race... We are Thais and endure the suffering for each other...the Thais are a martial race... when the nation needs us, everyone is ready to sacrifice for the king and for the nation...<sup>13</sup>

The essence of the "Thai nation", comprised of the "Thai race" and the habit of "getting infuriated on behalf of their countrymen", was inherited from the "Thainess" which Luang Wichit Wathakan had created. <sup>14</sup> Kukrit also inherited the idea regarding the character of "loyalty in the country's independence," which Prince Damrong used to emphasize. <sup>15</sup> He explained that the "Thai people can withstand everything except being the vanquished." <sup>16</sup> When Khongbeng defeated them, the Thai people decided to migrate southward.

The fortification of the army's prestige was a theme throughout Sam Kok Chabap Nai Thun. Apart from showing the bravery of the Thai soldiers in battle scenes, he frequently used the terms "soldiers of brave spirit" and "soldiers' honor". Kukrit was well-aware that anybody who did not receive support from the military would have no chance to become Prime Minister. The way to make the Thai army, which had been defeated during World War II, feel that it continued to retain full honor and prestige was not so different from Benghek's army which was defeated by Khongbeng. If he could achieve this, the Thai army would be satisfied with Kukrit.

With regards to the policy of destroying Pridi's political influence, Kukrit used the method of comparison of Pridi with Khongbeng by calling the latter "Than Achan Yai". This term, which means high respected professor, had been used among the close circle to refer to Pridi. Kukrit explained the ruthlessness with which "Than Achan Yai" acted toward the Thai people. This included the plan to "swallow the Thai nation until there was no country left," implying Pridi, whom a lot of people believed to be a communist, would wipe out the Thai nation. This idea was associated with the communist principle that there was no individual nation but an international community. Moreover, Kukrit explained that "Than Achan Yai had a lot of followers... but [he] leaped 250 sen [equivalent to 10,000 meters] from danger, abandoned his followers... to die for him at the waterfront. This was a normal behavior of Than Achan Yai who fled for his own safety." 19 Kukrit intended to remind the readers of Pridi who had sought political asylum in Mainland China.

Apart from making Dr. Pridi an enemy of the "Thai nation", Sam Kok Chabap Naithun also made another enemy—the Chinese who had invaded Thai territory since ancient times and imposed great misery on the Thai people. The Thai people refused to subdue, migrated to the south, and built a more prosperous Thai nation. Kukrit emphasized that until today,

...our fighting is not over... there is no question that we will continue to fight...We can no longer use the migration of our

ancestors as a lesson because there is no more country to expand...

Our country was as old as any other nation on earth. We inherited an invaluable legacy from our ancestors and we have a sole duty to protect it. The Thai nation must exist. She must not be swallowed up...<sup>20</sup>

The above emphasis was important given that the Chinese Communist Party had just achieved victory in Mainland China and the fear of communism had increased in Thailand. Kukrit also stipulated a framework for the relationship between the Thais and Chinese in Thailand in *Sam Kok Chabap Nai Thun*. The Chinese in Thailand were unable to return to China after World War II, therefore, this relationship should be close and long lasting. Kukrit proposed that

...even with different nationals and different tongues, [they] continue to love each other. Personal love of these people is universal and boundless...except if it is counter to the interests of the Thai people or the Thai nation... If it is a necessity to fight with these foreign friends for the benefit of our nation, we have to fight relentlessly...<sup>21</sup>

In Si Phaendin the role of Pridi as "the other" was again stressed. Kukrit did not mention Pridi by name in this novel but used the novel to show the negative changes in Thailand since the 1932 coup led by Pridi. He argued that this coup had caused Thailand, which previously had "no politics", to experience 'politics" and this had contributed to disunity, chaos, and loss of security. It also created misunderstandings among kin. Those who used to assist each other had become more cautious and had stopped their mutual support. Moreover, Kukrit used Si Phaendin to promote sorrow about the death of King Rama VIII. Accordingly, he began his novel by emphasizing the king's endearing and sympathetic youth. He then narrated a scene where crowds of people came to wait upon the king, "people of all ages, and all status...came together...bound with love and altruistic will toward the person who was the center of respect, the link of being Thai and mutual goodwill...the King...of all people... Everyone was full of love, confidence, and hapiness." And "[the King] smiled...his eyes full of kindness that the Thai people had never seen before."

Unfortunately, they lost him. In Si Phaendin, Phloy, the readers' beloved heroine and an almost real figure, died on the day she heard about the King's death.

Phloy's death represented the grief of the Thai people as a result of the King's death. Hence, Kukrit tried successively to make the people believe that Pridi was behind the king's assassination, and with his successful maneuver, the hatred directed towards Pridi reached such point that it was impossible for him to return to Thailand.

In 1950, Kukrit wrote a series of short stories called *Lai Chiwit*.<sup>25</sup> The stories presented the suffering and fate of the Thai people in a way that contrasted with that of Marxist thinkers. Despite the fact that the plot of this series of short stories were based on Western stories, the characters were Thais and Kukrit made them look realistic. Individual characters had different family, economic, and social backgrounds but they faced an identical fate—drowning due to their boat capsizing. Prior to the end of their lives, the happiness and suffering of each person were totally unrelated to the economic and political structure but resulted from their past, their individual characteristics and their particular environment. The rich or those who could get whatever they wanted did not have a happy life because their boredom caused them to live day by day without any expectation for the future. In *Lai Chivii*, there was neither poverty nor suffering that had resulted from the relations of production or from unequal class relations.

Judging from the Buddhist point of view, Kukrit subsequently emphasized it as an important factor of being "Thainess". Lai Chiwit helped explain that people with good and bad deeds face a similar death, that is, to die before their time. It explained why, during their lifetime, people with bad karma lived happily whereas those with good karma faced suffering. These doubts were common after World War II and they led to a loss of faith in Buddhist teaching, such as the teaching that "good deeds bring good results; bad deeds bring bad results;". This teaching had been crucially important to maintain the complex class structure of Thai society for many hundred years.

Kukrit responded in Lai Chiwii by explaining that people should not superficially conclude that 'karma' or fate caused misfortune or the loss of life through drowning. Rather, there was a different meaning in relation to each individual. Some smiled with satisfaction because they would be relieved from boredom; some were rid of suffering as a result of illness; some lost the opportunity to do the thing they wanted to; and for a young woman, death seemed to be a misfortune as a result of matricide. Evidently, death helped relieve her from physical

and spiritual suffering. Kukrit's response contributed to the preservation of Buddhist faith because it was the origin of many aspects of being Thai and he would eventually demonstrate this idea to the Thai people. Kukrit was thinking along the same lines as Luang Wichit Wathakan who argued that Buddhism would be an important fortress in the battle against communism. Moreover, Kukrit selected certain aspects of Buddhist teaching to create Thai identity for Thai royalty as well as taking familiar Buddhist teachings to explain complex matters in simplified terms for the Thai people.

In 1951, after King Rama VIII's cremation and King Rama IX's permanent return to Thailand, Kukrit wrote Si Phaendin and portraved Thailand during the Absolute Monarchy as the period of "happiness, hope, and certainty." This was due to having the King as the "heart of the country." 28 During the period of Absolute Monarchy, there were vivid cultural activities that conformed with proper tradition. These activities led to mutual assistance, forgiveness, and helped relieve misfortune. Patron-client relationships in the period of Absolute Monarchy contributed to the synchronization of people from different classes and helped to maintain happiness and satisfaction. The noble class did not suppress its slaves and followers and neither was there any conflict within the same class or between classes. Misfortune in life did not come from the shortcomings of economic, political, or cultural structure but from personal behavior that led to wrongdoing, such as drug addiction, dishonesty, and jealousy. Low-ranking civil servants and poor people in general would be happy and satisfied in their lives if they were good people. Therefore, "Thainess" prior to the 1932 coup was valuable, and worthy for the Thai people to protect and revive because their lives would return to a stable and peaceful condition. Given the severe problems caused by "politics" after the change of government as well the problems that resulted from World War II, it was clear that the freedom received from the new political regime was not worth exchanging for the disappearing virtue of "Thainess".

The writing of *Si Phaendin* not only encouraged the destruction of the legacy of the new regime and the image of Pridi, who was the leader in the 1932 revolution, but it also contributed significantly to building new "intellectual power" and charisma for Kukrit. Prior to the writing of *Si Phaendin*, Kukrit was seen as only an intellectual with extensive knowledge and love of his country, no different from other intellectuals of his time. However, with *Si Phaendin*, Kukrit, a "low-ranking noble", had been transformed into a "high-ranking noble" or a "*Phudi* Class". He became the

most significant intellectual in relation to the life and culture of the palace, which was considered to be the center of "genuine Thainess". Subsequently, he became the leading authority in the definition of "Thainess". This influence over the definition of "Thainess" led Kukrit to become the most "powerful" and longstanding leadership figure in Thailand, both in an unofficial capacity and as a Senator when he served on the Constitution Drafting Commission.

Si Phaendin paved the way for Kukrit to build a close connection with the new King. The effort to build a close relationship was probably initiated with Kukrit's ordination bestowing to King Rama VIII on the eve of the latter's cremation. This action was undoubtedly perceived by the new King. The writing of Si Phaendin, which demonstrated profound knowledge of the palace's culture and profound belief in the monarchy, helped pave the way for substantial access to the new King who had spent most of his youth abroad. When the young King returned to Thailand, he found it necessary to acquire as extensive a knowledge of "Thainess" as possible. Kukrit's books, as well as Kukrit himself, could provide sound knowledge of "Thainess" to the King.

Kukrit subsequently played a most important role in defining the significance of the King both at the institutional and personal levels in order to raise the King to the highest possible position. Kukrit was personally close both to the institutions of the monarchy and to the King himself. Moreover, Kukrit was also a "noble" of the Chakri Dynasty.<sup>29</sup> Given this close link, as the royal authority of the King and the Chakri Dynasty increased, Kukrit would increase his own charisma as well.

In Si Phaendin, Kukrit constructed a "Chinese" image, quite different from that in Sam Kok Chabap Naithun. In Si Phaendin, the Chinese who entered the government service were considered Thais. To be a good and proper Thai implied loyalty toward the king and to hold on to "Thainess" for the rest of one's life. It appeared that Prem, the hero of the story, was of Chinese descent and a great lover of "Thainess." This was expressed through his endless love of Phloy who, according to Kukrit, represented "genuine Thainess." This new "Chinese" image was probably constructed at a time when Kukrit realized that to create hatred toward the Chinese would be an obstacle in his own quest for power. This was due to the rapid entry of the Chinese into the middleclass in the 1950s. A large number of the new generation of Chinese entrepreneurs were highly influential in the Thai economy. Moreover, a

number of "ethnic Chinese" began to be recognized in literary circles by publishing their social and political thinking and they were also recognized by their entry into government service. Notable Thais of Chinese descent at this time included Prasit Kanchanawat, Bunchu Rochanasathian, Puay Ungphakon and Sulak Siwarak.

In 1955, Kukrit wrote another novel, *Phai Daeng*, which constructed a village to portray life in the Thai nation. This novel showed that the Thai people could truly rely on traditional leadership and not on leftist leadership. Not only did the traditional leader have the duty to lead the country but he also helped to relieve the people from hardship, unite them in finding solutions to pressing problems and bringing prosperity to the country. The traditional leader would never abandon the "Thai nation" and "Thainess". In *Phai Daeng*, Kukrit tried to persuade the readers that it was difficult for a social movement to realize success and such movements were not necessary to achieve change. The correct way to achieve change, when the world and society faced problems, was self-correction. This would leave the world, and society in general, better off. Therefore, when there was a movement that called for world peace, the traditional leader suggested that "the people who desire peace have to act peacefully; there is no need to send a petition to anyone." <sup>30</sup>

After World War II, the "Thainess" which Kukrit constructed became the answer for many Thai people who felt insecure in their fives. The "upper class" felt reassured by Kukrit's emphasis on upper class culture as civilized Thainess. Learning of Benghek's defeat, the Thai leader in Sam Kok Chabap Naithun, helped the Thai soldiers rebuild the image of their institution. The Thai soldiers had performed their duty to the utmost of their capacity—they were ready to sacrifice their lives for the king and the nation. The ethnic Chinese people, cut off from Mainland China after the Chinese Communist Party's victory, realized that if they became Thai nationals, they would enjoy peaceful lives like the Thais in general. Ethnic Chinese came to be the majority in the middle class in Thailand in the 1950s and 1960s. They had the opportunity to learn "Thainess" from the writings of Kukrit. His background as a member of the royal family and as a graduate from Oxford University gave the middle class confidence in this "Thainess." They believed that Kukrit's "Thainess" would not make them outdated or cause them to lag behind anyone in Thailand or anywhere in the world.

Kukrit's success in becoming a charismatic intellectual force, through the construction of "Thainess" during the period of Phibunsongkhram's government can be clearly seen in an article written by a famous intellectual, Sulak Siwalak:

Even though I was born in an ordinary family unrelated to the nobles of the past or the powerful men of the later time, at home we often said that the country was getting worse....Kukrit...I believe, was the only person outside the government's circle who could direct all citizens, and could communicate with foreign powers on an equal status... and was an equal to westerners' thinking. Some even said that Kukrit Pramoj could lead all Southeast Asia with his thinking... until I graduated from the university and worked with the BBC, my admiration toward Kukrit was not lessened...."

Į

Kukrit's success during Phibunsongkhram's tenure became the basis of his greater success in the subsequent period. An American professor wrote that:

...M.R. K.P. was the only outstanding scholar in Thailand. When he was 50 years old, he was well-known by millions of people due to his radio program, "Pheunnon"...and [he] was the King's unofficial advisor as well as extremely loyal to the King..."

Sulak Siwalak also wrote that "even though Kukrit did not teach at the university or write textbooks, the Thai people continued to admire him..."

Politics and the Construction of Thainess during the Governments of Field Marshal Sarit Thanarat (1958-1963) and Field Marshal Thanom Kitikhachon (1963 – 1973)

At the time when Field Marshal Sarit rose to power, Kukrit was already well-known both in Bangkok and in the provinces.<sup>34</sup> Among the people who admired Kukrit were nobles, soldiers, civil servants, and members of the non-governmental middle class including ethnic Chinese who desired to become Thai citizens. The lifestyle of this group was linked to the spread of literacy, which rapidly increased during Sarit's and Thanom's terms in government. As a result, during 1967 – 1973, he

produced a radio program, "Pheunnon" that consequently comprised 20 volumes of publication series while his articles from "Siamrath Naa 5" composed 12 volumes. There were other published books that appeared between 1950 and 1960, for example Farang Sakdina, Chak Yipun, Jews, Phama Sia Muang, Zen and Watcharayan Sect, Huang Mahannop, Khrong Kraduk Nai Tu, Susi Thaihao, Muang Maya and Thok Khamen.

Kukrit did not become the Prime Minister in the first government after the 1960 coup and neither was he a minister when Sarit was the Prime Minister. This was due to the fact that after the 1960 election, Kukrit came into conflict with the American ambassador and the case went to court.<sup>35</sup> At that time, American support was vital for the post of Prime Minister and for other key Ministries. Moreover, there were a number of people whose expertise was required by Sarit who disliked Kukrit, for example Prince Narathip Phongpraphan, Lieutenant General Sawaeng Senanarong<sup>36</sup> and Luang Wichit Wathakan. As a result, Kukrit had to be content with his role as a powerful scholar of "Thainess."

Kukrit's role in defining "Thainess" was very important in the period of Sarit's government because the latter chose to build and retain his political legacy through his appearance as a Thai-style leader as well as the protector of "Thainess". Therefore, Kukrit played a very important role in defining "Thainess", which became the fundamental principles of Sarit's regime and that of the following regime of Thanom.

In addition, the definition of "Thainess" during the 1960s and 1970s was highly beneficial to Kukrit because it empowered his "charismatic power". His version of "Thainess"—that emphasized the importance of the King as the heart of "Thainess"—also portrayed Kukrit as crucial to the "heart of Thainess" thereby enhancing his own charisma. In *Khrong Kraduk Nai Tu* (1971) he showed that "low-ranking nobles" like himself and his forefathers were important components of the palace while in *Phama Sia Muang* (1967) he wrote about the tradition of electing Thai-style rulers by not giving priority to the "order of succession...but to ability and appropriateness..." This implied that Kukrit, a "low-ranking noble" with knowledge and ability, should be entitled to become leader of Thailand. Obviously, Kukrit's hopes to increase his own status and power relied heavily on the version of "Thainess" that he constructed.

As a result of the country's development under Sarit and Thanom, Kukrit pointed out the necessity of building material prosperity while, at the same time, trying to maintain the Thai mentality. The maintenance of the Thai mentality relied on a firm belief in Kingship and Buddhism as the holistic center of "Thainess." The spirit of being Thai that cherished "Thainess" would create peace and order as well as protecting Thailand from communism. 38

Toward the end of the 1940s, Luang Wichit Wathakan argued that the institutions of Kingship and Buddhism—which were central to "Thainess"— were key institutions in the fight against communism. He pointed out that if communists controlled the country, these two institutions would be destroyed. However, he did not explicitly set out the meaning of these two institutions. This was due to the fact that his superior, Phibunsongkhram, could not link himself with the King because he was a member of the People's Party, which had been responsible for overthrowing the Absolute Monarchy. Also, Luang Wichit Wathakan worried that an over-emphasis on Buddhism would create increasing dissatisfaction among the Moslems in Thailand. During the governments of Sarit and Thanom, Kukrit decided to emphasize the importance of Kingship and Buddhism by providing a detailed explanation of their significance to the Thai people.

Kukrit emphasized the supreme position and the holiness of Kingship: the King as the lord of life; the patron of Buddhism; the lord of the land; the devaracha (divine king) full of power and holiness like the Hindu Gods but executing his power with loving kindness; holding to the ten virtues of Buddhism; and being the "beloved glory" of the country. 40 Moreover, the King was the spiritual center of the Thai people who could unite the people and reduce differences within the country, create peace, and eliminate oppression. The King was also the source of nationalism. Because of his "overwhelming power," every citizen was equal under the King's power no matter how powerful, wealthy and influential or poor and disenfranchised they were. The King was the good fortune of the country. If he retained the ten Buddhist virtues, the country would be prosperous, peaceful and he would uplift the people's destiny. If the King was weak and did not govern by the ten Buddhist virtues, the people's destiny would decline. The King was the source of inspiration and all people shared mutual destiny, misfortune, and happiness as one nation. 41 Kukrit stressed that "the King and the people are one." 42 Furthermore, Kukrit showed the significance of the King as an

individual, by describing King Rama IX's travels and "his effort to visit the Thai people no matter how distant they lived... which brought out their happiness and confidence in being Thais...," he was the "pillar of our honesty" in the midst of dishonest and wicked people, but "the restraint of the people...prevented [us] from hastily accepting other ideologies...it was an honest *dhamma* that our king stood up for..." The institution of monarchy in Siam was the system of democracy, i.e. the monarch was "elected" and in this system of Absolute Monarchy the king was "devaracha" full of "wisdom and charisma" and he "revolutionized the sakdina to liberalize the systems and eliminate slaves." Moreover, King Rama VII paid his poll-tax, just like commoners who had the obligation to serve him. The Sakdina system in Thailand in fact came to a closure during this reign. Kukrit also argued that "the Absolute Monarchy in Thailand in reality ended with the act of the King not from anybody."

With regard to Buddhism, Kukrit tried to persuade the Thai people to hold on to Buddhism by arguing that "Buddhism is the best religion in the world." 48 In Chak Yipun, Kukrit explained thoroughly that the Thai people's admiration for Japanese prosperity which "was born and grew up under Buddhism." Buddhism was knowledge in line with science. 50 Buddhist worldly dhamma was the source of "Thainess" with Thai-style administration full of loving kindness and compassion. That society was full of loving kindness, mutual assistance and the lack of oppression. Buddhism was also the source of many other good aspects of "Thainess"—Thai morality, Thai art, Thai proper conduct and a peaceful and orderly lifestyle including bodily and household cleanliness.<sup>51</sup> Moreover, Buddhism ensured the democratic spirit of the Thai people because "Buddhism was the religion that always supported personal freedom<sup>352</sup> and Buddhist spiritual freedom was superior to liberal freedom which was the source of loneliness.<sup>53</sup> With regard to the assertion that Buddhism was an obstacle to the country's development, Kukrit argued that this was not true because the Buddhist worldly dhamma did not take a position contrary to economic development.54 Therefore, "Thainess", the King and Buddhism, created a peaceful and prosperous country.

When movements of those who were interested in the socialist ideology drew attention to the problem of poverty and social inequality between the rich and the poor, as well as the increasing social unfairness, in the early 1970s, Kukrit said "the

principle of socialist equality, fraternity and the recognition of human value existed in the Thai society and in Buddhism. \*\*55

"Thainess" possessed its special uniqueness—the king and Buddhism—that made Thailand better and far superior than other nations. During the governments of Sarit and Thanom, Kukrit repeatedly stated that even the national consciousness was stronger than other nations in order to heighten the awareness of the Thai people of the superior position of their country. The strength of national consciousness was due to the fact that "....[the Thai people] had experienced their long history of fighting, passed through wars, sufferings, and happiness...possessed mutual principle, respect, belief, and hope..." In Chak Vipun, Kukrit said that the Thai people had nationalist awareness prior to the Japanese. In Jews, he mentioned that the Thai people were more fortunate than the Jews because "....[they] inherited the Thai language from their ancestors." They were not put in a position where they had to choose the language like the Jews who were forced to choose Hebrew for their newly found Israel. His "Pheunnon" radio program said that "[The Thai people] are fortunate to have the Thai language as our national language and it has been used throughout the country without any segregated difference." 19

With regard to art and culture, Kukrit pointed out that the Thai nation was superior to other nations because

"...Thai people can always retain their freedom. [The country] was not governed by others. [Therefore,] the culture, literature and every artwork have been developed in a Thai way. Some of the artwork and culture originated elsewhere, but long-lasting Thainess has changed the great number of them...to being Thai..."

Moreover, Kukrit repeatedly emphasized that

"...Any nation that is able to keep her tradition as well as arts and culture until today, should be proud...the more we look the more we see that...if we compare with other nations in the world, we continue to have peace and stability...to our satisfaction...<sup>1961</sup>

"...Our Thai nation is the nation that has the best social order and is most stable because our history contains nothing that

can affect our society in a negative way. We have the highest institutions, religion, and the king that continue to exist since ancient times..."62

"...There used to be revolts, coup d'etats, but they did not affect the relationship of the Thai people..."

"...[Our] nation will certainly become prosperous because everything is ready for it. The people in this country are not wicked but good and diligent. National resources are plentiful; the weather is good and supportive. I believe that our country will certainly become prosperous and happy..."64

Kukrit continued to emphasize that "the situation in Thailand is highly stable...better than in other countries..." During the time when he wrote about other countries, such as Cambodia (*Thok Khamen*), Israel (*Jews*), Burma (*Phama Sia Munag*), or when he talked in the "*Pheunnon*" radio program, Kukrit pointed out the sufferings which the people in other nations, including communist countries, encountered. "Thinking of it, our Thai nation continues to be happy. Knowing the sufferings of other people, I think I always feel good to be born a Thai." Seeing [the situation in] other nations, "the majority of us will increase our love to our country..... Seeing that our nation is a nice place to live, comfortable, endearing, and beloved..." Kukrit also emphasized the prosperity of the Thai farmers when compared with farmers elsewhere, and that this was due to the fact that "...the majority of our farmers are the proprietors of their land..."

Kukrit's effort in trying to help the Thai people see that "this Thailand is good" and better than other nations contributed to the love of the country and led to their acceptance of the military dictatorship. Even if the soldiers monopolized the government, it continued to place Thailand in a better situation than other nations. Military dictatorship did not cause a decline in the country while the love and faith toward the Thai nation, which was seen as superior to other nations, led the Thai people to sacrifice their personal interest to the government's policies or plans that worked for the benefit of the entire country. They would not demand their rights to make decisions about government because they were content with the good situation in Thailand. Moreover, they would support the government in fighting communists to protect their good country.

To clearly emphasize the Thai nation as being superior to other nations, to make the Thai people proud of and love the Thai nation and encourage them to sacrifice for their nation as much as they possibly could, Kukrit built up a "special" image of the Thai nation. The important ingredient of this proud image was that the Thai nation had never been colonized: "Thailand was the only nation in Southeast Asia that could keep her independence throughout the colonial era. This focus on the special characteristics of Thailand included an emphasis on the incomparable superiority of Thai art and culture over her neighbors. For example, he pointed out that "masked drama [khon] theatrical performance and shadow play in Thailand are of superb quality. All nations wanted them for their own or wanted to imitate them." 70 And, "Burma brought all performing arts to Ava and they became the standard of high performing arts of Burma until today."71 Not only were some of these neighbors inferior to Thailand in every aspect, they used to be under Thai control for a long time. Thai control over these neighbors had once made the Thai nation a powerful nation in Southeast Asia.<sup>72</sup> As a result, it was appropriate for the Thai people to be proud of the Thai nation. They should sacrifice and unite in order to protect the nation's independence as well as her "Thainess" through the acceptance of the power of the military dictatorship that governs with a Thai-style regime and leads the Thai people in protecting independence and "Thainess," particularly the King and Buddhism — the heart of "Thainess."

Previously mentioning the particular nature of "Thainess" Kukrit emphasized the Thai-style regime in order to lay down the foundation of the "Thai-style democracy" of Field Marshals Sarit and Thanom. In his 1960 speech on "The Sukhothai Administration," which has been printed many times, Kukrit depicted the Sukhothai administration as an ideal type of administration—the state was like a family. All administrative power was centered on the leader who acted as the head of the family. The leader had the responsibility to protect and bring happiness to the country; he was a refuge in time of danger, he protected people from their enemies; he put an end to disputes by administering justice; he protected rights and freedom; and he maintained knowledge of history and traditions to help people live happily together.<sup>73</sup>

Kukrit clearly explained the nature of Sukhothai administration in order to show the leader's use of power for the benefit of the people. The benefits that Kukrit pointed to were the benefits that people were entitled to receive in a democratic society. This implied that there was no need to have a democratic government because an administration centered on a dictator could also make "the people happy." He said that a single leader who had absolute power in his hands could prevent the "state's arms and legs" (government officials) from using their power in a negative way, causing distress to the people. Therefore, he "retained the people's power to control the administration." Kukrit pointed out that with this Thai-style administration, it was not necessary to have a parliamentary system.<sup>74</sup>

Despite the fact that Kukrit mentioned the ten Buddhist virtues, which prevented the king from wrong-doing, "the people had the right to overthrow his power and establish the new king." However, Kukrit tried to convince the readers to accept that the functions Sarit performed were in accordance with Thai-style leadership—the development of the country, the establishment of infrastructure, the suppression of gangsters, and the use of "Article 17" as a tool to implement his absolute power over the parliament and the judicial system. Moreover, Kukrit pointed out that there was no judicial court during the Sukhothai period. Therefore, the Sukhothai rulers were "the source of justice and the users of judicial power." Evidently, the dictatorial power of Sarit in executing convicts without a court trial was legitimate because it was founded in the government of this ancient regime. Kukrit's writing transformed the dictatorial power of Sarit into legitimate power. Kukrit also continued to emphasize the role of the Sukhothai rulers in protecting private property as a counter to the communist theory of communal property.

Whenever Kukrit mentioned democracy, he always emphasized the right to have elections<sup>77</sup> and pointed out that the election of rulers had occurred since the period of absolute monarchy. He said that "the principle of government in old times consisted of a great number of democratic institutions such as the principle of accountability...Democracy was not new to Thailand but originated from ancient times." Evidently, Kukrit was arguing that government by an autocratic ruler with absolute power could be a form of democracy. Meanwhile, he said that Thai farmers were willing to accept military government "because many Thai farmers were conscripted into the army and would accept those soldiers as their leaders..." Furthermore, he reiterated that "our country usually used military management, and soldiers have been powerful for many centuries. Now, they have come back to rule,

not an unusual occurrence in its historical context....<sup>3,80</sup> As a result, Kukrit tried to convince the Thai people that an appropriate Thai-style of government was a military government. Thus, in *Chak Yipun*, Kukrit pointed out that the government in Japan, which lay in the hands of the military, made major contributions to the strength and vitality of the country.<sup>81</sup>

Another special characteristic of the Thai nation emphasized by Kukrit was the flexible class system which originated in the Ayuthaya period. The Thai people, he argued, were able to move up the social hierarchy, "there were those people who were originally farmers and entered the government service until they became high-ranking ministers.... Our country possessed everything that could provide the people the opportunity to uplift their social standing...." Belief in this social mobility gave the poor people hope and expectations for a better future. If they failed to progress, it was a result of their personal actions not due to the government's wrongdoing. This was another way to build a version of "Thainess" that sustained the dictatorial power-holders in their reckless management of resources while also opposing Marxist theories of class struggle in Thai society. Moreover, the emphasis on the "special characteristics" of Thai society helped confirm to the Thai people that the Thai nation was better than other nations and that the Thai people, no matter how poor and unsuccessful in improving their financial well being, were affectionately bound to their nation.

While defining this "Thainess", Kukrit also characterized "otherness." During the governments of Sarit and Thanom the most important "other" was communism. The most dangerous "other" of all was "Communist China." He repeatedly emphasized that Communist China wanted to rule the world. He repeatedly emphasized that Communist China wanted to rule the world. Those countries that had a closer connection with Communist China, as in the case of Cambodia, during Sihanouk's reign, were the "others" that the Thai people should despise and reject. Not only had Cambodia behaved like a "slave of Communist China... [she] also tried to please... flatter... lower her pride and became Communist China's slave." In addition Cambodia used to be under Thai control. Moreover, Angkor Wat represented the "suppressive and ruthless power over Cambodia's people." The characterization of Communist China and Cambodia as "others" was fabricated to make the Thai people support the Thai and United States governments in their effort to suppress communism.

Burma's conquest of Ayuthaya. Kukrit wrote Phama Sia Muang to show that even if the Thai people were defeated by the Burmese, they could finally succeed in building a great and prosperous nation. The Burmese victory over Thai nation had resulted in carelessness and arrogance that led to the loss of Burmese independence to England.<sup>87</sup> Kukrit emphasized the superiority of the Thai nation over her neighbors as well as its special characteristics as the only country in Southeast Asia that was able to preserve her independence.

With regard to the United States, Kukrit felt uncomfortable about Thailand's acceptance of American assistance to the point of losing her freedom. This could leave Thailand in the position of being a "slave in the hands of her own benefactor." Kukrit pointed out that the communist threats that Thailand faced required her to have a friendly country to assist her. If she remained neutral, she would not be able to find a true friend and would undoubtedly face problems. Therefore, Kukrit pointed out that the United States was a longtime friend, and supported Thailand especially after her defeat in the Second World War. With respect to America's prominent allies, England and particularly France—the major powers that threatened Thailand's independence in the past—Kukrit tried to play down the threats of these two countries by pointing out that:

...In fact, the Western powers that sought colonies pressured Thailand directly as well as put pressure on her relations with neighboring countries. However, they left us to live in peace and security for over a century. As a result, the Thai people thought differently and considered themselves superior to other countries in Southeast Asia ... due to Thailand's independence ...,91

In fact, the colonial threat from England and France had turned out positively because it had confirmed the special characteristics of Thailand that had helped preserve her independence in contrast to the colonial experience of her neighbors.

The construction of "Thainess" and "otherness" during the governments of Sarit and Thanom increased Kukrit's charismatic power. He became a scholar of profound knowledge concerning Thai social and cultural "truth" and recognized the characteristics of "others" well enough to know their positive and negative sides.

Furthermore, Kukrit helped the Thai people knew how their country should manage her foreign relations, for the safety of the country and her people, in the midst of a world that was full of cold war turmoil. It could be said that Kukrit was the most influential person in defining "Thainess" and "otherness" since Sarit's time.

With regard to foreigners or people with different religions in Thailand, from the early 1950s Kukrit saw it as necessary to turn these people into Thais. In the novel *Si Phaendin*, the main character was a man of Chinese descent who became Thai. The truth was, in the 1950s, the majority of the Chinese in Thailand strongly preserved their Chineseness. Therefore, in an article appearing in the *Siamrath* newspaper on June 29, 1952, Kukrit emphasized that even though the Chinese in Thailand were "the visitors" they should "always remember that Thailand was the place where they happily earned their living". Even though they were not Thai citizens, they should take part in the upkeep of the country. Thus he hoped the hosts and visitors would live together and with mutual understanding. 92

During the period of Sarit and Thanom, a new generation of ethnic Chinese born in Thailand grew up to adulthood. The government implemented a policy of assimilation and encouraged various ethnic groups to become Thais in order to prevent them from joining or supporting the Communist Party of Thailand. Kukrit tried as much as possible to convert the Chinese and other ethnic groups into Thais. In *Jews*, Kukrit pointed out the positive result for the Jews who became Germans: "[They] were loyal to the country they lived... resulting in the Jews realizing equality to Germans in every aspect, both in their rights and duties as citizens of that country...and this consequently uplifted the status of the Jews."

During the 1970s, Kukrit clearly pointed out that,

"..."Thainess" is not restricted to specific national origin, that is, whatever nationality these people originally are, they could become Thais by accepting certain Thai principles, viewpoints, opinions, culture and accepting Thai laws. Then, the Thai people will never be offensive and will wholeheartedly accept them as Thais... \*\*1994\*

In the case of the Moslems, Kukrit's use of history increased their awareness of being part of the Thai nation. He pointed out that various aspects of "Thainess" originated from Islamic influence and the Moslem people. Examples of Islamic influence were the design of royal residences, dances, the decoration of bowls and plates in the temples and folk drama. So Commenting on the recent problem regarding "red-headed children" born as a result of the American military bases in Thailand, Kukrit considered that these children should be raised as Thais because "being Thai...does not come from the color of the hair or complexion....

The emphasis on the idea of various ethnic groups "becoming Thai" appeared in Khrong Kraduk Nai Tu, distributed in April 1971. This year, it seemed, Kukrit intended to become the Prime Minister due to the complex political situation particularly the conflict between the government leaders and the members of the Parliament. In addition, there was crucial contradiction among the elite. Kukrit correctly predicted that the Prime Minister would dissolve the legislature and prepare new elections. At that time, the status of the Chakri Dynasty as well as the nobles was raised again in the eyes of the Thai people. The message in Khrong Kraduk Nai Tu led the society to think that Kukrit was not a common "low-ranking noble" but one whose ancestors were the direct descendents of King Rama I of the Chakri Dynasty and the powerful Bunnag nobles. Kukrit's grandfather was the son of King Rama II and the daughter of a wealthy Chinese family, about whom King Rama II wrote a poem saying, "everyone in the palace despises you but you are the only one I love." His grandfather once showed his bravery in supporting the legitimacy of King Rama V in the latter's appointment as "the King of the Front Palace." This must have made the King feel indebted to him. Moreover, his grandfather's mother used to offer large sums of money to King Rama IV whenever the latter was in need of it Khrong Kraduk Nai Tu also showed that Kukrit had ancestors who derived from different ethnicities and who transformed themselves into Thais through various methods, for example, entering government service, becoming Buddhists and being loyal to the king and the Thai nation. Kukrit emphasized his Chinese, Indian, Mon, and Lao ancestors. It showed his intention to emphasize the relations between himself and other ethnic groups and to pave the political way for him to be accepted and supported by various ethnic groups in Thailand.

In 1974 Kukrit wrote Kritsadaphinihan An Mi Art Bot Bang Dai, a story that helped increase his charisma, particularly in the eyes of the military. In this story,

Kukrit drew on Thai history at the time of King Naresuan to emphasize "the Thaistyle leader" with a broad perspective and boundless spirit, capable of foreign relations, "with the heart of a civilized man, respect of other nations' custom and tradition while preserving his own tradition....[This] helped Thailand to be a country with special attributes worthy of being respected...." Kukrit stressed that "the Thaistyle leader possessed three qualities; first, he was a leader with "decisiveness and strict discipline;" second, "he respected other's rights and freedoms" and "was well-informed in the situations and activities both inside and outside of the country;" third, and most important, was his thoughtfulness and compassion toward the poor." Kukrit possessed all of these qualities in the eyes of the Thai people except perhaps the last one. However, the policy of shifting funds to the countryside under the auspices of the Social Action Party demonstrated that Kukrit was "kind to the poor." As a result, he was highly respected for his political position. Although only the leader of a newly-founded political party, he was able to challenge M.R. Seni Pramoj, the leader of the Democratic party, in the political arena.

An Mi Art Bot Bang Dai conveyed a picture of the Thai military and its soldiers who fought alongside King Naresuan. They regained Thai independence and fought until the Thai nation became a great power in Southeast Asia, shortly after she had been defeated by the Burmese. Kukrit wrote this story in the context of the military's loss of security and pride when Field Marshal Thanom was defeated on October 14, 1973. During that time, the military had been blamed as the tyrants' tool in suppressing the students and the people, otherwise known as the "October heroes." "The defeat" of October 14, 1973, when compared with Ayuthaya's defeat at the hands of the Burmese, was short-lived and could "restore her independence" in a short time and eventually became even more victorious than before.

In this same story, Kukrit proposed the use of force without mercy in suppressing the rioters and those who destroyed the nation's security. When Thai society was constantly given information that the rioting students were falling victim to communism, the use of force satisfied many sectors of society including the military. Kukrit selected King Naresuan as the model or the "Thai-style leader" because he knew that the military was closely attached to King Naresuan. January 25,

Army Day, was the day when King Naresuan fought on the elephant's back—no matter whether this actually occurred on that day or not. As a result, when there was an election in January 26, 1975, only a few months after the publication of this book, Kukrit contested the election in Dusit District—which was the "army zone"—and he was elected as a member of Parliament. With only 18 seats from the Social Action Party, Kukrit gained sufficient influence to challenge M.R. Seni Pramoj, the head of the Democratic Party, who had many more votes. Kukrit could finally succeed in reaching the position of Prime Minister through the "intellectual power" and charisma that he had accumulated over the years. Kukrit was accepted as Prime Minister despite holding less than ten percent of the seats in the Parliament.

## The Construction of "Thainess" at Thammasat University and the Adjustment of "Thainess" at the Last Phase of His Life

In the mid- 1960s, concerning about the influence of Chinese Cultural Revolution on Thai students, Kukrit felt it necessary to implant "Thainess" at Thammasat University. In 1966, he founded "Thammasat's Masked Drama." In 1971, he began teaching "Fundamental Thai Culture", by emphasizing Kingship, Buddhism and Thai society. The course covered the king and Buddhism, the sources of various aspects of "Thainess." Moreover, he founded the Institute of Thai Studies at Thammasat University in 1969.

The 1960s was a period when the number of university students greatly expanded. Almost all of them were descendents of the urban middleclass. Prior to this period, the majority of students came from the families of civil servants and the Thai middleclass both in Bangkok and in the vicinity of Bangkok However, in the 1960s, there was as increasing number "children of the ethnic Chinese" "children of the northeast," and "children of vendors" studying in many universities. Kukrit thought that

...the young generation nowadays was born in the period of freedom and brought up to be free from obligations. The spiritual result was loneliness with no attachment. Therefore, communism was the force that strongly attracted young people. Nowadays, we usually hear the young people referring to themselves as the people of the "masses," who want to work for the masses, and look forward to having a more prosperous society, etc. Communism could offer all these things and would make the loneliness disappear...<sup>101</sup>

For Kukrit, it was necessary to build and implant "Thainess" so the students could relate to his own teaching. His teaching at the University countered the current situation in Thai society where "we give too little Thainess to our kids...[The] lifestyle of the kids nowadays is quite far from Thainess." At the same time, being a University lecturer would also increase his voting constituency particularly when he emphasized the "Thai" values of gratitude toward the teacher.

While teaching the "Thammasat Masked Drama Troupe," Kukrit used the masked drama as a medium to implant "Thainess"—the significance of the king; the importance of moral principles, such as gratitude, in the Thai way of life; and the nature and rules of class relations such as language, conduct, Thai arts, and Thai history that would provide an understanding of the Thai style of government. The "Thainess" emphasized by Kukrit centered on loyalty to the king and on "discipline...knowing their social standing and how to behave properly.

The students of Chinese descent were the people on whom Kukrit focused particular attention to implant "Thainess," through the use of masked drama. Kukrit said that

...a group of students, approximately half, were of ethnic Chinese born in Thailand...or with Chinese parents or were recent offspring of Chinese immigrants...The yaksa troop of Thammasat Masked Drama were almost all Thais, but the Rama troop were Chinese offspring or ethnic Chinese....<sup>105</sup>

After their participation in masked drama, Kukrit was able to link them with the king through their performance in front of the royal family. They were occasionally given audiences and dined in the palace. The implanting of "Thainess" into the students who played the masked drama was highly successful. It appeared, for example, that "all of these students had audiences with the king and demonstrated graceful manners; their conversations flowed...the Thainess imbued in these youths...showed clearly and quickly...\*\*\*106

The lecture "Fundamental Thai Culture," was initiated in the first semester of 1971 and became a compulsory course for all first year students. A year prior to 1971, there appeared an ideology of the "New Left" that aimed at causing social and cultural revolution "to make mankind human again." The leaders of the revolution were not from the working class but intellectuals and progressive-minded students. 107 Kukrit wrote about the "New Left" in Siam Rath Newspaper, " Naa Haa". He maintained the New Left was a cause for great concern, and the heated emotions among the young university students in Europe and the United States were a potential danger when calling for the destruction of "establishment." The article implied that everything in the society that was socially accepted, for example, the system of government, family, tradition, morality, and many others including the nation, religion, and kingship would be destroyed. It was destruction without innovation because it "used force, unrest, the destruction of mankind and belongings." The ideology of the New Left was not a distant matter because thousands of students were studying abroad and "were easily brainwashed." These people would spread the "New Left" ideology in Thailand, 108

To resist the expanding influence of the "New Left" as well as the Marxist explanation of Thai society and culture, Kukrit decided to build and implant "Thainess" in every Thammasat student through his lectures on Fundamental Thai Culture. The most important idea emerged in these lectures in the second semester of 1971: 109 the king and secular Buddhism were the core of Thainess. The king himself possessed many statuses: for example, he was the Lord of life, the Lord of the land, Dhammaracha, Devaracha, all of which made him the absolute ruler. He was not oppressive because he adhered to the Buddhist Dhamma—the ten virtues—that contributed to his rule of kindness for the happiness of the people since Buddhism and Thai society were closely intertwined. Secular Buddhism had contributed to a Thai society of loving kindness and assistance to others such as assistance in rice planting. People's labor conscription was not oppressive. There were public health offices to look after sick people. Buddhist morality among the Thai people—honesty, gratitude, loyalty, assistance, generosity—derived from secular Buddhism and was the

foundation of social relations. Moreover, the idea of good deeds bringing good results and bad deeds bringing bad results helped make Thailand a society of flexible classes because good people would be socially uplifted whereas bad people would be socially downgraded. As it happened there were constant social promotions. The deterioration of Thai society came when money played an increasing role and caused people's suffering. However, transcendental Buddhism had helped the Thai people endure their suffering because they looked at suffering as a normal phenomenon in life. Therefore, when Thai society faced problems, its response was not necessarily the same as other societies and Buddhism responded to people who encountered difficulties, such as enabling them to become a monk.

Kukrit had created the above characteristics of Buddhism and "Buddhist society" in direct response to the political context and atmosphere in the universities. Kukrit did not mention in any place that he opposed Marxist ideology but it was clear that "Thainess" in all aspects was selected to fight against Marxist and Maoist approaches in explaining Thai society and culture. These approaches called Thai society in the past the sakdina[fuedal] society whereas present day society was "semi-sakdina and semi-colony" a status that contributed to the suppression and suffering of the people. When Marxist-influenced Thai history described ancient Thai society as a slave society, Kukrit did not directly contradict it. On the contrary, he said that Thai people were kind to slaves. Even in relation to the sale of slaves, Thai people used the term "helping slaves," that is, helping them from distress. The term "help" implied the kindness that was constantly present in Thai society. 110 With regard to the abolition of slavery in Thailand, the process went smoothly because

...the laws concerning slavery were opened for smooth action because these laws were founded from social kindness based on Buddhism... Slave owners received their inspiration from Buddhism which called for kindness, generosity....[They] were in harmony to abolish slavery...

While the Marxist influence necessitated that people fight for change in social structure, Kukrit presented the imaginary Thai society where Buddhism contributed to "less social struggle and less oppression." "Judging from the incidents that occur in Thailand nowadays, the Thai people could endure, persevere, and not have struggle

very much."<sup>112</sup> Therefore, "the Thai society had many options, not necessarily available to other societies."<sup>113</sup> The above explanation was created to oppose the Marxist ideology that every society had the same social evolution and that Thai society could not avoid a proletarian revolution

However, at that time, many students were increasingly interested in social problems and wanted to participate in social improvement. The university students published several periodicals, such as Walanchathat, Lomfang. Sangkhomsutparithat Chabab Nisit Naksuksa, in order to communicate their thoughts. A number of students participated in meetings to exchange ideas with scholars and academics headed by Sulak Siwalak. Another group of students representing each university joined the rural camping activities as part of the Rural Development Volunteers Program while at the same time student clubs arranged debates on current social problems. Moreover, Che Guevara, the revolutionary physician who fought for the poor and the oppressed in many countries, became the students' hero. The students wanted to destroy capitalism and the state, which represented the bourgeoisie. Into such an atmosphere, Kukrit tried to implant the identity of Thai society and culture that was full of kindheartedness, non-oppression and non-suffering. In his effort to explain some negative changes taking place in Thai society, he avoided the problems of the national and international economic and political structure but emphasized that "Thai economy nowadays relied heavily on money" or "money was more important,"114 as if nobody was wrong and no one should be held responsible for these negative changes. He pointed out that the societal problems occurred because of moral lack and suggested that they could be solved by restoring Thai-style morality. While the societal problems were not yet solved, it was advisable not to respond. Lokuttaratham or Suppramundane of Buddhism helped "the Thai people know that suffering was a way of life."115

The "Thainess" emphasized by Kukrit was the general knowledge that students had gained since primary school (the authors of these textbooks were readers of Kukrit's writings). Therefore, the Thammasat students were aware of the significance of the king and Buddhism, particularly the prominent role of the king in supporting democracy, and the king's kindness toward the Thai people. However, the students did not accept the military dictatorship nor the explanation of the class

system in Thai society. This was due to the students' exposure to Marxist explanations as well as their experience from the Rural Development Volunteers Program and their teaching in slum areas. They had a well-grounded awareness of violence and the contribution of social inequality to social problems. In the students' view, the problems caused by the cooperation between high-ranking soldiers and capitalists in cultivating their economic benefit included American imperialist aggression that violated the sovereignty of the Thai nation. Evidently, quite a number of students were "children of the ethnic Chinese," "children of the northeast," and "children of vendors" who acknowledged the problems of their ethnic background as well as their class. Kukrit's "Thainess" belonged to aristocratic culture (Thai art, manner, standard language, etc.) that the majority of the "children of the ethnic Chinese," "children of the northeast," and "children of vendors" could not actually relate to. Nor could they "become real Thais" due to unsupportive social factors (with the exception of the few students who participated in the masked drama.). As a result, these students remained "marginalized citizens" no matter how many times Kukrit emphasized that "Thainess" did not rely on the "hair color" or "complexion." In addition, the majority of the students found that, under the whole framework of Thainess, they could not have any significant role to do something for Thai society, especially for the poors. Marxist ideology, therefore, gave a new identity to these students suggesting a commonality with the proletariat of the world in the struggle for social equality and goodness. These students rapidly turned to Marxist ideology. Therefore, the students' movement between October 1973 and October 1976 emerged in the midst of intensive infusion of "Thainess" into Thammasat University.

r

ċ

The student's movement against the military dictatorship in October 1973 was supported by the middle class because there were rumors about some military leaders who did not pay respect to the king. At that time the students showed their loyalty to the nation and to the king by holding the royal photographs as well as the Thai flags in front of every procession held to protest against the military dictatorship. However, when Marxist influence over the students' movement became apparent, the mainstream thought on "Thainess" that Kukrit had constructed caused the students' movements to rapidly lose support. They were defeated and brutally suppressed on October 6, 1976 and the wider society accepted the use of violence without question.

After Thanom's government relinquished power, Kukrit finally had the opportunity to acquire political power. His success in the establishment of "Thainess," and his own connection with "Thainess," contributed to his well-rounded knowledge of "Thainess" in the eyes of the people. Moreover, his intention to protect "Thainess" in perpetuity made him highly acceptable to the Thai majority to the point that he received the highest vote as chairman of the National Legislation Committee. The subsequent political party that he founded with the help of capitalist and business circles used the slogan of "Love Kukrit, vote for Kitsangkhom" (the Social Action Party) in the election campaign. This slogan clearly reflected the confidence he had in terms of intellectual and charismatic power over the leaders of other parties. Ordinarily, to become Prime Minister with only 18 seats in the Parliament was difficult, if not impossible. However he was accepted due to his intellectual power and charisma and became Prime Minister in 1975-1976.

The political situation in the countryside—which required attention in order to thwart the communist threat and deal with societal problems that had been highlighted on October 14, 1973—did not help him keep his position as Prime Minister for long. His policy of diverting a larger portion of the national budget to the countryside in order to attract votes to the Social Action Party reduced the military budget. This policy was probably one factor that resulted in his defeat in the election in Dusit District after the dissolution of Parliament and the subsequent election of 1976. Also, his visit to China and his admiration for the Chinese leadership was seen as contradicting his writings and his speeches and was possibly responsible for military discontent at a time when the military was fighting the Communist Party of Thailand. Moreover, the necessity for Kukrit to negotiate with the students led thousands of policemen from the provinces and from Bangkok to protest and trespass at the Prime Minister's residence. Even though the Social Action Party succeeded in the election, it could not control a majority of the votes. Also each election had increasingly cost more. Amongst these situations, image of Kukrit as the most expert person on "Thainess" was still stressed by himself in order to revive his charismatic power. Evidently, the writing of "Thai Characteristics" in 1983 at the time when Bangkok celebrated its bi-centenary attributed to his effort in keeping his intellectual position strong as well maintaining his connection with the king.

In Laksana Thai [Thai Characteristics] M.R.Kukrit gave high priority to kingship both as an institution and as an individual. He succeeded in the elevation of the institution of kingship through his emphasis on the Chakri dynasty's gifts of people's rights and freedoms including the close relationship and special bond between King Rama IX and the people. To further expand the role of kingship in "Thainess", Kukrit wrote emphatically about royal traditions and customs. These writings clearly demonstrated his incomparable intellectual power based on knowledge of "Thainess."

Kukrit's most significant effort in defining "Thainess" occurred in 1988 as he was aiming to preserve his own influence. The book Khun Chang Khun Phaen Chabab Arn Mai emphasized several aspects of the values of "Thainess" as well as the "goodness of Thailand" and the holiness of kingship. The book also pointed out that Kukrit himself was able to cause the king "to come back to reason and uphold the kingship."117 Meanwhile, Kukrit tried to enhance the identity of two prominent institutions in Thailand that had suffered decline, the monks and the military. He elevated the status of monks by emphasis the value of monks due to their teachings that made "the temples in Thailand the source of wisdom as well as liberal arts",118. With regard to the military, he emphasized their "honor" "dignity," and "military prestige"120 that came as a result of their loyalty and honesty to the king and the country. Such loyalty and honesty would never diminish no matter how distressed they were nor how severe the penalty and suffering they faced. Moreover, Kukrit used Khun Chang Khun Phaen Chabab Arn Mai to emphasize the military duty of "warning their superiors" to conform to their duties. He wanted the military to warn General Chawalit Yongchaiyut who, in Kukrit's view, was listening to communist advice in his revision of the constitution including provisions relating to the role of the King. 121 In the book, Kukrit emphasized that the promulgation of laws was not based on the personal desire of any particular individual. Even the kings in the past promulgated laws in accordance with existing "dhamma." [natural law] 122

The definition of "Thainess" during the last phase of his life helped maintain Kukrit's intellectual status despite his failure to return to the position of Prime Minister.

Success in the Establishment of Thai Identity: Political Silence and the State "Void of politics".

Kukrit's success partially came from his writing and speaking ability, particularly his self-presentation as omniscient. Moreover, he periodically defined new concepts appropriate to "Thainess" with moral conclusions that helped create knowledge even though such knowledge lacked supporting evidence. This method appeared in his books, writings and speeches on contemporary affairs in Thailand and abroad. Portraying the writer or the speaker as one who knew everything was useful for the readers and listeners who felt that the writer or speaker was omniscient. Kukrit succeeded in the use of the above method because he had continually showed his extensive knowledge since starting his writing in the 1940s.

Kukrit's writing and speaking was easy to understand. Through the application of common sense, he linked the topic that he was explaining with Thai experience, particularly the use of comparison to human nature, as a tool to persuade readers and listeners before presenting the conclusion he desired. In addition, he used Buddhist principles that the Thai people were familiar with as a tool in his explanations.

In the use of novels to build the meaning of "Thainess" and the perception of "Others," Kukrit established a realistic atmosphere that highly affected the readers. Thus, the "Thainess" that appeared in these novels created an impressive and unforgettable image in the readers' mind.

Furthermore, his success also derived from encouraging self examination whereby he encouraged the Thai people to know themselves. The "Thainess" which Kukrit had defined and developed over the years assisted the nation in responding to rapid economic and political changes. Numerous changes affected Thailand during this period, including the 1932 revolution, the Second World War, the rise of communism in Mainland China, the Korean War, the struggle for independence in the European colonies, the cold war and the influx of American culture. These mostly external changes combined with economic, political, and cultural problems at home to affect Thai society by causing confusion and a lack of overall national security. With the global situation after World War II characterized by uncertainty, at home the Thai people felt that their nation and lives were insecure. Kukrit was prepared to provide

explicit answers to various groups—particularly the civil servants, the soldiers and the middleclass who were regular readers and followers of the news—as to those aspects of "Thainess" that should be preserved or revived and those aspects that should be changed for the safety of her people, and for security and happiness. These groups were facing challenges caused by fluctuations within Thai society and abroad more so than other groups due to their higher standard of living, their work, their access to information via the media and their broader worldview.

ž

Among the civil servants and the new generation of the middle class who grew up after the Second World War, a large number were neither born nor raised in Bangkok and did not belong to aristocratic families or families with a civil service background. This new generation rapidly expanded under the influence of state development plans. They were eager to learn about "Thainess" and "Otherness" in order to raise their status. Kukrit gave them meaningful knowledge about "Thainess." While his "Thainess" rationalized to the military dictatorship in the use of Thai natural resources for the benefit of the civil servants and the middleclass. With regard to the military, despite decades of control of the state, as a result of their defeat in the Second World War and in October 1973, they needed support to maintain their pride and honor.

Kukrit's success in establishing his "Thainess" greatly impacted Thai politics, through its advocacy of "political silence" and this in turn caused Thailand to be seen as a state "void of politics".

"Political silence" meant the surrender of one's voice to the state's power without any movement to alter the economic, political, and cultural structure. The acceptance of Kukrit's Thai identity shaped the atmosphere of "political silence" in Thailand for many years.

While the Thai people accepted the notion that the Thai nation was very important, and that Thai-style government was working for the benefit of the people, unfortunately those who were in power were able to do anything in the name of the nation and of the common good. As a result of the use of "for the nation," for "common good" or for the "well-being of the people," the Thai people who believed in the state's kindness did not question the state's policies and projects. Any state policy or project that negatively affected the lives of the people was accepted as resulting from the ignorance of the civil servants or as an inevitable occurrence. As a

result, the only form of protest that was acceptable was limited to "making a complaint" or "filing charges" and waiting for change to come from the civil servants. Kukrit successfully helped Thai people believe their only right was the right to vote and this could be obtained only after they were relieved from the condition of being "ignorant, poor, painful."

Kukrit presented the idea that "the Thai people who love their nation must sacrifice for their nation." This idea gained strength and popularity. Thus, the few individuals who were adversely affected by a policy or program had to sacrifice their personal benefit for the well being of the majority of the nation. Kukrit was primarily responsible for defining the common man's identity, that is, they were in the cycle of "ignorance, poverty and suffering." Therefore, the Thai people believed these people were unable to rise up and initiate any political or protest movement by themselves. There had to be a "third party" who incited and guided them to create chaos. With the belief in the kindness of the state and the national leaders, the Thai people were not in a position to oppose the government but were expected to wait for its kindness and mercy.

Kukrit's intellectual and communicative ability at creating and defining Thainess helped cause the Thai people to believe that "this Thailand is good" and, therefore, that the Thai nation was better than other nations even though Thailand had a multitude of problems. Thus the Thai people accepted situations that were fraught with problems and, in addition, accepted the power of a dictatorial government. Even though the leaders were dictatorial or corrupt, they did not leave the country in a hopeless situation. Therefore, it was not necessary to stage a protest to eliminate dictatorial power.

The emphasis on "this Thailand is good" persisted in the minds of the Thai people. Thai people are proud of their country because Thailand is an old country and has retained her independence for several hundred years. In order to maintain the nation's positive image of itself, the people were ready to forget their daily problems. Kukrit himself once said mockingly that in response to problems the Thai people would not think of the damage that would follow because they were only concerned about "the loss of the nation's pride" loss of the nation's pride to problems.

Kukrit effectively helped the Thai people believe that classes in Thai society were flexible and one could move up or down depending on one's virtues and vices.

J

The poor people, therefore, expected that they could change their social status without counting on the economic and political structure that made it difficult for them to succeed in life. Those people who were financially well off looked at poverty in terms of individual failure and believed that they should assist the poor via social welfare programs because Thai society was a society of kindness and compassion. The Thai middle class did not question the structure of economic, political and cultural problems, they did not support the social revolution nor did they call for any social rights from the government. Therefore, the middle class was not in a position of leadership for social change. The problems in Thai society, according to Kukrit, were moral problems. If morality was not deteriorating, Buddhism would provide the Thai people with happiness because of their mutual assistance. As a result, the Thai people were not aware that a political movement could put pressure on the government to resolve problems because of their acceptance of the view that "ways of resolving problems depended upon people's mind, i.e., they must re-adjust their mind." In other words, they had to rely on the moral revival.

Good governance according to Kukrit meant Thai-style government and leadership. Good governance was limited to leadership "of the people" and "for the people," not "by the people." Democracy only meant the people's right to vote for a "good person" to govern the country. Once we had a "good person", we should allow that "good person" to govern according to his proper judgment because a "good person" has morality in his heart. It was not obligatory to control and check the leader's use of power. <sup>125</sup>

The emphasis on unity in the nation was another idea that Kukrit inherited from the intellectuals before him. A wide disparity of ideas within the nation had to be prevented and resistance against the government must never occur. Severe disunity, and those who bought it about, came to be seen as evil in the eyes of the Thai people.

Uthon Pholakun, an influential journalist, explicitly summarized Kukrit's works in the following terms:

...will I be too arrogant to say that the numerous works of M.R.Kukrit Pramoj that led down the long path were like dancers who displayed their beliefs through their manners. Their total personality could hypnotize the audience, without any movement no matter what kind of problems... 126

Sulak Siwalak responded superbly when journalists asked whether "M.R.Kukrit was the turning point:"

an important role in destroying the People's Party and turning back to the Absolute Monarchy, and the military dictatorship. [He] was the pillar who supported the military in suppressing the people. This, he could do far better than anybody...<sup>127</sup>

### Conclusion

Thai politics and Thai identity are closely intertwined. This study on "Politics and the Construction of Thai Identity by M.R.Kukrit Pramoj," has clearly shown that although Kukrit constructed "Thainess" to put himself in "power," the "Thainess" he constructed had a profound impact on Thai politics both during its conception and for a long time thereafter.

The meaning of "Thainess" which Kukrit implanted into the fabric of Thai society not only caused him to become the authority in the definition of Thai social and cultural righteousness but it also brought him "intellectual power" and subsequently a political seat. He was accepted by the military, civil servants, and the middle class as an individual who was more intellectual than anyone else in Thai society and as a leader who sustained the essence of "Thainess."

During the 40 years that Kukrit played a role in defining "Thainess," he adjusted the emphases and the meanings of "Thainess" in response to political changes. However, his "assumed truth" was not altered in terms of its basic framework. "Thainess" therefore remained clear and was highly influential in the imaginary "Thai society and culture' of the Thai people. Successive generations, including Sulak Siwalak, all concluded that Kukrit was an intellectual with limitless knowledge of "Thainess" and that he had no competition in this respect. His stature in defining "Thainess" enabled him to retain his influence in formulating political relationship as well as creating discursive practices under his "Thai society and culture" framework. His "Thainess" initiated the lengthy period of "political silence" in Thailand.

The "political silence" and the state "void of politics" remains among the Thai people to this day because they do not want to create a chaotic political situation that would diminish foreign investment as well as reduce income from foreign tourism.

It can be said that Kukrit created clear and powerful mainstream thinking on "Thai society and culture." "Thainess" implanted itself into Thai society both in sufficient depth and breadth that it deeply affected many different practices in Thai society. Even though Kukrit himself was unable to continue in political power after the end his Prime Ministerial term in 1976, he exercised political influence to the extent that the mass media and a group of academics named him the "pillar of democracy." The meaning of his "Thainess" was deeply implanted in the Thai society. Even the current Prime Minister continues to use the term "Thai nation", "Thainess" and a state "void of politics" in the same manner as M.R.Kukrit Pramoj.

.....

### **Footnotes**

- The transliteration of Thai terms, names, places, etc. in this article follows "Romanization Guide for Thai Script," The Royal Institute, Bangkok, Thailand, except familiar terms, e.g. Keng Tung, etc.
- 1. Kukrit Pramoj's speech at Chulalongkorn University Alumni Association, "Kukrit Kap Kanmuang Thai," in **Kukrit 2528**, Bangkok: Sawichan Printing, 2528, p. 40.
- Lieutenant Colonel Somphong Maiwichit, "Kukrit Nai Dan Chitawitaya Kanmuang," in Kukrit 2528, pp. 112-113.
- 3. Ibid., p. 119.
- See Kukrit Pramoj, "Khrong Kraduk Nai Tu," in Nangsu Anuson Kukrit Pramoj, in memory of the royal funeral of Professor Kukrit Pramoj at Thepsirintharawat Temple's cemetery, December 23, 2528. Bangkok: Amarin Printing and Publishing, 2539.
- 5. Kukrit Pramoj's speech, "Kukrit Kap Kanmuang Thai," in Kukrit 2528, p. 40.
- M.R. Phakphring Thongyai, interview, Prachachat Newspaper, March 9, 2518, in Lok Nangsu, 3,1(July 2518), p. 22.

7. Pong Wongsawan, "Maha Khuru Kukrit," cited in Nopphorn Bunyarit and Prathip Komonpit, Yu Kap Kukrit, second edition, Bangkok: Namfon Printing, 2528 p. 98. 8. Kukrit Pramoj, Khon Rak Ma, Bangkok: Dokya Printing, 2545, p. 67. 9. Jews, Bangkok: Dokya Printing, 2543, pp. 51-52. 10. \_\_\_\_\_, Thamkhadi, Bangkok: Dokya Printing, 2544, pp. 12-13, and 30. 11. Samkok Chabup Nai Thun Ton Benghek Phu Thuk Klun Thang Pen, 6th edition, Bangkok: Siamrat Newspaper, 2530, p. 5. 12. Ibid., pp. 1-3. 13. Ibid., pp. 80-95. 14. See Saichon Sattayanurak, Khuamplianplang Nai Kansang "Chat Thai" Lac "Khuam Pen Thai" Doy Luang Wichitwathakan, Bangkok: Matichon Printing, 2545, p. 53. 15. Saichon Sattayanurak, Somdet Kromphraya Damrongrachanuphap: Kansang Atalak "Muang Thai" Lae "Chan" Khong Chao Sayam, Bangkok : Matichon Printing, 2545. 16. Kukrit Pramoj, Samkok Chabap nai Thun..., p. 133. 17. Ibid., p. 45. 18, Ibid., p. 26. 19. Ibid., p. 115. 20. Ibid., pp. 134-135. 21. Ibid., p. 70. 22. Kukrit Pramoi, Si Phaendin, 13th edition, Bangkok: Dokya Printing, 2545, pp. 660-601. 23. Ibid., p. 955. 24. Ibid., p. 957. 25. Kukrit Pramoi, Lai Chiwit, 6th edition, Bangkok: Kaona Printing, 2513. 26. Saichol Sattayanurak, "The Establishment of Mainstream Thought on 'Thai Nation' and 'Thainess' by Luang Wichit Wathakan" Tai Culture, vol. VII, No.2, p. 28.

27. Kukrit Pramoj, Si Phaendin, p. 896.

28. Ibid., p. 905.

- 29. Kukrit always emphasized his "royalty" even though by the royal tradition did not include his rank. In Khrong Kraduk Nai Tu (1971) and in his speech given at the Chulalongkorn University Alumni Association (1985), he said that "I am of royal descendant. " See Kukrit Pramoj "Kukrit Kap Kanmuang Thai," in Kukrit 2528, p. 38. In his article published in The Bangkok Post, he mentioned that "I am a truly high-ranking person," cited in Nopphorn Bunyarit and Prathip Komonpit, Yu Kap Kukrit, p. 246.
- 30. Kukrit Pramoj, **Phaidaeng**, cited in Nopphorn Bunyarit and Prathip Komonpit, Yu Kap Kukrit, p. 106.
- 31. Sulak Siwalak, "Kukrit Pramoj Thi Khaphachao Ruchak," Sangkhomsatparithat 3, 2 (2508) in Kukritthiyalai, Bangkok: Santiprachatham Institute, 2539, pp. 8-11.
- 32. Sulak Siwalak, (ed.), Panyachonsayam, Bangkok: Krungsayam, 2512, p. 134.
- 33. Sulak Siwalak, "Kukrit Pramoj Thi Khaphachao Ruchak," Sangkhomsatparithat 3, 2 (2508) in **Kukrithiyalai**, Bangkok: Santiprachatham Institute, 2539, pp. 16-19.
- 34. Nopphorn Bunyarit and Prathip Komonpit, Yu Kap Kukrit, p. 167.
- 35. Ibid., p. 168.
- 36. Sulak Siwalak, "Anusonthi Chak Kukrit Pramoj Thi Khaphachao Ruchak," in Kukritthiyalai, p. 39.
- 37. Kukrit Pramoj, Phama Sia Muang, Bangkok: Dokya Printing, 2544, p.140
- 38. Kukrit Pramoj, "Songkhram Yen Russia-Chindaeng" Pheunnon, January 23, 2506, in Lok Suantua Khong Communist, Bangkok: Bannakhan Printing, 2512, p. 210.
- 39. Saichon Sattayanurak, "The Establishment..." Tai Culture, vol. VII, No.2, p. 28.
- 40. Kukrit Pramoj, "Phra Barami Pokkhao," Pheunnon, December 7, 2508, in Lok Kap Khon, Bangkok: Bannakhan Printing, 2509, p. 345.
- 41. Kukrit Pramoj, Chak Yiphun, pp. 120-121.
- 42. Kukrit Pramoj, "Phayahayatra," Pheunnon, December 6, 2506, in Lok Kap Khon, p. 201.
- 43. Kukrit Pramoj, "Phraratchakoraniyakit," Pheunnon, May 5, 2506, in Kukrit Kap Sangkhom Muang Thai, Bangkok: Praphansan Printing, 2510, pp. 3-4.
- 44. Kukrit Pramoj, "Phrabaramipokkhao," Pheunnon, December 7, 2508, in Lok Kap Khon, Bangkok: Bannakhan Printing, 2509, pp. 348-349.

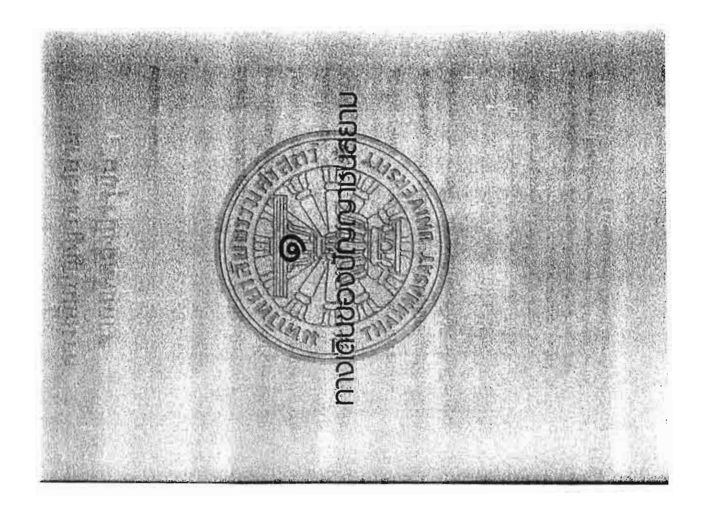
- 45. Kukrit Pramoj, **Phama Sia Muang**, p.140, and "Lakkan Haeng Khuamrapphit" Ibid., p. 124.
- 46. Kukrit Pramoj, Jews, Bangkok : Dokya Printing, 2543, p. 268.
- "Sangkhom Samai Ayathaya," in Muang Thai Kap Kukrit, Bangkok: Kaona Printing, p. 108.
- 48. Kukrit Pramoj, "Phutthasatsana Kap Chiwit Patchuban," in Kukrit Kap Phutthasatsana, Bangkok: Sayanirat Printing, 2523, p.54.
- 49. Kukrit Pramoj, Chak Yiphun, Bangkok: Dokya Printing, 2544 pp. 61-64.
- 50. Ibid., pp. 33-39.
- 51. Kukrit Pramoj, Khambanyai Wicha Pheunthan Arayatham Thai Mahawithayalai Thammasat, 2<sup>nd</sup> Semester, 2514.
- 52. Kukrit Pramoj, "Phutthasatsana Kap Chiwit Patchuban," in Kukrit Kap Phutthasatsana, Bangkok: Sayamrat Printing, 2523, p.42.
- 53. Kukrit Pramoj, Khon Rak Ma, pp.153-154.
- 54. Ibid., pp. 47-49.
- 55. Seminar "Sangkhomniyom Nai Sangkhom Thai" November 17, 2515, in Kham Prakat Momchao Sakonwannakorn Worawan Nak Sangkhomniyom Khong Muang Thai, Bangkok: Chetthabut, n.d., p. 78.
- 56. Kukrit Pramoj, "Marayat Khong Nak Kanmuang," Pheunnon, August 24, 2508, in Prachum Phongsawadan Prachathipatai, Bangkok: Bannakhan Printing, 2512, p. 383.
- 57. Kukrit Pramoj, Chak Yiphun, pp. 119-120.
- 58. Kukrit Pramoj, Jews, p. 347.
- 59. Kukrit Pramoj, "Panha Phasa Pracham Chat Khong Prathet Ekarat Mai," Pheunnon, January 30, 2507, in Lok Kap Khon, Bangkok: Bannakhan Printing, 2509, p. 174.
- 60. Kukrit Pramoj, "Farang Mong Thai," in Muang Thai Kap Kukrit, Bangkok : Kaona Printing, 2510, p. 11.
- 61. Kukrit Pramoj, "Phraratchaphithi Raek Na Khuan," Pheunnon, May 16, 2506, in Lok Kap Khon, Bangkok: Bannakhan Printing, 2509, pp. 209-210.
- 62. Kukrit Pramoj, "Kharom Lae Samnuan Kukrit," in Kukrit 2528, p. 171.
- 63. Ibid., p. 174.

- 64. Kukrit Pramoj, "Khorapchan," Pheunnon, December 20, 2506, in Lok Mai, Bangkok: Bannakhan Printing, 2515, pp. 343-346.
- 65. Kukrit Pramoj, "Tamruat Angkrit Sao," in Lok Mai, pp. 61-62.
- 66. Kukrit Pramoj, Pheunnon, September 8, 2507, cited in Phacha Dulayatham, Suksa Kukrit Kap Wannakam. Bangkok: Phosamton Printing, 2518, p. 221.
- 67. Kukrit Pramoj, "Pai Rian (Lae Du Ngan) Nai Tangprathet," Pheumon, June 21, 2507, in Kukrit Tok Muang Thai, Bangkok: Bannakhan Printing, 2514, p. 191.
- 68. Kukrit Pramoj, Kamen Sihanouk Chawa Sukarno, Bangkok : Bannakhan Printing, 2513, p. 310.
- 69. Kukrit Pramoj, "Prathet Thai Kap Phawa An Pleanplang Nai Asia Tawan Ok Chiang Tai," in Muang Thai Kap Kukrit, p. 273.
- 70. Kukrit Pramoj, "Khrong Kraduk Nai Tu," in Nangsu Anusorn KuKrit Pramoj, Bangkok: Amarin Printing and Publishing Co. Ltd. 2539, p. 60.
- 71. Kukrit Pramoj, "Wannakhadi Lae Nattasin Thai," in Nangsu Anusorn..., p. 152.
- 72. Kukrit Pramoj, "Karn Pokkhrong Samai Sukhothai," in Nangsu An Prakop Wicha Pheunthan Arayatham Thai, Thammasat University, 2514, p. 80
- 73. Ibid.,
- 74. Ibid., pp. 82-83.
- 75. Ibid., p. 83.
- 76. Ibid., p. 84.
- 77. For example, Kukrit Pramoj, "Karn Luaktang Sadaeng Chettanarom," in Prachathipatai Phua Prachachon, Bangkok: Bannakhan Printing, n.d., p. 226, or "Karn Luaktang Nai Malaysia," in Prachumphongsawadan Prachathipatai, Bangkok: Bannakhan Printing, 2512, p. 184.
- 78. Kukrit Pramoj, Phama Sia Muang, p.124,
- 79. Kukrit Pramoj, Chak Yiphun, p. 170.
- 80. Ibid., p.173.
- 81. Ibid., pp. 96-99.
- 82. See Kukrit Pramoj, "Sangkhom Ayuthaya," in Prawattisat lae kanmuang Bangkok: 2516
- 83. Kukrit Pramoj, "Saharat America Prathet Khong Nak Sang Ton Eng," in Chao Lok, Bangkok: Dokya Printing, 2545 p. 294.

- 84. For example, Kukrit Pramoj, "Chu En-Lai Thong Africa," Pheunnon, December 23, 2500, in Songkharm Yen, pp. 289-291 and "Russia Prathuang Sam Prathet," in Songkharm Yen, Bangkok: Dokya Printing, 2545, p. 23.
- 85. Kukrit Pramoj, "Paramanu Luk Thi Song" Pheunnon, May 19, 2502, in Songkharm Yen, pp. 106-107.
- 86. Kukrit Pramoj, Thok Khamen, cited in Nopphorn Bunyarit and Prathip Komonpit, Yu Kap Kukrit, p. 136.
- 87. Kukrit Pramoj, Phama Sia Muang, p. 9.
- 88. Kukrit Pramoj, Khon Rak Ma, p. 21.
- Kukrit Pramoj, "Karnmuang India," in Lok Mai, Bangkok: Bannakhan Printing,
   2515, pp. 265-266.
- 90. Kukrit Pramoj, "Prathet Thai Kap Phawa An Pleanplang Nai Asia Tawan Ok Chiang Tai," in **Muang Thai Kap Kukrit**, Bangkok: Kaona Printing, 2510, p. 294.
- 91. Ibid., p. 295.
- 92. Kukrit Pramoj, "Kep Lek Phasom Noi," Sayamrath Newspaper (June 29, 2495) in Kep Lek Phasom Noi, Book 2, Bangkok: Khangwitaya Printing, 2502, p. 139.
- 93. Kukrit Pramoj, Jews, p. 217.
- 94. Kukrit Pramoj, "Wannakhadi Lac Nattasin Thai," in Nangsu Anusora..., p. 103.
- 95. Kukrit Pramoj, Pathakatha Khong Kukrit, Bangkok: Khlangwitaya, 2503, pp. 118-120.
- 96. Kukrit Pramoj, "Farangset Mong Thai," in Muang Thai Kap Kukrit, pp. 13-14.
- 97. Kukrit Pramoj, Kritsadaphiniharn An Bot Bang Mi Dai, 2<sup>nd</sup> edition, Bangkok : Sayamrat Printing, 2533, pp. 69-70.
- 98. Ibid., pp. 75-76.
- 99. Ibid., p. 101.
- 100. Ibid., pp. 64-65.
- 101. Kukrit Pramoj, Khon Rak Ma, pp. 153-155.
- 102. Kukrit Pramoj, "Sathaban Thai Khadi Kap Sangkhom Thai: Chak Adit Su Patchuban," Seminar in celebration of Sathaban Thai Khadi Suksa's 18 anniversary, March 13, 2537, Chulasarn Thai Khadi Suksa 6, 1, (November 2532) p.69.
- 103. "Wannakhadi Lae Nattasin Thai," in Nangsu Anusorn..., pp. 142-143.

- 104. Kukrit Pramoj, Thatsanalikhit Thi Sarm, "Karn Seubnuang Lae Karn Thaithod Nattasin Thai," seminar on Nattasin Lae DonTri Thai, Thammasat University, Sathaban Thai Khadi Suksa, June 23-24, 2522.
- 105. Ibid., pp. 61-62.
- 106. Ibid., p. 44.
- 107. Suchart Sawatsi, "Sai Mai Ik Khranmung," in Walanchathat Chabap Manut Lac Panha 1, 1 (June-August 2514) n.p.
- 108. Kukrit Pramoj, "Sayamrat Na 5," Sayamrath Newspaper (May 26, 2513).
- 109. See Kukrit Pramoj, Khambanyai Wicha Pheunthan Arayatham Thai, 2<sup>nd</sup> Semester, 2514. Earlier in his lectures, he did not emphasize anything related to his response to the Marxist-style Thai society: It was understandably that in the first semester he intended to make the students hold on to the king and ad Buddhism in counter of the "New Left's" expansion.
- 110. Ibid., p. 42.
- 111. Ibid., p. 43.
- 112. Ibid., p. 52.
- 113. Ibid., p. 54.
- 114. Ibid., p. 44.
- 115. Ibid., p. 52.
- 116. Kukrit Pramoj, Laksana Thai, Bangkok : Thai Wattana Phanit Printing, 2525.
- 117. Kukrit Pramoj, Khun Chang Khun Phaen Chabap An Mai, Bangkok:
  Dokya Printing, 2545, p. 322.
- 118. Ibid., p. 52.
- 119. Ibid., p. 317.
- 120. Ibid., p. 184.
- 121. Atcharaphorn Kamutphitsamai, Sunthari Asawai, Khru Kukrit, Bangkok : Sathaban Thai Khadi Suksa, Thammasat University, 2538. P. 77.
- 122. Kukrit Pramoj, Khun Chang Khun Phaen..., p. 418.
- 123. Interview Kukrit Pramoj, "Kukrit Khid Luk Thotsakan Wannakam," in Thanon Nangsu, 3, 1 (July 2528), p. 18.
- 124. Kukrit Pramoj, Kikrit Kap Sangkhom Muang Thai, Bangkok: Praphansarn, 2510, p. 129.

- 125. Kukrit Pramoj, "Tham Thi Phung Patibat Nai Thang Karnmuang," in **Kukrit**2528, Sala Likhitkun, ed., Bangkok: Sawichan Printing, 2528, pp. 24-27.
- 126. Cited in Nopphorn Bunyarit and Prathip Komonpit, Yu Kap Kukrit, Bangkok: Namfon Printing, 2538, p. 111.
- 127. Sulak Siwalak, "Khanchong Khong So. Siwalak Mua Song Tong Kukrit Pramoj," interview in Hi-Class 12, 139 (November 2538) in Kukrityalai, p. 144.
- 128. Interview Sulak Siwalak in the Puchatkarn Radio Program, October 9, 2538, in-Kukrityalai, Bangkok: Santiprachatham, p. 112.



### ทางเดินปัญญาชนสยาม: จากอดีตถึงปัจจุบัน

สายชล สัตยานุรักษ์

บทความนี้มุ่งสำรวจ "ทางเดินของบัญญาชนสยาม" ในระยะ หนึ่งศตวรรษที่ผ่านมา เพื่อให้เห็นว่า สังคมไทยได้เคยมี "ทางเลือก" สำรัญ ๆ ทางไดบ้าง โดยจะเน้นทางเดินของอาจารย์สุลักษณ์ คิวรักษ์มากเป็นพิเศษ เนื่องจากนำเสนอในงาน "ลมหายใจแห่ง "วัด" เพื่อเฉลิมฉลองโอกาสที่อาจารย์สุลักษณ์มีอายุ ๗๒ ปี

เมื่อกล่าวถึง "ทางเดิน" ของปัญญาชน บทความนี้เน็น ความคิดที่ปัญญาชนสื่อสารกับสังคม เนื่องจากบทบาททางสังคม และการเมืองที่สำคัญที่สุดของปัญญาชน ก็คือบทบาททางความคิด

<sup>ิ</sup> บทความนี้ปรับปรุ<sup>กลาก</sup>ปาฐกถายิดงานสัมมนาทางวิชาการ เนื่องในวาระ ครบรอบ ∞๒ ปี ปัญญาชนสยาม สุลักษณ์ คิวรักษ์ ณ พอประชุมค์วิบุรพา มหาวิทยาลัย ธรรมศาสตร์ วันที่ ๑๔ ธันวาคม ๒๕๔๘.

ขอขอบคุณสำนักงานกองทุนสนับสมุนการวิจัย ที่ให้ทุนสนับสมุนโครงการ วิจัย ประวัติศาสตร์วิธีคิดเกี่ยวกับสังคมและวัฒนธรรมไทยของปัญญาชน พ.ศ. ๒๔๓๕-๔๕๓๕ ซึ่งเป็นที่มาของมโนทัศน์ในการเขียนบทความนี้

หวังว่าบทความนี้จะช่วยให้เห็นได้ชัดเจนขึ้นไม่มากก็น้อยว่า
"ทางเดิน" สายที่อาจารย์สุลักษณ์เลือกเดิน มีส่วนใดบ้างที่สิบ
เนื่องกับทางสายหลัก และเพราะเหตุใดอาจารย์สุลักษณ์จึงได้เดิน
แยกออกจากทางสายหลัก หรือกล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือ อาจารย์
สุลักษณ์ได้พยายามสิบทอดความคิดอะไรของปัญญาซนในกระแส
หลัก ได้ปรับเปลี่ยนจุดเน้นและความหมายไปเช่นนั้น และการ
วิพากษ์วิจารณ์อย่างรุนแรงตรงไปตรงมาต่อสถาบันหลักบางสถาบัน
นั้น มีความหมายที่แท้จริงอย่างไร

่ะ บทความนี้แบ่งปัญญาชนออกเป็น ๓ กลุ่มใหญ่ ๆ แต่จะ กล่าวถึงปัญญาชนกระแสหลักมากเป็นพิเศษ เพราะเป็นต้น กำเนิดทางความคิดของอาจารย์สุลักษณ์ ส่วนปัญญาชนอีกสอง ก็สุมจะกล่าวถึงอย่างสังเขป โดยเน้นความคิดส่วนที่สัมพันธ์ เชื้อมโยงกับความคิดของอาจารย์สุลักษณ์

คือแก้งได้เป็นให้เป็น คือสู่มเช่นนี้ เป็นการแบ่งที่ค่อน ข้างหยาบ เพราะภายในแต่ละกลุ่มมีความแตกต่างทางความคิด อยู่ไม่น้อย นอกจากนี้ บางท่านก็เสนอความคิดที่คาบเกี่ยวหลาย กลุ่ม เช่น อาจารย์สุลักษณ์ เป็นต้น

......ผู้เขียนหวังด้วยว่า บทความขนาดสันนี้ จะแสดงให้เห็น ได้ชัดเจนพอสมควรว่า "ทางเดิน" ของปัญญาชนกลุ่มแรก มุ่งส่ง

เสริมอำนาจของชนชั้นนำ "ทางเดิน" ของปัญญาชนกลุ่มที่สอง มุ่งส่งเสริมอำนาจของประชาชน และ "ทางเดิน" ของปัญญาชน กลุ่มที่สาม มุ่งช่วยให้คนทั้งหลายพันทุกข์ หรือมีความทุกช์ใน ชีวิตน้อยลง

อนึ่ง การศึกษา "ทางเดินของปัญญาชน" ควรจะพิจารณา ปัญญาชนในบริบท และควรวิเคราะห์ปฏิสัมพันธ์ทางความคิด ระหว่างปัญญาชนทั้งหลายในแต่ละยุค รวมทั้งต้องคำนึงถึงความ เปลี่ยนแปลงทางความคิดของปัญญาชนแต่ละคน ตลอดจน อิทธิพลทางความคิด ที่ปัญญาชนแต่ละคนมีต่อสังคมในยุคต่าง ๆ ด้วย แต่เนื่องจากผู้เขียนมีเวลาจำกัด จึงไม่สามารถกระทำเชน นั้นได้ จำเป็นจะต้องวิเคราะที่ให้เห็นเฉพาะแนวความคิดสำคัญ ที่ปัญญาชนแต่ละกลุ่มเสนอ และแสดงให้เห็นความแตกตุ่าง

### หนึ่ง ปัญญาขนกระแสหลัก

เป็นปัญญาชนที่มีความเชื้อ (และพยายามทำให้ผู้อื่นเชื้อ) ว่า สังคมที่แบ่งคนออกเป็นลำดับชั้น และมีโครงสร้างการเมือง แบบรวมศูนย์อำนาจ เป็นสังคมที่ดีงาม ถูกต้อง เหมาะสม

วโรรส ม.ร.ว.คึกฤทธิ์ ปราโมช ดำรงราชานุภาพ สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวิชิรญาณ พระบาทสมเด็จพระมงกุฏเกล้าเจ้าอยู่หัว สมเด็จฯ กรมพระยา ราชจักรีวังศ์ "ได้แก่ พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว ่ ื่อ ับมูญาชนสำคัญในกลุ่มนี้ ส่วนใหญ่เป็นบุคคลในพระบรม

ชัน และโครงสร้างการเมืองแบบรวมศูนย์อำนาจ ให้ดำรงอยู่ of truth) ที่ช่วยจรรโลงโครงสร้างสังคมที่แบ่งคนออกเป็นลำดับ อย่างมันคงและยังยืน จริง" หรือ "ช่าระความจริง" เพื่อให้เกิดระบอบแห่งสัจจะ (regime ในกลุ่มนี้ เป็น "ทางเดิน" ที่พร้อมจะ "สร้าง (construct) "ความ หรือเป็นผู้รับใช้ผู้กุมอำนาจ "ทางเดิน" ของปัญญาชนส่วนไหญ่ ของรัฐ บางพระองค์หรือบางท่านเป็นผู้มีส่วนร่วมในการกุมอำนาจ 😚 ปัญญาชนบางพระองค์ทรงเป็นผู้กุมอำนาจเด็ดขาดสูงสุด

สังคมมีความหรงจำที่เป็นประโยชน์ต่อระบอบสมบูรณาญาสิทธิราชย์ ราชพงศาวดารกรุงรัด**นโกลินทร์** หลายรัชกาล เพื่อทำให้คนใน ที่ไม่ศิวิไลซ์ของเมืองไทยและผู้บกครองเมืองไทย ทรงชาระพระ นุภาพทรงชำระวรรณคดีเรื่อง **ชุนช้างขุนแผน** เพื่อลดทอนภาพ และ ม.ร.ว.คึกฤทธิ์ ปราไมช สมเด็จฯ กรมพระยาดำรงราชา กล่าวคือ นอกจากจะทรงลบภาพความบำเถือนออกไปจากความ ตัวอย่างที่ชัดเจนได้แก่ สมเด็จฯ กรมพระยาดำรงราชานุภาพ

> ออกเป็นลำดับชั้น" ของไทย - มีความถูกต้องดึงาม - เพราะส่งผลดี แกรัฐและสังคมไทยอย่างมาก นอกจากนี้ ม.ร.ว.คึกฤทธิ์ยังได้ ทำการ "อ่าน" วรรณคดีเรื่อง **ขุนช้างขุนแผน** "ไหม่" เพื่อตอกย่า เพื่อแสดงให้เห็นว่า "การปกครองแบบไทย" และ "สังคมที่แบ่งคม สฤษดิ์ ธนะรัชดิ์ และสร้างความรู้เกี่ยวกับ "สังคมสมัยอยุธยา" แบบไทย" ให้เป็นอุดมการณ์ของระบอบเผด็จการในสมัยจอมพิล ฐานะ "หัวใจของความเป็นไทย" และ ม.ร.ว.ศึกฤทธิ์ยังสร้างู คนไทยอีกครั้ง อันจะส่งผลให้พระมหากษัตริย์มีความสำคัญใ<u>น</u> ความรู้เกี่ยวกับ "การปกครองสุโขทัย" เพื่อสถาปนา "การปกครอง ทำให้ยุคสมบูรณาญาสิทธิราชย์กลับมาเป็นตัวแบบในอุดมคติของ กระแสเรียกร้องรัฐธรรมนูญในสมัยนั้นลง ส่วน ม.ร.ว.ดึกฤทธิ์ เป็นพระมหากษัตริย์ "ของราษฎร" และ "เพื่อราษฎร" เพื่อจะลด ได้ "ชำระประวัติศาสตร์" ด้วยการเขียนนวนิยาย สี่แผ่นดิน เพื่อ ทรงจำแล้ว ยังทรงเน็นความสำเร็จของพระมหากษัตริย์แห่ง "เสด็จประพาสต้น" เพื่อสถาปนา "**สมเด็จพระปิยมหาราช" ให้**ทรง รุ่งเรื่องทางศิลปวิทยาการแก่เมืองไทย นอกจากนี้ยังทรงช่าระเรื่อง พระบรมราชจักร็วงค์ ในการรักษาเอกราชและสร้างความเจริญ

อัตลักษณ์ "เมืองไทย" และ "ชั้น" ของชาวสยาม กรุงเทพา : มติธน ๒๕๔๖. สายชล สัตยานุรักษ์, สมเด็จฯ กรมพระยาดำรงราชานุภาพ การสร้าง

ศรามสำคัญของ "ความเป็นไทย" ในด้านต่าง ๆ รวมทั้งภาพ ความสัมพันธ์อัน "ถูกต้อง" ระหว่างสถาบันทหารกับพระมหา กษัตริย์ด้วย

เกรียน์ การที่ปัญญาชนาระแสหลักสร้างความเชื่อว่า สังคมที่ แบ่งคนออกเป็นลำดับชั้นเป็นสังคมที่ดี มีความสัมพันธ์เชื่อมโยง กับการเสนอว่า "การปกครองแบบไทย" ที่อำนาจรัฐรวมศูนย์อยู่ใน มือของคน ๆ เดียว เป็นการปกครองที่ดี โดยที่การเลือกตั้ง ก็ คือการเลือก "คนดี" แล้วให้อำนาจสูงสุดเด็ดขาดแก่ "คนดี" ปัญญาชนกระแสหลักอธิบายว่า ชาติกำเนิดและพุทธศาสนาทำให้ ผู้ปักครองเป็นผู้มีคุณธรรม และมีอุดมคติ จึงใช้อำนาจเพื่อ ประโยชน์สุขของราษฎร ไม่มีความจำเป็นใด ๆ ที่จะต้องมีกระบวน การควบคุมตรวจสอบการใช้อำนาจ หรือถ้าจะมี ก็ให้พระมหา การัตรับลันเองทรงท่าหน้าที่แทนราษฎรในการควบคุมดูแล "แขนขา แห่งรัฐ" คือฝ่ายบริหารและข้าราชการ มิให้ใช้อำนาจกดขี้เบียด เปียนราษฎรหรือแสวงหาผลประโยชน์ส่วนตัว

ปัญญาชนกลุ่มนี้พยายามทำให้คนเชื่อว่า พุทธศาสนาทำให้ รัฐไทยเป็นรั**ฐที่เ**มตตา และสังคมไทยเป็**นสังคมที่เ**มตตา เพราะ

คีลธรรมของพุทธศาสนาทำให้คนที่อยู่ใน "ที่สูง" กับคนที่อยู่ใน "ที่ต่า" (หรือ "ผู้ใหญ่" กับ "ผู้น้อย") มีความสัมพันธ์กันอย่างถูก ด้อง กล่าวคือ "ผู้ใหญ่" จะคอยช่วยเหลือเกื้อกูล "ผู้น้อย" ด้วย ความเมตตากรุณา ไม่กดขึ้เบียดเบียนให้ได้รับความเดือดร้อน ส่วน "ผู้น้อย" ก็มีความชื่อสัตย์กดัญญกตเวทีต่อ"ผู้ใหญ่" ทำให้ เกิดระเบียม ความสงบ์สุข ความมั่นคง และความเจริญก้าวหน้ำ ทั้งแก่ชาติไทยและคนไทยตลอดมา

อิทธิพลทางความคิดของปัญญาชนกลุ่มนี้ ทำให้ความี สัมพันธิโดย "รู้ที่ต่ำที่สูง" หรือโดยยอมรับความสัมพันธ์ที่ไม้ เสมอภาค มีความสำคัญสืบมา แม้ว่าสังคมไทยจะได้ผ่านการั ปฏิวัติ ๒๔ มิถุนายน ๒๕๓๕ มานานกว่า ๗๐ ปีแล้วก็ตามระ มีความแตกต่างทางความคิดในปัญญาชนกระแสหลักนี้อยู่ ไม่น้อย เช่น ปัญญาชนบางพระองค์หรือบางท่านให้ความสำคัญ แก่ชาติกำเนิดในการแบ่งชั้นของคนมากเป็นพิเศษ บางท่านให้ ความสำคัญแก่ความรู้ความสามารถ บางพระองค์หรือบางท่าน เน้นชาติพันธุ์ไทยให้เหนือกว่าชาติพันธุ์อื่น พยายามปลูกฝังความ คิดว่า "ชาติไทย" เป็นชาติของคนไทย แล้วกีดกันเบียดขับชาติ

<sup>ี</sup> สายชล สัตยานุรักษ์, การเมืองและการสร้าง "ความเป็นไทย" โดย ม.ร.ว.คึกฤทธิ์ ปราโมช (อยู่ในระหว่างดำเนินการตีพิมพ์โดยสำนักพิมพ์มติชน).

<sup>&</sup>quot; โปรดดู สายชล สัตยานุรักษ์ การเมืองและการสร้าง "ความเป็นไทย" โดย พ.ร.ว.ศึกฤทธิ์ ปราโมช.

กว่าหรือเป็นศัตรูของชาติไทย

อย่างจริงจัง สร้าง "ระบอบแห่งความจริง" เพื่อส่งเสริมอำนาจของชนชั้นนั เบียนชั้นชาติอื่น แต่ปกครองทุกชนชาติให้อยู่เย็นเป็นสุข อย่างไร ไทย" แต่ชนชาติไทยมีเอกลักษณ์ คือ ความปราศจากวิหิงส คนไทยเสียอีก และมีคนเป็นอันมากที่เป็นคน "เลือดผสม" ดัง ก็ตาม : ปัญญาชนกลุ่มนี้มีพื้นฐานความคิดคล้ายคลึงกัน ซึ่งทำให้ และความฉลาดในการประสานประโยชน์ ชนชาติไทยจึงไม่เบียด ก็เน็นว่าประเทศสยามมีชนชาติไทยเป็นใหญ่ จึงเรียกว่า "เมือง คุ้นหลายชาติพันธุ์ บางชาติพันธุ์อาศัยอยู่ในประเทศสยามมาก่อน ถึงเม้คนไทยจะเป็นใหญ่ในประเทศสยาม แต่ประเทศสยามรี นั้น จึงควรเรียกชื่อประเทศว่า "สยาม" มากกว่า "ไทย" บางท่าน จำเป็นที่จะต้องยอมรับความแตกต่างหลากหลาย กล่าวคือเห็นว่า ชาติพันธุ์อื่นกลายเป็นไทย แต่บางท่านก็เน้นเชื้อชาตินิยมแบบ พันธุ์อื่นให้เป็น "คนอื่น" บางพระองค์หรือบางท่านก็ยอมให้คน "ส้าหลังคลังชาติ" ์ ในขณะที่บางพระองค์หรือบางท่านเห็นความ

และเก่งไม่เท่ากัน สามารถจะเรียนรู้ และเป็น "ผู้ดี" ได้ไม่เท่ากัน พื้นฐานความคิดของปัญญาชนกลุ่มนี้ คือ คนเกิดมาตี

ความเก่งเหนือผู้อื่น ซึ่งทำให้ "มหาบุรุษ" มีอำนาจปกครองผู้อื่น ความเป็น "ผู้ดี" แต่ก็เน้นความเป็น "มหาบุรุษ" ที่มีความดีและ เป็น "ผู้ดี" ได้ง่ายกว่า เฉพาะหลวงวิจิตรวาทการเท่านั้นที่มิได้เน้น ศึกษาอบรม แต่กระนั้นก็ยังเห็นว่าการมีชาติกำเนิดสูง เอื้อให้ ถ้าหากมีความรู้ความสามารถและกลายเป็น "ผู้ดี" ขึ้นมาด้วยการ บางท่านในกลุ่มนี้จะเห็นว่า สังคมไทยเปิดโอกาสให้เลื่อนชั้นได้ และเฉพาะคนในชั้น "ผู้ดี" เท่านั้นที่มี "ศีลธรรม" หรือมีอุดมุคติ ชนชั้น "ผู้ดี" หรือชนชั้นนำให้ความเมตตาเอื้ออาหร เม่บัญญาชน ในวัฏจักร "โง่ จน เจ็บ" จะอยู่รอดและมีชีวิตที่ดีขึ้นได้ก็ต่อเมื่อ (ideal) จึงเหมาะสมที่จะเป็นชนชั้นปกครอง ส่วนราษฎรนั้นตกอยู่

ธรรมดา และบางปัญหาก็เป็นเรื่องที่ต้องเกิดขึ้นเพราะโลกภาย แล้ว และพยายามทำให้คนเห็นว่า "เมืองไทยนี้ดี" มาแต่โบราณ นอกเปลี่ยนแปลงไป ทางเลือกในการแก้ปัญหาที่ปัญญาชนกลุ่มนี้ อาจมีปัญหาอยู่บ้าง เพราะที่ไหน ๆ ในโลกก็ต้องมีปัญหาเป็น เนื่องจากมี "ความเป็นไทย" เป็นเอกลักษณ์อันดีเลิศ เมืองไทย เสนอ ได้แก่ การปฏิรูประบบอย่างค่อยเป็นค่อยไป โดยสงวน ปัญญาชนกระแสหลักนี้เห็นว่า เมืองไทย/สังคมไทย ด็อยู่

มีความคิดชาตินิยมแบบที่เห็นความเหนือกว่าของเชื่อชาติไทย และเห็นว่าชาติอินด้อย คำวา "ล้าหลังคลังชาติ" เป็นสำนวนของคุณสุจิตต์ วงษ์เทศ หมายถึงผู้รั

และ "ความเป็นไทย" โดยหลวงวิจิตรวาทการ. กรุงเทพฯ : มติชน, ๒๕๔๕ โปรดดู สายชล สัตยานุรักษ์, ความเปลี่ยนแปลงในการสร้าง ชาติไทย

รักษาอำนาจไว้ในมือของชนชั้นนำ ไม่ใช่การเปลี่ยนแปลงระบบ หรือโครงสร้าง พร้อมกันนั้นก็ต้องรักษา "ความเป็นไทย" เอาไว้ อย่างมั่นคง "หัวใจของความเป็นไทย" คือ พระมทากษัตริย์และ พุทธศาสนา ซึ่งเป็นทั้งแหล่งกำเนิดและเป็นเหล่งที่จรรโลงแบบ แผนอันถูกต้องดีงามของ "ความเป็นไทย" ในด้านอื่น ๆ เช่น การปกครองแบบไทย ศิลธรรมไทย มารยาทไทย ภาษาไทย ศิลปะไทย ฯลฯ "หัวใจของความเป็นไทย" จึงส่งผลให้ "เมืองไทย วิธิคิดที่ว่า "ความเป็นไทย" ทำให้ "เมืองไทยนี้ดี" ได้ถูก ทำให้เป็นวิธิคิดกระแสหลักในสังคมไทย ดังนั้น คนไทยจึงเชื่อว่า ดราบใดที่ยังรักษา "ความเป็นไทย" เอาไว้ได้ เมืองไทยนี้ก็จะดี ดลอดไป และคนไทยมักจะอธิบายปัญหาดลอดจนอธิบายความ เปลี่ยนแปลงต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นในสังคมไทย ว่าเป็นเพราะการละทิ้ง โดยมิได้พิจารณาอย่างเทียงพอถึงพลวัดและผลกระทบที่เกิดจาก ปฏิสัมพันธ์ระหว่างปัจจัยหลากหลายภายในโครงสร้างของสังคม ไทยเลง บัญญาชนกระแสหลักเน้นเรื่อง "ความยุติธรรม" มากทีเดียว แต่เบ็น "ความยุติธรรมที่ไม่เสมอภาค" คำว่า "เสมอหน้า" ที่บัญญา ชนบางพระองค์ในกลุ่มนี้ทรงใช้อยู่เสมอ หมายถึงทุก ๆ คนมีส่วน

ได้ส่วนเสียเท่าเทียมกัน แต่เป็นความเท่าเทียมกันในระหว่างัดน์ ขั้นเดียวกัน ไม่ใช่ความเท่าเทียมกันของคนทุกคนในสังคม อีกทั้ง ยังเน้นด้วยว่า "ผู้นำแบบไทย" เป็นแหล่งที่มาของ "ความยุติธรรม" ส่วน "เสรีภาพ" ก็มิได้หมายถึงเสริภาพทางความคิดและในความ สัมพันธ์กับรัฐ หรือในระบบความสัมพันธ์ทางสังคม แต่ปัญญาพน กระแสหลักจะเน้นว่า ใน "ความเป็นไทย" ก็มีเสริภาพอยู่แล้ว่ นั่นคือเสริภาพทางใจซึ่งเป็นผลมาจากการบรรลุธรรมะขั้นสูงของ

วิธีคิดที่ปัญญาชนกลุ่งนี้ปลูกฝัง ยังคงเป็นวิธีกระแสหลัก สิบมาจนถึงปัจจุบัน แต่ปัญหาที่น่าคิดก็คือ พุทธศาสนาแบบ โลกิยธรรมที่คนกลุ่มนี้หวังว่าจะทำให้ "คนในที่สูง" ให้ความเมตตา กรุณาต่อ "คนในที่ต่า" นั้น ยังมีพลังอยู่เพียงใด และการที่สังคม ใทยฝากความหวังไว้ที่คน ๆ เดียว หรือสถาบันใดสถาบันหนึ่ง เพียงสถาบันเดียว ให้กำหน้าที่ดูแล "ผู้ปกครองแบบไทย" แทน สังคมนั้น ถูกต้องหรือไม่ เพราะสังคมไทยซับซ้อนขึ้นมาก การ จัดการทรัพยากรโดยคน ๆ เดียว หรือโดยคนกลุ่มเล็ก ๆ ที่ ผูกขาดอำนาจไว้ในมือ ไม่มีทางที่จะทำให้เกิดความเป็นธรรมได้เลย

<sup>ี</sup> โปรดดู สายชล เห็ตเวานุรักษ์, "สองร้อยปีวัฒนธรรมไทยและความ ยุติธรรม" (เว็บไซต์มหาวิทยาลัยเที่ยงคืน).

จำป็นต้องเปิดโอกาสให้คนทุกกลุ่มมีส่วนร่วมในการจัดการทรัพยากรแ้ละมีส่วนร่วมในการควบคุมตรวจสอบการใช้อำนาจ ทั้งอำนาจที่เป็นทางการและไม่เป็นทางการของทุกสถาบัน

และเคยเดินตามอย่างเรื่อมัน แต่ในที่สุดก็ได้วิพากษ์จารณ์สถาบัน อันเป็นองค์ประกอบของ "ความเป็นไทย" อย่างวุนแรง เนื่องจาก พบว่าหล่ายสถาบันมิได้ทำตัวให้ดีตามอุดมคติของ "ความเป็นไทย" อย่างวุนแรง เนื่องจาก พบว่าหล่ายสถาบันมิได้ทำตัวให้ดีตามอุดมคติของ "ความเป็นไทย" นั่นคือ มิได้ทำหน้าที่ของตนเพื่อให้ประชาชน่อยู่เย็นเป็นสุข และ มิได้ทำให้ "เมืองไทยนี้ดี" อย่างที่พึ่งจะเป็น ดังนั้น นอกจากจะ วิพากษ์วิจารณ์เองแล้ว อาจารย์สุลักษณ์ชึ่งต้องการทำให้ทุก สถาบันทำหน้าที่ตามอุดมคติของ "ความเป็นไทย" (ในความหมาย มี่ทุกสถาบันเปิดกว้างต่อการวิพากษ์วิจารณ์ เพื่อทำให้เกิดการ เรียนรู้และการปรับตัวของสถาบันต่าง ๆ โดยเฉพาะสถาบันที่เป็น "หัวใจของความเป็นไทย" คือพระมหากษัติรย์และพุทธศาสนา อย่างไรก็ตาม ตลอดระยะเวลาหลายสิบปีที่ผ่านมา การปรับตัว มิได้เกิดขึ้นในวิถีทางที่อาจารย์สุลักษณ์คาดหวัง ในที่สุด อาจารย์ สุลักษณ์ก็ได้เดินแยกออกจากทางสายหลักนี้

าารที่ "ทางเดิน" ของอาจารย์สุลักษณ์มีแตกต่างจาก ข้อมูญาชนกระแสหลัก แม้ว่าจะมี "แนวโน้มอันแรงกล้า...ไปในทาง

> ชนชั้นนำนิยม (elitism)" เช่นเดียวกันกับปัญญาชนในกระแส หลักท่านอื่น ๆ น่าจะเกิดจากปัจจัยสำคัญอย่างน้อย ๓ ประการ ที่สัมพันธ์เชื่อมโยงกัน

ประการแรก อาจารย์สุลักษณ์ไม่คิดจะมีอำนาจทางการ เมืองหรืออำนาจในระบบราชการ และไม่คิดจะสั่งสมความมังคั้งจึงไม่คิดจะรับใช้ หรือสยบยอม หรืออ่อนชื่อต่อผู้มีอำนาจ ดังนั้น อาจารย์สุลักษณ์จึงไม่จำเป็นต้องพยายามสร้างหรือรักษา "ระบอบความจริง" ที่จรรโลงโครงสร้างสังคมที่แบ่งคนออกเป็น ลำดับชั้น และโครงสร้างการเมืองแบบรวมศูนย์อำนาจ อันจะ ทำให้ตนมีอำนาจและอภิสิทธิ์ในโครงสร้างสังคม-การเมืองดังกล่าว และไม่จำเป็นต้องทำให้ผู้ครองอำนาจรัฐมีความพึ่งพอใจ จนมอยิ ตำแหน่งหรือแบ่งปันอำนาจและผลประโยชน์ให้

ประการที่สอง อาจารย์สุลักษณ์มีความมักใหญ่ใฝ่สูงทาง ปัญญาและทางจิตวิญญาณ และมีความรักในความรู้ จึงเรียนรู้จาก ผลงานของปัญญาชนมาก ปัญญาชนที่มีอิทธิพลสูงในช่วงเวลาที่ อาจารย์สุลักษณ์เติบโตและเริ่มเรียนรู้ คือปัญญาชนในกระแส หลัก ดังนั้น อาจารย์สุลักษณ์จึงมีความรู้แบบกระแสหลักมาก

<sup>্</sup> মট เอียวศรีวงศ์, 'สุลักษณ์ ศิวรักษ์ ในประวัติศาสตร์ภูมิปัญญาไทย ศิลปวัฒนธรรม ๒๕, ๕ (มีนาคม ๒๕๔๗) : ๑๖๒.

แต่อาจารย์สุลักษณ์มีชีวิตอยู่ต่อมาจนถึงสมัยหลัง ซึ่งสังคมไทย ประสบกับความเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว ทับซ้อน และทว้างขวาง จนอาจารย์สุลักษณ์ได้พบว่า ความรู้และคำอธิบายในกรอบของ "ความเป็นไทย" กระแสหลัก ตอบปิญหาหลายอย่างไม่ได้ และ โดยที่อาจารย์สุลักษณ์ได้ติดตามสถานการณ์ในเมืองไทยและใน โลกกว้างอย่างใกล์ชิด จึงคั้นพบมากขึ้นเรื่อย ๆ ว่า มีปัญหาใน ระดับวิกฤตที่ความรู้แบบเดิมที่ปัญญาชนกระแสหลักสร้างไว้นั้น ระดับวิกฤตที่ความรู้เดิมและคั้นหาความรู้ใหม่ ซึ่งอาจารย์ สุลักษณ์สามารถจะตอบปัญหาหรือให้คำอธิบายที่น่าพอใจได้ จำเป็น จะต้องวิพากษ์วิจารณ์ความบกพร่องของคนและแนวความคิด ค้านอยู่เสมอ จนพบความบกพร่องของคนและแนวความคิด หรือความรู้ที่อาจารย์สุลักษณ์เองเคยยกย่อง และพอใจที่จะ บรับเปลี่ยนความคิดของตนเองไปจากเดิม

... ถึงแม้ว่าตลอดเวลาที่ผ่านมา อาจารย์สุลักษณ์จะไม่ถึงกับ ปฏิเสธคุณงามความดีของปัญญาชนส่วนใหญ่ในกระแสหลัก และ ไม่ถึงกับปฏิเสธส่วนใหญ่ของความคิดและความรู้ที่ปัญญาชน กระแสหลักสร้างเอาไว้ แต่ก็ได้พยายามแสวงหาความรู้หรือหาง เลือกใหม่ ๆ อยู่เสมอ เพื่อจะนำมาปฏิรูป "ความเป็นไทย" และ พื้นฟูให้ "เมืองไทยนี้ดี" อีกครั้งหนึ่ง ปรากฏว่า "ความรู้ใหม่"

บางอย่าง ทำให้อาจารย์สุลักษณ์ถึงกับเปลี่ยนท่าที่ต่อบุคคลบาง คน และต่อสถาบันบางสถาบันไปจากเดิม ทั้ง ๆ ที่มาตรฐาน หรือมุมมองต่อ "ความจริง ความดี ความงาม" ของอาจารย์ สุลักษณ์ ที่ใช้ในการมองบุคคลและสถาบันต่าง ๆ จะมีได้ เปลี่ยนแปลงไปมากนักก็ตาม ประการที่สาม นอกจากความรู้จากการอ่านแล้ว อาจารย์ สุลักษณ์ยังมีความรู้และประสบการณ์ต่างจากปัญญาชนอื่น.ๆ ในทางสายหลัก เนื่องจากมีความสัมพันธ์กับคนหลายชั้น หลาย ชาติพันธุ์ หลายเพศ หลายวัย หลายอาชีพ หลายสถานภาพทั้งในเมืองไทยและในโลกภายนอก ทำให้มีโอกาสเรียนรู้มาก รวมทั้งได้เรียนรู้เกี่ยวกับคุณค่าของวิถีชีวิตและภูมิปัญญาชาวปักน ในทั้งดี แมบเดิม พันมาให้ความสำคัญกับวัฒนธรรมไทยแบบชาวปักน ที่มีฐานอยู่บนหลักความเสมอภาค ไม่แบ่งแยกคนออกเป็นฐานันครามเป็น ที่มีฐานอยู่บนหลักความเสมอภาค ไม่แบ่งแยกคนออกเป็นฐานันครามเป็น ที่มีฐานอยู่บนหลักความเสมอภาค ไม่แบ่งแยกคนออกเป็นฐานันครามเมื่น ข้านนา และหลายปัญหาอยู่ในระดับวิกฤต จนแนวทางปฏิรูประบบนั้นไม่เพียงพอ. จำเป็นจะต้องเดินแยกออก จากทางสายหลัก เพื่อหาหนทางหางทางใหม่ ๆ ที่จะทำให้ เมือง

โลกอีกโสดหนึ่งด้วย ไทยนี้ดี" พร้อมกับหาทางทำให้ "ความเป็นไทย" มีคุณค่าต่อชาว

ชองความรู้ในกรอบ "ความเป็นไทย" และมองเห็นศักยภาพและ อาจารย์สุลักษณ์กับหลวงวิจิตรวาหการ และ ม.ร.ว.ดึกฤทธิ์ (พ.ศ.๒๕๒๘) แล้ว ยังเห็นได้ชัดเมื่อเปรียบเทียบระหว่าง เช่น ไจ้า-ซ้า ฟ้าเดียวกัน (พ.ศ.๒๕๒๕) และ ฟ้าต่ำ แผ่นดินสูง นอกจากจะเห็นได้ชัดเจนจากชื่อหนังสือที่อาจารย์สุลักษณ์เขียน ด้าแหน่งแห่งที่ของสถาบันที่เป็น "หัวใจของความเป็นไทย" ซึ่ง พลังของประชาชนชัดเจนขึ้น อาจารย์สุลักษณ์ก็ได้สลับสับเปลี่ยน 😳 กล่าวได้ว่า เมื่ออาจารย์สุลักษณ์มองเห็นความบกพร่อง ปราโมช

พยายามทำให้ "ชาติ" สำคัญเหนือศาสนาและพระมหากษัตริย์ ชาว **หลวงวิจิตรวาหการ** ภายหลังการปฏิวัติ พ.ศ. ๒๔๗๕ ได้ ก็ดกันชาวจีนออกจากพื้นที่ทางการเมือง และเพื่อตอบสนอง นโยบายสร้างชาติไทยให้เป็นมหาอำนาจในแหลมหอง และเน้นความหมายของ "ชาติไทย" ตามคัติเชื้อชาตินิยม เพื่อ

ชาตินิยมแบบ "เชื้อชาตินิยม" และ "ทหารนิยม" แต่นับตั้งแต่กลาง มีความสำคัญเหนือชาติและพุทธศาสนา โดยเน้นให้ทหารจงรัก ทศารรษ ๒๔๙๐ เป็นต์เมา ได้พยายามทำให้พระมหากษัตริย์ ้ ม.ร.ว.ลึกฤทธิ์ ปราโมช ในต้นทศวรรษ ๒๔๙๐ เน้น

> ความหลากหลายทางวัฒนธรรมอย่างแท้จริง 🧢 🎋 🗝 🎉 🕫 อย่างจริงจังที่จะทำให้สังคมไทยเคารพความแตกต่างและยอมรับ มลายูมุสลิม เพื่อหวังผลทางการเมือง แต่ก็มิได้ดำเนินการ พร้อมกับส่งเสริมให้คนชาติพันธุ์อื่น "กลายเป็นไทย" จนกระทั่ง ของคนใน "ชาติไทย" โดยเฉพาะวัฒนธรรมของชาวจีนและชาว รัฐมนตรี จึงได้ประกาศให้ยอมรับความแตกต่างทางวัฒนธรรม ไนปลายทศวรรษ ๒๕๑๐ ⊹เมื่อ ม.ร.ว.จึกฤทธิ์ดำรงตำแหน่งมายัก็ ภักดีต่อพระมหากษัตริย์ และเน้นความเป็นไทยทางวัฒนธรรม

ภูมิปัญญาอันมีคุณค่าอยู่มาก แม้ว่าประชาชนจะมีจุดอ่อนอยู่ไม่ ความสำคัญเหนือชาติและพระมหากษัตริย์ และนิยามว่า "ชาติ น้อยก็ตาม ไทย" เป็นชาติของประชาชนหลายชาติพันธุ์ ที่มีวัฒนธรรมและ ส่วนอาจารย์สุลักษณ์ ได้ยกสถานะของพุทธศาสนาให้มี

อย่างหนึ่งของ "ชาติไทย" และ "ความเป็นไทย" เจ็บ" ได้แต่รอคอยความเมตตาเอื้ออาหรจากจากชนชั้นอภิสิทธิ์ที่อยู่ ประชาชน (ซึ่งเคยอยู่ใน "ที่ต่า" เพราะตกอยู่ในวัฏจักร "โง เจน ใน "ที่สูง" รวมทั้งจาก "ผู้นำแบบไทย") **ให้กลายเป็น "หัวใจ**" **อีก** กล่าวได้ว่าอาจารย์สุลักษณ์ได้พยายามเปลี่ยนสถานะของ

คนเท่าเทียมกันในฐานะที่เป็นมนุษย์เหมือนกัน และเห็นว่าทุก อย่างไรก็ตามในระยะหลัง แม้ว่าอาจารย์สุลักษณ์จะเห็นว่า

วัฒนธรรมล้วนมีคุณค่า แต่ก็ยังจำแนกคนออกเป็นหลายสถานะ เกณฑ์ที่อาจารย์สุลักษณ์มีอยู่ในใจในการแบ่งสถานะของคน ได้แก่ ความรู้ สติปัญญา และจริยธรรม ซึ่งทุกคน ไม่ว่าจะ มีชาติกำเนิดอย่างไร เพศใด ชาติพันธุ์ใด ล้วนสามารถครอบ ครองได้เท้าเทียมกัน อาจารย์สุลักษณ์เห็นว่าความแตกต่างทาง บัญญาและทางจริยธรรมนี้ ทำให้คนแต่ละกลุ่มมีสถานะและ หน้าที่แตกต่างกัน เช่น พระมหากษัตริย์ พระสงฆ์ ปัญญาชน ชาวบ้าน เป็นต้น แต่คนทุกสถานภาพควรมีความ "เสมอภาค" ้ำ ยาจารย์สุจักษณ์มีแนวโน้มที่จะให้ความสำคัญแท่ปัญญาชน หรือ "คนหนุ่ม" ค่อนข้างมาก นั่นคือ เห็นว่ามนุษย์บางคนมี ความเป็น "คนหนุ่ม" มากกว่าคนอื่น (เช่นตัวอาจารย์สุลักษณ์เอง เป็นต้น) จึงควรทำหน้าที่ช่วยคนอื่น ๆ ให้มีโอกาสดำรงชีวิตอย่าง สมศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ และถึงแม้ว่าอาจารย์สุลักษณ์จะวาง ชาวบ้านไว้ในสถานะที่สูงกว่าปัญญาชนกระแสหลักอื่น ๆ แต่ อาจารย์สุลักษณ์ก็เห็นว่าชาวบ้านต้องการความช่วยเหลือจาก ปัญญาชนในการแก้ไขปัญหาต่าง ๆ ดังนั้น อาจารย์สุลักษณ์จึง ี้ "คนหนุ่ม" ในทัศนะของอาจารย์สุดักษณ์ มิได้ใช้อายุและเพศเป็นเกณฑ์ วัด แต่หมายถึงคนที่ยังมี "พลัง" ทางปัญญาและทางจิตวิญญาณ. หึ่งะเปลี่ยนแปลง โลกให้ดีชื้น

พยายามทำงานเพื่อสร้างคนให้เป็นปัญญาชนหรือเป็น "คนหนุ่ม" เพื่อจะได้ช่วยกันรับผิดชอบต่อสังคมในมิติที่เหมาะสมกับความรู้ และสถานะของแต่ละคน เช่น ในสถานะของพระสงฆ์ นักพัฒนาเอกชน นักวิชาการ แพทย์ เป็นต้น

จากผลงานของอาจารย์สุลักษณ์ เห็นได้ชัดว่าอาจารย์ สุลักษณ์ไม่ต้องการจรรโลงโครงสร้างอำนาจรัฐแบบรวมคุนย์ และ ไม่มีอคติทางเชื้อชาติ แต่ต้องการทำให้สังคมไทยสงบสุขและคน ทุกชาติพันธุ์มีชีวิตที่ดี (ดีตามทัศนะของท่าน ไม่ใช่ดีแบบบริโภค บระโยชน์ คือ รู้จักเลือกวัฒนธรรมที่ดีจากภายผลาดในการประสาน กับสิ่งที่ดีที่มีอยู่แล้วในเมืองไทย โดยไม่ปฏิเสธความคิดแบบ เสรินิยม (ต่างจากปัญญาชนกระแสหลักที่พยายามขัดขวางไม่ให้ ความคิดเสรินิยมมีอิทธิพลในสังคมไทย เนื่องจากเกรงว่าจะ เป็นอันตรายต่อความสัมพันธ์ทางสังคมแบบแบ่งคนเป็นลำดับชั้น และการผูกขาดอำนาจทางการเมือง) แต่จนถึงปัจจุบัน อาจารย์ สุลักษณ์ก็ยังเห็นว่าสังคมไทยไม่ฉลาดในการประสานประโยชน์ และไม่ฉลาดแม้แต่จะรู้ว่าสิ่งใดดีหรือไม่ดี

ผมเห็นว่าสังคมใหยรับความเลวระยำจากตะวันตกมา เยอะเเล้ว แต่คุณงามความดีของตะวันตกในเรื่องการวิพากษ์ ในปัจจุบันอาจารย์สุลักษณ์ยังคงเห็นพุทธศาสนาและพระ มหากษัตริย์เป็น "หัวใจของความเป็นไทย" เพราะเชื่อว่าสถาบัน ทั้งสองมีความสำคัญอย่างมากต่อสังคมไทยทั้งในปัจจุบันและ อนาคต แม้ว่าอาจารย์สุลักษณ์จะปฏิเสธลักษณะสำคัญที่สุดอย่าง หนึ่งของ "ความเป็นไทย" กระแสหลัก นันคือ ความสัมพันธ์ แบบรู้ที่ตำที่สูง หรือปฏิเสธการแบ่งคนเป็น "ฐานันดร" ดังเห็น ได้ชัดจากคำกลาวที่ว่า

รับไตย ซึ่งปี ๒๔๗๕ เลิกไปหมดแล้ว... สิ่งเหล่านี้จอมพลสฤษดีใด้ทำขึ้น... นับตั้งแต่นั้นมา ใครก็แตะต้องสถาบันพระมหา กษัตริย์ไม่ได้ แล้วจอมพลสฤษดี้ก็เอาประเพณีพิธีกรรม ตั้งแต่ก่อนรัชกาลที่ ๕ มาใช้ ต้องหมอบกราบ ต้องคลาน

เรื่องนี้ รัชกาลที่ ๕ ท่านสั่งเลิกหมดแล้วนะครับ... จอมพลสฤษดิ์มารื้อฟื้นเพื่ออะไร เพื่อใช้สถาบันพระมหา กษัตริย์มอมเมาคน...."

เมื่ออาจารย์สุลักษณ์ปฏิเสธการแบ่งคนเป็น "ฐานันดร" การนิยามความหมายสถาบันที่เป็น "หัวใจของความเป็นไทย" จึง แตกต่างจากปัญญาชนกระแสหลักอย่างมาก อาจสรุปการนิยาม ความหมายของอาจารย์สุลักษณ์ได้ ดังนี้

# การนิยาม "พุทธศาสนา"

A de

อาจารย์สุลักษณ์มิได้เน้นศีลธรรมของพุทธศาสนาแบบโลกียธรรม ที่จรรโลงสังคมแบบมีลำดับชั้น พร้อมทั้งเป็นศีลธรรมที่ไม่เป็นอุปสรรคต่อการพัฒนาประเทศในระบบทุนนิยมตั้งที่ปัญญาชนกระแสหลักทั้งหลายได้พยายามเน้นอย่างต่อเนื่องแต่อาจารย์สุลักษณ์เห็นว่า

พุทธศาสนา...เป็นศาสนาที่ประเสริฐสุด เพราะ... ให้เหตุผล ให้แต่ละคนเป็นตัวของตัวเอง...เป็นสิ่งสำคัญ

<sup>ั้</sup> สุลักษณ์ คิวรักษ์, "การมีสถาบันกษัตริย์ถูกกว่ามีประธานาธิบดี" ฟ้า เดียวกัน ๓, ๔ (ตุลาคม-ธันวาคม ๒๕๔๘): ๘๙.

<sup>🔭</sup> สุลักษณ์ คิวรักษ์, "เสียงจากปัญญาชนสยาม" กรุงเทพธุรกิจ ปีที่ 🖝 💛 ฉบับที่ ๓๔๑ วันเสาร์ที่ ๓ ชันวาคม ๒๕๔๘.ทน้า ๘.

ที่สุดของความเป็นไทย โดยเฉพาะิตัวรากตัวแก่น เพราะ อันนี้อันเดียวที่สามารถจะพัฒนาคนไปสุความเป็นมนุษย์ที่ สมบูรณ์\*\*\*

<del>.</del>

บริโภคนิยม แต่ยอมรับระบบกรรมสิทธิ์เอกชนและอุดมการณ์

จึงต่อต้านเพียงบางส่วนของทุนนิยม เช่น ต่อต้านวัฒนธรรม

.สรีนิยม อาจารย์สุลักษณ์ต่อต้านบางส่วนของสังคมนิยม : เช่น

าารต่อสู้ระหว่างชนชั้น เพราะขัดกับหลักสันติวิธีของพุทธศาสนา

เต่ยอมรับหลักความเสมอภาคทางสังคม เพราะเห็นว่าทุกคนเป็น

มนุษย์เหมือนกัน เป็นต้น

อาจารย์สุลักษณ์ได้เสนอทางเลือกลำคัญที่แตกต่างจาก ปัญญาชนกระแสหลักอื่น ๆ คือ พุทธศาสนาแบบ "ฉลาดในการ ประสานประโยชน์" โดยพยายามทำให้เห็นว่าพุทธศาสนา ทางรอดของโลก กล่าวคือ ส่งเสริมให้คนไทยและคนชาติต่าง ๆ รู้จักและเข้าใจพุทธศาสนาอย่างถูกต้อง แล้วใช้หลักพุทธศาสนา เป็นฐานในการประกอบกิจการและการแก้ไขปัญหาต่าง ๆ โดย ไม่ได้แยกโลกียธรรมออกจากโลกุตรธรรม และไม่จำกัดว่าต้อง เป็นพุทธศาสนาแบบไทย คือ แบบเถรวาท แต่ได้นำเอาคำสอน ของทุกนิกายจากหลายประเทศมา "ประสานประโยชน์" กับเถรวาท ขณะเดียวกันก็รับเอาปรัชญาความคิดหางโลกจากประเทศอื่น ๆ มา "ประสานประโยชน์" กับพุทธศาสนา ดังนั้น อาจารย์สุลักษณ์

นอกจากจะเขียนหนังสือและแสดงปาฐกถาจำนวนมาก ด้วยวิชีคิดหรือมุมมองทางพุทธศาสนาแล้ว อาจารย์สุลักษณ์ยัง มีบทบาทในการจัดตั้งองค์กรทางพุทธศาสนาหลายองค์กร รวม ทั้งสนับสนุนการพิมพ์ทนังสือเกี่ยวกับหลักธรรมของพุทธศาสนาที่ เขียนโดยปัญญาชนชาวพุทธจากหลากหลายประเทศ เพื่อส่งเสริม ให้พุทธศาสนธรรมได้รับการเผยแพร่ออกไปสู่สังคมทั้งในเขตเมือง และชนบท และเผยแพร่ออกไปยังส่วนอื่น ๆ ของโลกอย่างกว้าง

นอกจากนี้ อาจารย์สุลักษณ์ยังเห็นว่าพุทธศาสนาและคณะ สงฆ์ตั้งเดิมนั้น มีความเป็นประชาชิปไตย โดยยกตัวอย่างเรื่อง วันมหาปวารณา และการที่วัดมีลักษณะเป็นคอมมูน ดังนั้น

ที่สมเด็จฯ กรมพระยาตำรงราชานุภาพทรงเน้น อาจารย์สุลักษณ์ซึ่งเคารพยกย่องพระองค์ อย่างสู่ง "คงจะได้รับอิทธิพลทางความคิดในเรื่อง "ความคลาดในการประสานประโยชน์"

<sup>&</sup>quot;อ สุลักษณ์ คิวรักษ์, อยู่อย่างไทย กรุงเทพฯ: เคล็ดไทย, ๒๕๒๕. หน้า ๖๘. "ความฉลาดในการประสานประโยชน์ นี้ เป็นเอกลักษณ์ของชนชาติไทย

<sup>ื่</sup>จี พระไพศาล วิสาโล, "ส.ศิวรักษ์กับงานสันติภาพในประเทศไทย ใน หก รอบ ส.ศ.ษ. กรุงเทพฯ: ศยาม, ๒๕๔๘. หน้า ๒๙-๓๐.

สังคมไทยจึงสามารถเรียนรู้ "ประชาธิบไตยแบบไทย" จากประเพณี ของพุทธศาสนาและคณะสงฆ์ แล้วพึ่งนำมาประยุกต์ใช้เพื่อพัฒนา ประชาธิปไตยของรัฐไทยให้ก้าวหน้าขึ้น"

เนื่องจากอาจารย์สุลักษณ์มองมนุษย์จากวิธีคิดแบบพุทธ ศาสนา นั้นคือ เชื่อว่ามนุษย์สามารถพัฒนาศึล สมาชิ และ ปัญญาได้ จึงยกย่องบุคคลที่มีศีล สมาชิ ปัญญา เพื่อให้เป็น แบบอย่างแก่ผู้อื่น และคิดว่าการยกระดับศิล สมาชิ ปัญญา เพื่อให้เป็น แบบอย่างแก่ผู้อื่น และคิดว่าการยกระดับศิล สมาชิ ปัญญา เพื่อให้เป็น แบบอย่างแก่ผู้อื่น และคิดว่าการยกระดับศิล สมาชิ ปัญญาของ คน เป็นวิธีแก้ปัญหาทั้งในระดับบุคคลและสังคม อาจารย์สุลักษณ์ จึงไม่ค่อยให้ความสำคัญแก่ท่าความเข้าใจปัญหาในเชิงโครงสร้างของ สังคมโดยตรง นอกจากนี้เป็นได้ว่า ลึก ๆ แล้วอาจารย์สุลักษณ์ เพิ่นว่าโครงสร้างของสังคมและวัฒนธรรมไทยนั้นดีอยู่แล้ว ปัญหา ต่าง ๆ เกิดจากคนเลวบางคน (โดยเฉพาะคนเลวที่เป็นผู้นำ แต่ มิได้ "เป็นผู้นำแบบไทย" ซึ่งจะต้องมีศิล สมาชิ ปัญญา มาก กว่าผู้อื่น) รวมทั้งเกิดจากความเขลาในกมีศิล สมาชิ และปัญญา มากกว่าผู้อื่น) รวมทั้งเลือกสรรสิ่งที่ดีจากภายนอกมาประสานประโยชน์ มีกันนี้นี้ ก็จะรู้จักเลือกสรรสิ่งที่ดีจากภายคลามาประสานประโยชน์

กับ "ความเป็นไทย" ดังที่พระมหากษัตริย์และเจ้านายบางพระองค์ ในอดีตได้ทรงกระทำมาแล้ว พร้อมกับรักษาส่วนที่มีคุณค่าใน วิถีชีวิตและภูมิปัญญาของชาวบ้านเอาไว้ให้มากที่สุด ก็จะสามารถ ทำให้ "เมืองไทยนี้ดี" อีกครั้งหนึ่ง

### การนิยาม "การปกครองแบบไทย"

การปกครองของชาติไทยนั้น อาจารย์สุลักษณ์เสนอตัวแบบ ในอุดมคติที่ควรบรรสุถึง มิใช้การสร้างความชอบธรรมแก่ระบอบ การปกครองที่เป็นอยู่ และแก่ผู้นำที่ครอบครองอำนาจรัฐ ดังเช่น ปัญญาชนในกระแสหลักอื่น ๆ แต่ลักษณะของการปกครอง ชาติไทยที่อาจารย์สุลักษณ์เสนอ มีทั้งส่วนที่คล้ายคลึงและแตก์ ต่างจากความคิดของปัญญาชนกระแสหลัก

ในทนังสือ ชาติ ศาสน์ กษัตริย์ (พ.ศ. ๒๕๒๕) อาจารย์
สุลักษณ์เสนอว่า ประชาธิปไตยไทยควรมีลักษณะ village
republic เป็นการอ้างอิงการปกครองของหมู่บ้านในชนบทเป็น
ที่มาครองแบบพ่อปกครองลูกของอาณาจักรสุโขทัย อย่างไรก็ตาม
ปกครองแบบพ่อปกครองลูกของอาณาจักรสุโขทัย อย่างไรก็ตาม
เลือกผู้ปกครองที่มีคุณธรรม มาปกป้องความสงบสุขและความ
เลือกผู้ปกครองที่มีคุณธรรม มาปกป้องความสงบสุขและความ
ยุติธรรมข้นพื้นฐานของสังคม หรือมีการเลือกตั้ง "คนดี" ให้

<sup>ाः &</sup>lt;sup>ഉദ</sup>ิสุลักษณ์ คิวรักษ์, ชาติ ศาสน์ กษัตริย์ ในศตวรรษที่สามแห่ง รัตนโกสินทร์ กฤงเทพา: เคล็ดไทย, ๒๔๒๕ หน้า ๑๐๓.

เป็นผู้ปกครอง และ "คนดี" ก็รับตำแหน่ง "เพราะรู้สึกว่าเป็น ภาระหน้าที่...เป็นเพื่อจะได้มีความเอื้ออาทรซึ่งกันและกัน" รวม ทั้งการเน้นให้พัฒนาประชาธิปไตย "ด้วยการกลับไปหารากเดิมของ เรา"" ก็เป็นการเน้นเกี่ยวกับ "การปกครองแบบไทย" และ "ผู้นำ แบบไทย" หี่ไม่แตกต่างไปจากปัญญาชนกระแสหลัก

ความแตกต่างสำคัญระหว่างอาจารย์สุลักษณ์กับปัญญา ชุมกระแสหลัก อยู่ที่อาจารย์สุลักษณ์เสนอให้ปกครองแบบ กระจายอำนาจ คือ "แต่ละหมู่บ้านเขาสามารถมือธิปไตยของเขา เอง...แต่ละต่าบลเขาปกครองของเขาเอง...มีอำนาจเต็มที่ เมือง หลวง...มีอำนาจให้น้อยที่สุดเข้าไว้ ทำในสิ่งที่ราษฎรเขาไม่ทำ ประชาธิปไตยมันขึ้นอยู่กับการกระงายอำนาจ กลับไปหาชุมชน เล็ก ๆ น้อย ๆ" " ซึ่งนับว่าต่างจากปัญญาชนกระแสหลักอิน ๆ อย่างมีนัยสำคัญ เพราะปัญญาชนกระแสหลักทั้งทุลาย ล้วนมุ่ง สุร้างความชอบธรรมแก่ระบอบการปกครองแบบรวมศูนย์อำนาจ

## ความหมายของ "พระมหากษัตริย์"

ี อาจารย์สุลักษณ์พยายามทำให้สังคมไทยเห็นว่า สถาบัน

เรื่องเดียวกัน, หน้า ๒๖-๒๓ โร้องเดียวกัน, (เน้นโดยผู้เขียน)

พระมหากษัตริย์มีความสำคัญอย่างสูงต่อ "ชาติไทย" ในแง่ที่ช่วย สร้างความสิบเนื่องแก่สังคมไทย และเป็นศูนย์รวมจิตใจ ซึ่งไม่ แตกต่างจากที่ปัญญาชนในกระแสหลักเน้น ดังความว่า "สถาบัน ทระมหากษัตริย์เกือบจะเป็นสถาบันเดียว ที่เชื่อมอดีตให้เข้ากับ ปัจจุบัน และเป็นความหวังสำหรับอนาคต แป็นพลังสำคัญที่จะ ดึงตูดคนทั้งชาติเอาไว้ได้" แม้พระมหากษัตริย์ในสมัยสมบูรณา ญาสิทธิราชย์จะบกพร่องในแง่ที่ไม่กระจายอำนาจ แต่ทั้งพระมหากษัตริย์และเจ้านายต่างก็ได้ทำหน้าที่ "นักการทูตขั้นเยี่ยม นักการปกครองขั้นเลิศ นายช่างขั้นวิเศษ..พลิกการปกครองแผ่นดิน เพื่อประโยชน์ของปวงชน."

ในปัจจุบัน อาจารย์สุลักษณ์ยังคงยืนย์นว่าสถาบันพระมหา กษัตริย์มีความสำคัญในด้านต่าง ๆ หลายด้าน ถึงแม้ว่าโดยหฤษฎี แล้ว"พระมหากษัตริย์" หรุงเป็น "พระมหากษัตริย์" หื่อยู่ใต้ รัฐธรรมนูญ แต่พระองค์หรุงมี "หน้าที่" ในระบอบการปกครอง

<sup>ً</sup> สุลักษณ์ คิวรักษ์, **คันฉ่องสองเจ้า.** กรุงเทพฯ : เคล็ดไทย, ๒๕๒๕. น้า ๒๔. " เรื่องเดียวกัน, หน้า ๒๔.

๔๒ 🗘 ปัญญาชนสาธารณะแห่งสยาม......

พระราชอานาจอยู่ตรงใหน อันนี้พระเจ้าอยู่หัวเอง ก็ทรงรับสั่งเห็นด้วย พระเจ้าแผ่นดินมีหน้าที่ หนึ่ง-เตือน รัฐบาล สอง-แนะนำ สาม-วิพากษ์วิจารณ์ แต่ทั้งหมดนี้ ต้องทำเป็น private ไม่เปิดเผยให้คนเห็นให้คนรู้ "

นอกจากนี้อาจารย์สุลักษณ์ยังเห็นว่า สถาบันพระมหากษัตริย์ "ต้องเป็นตัวนำทางจริยธรรม"<sup>6</sup>" โดยให้เหตุผลว่า "รัฐบาลขาด จริยธรรมแทบทุกอย่าง...เมื่อเป็นเช่นนี้ เราจะมองไปที่ไหน เราก็ ต้องมองไปที่ผู้ซึ่งสามารถนำได้ในทางจริยธรรม ผมว่าอันนี้คือ สถาบันพระมหากษัตริย์ ประเสริฐสุด เป็นแสงสว่าง เป็นชัย ธรรม"<sup>6</sup>

อาจารย์สุลักษณ์เน้น "ความเป็นกลาง" ของพระมหากษัตริย์ ด้วย โดยระบุว่า "แต่ท่านจะต้องไม่เข้าข้างใคร จะเป็นเช่นใดก็ ตาม...โดยเฉพาะกรณีฝ่ายอธรรมสู้กัน" " นอกจากนี้บทบาท หางการเมืองของพระมหากษัตริย์ก็ควรมีอย่างจำกัด กล่าวคือ

บทบาททางจริยธรรม ในทางอุดหนุนประชาธิปไตย" ๒๔

อาจารย์สุลักษณ์เสนอว่าสถาบันพระมหากษัตริย์มี "หน้าที่" ในระบอบการปกครองแบบไทย คล้ายคลึงกับที่ ม.ร.ว.คึกฤทธิ์ เคยเสนอไว้ในระหว่างทศวรรษ ๒๕๐๐-๒๕๑๐ เป็นอย่างมาก แต่ส่วนที่แตกต่างจาก ม.ร.ว.คึกฤทธิ์อย่างสิ้นเชิงก็คือ ม.ร.ว.คึกฤทธิ์เน้นความศักดิ์สิทธิ์สูงส่งของสถาบันพระมหากษัตริย์ แต่ อาจารย์สุลักษณ์เน้นความเป็นมนุษย์ที่ต้องมีความโปร่งใส ตรวจ สอบ วิพากษ์วิจารณ์ได้ เพื่อให้สถาบันพระมหากษัตริย์สามารถ ปรับตัวอย่างมีประสิทธิภาพ และมีความรับผิดชอบต่อสังคม รวมทั้งต้องป้องกันไม่ให้บุคลที่ทำงานในโครงการตามพระราชดำริ แย่งชิงทรัพยากรจากสังคมไปใช้ในโครงการต่าง ๆ อย่างไม่คุ้ม คำด้วย"

นอกจากนี้อาจารย์สุลักษณ์ยังแตกต่างจาก ม.ร.ว.คิกฤทธิ์ ในแง่ที่เน้น "หน้าที่" ของสถาบันพระมหากษัตริย์ในการส่งเสริม ประชาธิปไตย (แบบกระจายอำนาจ) ในขณะที่ ม.ร.ว.คิกฤทธิ์ส่ง เสริม "การปกครองแบบไทย" ที่ผู้นำมีอำนาจเด็ดขาดสูงสุด เโดย มีพระมหากษัตริย์ทรงทำหน้าที่ดูแลการใช้อำนาจของผู้นำและ

<sup>🗠</sup> เรื่องเดียวกัน.

๒๑ เรื่องเดียวกัน, หน้า ๙.

<sup>😁</sup> เรื่องเดียวกัน. (เน้นโดยผู้เขียน)

๒๓ เรื่องเดียวกัน

<sup>&</sup>lt;sup>๒๔</sup> สุลักษณ์ คิวรักษ์, "การมีสถาบันกษัตริย์ถูกกว่ามีประธานาธิบดี" **ฟ้าเดียวกัง** ๓, ๔ (ตุลาคม-ธันวาคม ๒๕๔๘): ๘๙เ <sup>๒๕</sup> เรื่องเดียวกัน, หน้า ๘๙-๔๓.

จะสนับสนุนระบอบประชาธิบไตย แต่ก็เป็นประชาธิบไตยใน คิวามหมายที่มีการเลือกตั้งเท่านั้น มิใช่ประชาชิปไตยแบบกระจาย อำนาจ หรือแบบที่ประชาชนมีส่วนร่วมในการตัดสินใจและควบคุม ทรงเป็นที่พึ่งสุดท้ายของราษฎร แม้ในบางบริบท ม.ร.ว.คึกฤทธิ์ ตรวจสอบการใช้อำนาจรัฐดังที่อาจารย์สุลักษณ์เน้น

ยุคจอมพลสฤษดิ์ที่อาจารย์สุลักษณ์เห็นว่าไม่ถูกต้องนั้น มาจาก มหากษัตริย์" ที่อยู่พันกรอบความคิดกระแสหลักไปมากที่เดียว พระมหากษัตริย์ว่าเกิดขึ้นมากนับตั้งแต่สมัยจอมพลสฤษดี์เป็นตั้น แผนอัน "ถูกต้อง" ซึ่งแบบแผนเกี่ยวกับสถาบันพระมหากษัตริย์ ิ จะเห็นได้ว่าอาจารย์สุลักษณ์เสนอความคิดเกี่ยวกับ "พระ พร้อมกันนั้นอาจารย์สุจักษณ์ก็ชี้ให้เห็นปัญหาเกี่ยวกับสถาบัน มา เพราะอาจารย์สุลักษณ์เห็นว่าในทางปฏิบัติไม่เป็นไปตามแบบ การนิยามของ ม.ร.ว.คึกฤทธิ์

พระมหากษัตริย์เท่านั้นที่จะทำให้บ้านเมืองทั้งหมดอยู่รอด ยัง ท้องมืองค์ประกอบอื่น ๆ อีกหลายประการ ที่สำคัญก็คือ "คน 🔻 อาจารย์สุลักษณ์หวังว่าสถาบันพระมหากษัตริย์จะอยู่ได้ เพราะสำคัญต่อบ้านเมือง แต่มีใช่ว่าเฉพาะการอยู่รอดของสถาบัน

b> โปรดดู สายชล สัตยานุรักษ์, การเมืองและการสร้าง "ความเป็นไทย"

็จนรุ่นใหม่ที่มีกิ้น มีความกล้าหาญ เห็นบ้านเมือง สำคัญ และที่สำคัญไม่ใช่เพียงเพื่อเมืองไทย แต่ต้องให้ คนเล็กคนน้อยทั้งหมด อยู่อย่างประสานสอดคล้องกัน ทั้งหมด และผมเห็นว่าเปลี่ยนได้ในแง่หนึ่ง คนไทยมี หัวหน้าของมนุษย์ที่เสมอกันเท่านั้นเอง...เราไม่ได้ต้องการ สำคัญกว่าเรา เห็นว่าลูกหลาน ๖-๗ ชั่วคนสำคัญกว่าคน รุ่นนี้... เห็นว่าการรักษาสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติเป็นสิ่ง ไม่เอาเปรียบซึ่งกันและกัน...ผมเห็นว่าต้องเปลี่ยนจุดยืน อัจฉริยภาพบางอย่าง มีความฉลาดเพียงพอ หลายคน มองไม่เห็น...ในความมนุษย์เรายังเหนือกว่ามาเลเซียด้วยซ้ำ ทำไมเราไม่อุดหนุนความเป็นมนุษย์ พระราชาเป็นเพียง ความสำคัญโดยเคารพเพื่อนบ้านที่เป็นพม่า ลาว เคารพ สถาบันที่พิเศษหรือศักดิ์สิทธิ์..." ๒๓

เป็นไทย" และสะท้อนทางเดินแห่งการต่อสู้ของอาจารย์สุลักษณ์ใน คำนำหนังสือ **พ้าต่ำแผ่นดินสูง** สะท้อนการเปลี่ยน ์ จำแหน่งแห่งที่และความหมายขององค์ประกอบต่าง ๆ ของ "ความ ทศวรรษ ๒๕๑๐ เป็นต้นมา ได้เป็นอย่างดี ดังนี้

Toininminate and A

โดย ม.ร.ว.คึกฤทธิ์ ปราโมช.

๒๙ เรื่องเดียวกัน, หน้า ๔๓.

 $ar{n}_{\mathrm{nut}}ar{\jmath}_{\mathrm{unnd}}$ 



### การสร้าง "ความเป็นไทย" กระแสหลัก และ "ความจริง" ที่ "ความเป็นไทย" สร้าง

The Construction of Mainstream Thougth on "Thainess and the "Truth" Constructed by "Thainess"

สายชล สัตยานุรักษ์ ภาควิชาประวัติศาสตร์ คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่

### บทกัดย่อ

"ความเป็นไทย" กระแสหลัก ได้รับการนิยามอย่างจริงจังโดยปัญญาชนสำคัญ ๆ ของไทยนับตั้งแต่รัชกาลที่ ธ เป็นต้นมา ทั้งนี้โดยมีการปรับเปลี่ยนจุดเน้นและความหมายของ "ความเป็นไทย"เป็นระยะ ๆ เพื่อตอบสนองบริษททาง การเมืองที่เปลี่ยนไป แต่การปรับเปลี่ยนดังกล่าวยังคงอยู่ภายใต้กรอบโครงหลักทางความคิดเดิม ทำให้เป็นความคิดที่มี พลังและครอบงำวิธีกิดของคนไทยอย่างลีกซึ้ง

การนิขาบ "ความเป็นไทข" เกิดขึ้นในบริบททางการเมืองที่มีการรวมศูนย์อำนาจ จึงกลายเป็นฐานทางอุดมดารณ์ ที่จรรโลงโครงสร้างการเมืองแบบรวมศูนย์อำนาจ และโครงสร้างสังคมที่แบ่งคนออกเป็นลำดับชั้น ฐานทางอุดมการณ์ ดังกล่าวนี้ เมื่อคำรงอยู่ในฐานะ "วิชีคิดกระแสหลัก" ในทศวรรษ 2500 เป็นต้นมา ซึ่งสังคมไทยเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว นั้นได้กลายเป็นอุปสรรคในการปรับตัวของคนไทย เพราะมีความหมายแคบเกินไป จนใม่สามารถเปิดพื้นที่ให้แก่คนทุก กลุ่มในสังคมไทย ที่จะได้รับความเป็นธรรม สิทธิ เสร็ภาพ และความเสมอภาคที่จำเป็น ทั้งแก่การเข้าถึงทรัพยากร และการดำรงชีวิดอย่างสมศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ ปรากฏว่า "ความเป็นไทย" กระแสหลักนี้ ได้สร้าง "ความจริง" อัน สำคัญขึ้นมาในสังคมไทย คือวิชีคิดของคนไทยในการอธิบายปรากฏการณ์ค่าง ๆ รวมทั้งปัญหา และวิธีแก้ปัญหาทั้งปวง ซึ่งทำให้ความหมายของ "ความเป็นใทย" กระแสหลัก กลายเป็นส่วนหนึ่งของโครงสร้างความรุนแรงในสังคมไทย

### Abstract

Mainstream thought on "Thainess" has been firmly defined by significant intellectuals since the reign of King Rama V. Intellectuals adjusted the key aspects and significance of "Thainess" periodically in responded to the changing political contexts. However, the original structure of "Thainess" was retained throughout these adjustments. As a result, the mainstream construction of "Thainess" has an overwhelming power upon the ways of thinking of Thai people.

This construction of "Thainess" then became the basis of the ideology that maintained the centralized political regime and the hierarchical social structure. Thai people have been dominated by this overarching ideology since the end of the 1950s, since then, the ideology has functioned as an obstacle to prevent Thai people from adapting themselves to the rapid, crucial changes in Thai society. Further, the meaning of this idea of "Thainess" has been too narrow to create "social space" for all groups of Thai people to attain justice, freedom and equality. Justice, freedom and equality are essential for people to access essential resources and to live a dignified life. Therefore, we can say that mainstream thought on "Thainess" has been one part of the violent structure of Thai society.

บทกวามนี้สังเคราะห์จากผลการวิจัยโตรงการ "ประวัติสาสตร์วิธีลิดเกี่ยวกับสังคมและวัฒนธรรมไทยของ
ปัญญาชน พ.ศ. 2435-2535" ซึ่งได้รับทุนสนับสนุน
จากสำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย มุ่งศึกษาการ
นิยาม "ความเป็นไทย" โดยปัญญาชนกุระแสหลักจำนวน
หนึ่งที่มีอิทธิพลอย่างลึกซึ้งต่อจินตภาพ "สังคมและวัฒนธรรมไทย" ของคนไทย และจินคภาพดังกล่าวได้กลาย
เป็นพื้นฐานความคิดในการอธิบายปรากฏการณ์และปัญหา
ต่าง ๆ ในสังคมการเมืองไทย หรือมีส่วนสำคัญในการ
กำหนดวิธีคิดของคนไทยสืบมาจนถึงปัจจุบัน บทความนี้
เน้นการนิยาม "ความเป็นไทย" ของ ม.ร.ว.คึกฤทธิ์
ปราโมช มากเป็นพิเศษ เนื่องจากเป็นปัญญาชนที่สื่อสาร
กับสังคมไทยมาก จนมีอิทธิพลทางความคิดสูงสุดในระยะ
ครึ่งศตวรรษที่ผ่านมา

ด้วยการศึกษาผลงานจำนวนมากของปัญญาชน โดยพิจารณาบริบททางการเมืองของผลงานเหล่านั้น ช่วย ให้เห็นได้ชัดวา "ความเป็นไทย" ที่ปัญญาชนนิยาม มุ่ง ตอบสนองค่อปัญหาทางการเมืองที่ชนชั้นนำในแต่ละสมัย ต้องเผชิญ พร้อมกับมุ่งทำให้ "ความเป็นไทย" นั้นช่วย ในการจรรโลงโครงสร้างสังคมและการเมืองที่ชนชั้นนำ ต้องการ โดยมีการปลูกผังให้สังคมรับรู้อย่างต่อเนื่อง จน กระทั่งกลายเป็น "ระบอบแห่งสัจจะ" ที่มีอิทธิพลอย่าง สูงต่อวิธีคิดของคนไทย และสร้าง "ความจริง" อันสำคัญ หลายประการขึ้นมาในสังคมการเมืองไทย

ดังนั้นโครงการวิจัยนี้จึงมุ่งแสดงให้เห็นด้วยเหตุผล และข้อเท็จจริงว่า "ความเป็นไทย" ที่ปัญญาชนนิยาม เกิดขึ้นในบริบททางการเมืองอย่างไร และมีความสำคัญ อย่างไรในฐานะเป็นฐานทางอุดมการณ์ ที่จรรโลงโครง สร้างการเมืองแบบรวมศูนย์อำนาจ และโครงสร้างสังคมที่ แบ่งคนเป็นลำดับชั้น แล้ววิเคราะห์ให้เห็นว่า ฐานทาง อุดมการณ์ดังกล่าวนี้ เมื่อดำรงอยู่ในฐานะ "วิธีคิดกระแส หลัก" ในทศวรรษ 2500 เป็นต้นมา ซึ่งสังคมไทย เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วนั้น ได้กลายเป็นอุปสรรคใน การปรับด้วของคนไทย เพราะมีความหมายแคบเดินไป จนไม่สามารถเปิดพื้นที่ให้แก่คนทุกกลุ่มในสังคมไทย ที่ จะมีสิทธิ เสรีภาพ และความเสมอภาคที่จำเป็น ทั้งแก่ การเจ้าถึงทรัพยากรและการดำรงชีวิตอย่างสมศักดิ์ศรี ความเป็นมนุษย์ทำให้ "ความเป็นไทย"กระแสหลักกลาย

เป็นส่วนหนึ่งของโครงสร้างความรุนแรงในสังคมไทยใน ระยะหลายทศวรรษที่ผ่านมา

โดยทั่วไปแล้ว สังคมที่ก้าวเข้าสู่ยุคหลังสมัยใหม่ จะเกิดสังคมแยกย่อย (fragmented societies) จนเกิด ความรู้ หรือวาทกรรมหลากหลาย โดยที่วาทกรรมแต่ละ ชุดมีลักษณะ *"เฉพาะถิ่น"* คือใช้ได้กับสังคมแยกย่อย แค่ละสังคม ไม่เป็น "ทฤษฎีสากล" ที่อธิบายครอบคลุม ในลักษณะทั่วไป แค่ในกรณีสังคมไทย แม้จะปรากฏสังคม แขกย่อยขึ้นข้างแล้ว แค่เนื่องจากสื่อมวลชนและระบบ การศึกษายังไม่ใค้รับการปฏิรปอย่างแท้จริง ทำให้ความรู้ หรือวาทกรรมที่ปัญญาชนภาครัฐสถาปนาขึ้น แล้วใค้รับ การถ่ายทอดผ่านสื่อมวลชนและระบบการศึกษาที่เป็นทาง การ ยังคงมีอิทธิพลหรือได้รับ "ความเคารพอย่างสง" ทั้ง จากครูและนักเรียน และทั้งจาก "ผู้ผลิตซ้ำ" และ "ผู้ *บริโภโค"* ทำให้สามารถรักษาความเป็นวาทกรรมกระแส หลักเอาไว้ได้ แบ้ว่าใบระยะหลายทศวรรษที่ผ่านนา จะเดิด การสร้างความหมายใหม่ ๆ หรือความหมาย "*ทวนกระแส*" เกี่ยวกับ "ความเป็นไทย" ขึ้นมา โดยนักวิชาการ นักพัฒนา เอกชน และชาวบ้านในท้องถิ่นต่าง ๆ มากแล้วก็ตาม

ผู้เขียนหวังว่า ผลการวิจัยนี้จะกระคุ้นให้คนไทย ร่วมกันค้นหาคำตอบว่า มีอะไรบ้างใน "ความเป็นไทย" กระแสหลัก ที่ยังคงมีคุณค่าจนสมควรที่คนไทยจะรักษาไว้ (โดยอาจปรับเปลี่ยนความหมายให้เหมาะแก่ยุคสมัย) และ มีอะไรบ้างที่คนไทยควรสร้างขึ้นมาใหม่ให้กลายเป็นองค์ ประกอบสำคัญของ "ความเป็นไทย" ที่จะเอื้อให้คนไทย ได้อยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข และมีความเสมอภาคมากที่สุด เท่าที่จะเป็นไปได้

### การสร้าง "ความเป็นไทย" ในสมัยสมบูรณาญาสิทธิราชย์

เมื่อเมืองไทยเผชิญหน้ากับอารยธรรมดะวันตกที่ เข้ามาพร้อมกับอำนาจที่เหนือกว่า ชนชั้นนำของไทยได้ เลือกรับเอาความเจริญทางวัคถุแบบตะวันตก และรักษา ส่วนใหญ่ของ "ความเป็นไทย" ทางวัฒนธรรมเอาไว้ โดย สร้างความหมายใหม่ให้แก่ส่วนประกอบต่าง ๆ ของ "ความ เป็นไทย" เพื่อมิให้ "ความเป็นไทย" ถูกมองว่าปาเถื่อน ขณะเดียวกันก็ต้องทำให้ "ความเป็นไทย" สามารถทำ หน้าที่จรรโลงโครงสร้างการเมืองที่รวมศูนย์อำนาจไว้ที่ สถาบันพระมหากษัตริย์ และจรรโลงโครงสร้างสังคมที่แบ่ง คนออกเป็นลำดับชั้นตามหลักชาติวุฒิ ซึ่งเป็นโครงสร้าง สังคมที่จำเป็นอย่างยิ่งสำหรับระบอบการปกครองแบบ สมบรณาญาสิทธิราชย์

เพื่อให้กระบวนการรวมอำนาจเข้าสู่ศูนย์กลางบรรลุ ผลสูงสุด พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว ทรง แม็นการนิยาม "*ความเป็นไทย"* ไปที่การสร้างความหมาย ใหม่แก่พระราชพิธีต่าง ๆ และการสร้างสัญลักษณ์ ที่ทำให้ พระมหากษัตริย์ทรงเป็นศูนย์กลางของรัฐที่มีพระราชอำนาจ เด็ดขาดสูงสุด มีเจ้านาข ข้าราชการระคับต่าง ๆ และราษฎร ทุกชนชาติ ที่ชีวิตขึ้นอยู่กับพระบรมเดชานุภาพพระปัญญา ธิคุณ และพระมหากรุณาธิคุณของพระองค์ ทรงให้ความ สำคัญเป็นพิเศษแก่การนิยามความหมายของ "พระมหา กษัตริย์" และ "*ข้าราชการ"* เนื่องจากเป็นครั้งแรกที่พระ มหากษัตริย์ทรงมีพระราชอำนาจแบบสมบรณาณาสิทธิ์อย่าง แท้จริง อีกทั้งยังทรงมีพระราชอำนาจในฐานะที่ทรงเป็น บบุษย์ บิใช่เทพเจ้า ในขณะที่มีการสร้างระบบราชการ สมัยใหม่ ที่จะต้องทำให้กลายเป็นกลใกอำนาจรัฐที่มี ประสิทธิภาพ ทั้งในการรักษาความสงบเรียบร้อย และการ จัดการทรัพยากรทั่วประเทส แต่ไม่เป็นอันตรายต่อพระราช อำนาจ พระองค์ทรงเน้นสถานะของพระมหากษัตริย์ซึ่งมี พระราชอำนาจเด็ดขาดสูงสุดเหนือ "สยามเหนือ สยามใต้ สขามกลาง... ลาวประเทศ... มลายูประเทศ" ดังเห็นได้ชัด จากสัญลักษณ์บนผืนธง "*บรมราชธวัชมหาสยามมินทร์*" ตามพระราชบัญญัติว่าด้วยแบบอย่างขงสยาม ร.ศ. 110<sup>1</sup> และทรงเน้นอัตลักษณ์ของข้าราชการในฐานะผู้มีเกียรติยศ อันเกิดจากพระมหากรุณาธิคุณ ทั้งนี้โดยอาศัยพระราชพิธี ที่ถูกทำให้เป็น "*แบบไทย"* มากขึ้น ในการเน้นให้เห็นถึง สถานภาพที่สดหลั่นตามลำดับชั้นของคนในรัฐ ควบคู่กับ การเลือกใช้สัญลักษณ์แบบ "สากล" บางประการ เพื่อให้ "ความเป็นไทย" ดำรงอยู่อย่างมีเกียรติในฐานะส่วนหนึ่ง ของโลกที่ศิวิใลซ์ \*

ในรัชกาลที่ 6 พระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้า เจ้าอยู่หัว ทรงเผชิญกับมโนทัศน์ "ชาติไทย" ที่เป็นชาติ ของราษฎร ซึ่งเสนอโดยนักหนังสือพิมพ์ ข้าราชการบาง กลุ่ม ขุนนางเก่าบางคน และลูกจีน <sup>ร</sup>์ ซึ่งอาจกลายเป็นฐาน ทางความคิดสำหรับการเคลื่อนใหวเปลี่ยนแปลงการ ปกครองได้โดยง่าย *"*พระองค์จึงทรงเร่งนิยามความหมาย ของ *"ชาติไทย"* และ *"ความเป็นไทย*" เพื่อให้มีอำนาจ ศรอบงำเหนือกว่าคำนิขามของคนกลุ่มอื่น ๆ ทรงนิขาม ความหมายของ *"ชาติไทย"* ที่ประกอบขึ้นด้วยคนที่มี วิถีชีวิตผกพันกับวัฒนธรรมไทย และ จงรักภักดีต่อหัวใจ ของ "ความเป็นไทย" อันได้แก่ พระมหากษัตริย์ และ พระพุทธศาสนา โดยทรงเน้นว่า วัฒนธรรมไทยนั้นมีความ เป็น *"ไทยแท้"* คือมีลักษณะเฉพาะที่สืบทอดกันมาแต่ โบราณ แต่ *"ความเป็นไทย*" นี้มีแก่นแท้ที่เป็นสากล ไม่แคกค่างจากอารยธรรมที่เจริญแล้วในยุโรป โคยเฉพาะ "พระพุทธศาสนา" นั้นทรงแสดงใต้เห็นว่า เป็นศาสนาที่ เหนือกว่าศาสนาอื่น ๆ ในโลกทั้งในแง่ของหลักคำสอนที่มี กวามเป็นเหตุเป็นผล 'และในแง่พระชาติวุฒิขององค์พระ ศาสดา พร้อมกันนั้นก็ทรงสร้าง "คนอื่น" ขึ้นมา โดยเน้น ไปที่ชาวจีนที่มีจำนวนและอิทธิพลทางเศรษฐกิจเพิ่มสูงขึ้น อย่างรวดเร็ว และยังเป็นกลุ่มคนที่นำเอาอุดมการณ์ทางการ เมืองแบบสาธารณรัฐ และความรู้สึกชาตินิยมจีนเข้ามาอีกด้วย

การนิยาม "ชาติไทย" และ "ความเป็นไทย" จึง
กลายเป็นเรื่องจำเป็นเร่งค่วน ทั้งเพื่อเผชิญกับภัยคุกคาม
อำนาจสมบูรณาญาสิทธิ์จากชาติตะวันคกและชาวจีน และ
เพื่อการจัดระเบียบความสัมพันธ์เชิงอำนาจในรัฐแบบใหม่
การนิยาม "ชาติไทย" และ "ความเป็นไทย" โดยพระบาท
สมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัว จึงเน้นไปที่การสร้าง
เอกภาพทางการเมือง โดยมี "พระมหากษัตริย์" ซึ่งทรง
เป็นหัวใจของ "ชาติไทย" เป็นผู้มีพระราชอำนาจสูงสุด

<sup>่</sup> เสถียร ลายลักษณ์ (ผู้รวบรวม), "พระราชบัญญัติว่าด้วยแบบอย่างธงสยาม ร.ศ. 110," ใน *ประชุมกฎหมายประจำสก*, เล่ม 13 (พระนคร: โรงพิมพ์เคลีเมล์, 2478), หน้า 79-80

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Saichol Sattayanurak, "Intellectuals and the Establishment of Identities in the Thai Absolute Monarchy State," Journal of the Siam Society 90, 1 & 2 (2002), p. 101-124

³ นครินทร์ เมขใดรรัตน์, "พลังของแนวคิดชาติ-ชาตินิยมกับการเมืองไทยในสมัยแรกเริ่มของรัฐประชาชาติ," *รัฐศาสตร์* สาร, 21 : 3 (2542), หน้า 1-104

เนื่องจากทรงเป็นศูนย์รวมแห่งความจงรักภักคีของคนทั้ง ชาติ ทั้งนี้ เพื่อเป็นการขึ้นยันความสำคัญของ "พระมหา กษัตริย์" ในฐานะที่ทรงเป็นผู้นำในการสี่ร้างความศิวิโลช์ แก่ "ชาติไทย" ขณะเดียวกันก็เบียดขับชาวจีนที่ไม่ยอม "กลายเป็นไทย" ให้พันไปจากการเป็นสมาชิกของ "ชาติไทย" และยังเป็นการตอบโต้ความคิดที่ว่า "ชาติและอำนาจอธิปใตยเป็นของราษฎร" อีกด้วย นอกจากนี้การนิยาม "ชาติไทย" และ "ความเป็นไทย" ในรัชกาลที่ 6 ยังมุ่งตอบสนองปัญหาการเมืองภายใน ที่ทรงขัดแย้งกับ เจ้านายชั้นสูงหลายพระองค์ และไม่ทรงไว้วางพระทัยใน ความจงรักภักดีของข้าราชการนับดั้งแต่เกิด "กบฏ ร.ศ. 130" ทำให้ทรงมีความพยายามจะครอบครองอำนาจ สมบูรณาญาสิทธิ์ยิ่งกว่าในสมัยรัชกาลที่ 5

กล่าวได้ว่าการสร้างจินตภาพ "ชาติไทย" ที่มีพระ มหากษัตริย์ทรงเป็นหัวใจ จะส่งผลให้เกิดความสำนึกใน ความเป็นอันหนึ่งอันเคียวกันของ "คนไทย" ทั้งประเทศ โดยมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็นศนย์กลางของความจงรัก ภักดี และความสามัคคืของคนในชาติ พร้อมกันนั้นทรง พยายามจะเป็นส่วนหนึ่งในกลุ่มประเทศที่ศิวิไลซ์แล้ว แค่ มีความจำเป็นต้องรักษา *"ความเป็นไทย"* อันเป็นรากฐาน ทางวัฒนธรรมที่ช่วยจรรโลงโครงสร้างอำนาจของรัฐสมบูร-ณาญาสิทธิราชย์เอาไว้ ทำให้ด้องเน้นว่า "ความเป็น ไทย" ที่พระมหากษัตริย์แต่อดีตได้ทรงรักษาสืบหอดสืบต่อกับมา นั้น มี *"อารยธรรม"* หรือมีแก่นแท้ที่เป็นสากลไม่แตกต่าง จากอารยธรรมตะวันตก ทั้งนี้เพื่อให้ "คนไทย" สามารถ ภาคภูมิใจใน "*ชาติไทย"* ของตน และมีความสำนึกใน พระมหากรุณาธิคุณของพระมหากษัตริย์ ที่ทรงช่วยทำให้ *"ชาติไทย"* ยังคงมีอารยธรรม มีอิสรภาพ และยืนอย่อย่าง ู้มีเกียรติเคียงบ่าเคียงใหล่ชาติตะวันตกทั้งหลาย **\*** 

สมเด็จฯ กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ทรงทำให้ จินตภาพ "ชาติไทย" ที่มีพระมหากษัตริย์ทรงเป็นหัวใจ และทรงนำ "ชาติไทย" ไปสู่การเป็นชาติที่มีอารยธรรม เคียงบำเคียงใหล่ชาติคะวันคกกลายเป็นจินคภาพที่ชัดเจน และเป็นที่รับรู้ของคนทุกชั้น เพราะพระองค์ได้ทรงทำให้ ความคิดทั้งหลายเกี่ยวกับ "ชาติไทย" และ "ความเป็น ไทย" ที่พระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงสร้าง ขึ้นมานั้น กลายเป็นแนวความคิดทางพุทธศาสนา (Buddhistization) แล้วทรงถ่ายทอดปลูกฝังความคิดเหล่านั้น ด้วยการเทศน์ การจัดหลักสูตรการศึกษาของพระสงฆ์ และ ทรงพระนิพนธ์ตำราทางพุทธศาสนาจำนวนมาก เพื่อให้ พระภิกษุสามเณรใช้ในการศึกษาและการสอบ

การนำแนวความคิดทางพุทธศาสนามาใช้ในการ นิยาม "ชาติไทย" อันมี "พระมหากษัตริย์" ทรงเป็นหัวใจ เช่นนี้ ได้สร้างจินคภาพเกี่ยวกับ "ชาติ ศาสนา และพระ มหากษัตริย์" อันมิอาจแบ่งแยกได้ขึ้นมาอย่างเด่นชัด และ เป็นจินตภาพที่รับรู้กันกว้างขวางในหมู่สงฆ์ซึ่งส่วนใหญ่มา จากคนระดับถ่างทั้งในเขตเมืองและชนบท เพราะหนังสือ ทางพุทธศาสนาที่ทรงพระนิพนธ์จำนวนมากยังใช้ในระบบ การของสงฆ์สืบมาจนถึงปัจจุบัน

ควรกลำวด้วยว่า เนื่องจากทรงต้องการทำให้แนว ความคิดเกี่ยวกับ "ชาติ ศาสนา และพระมหากษัตริย์" กลายเป็นความคิดทางพระพุทธศาสนา ทำให้สมเด็จฯ กรมพระยาวชิรญาณวโรรสทรงมีความจำเป็นที่จะต้องเน้น เฉพาะพระพุทธศาสนาแบบโลกียธรรม โดยไม่อาจเชื่อม โยงโลกียธรรมเข้ากับโลกุตรธรรมได้เลย เพราะโลกุตรธรรม จะทำให้ "ชาติ ศาสนา และพระมหากษัตริย์" กลายเป็น สิ่งปราสตากแก่นสารหรือตัวตนอันพึ่งยึดถือ และพระพุทธ ศาสนาแบบโลกียธรรมนี้เอง ที่ปัญญาชนในยกหลังนำมา เน้นอย่างเข้มข้น โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ ปราโมช ส่งผลให้ *"ความเป็นไทย"* ทางศาสนามีความ สำคัญอย่างสูง เพราะทำให้การนับถือพระพุทธศาสนา หมายถึง การมีความรู้สึกนึกคิดที่ผูกพันอย่างลึกซึ้งกับ *"ชาติไทย"* และ *"ความเป็นไทย"* ด้านต่าง ๆ เช่น ทำให้ ยอมรับในความดีงามของ "การปกครองแบบไทย" มี ความข่งรักภักคือย่างสงสดต่อ "พระมหากษัตริย์" เพราะ สามารถเข้าใจความหมายของการปกครองตามหลักทศ-พิธราชธรรมอย่างถ่องแท้ และยังมีความภาคภมิใจใน ศิลปะและวัฒนธรรมใทยทั้งปวงที่มี "พระพุทธศาสนา"

<sup>&#</sup>x27;Saichol Sattayanurak, "Intellectuals and the Establishment of Identities in the Thai Absolute Monarchy State," Journal of the Siam Society 90, 1 & 2 (2002), p.101-124

เป็นแหล่งที่มาอันสำคัญอีกด้วย

ส่วน สมเด็จฯ กรมพระยาดำรงราชานุภาพ ทรงสร้างอัตถักษณ์ใทยโดยมิได้เน้น *"ความเป็นไทยแท้"* ในทางวัฒนธรรม แต่ทรงเน้นความเป็นไทยแท้ในด้าน "*อปนิสัย"* หรือ "ค*ุณธรรม"* ของชนชาติไทย ซึ่งมี อยู่ด้วยกัน 3 ประการ ได้แก่ "ความจงรักในอิสรภาพ ของชาติ ความปราศจากวิหิงสา และความฉลาดในการ ประสานประโยชน์" ทรงแสดงให้เห็นว่าคุณธรรมทั้งสาม ประการนี้ เป็นเอกลักษณ์ของชนชาลิไทย ซึ่งทำให้ชนชาติ ไทยดำรงความเป็นใหญ่ในประเทศสยามมาได้ยาวนาน ทรงเน้นว่าถึงแม้ชนชาคิไทยจะเป็นใหญ่ใน "*เมืองไทย"* แต่ ชนชาติไทยก็ไม่เคยเบียคเบียนชนชาติอื่น เพราะชนชาติ ไทยมีคุณธรรม "ความปราศจากวิหิงสา" และ "ความ ถลาดในการประสานประโยชน์" ทำให้ทุกชนชาติอยู่เย็น เป็นสูงภายใต้ "*การปกครองแบบไทย"* ขณะเคียวกัน ชนชาติไทยซึ่ง "ฉลาดในการประสานประโยชน์" ก็ สามารถเลือกรับแค่ส่วนดีจากชา<del>ดิอื่</del>นมาผสมผสานกับ วัฒนธรรมเดิมที่มีอยู่ ทำให้เกิดความเจริญงอกงามแก่ ศิลปะและวัฒนธรรมของไทยในทุก ๆ ทางคลอคมา

ประเด็นสำคัญอีกประการหนึ่ง ที่สมเด็จฯ กรม พระยาดำรงราชานุภาพทรงเน้นในพระนิพนธ์อยู่เสมอ เพื่อ ตอบสนองต่อปัญหาที่มีการเรียกร้องให้เปลี่ยนแปลงการ ปกครองไปเป็นราชาธิปไตยภายใต้รัฐธรรมนูญ ก็คือ เมือง ไทยมีการปกครองแบบสมบูรณาญาสิทธิราชย์มานานแล้ว จนกลายเป็นประเพณี "การปกครองแบบไทย" ซึ่งควร รักษาไว้สืบไป ทั้งนี้เพราะพระมหากษัตริย์ไทยมิได้ทรงใช้ พระราชอำนาจแบบเทวสิทธิ์ ตรงกันข้าม "การปกครอง แบบไทย" เป็นแบบ "พ่อปกครองลูก" ซึ่งเต็มไปด้วย ความเมตศากรุณา และพระมหากษัตริย์ราชวงศ์จักรีทรง เป็นผู้นำแห่งคุณธรรมของชนชาติไทยทั้งสามประการ ซึ่ง ช่วยให้ "เมืองไทย" สามรรถรักษาเอกราช มีความสงบสุข และความเจริญก้าวหน้าเป็นอันมาก นอกจากนี้ สมเด็จฯ กรมพระยาดำรงราชานุภาพ ยังได้ทรงทำให้ พระบาทสมเด็จ พระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงกลายเป็นตัวแบบในอุดมคติ

ของ "พระมหากษัตริย์ไทย" ด้วยการสถาปนา "สมเด็จ พระปิยมหาราช" ขึ้นมา ให้หมายถึง พระมหากษัตริย์ อันเป็นที่รักของคนทั้งหลาย" เนื่องจากทรงเป็นผู้ปกครอง "ของประชาชน" และ "เพื่อประชาชน" ทั้งนี้เพราะสมเด็จฯ กรมพระยาคำรงราชานุภาพทรงค้องการทำให้กระแสการ เรียกร้องรัฐธรรมนูญลดความเข้มขันลง ด้วยการทำให้ คนทุกชั้นเกิดความสำนึกว่า พระมหากษัตริย์ในระบอบ สมบูรณาญาสิทธิราชย์ก็ทรงเป็นของประชาชน และทรง ปกครองเพื่อประชาชนอยู่แล้ว ไม่มีความจำเป็นอันใดที่ จะต้องทำการเปลี่ยนแปลงระบอบการปกครอง

ในด้านศาสนานั้น ทรงเน้นว่าแม้ "พระพุทธ ศาสนา" จะเป็นศาสนาที่ชนชาติไทยส่วนใหญ่นับถือ แต่ พระมหากษัตริย์ไทยทรงปราศจากวิหิงสา จึงทรงอุปถัมภ์ ทุกศาสนาในเมืองไทย ทำให้คนทุกศาสนาอยู่ร่วมกันอย่าง สงบสุข ส่วน "ความเป็นไทย" ในด้านอื่น ๆ เช่น ภาษา ไทย วรรณคดี และศิลปะทุกแขนง ล้วนเป็นผลมาจากการ ที่พระมหากษัตริย์ไทยทรงเป็นผู้นำที่ "ฉลาดในการประ สานประโยชน์" ทั้งสิ้น

นอกจากนี้ สมเด็จฯ กรมพระยาดำรงราชานภาพ ได้ทรงสร้างอัตลักษณ์ของชนชั้นด่าง ๆ ในเมืองไทย เพื่อ ให้ถนแต่ละชั้นรู้ว่าตนเป็นใคร มีสถานภาพและหน้าที่อย่าง ไรในเมืองไทย เป็นการสร้างฐานทางอุดมการณ์ให้แก่รัฐ สมบูรณาญาสิทธิราชย์ เพื่อจรรโลงโครงสร้างทางชนชั้น ที่มีความสำคัญต่อเสถียรภาพของรัฐและชนชั้นนำ ใน ขณะที่พยายามลดความขัดแย้งระหว่างชนชาติลงด้วยการ สร้างอัตลักษณ์ "เมืองไทย" มิใช่ "ชาติไทย" ทรงหลีก เลี้ยงมโนทัสน์ "ชาติไทย" เนื่องจากทรงเป็นเสนาบดี กระทรวงมหาดไทยที่ทำให้ทรงคระหนักว่า ประชาชนทั่ว ประเทศภายใต้ความรับผิดชอบของพระองค์นั้น ประกอบ ด้วยคนหลายชนชาติ และกระบวนการทำให้ชนชาติ่เหล่า นั้น "กลายเป็นไทย" เพิ่งจะเริ่มขึ้น หากเน้น "ชาติไทย" ที่เป็นชาติของ "*คนไทย"* เท่านั้น จะเป็นการเร้าให้ชนชาติ อื่นในประเทศสยามสำนึกถึงความแตกต่างทางชนชาติ อย่างแหลมคมขึ้น ซึ่งจะทำให้ยากแก่การปกครอง\*

ำ สายชล สัตยานุรักษ์, สมเด็จฯ กรมพระยาดำรงราชานุภาพ การสร้างอัตลักษ์ณ์ "เมืองไทย" และ "ชั้น" ของชาวสยาม (กรุงเทพฯ: มติชน, 2548)

จะเห็นได้ว่าในสมัยสมบูรณาญาสิทธิราชย์นี้ แม้ ปัญญาชนทั้งสี่พระองค์จะมีได้มีความเป็นอันหนึ่งอันเคียว กันในทางความคิดอย่างสมบูรณ์ แต่ความคิดหลักที่ได้ รับการเน้นร่วมกันก็คือ หัวใจของ "ความเป็นไทย" อัน ได้แก่ "ชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์" ที่จรรโลงโครง สร้างการเมืองแบบรวมศูนย์อำนาจและโครงสร้างสังคม ที่แบ่งคนออกเป็นลำดับชั้นตามหลักชาติวุฒิ แม้ว่า "ภาษา" หรือ "คำ" ที่เลือกใช้ในการสร้างบโนทัศน์ "ชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์" จะแตกต่างกันอยู่บ้างก็ตาม

### การสร้าง "ความเป็นไทย" ภายหลังการปฏิวัติ พ.ศ. 2475

ภายหลังการปฏิวัติ พ.ศ. 2475 โครงสร้างการเมือง ยังคงรวมศูนย์อำนาจที่ผู้นำ ชนชั้นนำในระบอบใหม่จึง ไม่เปลี่ยนแปลงอุดมการณ์รัฐที่ได้รับการสถาปนาขึ้นใน สมัยสมบูรณาญาสิทธิราชย์มากนัก เพียงแค่เลือกความคิด บางประการที่ตอบสนองีต่อความต้องการของผู้นำใน ระบอบใหม่มาเน้นให้เค่นชัด และปรับเปลี่ยนคำอธิบาย เพื่อตอบสนองต่อสถานการณ์ทางการเมืองที่เปลี่ยนไป แม้ในบางช่วงจะมีการเพิ่มเติมความคิดบางประการ แต่ก็ "ไม่ขัดแย้งกับกรอบความคิดเดิมของ "*กวามเป็นไทย"* ที่ เน้นอำนางเค็ดขาดสูงสุดของผู้นำ และเน้นหน้าที่ตาม สถานภาพของคนในชนชั้นต่าง ๆ เพียงแต่ให้ความสำคัญ แก๋ความรู้ความสามารถในการทำหน้าที่ต่อ "ชาติไทย" มากกว่าหลักชาติวุฒิ และนำเอา "*กาษา"* หรือ "*คำ"* ที่ มือยู่ในอุดมการณ์ประชาธิปไดยมานิยามความหมายใหม่ เพื่อสร้างความชอบธรรมแก่ผู้นำเท่านั้น (เช่น คำว่า *"มติ* มหาชน" และ "เสรีภาพ" เป็นตัน)

ผู้มีบทบาทสำคัญในการสร้าง "ความเป็นไทย" ภายหลังการปฏิวัติ-พ.ศ. 2475 คือ-หลวงวิจิตรวาทการ บรรยากาศทางการเมืองภายหลังการเปลี่ยนแปลงการ ปกครองทำให้หลวงวิจิตรวาทการให้ความสำคัญแก่ "มติ มหาชน" ในการกำหนคนโยบายและโครงการต่าง ๆ ของ รัฐ เพื่อทำให้ "ชาติไทย" เจริญก้าวหน้า อย่างไรก็ตาม "มคิมหาชน" นี้ มีได้เกิดขึ้นจากการตัดสินใจของปัจเจก บุคกลในรัฐ ซึ่งต่างก็มีความคิดเห็นเป็นของตนเอง แต่เกิด ขึ้นภายหลังกระบวนการ "มนุสสปฏิวัติ" ตามแนวทางที่ เรียกว่า "รัฐนิยม" ซึ่งเปลี่ยนจิตใจหรือเปลี่ยนนิสัยใจ่คอ ของ "คนไทย" ไปเรียบร้อยแล้ว ดังนั้น "มคิมหาชน" จึงอยู่ในกรอบที่รัฐต้องการ และทำให้ความคิดของผู้นำ สะท้อน "มคิมหาชน" อยู่เสมอ ไม่ว่าผู้นำจะกิดอะไรหรือ ทำอะไร คนก็จะกิดตามและทำตาม

เพื่อให้เกิด "มติมหาชน" ในแนวทางที่จอมพล ป. พิบูลสงคราม และหลวงวิจิตรวาทการต้องการ หลวงวิจิตรวาทการต้องการ หลวงวิจิตรวาทการจึงพยายามสร้าง "ความเป็นไทย" ให้คนไทยชื่อ ถือร่วมกัน "ความเป็นไทย" ที่หลวงวิจิตรวาทการเน้นใน แต่ละช่วงเวลา มีความแดกต่างกันอย่างมีนัยสำคัญ ทั้งนี้ เป็นเพราะสถานการณ์ทางการเมืองภายหลังการปฏิวัติ พ.ศ. 2475 เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว

ในปลายทศวรรษ 2470 หลวงวิจิตรวาทการซึ่ง
ดำรงตำแหน่งอธิบดีกรมศิลปากร เน้น "ความเป็นไทย"
ในแง่ของศิลปะไทยที่มีความเจริญรุ่งเรื่องมาแต่โบราณ เพื่อให้คนไทยมีความภาคภูมิใจในชาติของตน เป็นการ สืบทอดความคิดที่ปัญญาชนในสมัยสมบูรณาญาสิทธิราชย์ เกยเน้นมาแล้ว จนกระทั่งถึงต้นทศวรรษ 2480 เมื่อไทย เป็นพันธมิตรกับประเทศญี่ปุ่น เพื่อหวังจะเป็นมหาอำนาจ ในแหลมทอง เพราะตระหนักถึงความไม่มั่นคงของชาติ เล็กที่จะถูกัมหาอำนาจยึดครองได้โดยง่าย หลวงวิจิตร์ วาทการจึงเริ่มสร้าง "ความเป็นไทย" ขึ้นใหม่ โดยเน้น "ความเป็นไทย" ในแง่ของจิตใจหรืออุปนิสัยที่รักความการหน้ามีความมุ่งมั่นที่จะต่อสู้มีความอุตสาหะขยันหมั่น เพียรในการทำงาน และนิยมการคำขาย อุปนิสัยเหล่านี้ จะทำให้ "คนไทย" ทั้งมวล ร่วมกันสร้าง "ชาติไทย"ให้ รุ่งเรื่องและกลายเป็นมหาอำนาจได้ในที่สุด

เพื่อให้ "คน่ไทย" เห็นว่าอุปนิสัยทั้งหลายที่รัฐ ต้องการให้มีอยู่ในตัว "คนไทย"นั้น เป็นคุณสมบัติคั้งเดิม ของชนชาติไทย หลวงวิจิตรวาทการจึงใช้วิธีเปลี่ยนบริบท ของ "อุปนิสัยประจำชาติ"ที่กาดหวังให้เกิดขึ้นในปัจจุบัน

<sup>°</sup> สายชล สัดยานุรักษ์, *ความเปลี่ยนแปลงในการสร้าง "ชาดิไทย" และ "ความเป็นไทย" โดยหลวงวิจิตรวาหการ* (กรุงเทพฯ: มติชน, 2545), หน้า 76-78

และอนาคดเหล่านี้ ให้เคยมีมาแล้วในชนชาติไทยสมัย โบราณ ดังปรากฏอย่างชัดเจนใน "วัฒนธรรมสุโขทัย" แต่ ถูกทำลายไปจากการรับอิทธิพลตินดู-ขอมในสมัยอยุธยา เมื่อคนไทยรับรู้ว่าในอดีตชนชาติไทยได้เคยมีอุปนิสัยเหล่า นั้นมาแล้ว ก็จะรู้สึกว่าเป็นไปได้ที่จะหวนกลับไปมีอุปนิสัย เช่นนั้นอีก จะเห็นได้ว่ากระบวนการนี้เป็นส่วนหนึ่งของ การปฏิวัติจิตใจ "คนไทย" ที่หลวงวิจิตรวาทการเรียกว่า "มนุสสปฏิวัติ" นั่นเอง

เมื่อสงกรามโลกครั้งที่สองสิ้นสุดลง "พร้อมกับ ความฝันว่า "ชาติไทย" จะเป็นมหาอำนาจในแหลมทอง ค้องแตกสลาย หลวงวิจิตรวาทการก็เปลี่ยนจุดเน้นของ "ความเป็นไทย" เพื่อให้เข้ากับสถานการณ์ที่ "ชาติไทย" เป็นชาติเล็กที่ต้องเผชิญหน้ากับสงกรามเย็นชนชั้นนำของ ไทยรวมทั้งหลวงวิจิตรวาทการไม่เพียงแต่กลัวภัยลอมมิวนิสด์ แต่ยังอาศัยการต่อค้านลอมมิวนิสด์เป็นช่องทาง สำหรับการได้รับความสนับสนุนช่วยเหลือจากสหรัฐอเมริกา อีกด้วย" ดังนั้น "ความเป็นไทย" ที่ได้รับการเน้นจึงได้แก่ "ความเป็นไทย" ที่จะช่วยในการต่อต้านลอมมิวนิสต์ อันได้แก่ "ชาติไทย" "พระมหากษัตริย์" และ "พระพุทธ สาสนา" มีการโฉษณาอย่างกว้างขวางว่า หากไทยกลาย เป็นลอมมิวนิสต์ "ชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์" ถึจะ ถูกทำลายลงไปอย่างสิ้นเชิง ผู้ที่รักและหวงแหนใน "ความ เป็นไทย" จึงต้องต่อต้านคอมมิวนิสต์อย่างเต็มที่

เห็นได้ชัดว่า แม้จุดมุ่งหมายของรัฐบาลจอมพล ป. พิบูลสงคราม และหลวงวิจิตรวาทการในทศวรรษ 2490 จะแตกต่างจากรัชกาลที่ 6 แต่หัวใจของ "ความเป็นไทย" ที่เน้นก็ใค้แก่สถาบันเดียวกัน แม้ว่า "พระมหากษัตริย์" จะถูกเปลี่ยนความหมายไปจากสมัยสมบูรณาญาสิทธิราชย์ อย่างมาก คือเน้นเฉพาะความหมายในแง่ที่ทรงเป็นศูนย์ รวมจิตใจของคนในชาติ ซึ่งทำให้เกิดความสามัคคีและ เอกภาพของคนในชาติ เพื่อจะมิให้เป็นอุปสรรคต่ออำนาจ สูงสุดของผู้นำในระบอบใหม่ ส่วนเอกลักษณ์ไทย 3 ประการ ที่สมเด็จฯ กรมพระยาดำรงราชานุภาพทรงเสนอไว้

นั้น มีเพียงข้อที่หนึ่ง คือ "ความจงรักในอิสรภาพของชาติ" เท่านั้น ที่ยังคงใค้รับการเน้น ส่วน "ความปราสจากวิหิงสา" และ "ความฉลาดในการประสานประโยชน์" ได้ถูกละเลย ทั้งนี้ก็เพราะต้องการความสนับสนุนจากคนไทยในการใช้ ความรุนแรงปราบปรามคอมมิวนิสต์ ซึ่งมีแกนนำเป็นชาว จีน ขณะเดียวกัน ก็ใช้วิธีการกล่าวหาชาวจีนว่า เป็นคอม-มิวนิสด์ เพื่อกดดันให้ชาวจีนทั้งหลายยอมเป็นเบี้ยล่าง หรือขอมให้ความร่วมมือในการต่าง ๆ ที่เป็นประโยชน์ต่อ ผู้กุมอำนาจรัฐถ้ายังคงเห้น "ความปราศจากวิหิงสา" และ "ความฉลาดในการประสานประโยชน์" ก็จะไม่สามารถ บรรลูถึงเป้าหมายข้างต้นได้เลย แต่การให้ความสำคัญ แต่เฉพาะ "ความจงรักในอิสรภาพของชาติ" และละเลย อีกสองข้อ ก็เป็นการสืบทอดพระราชดำริในพระบาท สมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัว ซึ่งไม่ทรงให้ความสำคัญ แก่ "ความปราศจากวิหิงสา" และ "ความฉลาดในการ ประสานประโยชน์" เช่นเดียวกัน

บัญญาชนอีกพระองค์หนึ่งที่มีบทบาทในการสร้าง อัตลักษณ์ไทยในช่วงหลังสงครามโลกครั้งที่ 2 คือ พระเจ้า วรวงศ์เธอ กรมหมื่นนราธิปพงศ์ประพันธ์ พระองค์ทรง มีบทบาทสำคัญ 2 ค้านค้วยกัน ซึ่งแม้ว่าจะเป็นบทบาท ในระบอบการปกครองใหม่ ที่ต้องปรับเปลี่ยนความหมาย และวิธีคำเนินการไปไม่น้อย แต่โดยเนื้อแท้แล้วก็เป็นการ สืบทอควิธีคิดและบทบาทของชนชั้นเจ้าในสมัยสมบูรณา ญาสิทธิราชย์นั่นเอง นั่นคือ การเลือกรับความเจริญทาง วัตถุจากคะวันตกและการควบคุมความสัมพันธ์ทางสังคม และความสัมพันธ์เชิงอำนาจค้วย "ความเป็นไทย" ทาง วัฒนธรรม

บทบาทของพระเจ้าวรวงศ์เธอกรมหมื่นนราธิป พงศ์ประพันธ์ ด้านหนึ่งเป็นบทบาทในความสัมพันธ์ ระหว่างไทยกับต่างประเทศ ซึ่งพระองค์ทรงพยายามทำให้ ชาวต่างประเทศรับรู้ว่าไทยเป็นชาติอารยะ และมีทรัพยากร ต่าง ๆ อุดมสมบูรณ์ เพื่อให้นายทุนดำงชาติต้องการเข้ามา ลงทุน และเพื่อให้ชาติตะวันตก และญี่ปุ่น เสริมสร้างความ

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> เรื่องเดียวกัน.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Kasian Tejapira, Commodifiing Marxism: The Formation of Modern Thai Radical Culture, 1927-1958, Volume 3, (Kyoto Area Studies on Asia, Center for Southeast Asian Studies, Kyoto University, Volume 3, 2001) p.130-137.

สัมพันธ์ที่ไกลซีดีกับให้อมีก็กัน อีกด้านหนึ่ง ทรงพู้ข้ายไม่ เรื่องเก็บ ครั้งคุ้มกร้ามเป็สขึ้นแบ็ลงในสิ่งคมีให้อายีหลังการปฏิวัติ เรื่องเก็บ ครั้งคุ้มกร้ามเป็สขึ้นแบ็ลงในสิ่งคมีให้อายีหลังการปฏิวัติ เรื่องเก็บ เปลี่ขนแปลงเร็วกับใปทั้งนี้ ด้วยการบัญญัติสัพท์ คือสร้าง กำศัพท์ใหม่ ๆ เพื่อแทนการทับศัพท์ภาษาอังกฤษ โดย เฉพาะคำศัพท์ที่เกี่ยวกับความคิด เช่น "ปฏิวัติ" "ประชาชาติ" "วัฒนธรรม" ฯลฯ การบัญญัติศัพท์ให้กลายเป็น คำใน "ภาษาไทย" เท่ากับเป็นการควบคุมความคิดของคน โทย หรือการกำหนดขอบเขตและทิศทางความเปลี่ยน แปลงของสังคมไทยนั้นเอง นอกจากนี้พระองค์ยังทรงเสนอ พระดำริที่สอดคล้องกับปัญญาชนอนุรักษ์นิยมหลายคน ในยุคเดียวกัน ว่าในระบอบ "การปกครองแบบไทย" นั้น มีความเป็นประชาธิปไตยอยู่แล้ว เพราะมีการเลือกดั้งตาม หลัก "อเนกชนนิกรสโมสรสมมุติ" "

talana ilipunik misitalina kapitan ilipunik terangan ilipunik ilitah ja Kapitalinin kisak kapitan misitalini kepanan manakan kapitan ilipunik

นอกจากนี้ยังมีปัญญาชนอื่นอีกจำนวนหนึ่ง ที่มี บทบาทในการนิยาม *"ความเป็นไทย"* เช่น กรมหมื่นพิทย ลาภพฤฒิยากร พระยาศรีวิสำรวาจา พันเอกแสวง เสนา ณรงค์ แต่ความคิดเกี่ยวกับ *"ความเป็นไทย"* ที่ปัญญาชน เหล่านี้เสนอ มิใด้มีความแตกต่างอย่างมีนัยสำคัญถึงขั้นที่ เป็นการเสนอกรอบความคิดใหม่ แนวความคิดสำคัญ ๆ ที่ปัญญาชนเหล่านี้เสนอ ก็คือ การพิสูจน์ว่า สถาบันพระ มหากษัตริย์ และ/หรือพระพุทธศาสนายังคงมีคุณคำใน ระบอบใหม่ และต้องการสถาปนาอุดมการณ์ทางการเมือง "แบบไทย" ที่สถาบันพระมหากษัตริย์ และ/หรือพระพุทธ ศาสนาเป็นแหล่งที่มาทางศีลธรรม ที่จะช่วยในการจัด ระเบียบสังคมการเมืองไทยให้ดีงาม ดังนั้น แม้ว่าแนวความ คิดที่แต่ละคนเสนอจะมีรายละเอียดและมีจดเน้นแตกต่าง กันอยู่บ้าง แต่ก็มิได้ขัดแย้งกันในสาระสำคัญ และส่วนใหญ่ ของแนวความคิดเหล่านี้ก็ช่วยเสริมให้ความหมายของ *"ชาติไทย"* และ *"ความเป็นไทย"* ที่ปัญญาชนในอุดีต ้นิยามไว้ มีความชัดเจนและมีพลังเข้มแข็งมากขึ้น

ม.ร.ว.ดีกฤทธิ์ ปราโมช เป็นผู้หนึ่งที่อยู่ในกระแส

กุ้มปัญญาที่ก็กับท่อดีกว่ามากับขี้ของ การกับในไทย" จาก สัมยัสมับรัณาญาสิทธิ์ราชย์นี้ แต่เป็นผู้มีบุทบาทโดดเด่น สัมยัสมับรัณาญาสิทธิ์ราชย์นี้ แต่เป็นผู้มีบุทบาทโดดเด่น ที่สุดในการปรับเปลี่ยนจัดเน็น ความหมาย และคำอธิบาย เพื่อให้ "ความเป็นไทย" ตอบสนองอย่างมีพลัง ต่อสถาน-การณ์ในสังคมการเมืองไทยสมัยหลังสงครามโลกครั้งที่ 2 โดยสามารถรักษากรอบโลรงหลักของ "ความเป็นไทย" เอาไว้ได้ จนกลำวได้ว่า ม.ร.ว. คึกฤทธิ์เป็นผู้มีบุทบาท สำกัญที่สุดในการทำให้ "ความเป็นไทย" ที่เป็นรากฐาน ทางอุดมการณ์ของระบอบสมบูรณาญาสิทธิ์ราชย์ กลับมา ครอบงำวิธีคิดของคนไทยอย่างลึกซึ้ง และกว้างขวางนับ ตั้งแต่กลางทศวรรษ 2490 เป็นดันมา โดยได้ปรับเปลี่ยน คำอธิบาย หรือความหมายขององค์ประกอบต่าง ๆ ของ "ความเป็นไทย" เพื่อให้สามารถเผชิญกับการทำทายของ กระแสความคิดอื่น ๆ เช่น เสรีนิยม และสังคมนิยม อย่าง มีพลัง

waaranihindinkijakijatioofaliishoroodalidasi haanhishilidi kajaa haanki salahidishilidasi

ม.ร.ว. คึกฤทธิ์แตกต่างจากหลวงวิจิครวาทการ
และกรมหมื่นนราธิปพงศ์ประพันธ์ ในแง่ที่มิได้พอใจแต่
เพียงการสร้าง "ความเป็นไทย" เพื่อตอบสนองความ
จำเป็นทางการเมืองของผู้นำและระบอบการปกครองใหม่
ภายหลังการปฏิวัติ พ.ศ. 2475 เท่านั้น หากแต่มีความ
ปรารถนาอย่างแรงกล้าที่จะได้ดำรงตำแหน่งนายกรัฐมนตรี"
การนิยาม "กวามเป็นไทย" ของ ม.ร.ว. คึกฤทธิ์จึงมีเป้า
หมายหลักสองประการที่สัมพันธ์เชื่อมโยงกัน คือ เพื่อใช้
"กวามเป็นไทย" ช่วยจัดระเบียบความสัมพันธ์เชิงอำนาจ
ในสังคมไทย และเพื่อสร้างบารมีหรืออำนาจทางปัญญาให้
แก่ตนเอง อันจะทำให้ได้รับเลือกจากหัวหน้าคณะรัฐ
ประหาร และ/หรือประชาชน ให้ได้ดำรงตำแหน่งนายก
รัฐมนตรีเมื่อสถานการณ์ทางการเมืองเอื้ออำนวย

มักเชื่อกันว่า ม.ร.ว. กึกฤทธิ์เป็นผู้มีจิตวิญญาณ เป็นพวกกษัตริย์นิยมอย่างแท้จริง แต่จากผลงวนของ ม.ร.ว. กึกฤทธิ์เองแสดงให้เห็นว่า ก่อนหน้า พ.ศ. 2494 ม.ร.ว. กึกฤทธิ์เลยโจมดีชนชั้นนำในระบอบสมบูรณาญา

<sup>&</sup>quot; นครินทร์ เมฆไตรรัตน์, *การปฏิวัติสยาม พ.ศ. 2475* (กรุงเทพฯ: มูลนิธิโครงการสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ร่วมกับ ฝ่ายสิ่งพิมพ์ โครงการ 80 ปีประชาธิปไตย, 2535) หน้า 151-156

<sup>&</sup>quot; กรุงเทพฯไทม์, 3: 13, 2492 กล่าวถึง ม.ร.ว. ลึกฤทธิ์ ปราโม่ชว่า "เขาต้องการจะเป็นนายกรัฐมนตรีคนหนึ่งของเมือง ไทย" ในเวลาต่อมา ม.ร.ว. ลึกฤทธิ์เองได้ประกาศอย่างเปิดเผยเป็นระยะ ๆ ว่า ต้องการเป็นนายกรัฐมนตรี โปรดดู "สยามรัฐ หน้า 5" ใน *สยามรัฐ* (14 ธันวาคม 2513) และ (3 มิถุนายน 2514) เป็นอาทิ

สิทธิราชย์ว่าเป็น "สังคโลกร้าวชำรุด" ซึ่งมีแต่ "ความ เห็นที่คายตัว เปลี่ยนแปลงใม่ได้" เต็มไปด้วย "ความ เห็นแก่ตัว" นี้ มี "ความประมาท... ความหลงระเริง...บี ขัติยมานะใปในทางที่ดื้อดึงแปลกประหลาดกว่าคน ธรรมดาสามัญ... ทรงอ่อนแอป้อแป้... ยังคำรงฐานะ ความเป็นขัดติยะไว้ได้ เพราะคนไทยส่วนมากยังรักที่จะ *มีศาลพระภูมิ* " นอกจากนี้ ม.ร.ว. ก็กฤทธิ์ยังแสดงความ ไม่พอใจที่ถูก "*กาหน้า*" ว่าเป็นพวกกษัตริย์นิยม พร้อม ้ กับโจมตีนักการเมืองบางศน ว่าเป็นพวกกษัตริย์นิยม<sup>เร</sup> ขณะเดียวกันก็ได้แสดงความคิดเห็นสนับสนุนจอมพล ป. และพลเอกเผ่า ศรีขานนท์ อยู่เสมอ แต่โจมดีนายควง อภัยวงศ์ และพรรคประชาธิปัตย์อย่างตรงไปตรงมาหลาย ครั้ง จนกระทั่งจอมพลสฤษดิ์ ธนะรัชศ์ ได้ก้าวขึ้นดำรง คำแหน่งผู้บัญชาการทหารบกใน พ.ศ. 2497 แล้ว ม.ร.ว. **ดึกฤทธิ์จึงได้หันมาโจมตีจอมพล** ป. และพลเอกเผ่ารน แรงขึ้นเรื่อย ๆ และมีบทบาทสำคัญในการทำให้สังคมรับ รู้ว่า การเลือกตั้งทั่วไปใน พ.ศ. 2500 นั้น เป็น "การเลือก *คั้งสกปรก"* "จนเป็นปัจจัยสำคัญในการทำลายความชอบ ธรรมของจอมพล ป. ที่เอื้ออำนวยให้การรัฐประหาร พ.ศ. 2500 ของจอมพลสฤษดิ์ได้รับการสนับสนุนจากมวลชน อย่างกว้างขวาง

ใน พ.ศ. 2494 ได้เกิดความเปลี่ยนแปลงทางการ เมืองที่ทำให้ ม.ร.ว. กึกฤทธิ์คัคสินใจเป็น "พวกกษัตริย์ นิยม" อย่างเต็มที่ และพยายามทำให้ "อุดมการณ์กษัตริย์ นิยม" มีพลังแข็งแกร่งขึ้นเรื่อย ๆ ที่สำคัญก็คือ การที่ พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ ๑ เสด็จกลับมา ประทับอยู่ในเมืองไทยเป็นการถาวร และการที่พรรคประชาธิปัตย์ (ซึ่งกลายเป็นศัตรูทางการเมืองของ ม.ร.ว. กึกฤทธิ์ คั้งแค่ปลายปี พ.ศ. 2491) สูญเสียอำนาจและ อิทธิพลที่เคยมีอยู่ในรัฐสภา เนื่องจากมีการรัฐประหาร

ในเดือนพฤศจิกายน 2494 ในสถานการณ์เช่นนี้ พรรค ประชาธิบัตช์จะใม่ได้รับประโยชน์อะไรอีกแล้วจากการที่ อุดมการณ์กษัตริช์นิยมมีพลังแข็งแกร่งขึ้น แต่ม.ร.ว. คึกฤทธิ์เองจะได้ประโยชน์โดยตรง เพราะสามารถอิงดัวเอง เข้ากับสถาบันพระมหากษัตริช์ และยกระดับตนเองจาก "เจ้าหางแถว" " ให้กลายเป็นสมาชิกของพระราชวงศ์ จักรือันศักดิ์สิทธิ์และสูงส่ง ซึ่งทุกฝ่ายรับรู้ว่าเป็นผู้มีความ รอบรู้ในวัฒนธรรมราชสำนัก ที่เป็นแบบแผนอันดีเลิศของ "ความเป็นไทย" ในทุกด้าน

นับตั้งแค่กลางทศวรรษ 2490 ซึ่งเขียน สี่แผ่นดิน เป็นค้นมา ม.ร.ว.คึกฤทธิ์ประสบความสำเร็จอย่างสูงในการ รื้อฟื้นอุคมการณ์ *"กษัตริย์นิขม"* โดยทำให้คนไทยเห็น ว่า สถาบันและองค์พระมหากษัตริย์เป็นสถาบันและบุคคล ที่ขาคไม่ได้ของ *"ชาติไทย"* เพราะทรงมีส่วนอย่างสำคัญ ยิ่งในการทำให้ *"ชาติไทย"* มีระเบียบ ความสงบสูข ความ มั่นคง และความเจริญก้าวหน้า นอกจากนี้ ยังได้เชื่อมโยง พระพท<del>อสาสนากับ "</del>พระมหา*กษัตริย์"* และ *"ชาติ"* อย่าง แนบแน่น ด้วยการทำให้เห็นว่า พระพุทธศาสนาเป็นแหล่ง ที่มาทางศีลธรรมที่ทำให้ *"พระมหากษัตริย์"* ทรงเป็น ผู้ปกกรองที่ดี และทำให้คนไทยซึ่งมีความสัมพันธ์กันใน ลักษณะที่ "รู้ที่ต่ำที่สูง" นั้น อยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข ปราสจากการกดขึ่เบียดเบียนซึ่งกันและกัน นอกจากนี้ "พระมหากษัตริย์" และ "พระพทธศาสนา" ยังเป็นที่ มาและช่วยจรรโลง *"ความเป็นไทย"*ในด้านอื่น ๆ ที่ทำให้ "เมืองไทยนี้ดี" เช่น การปกครองแบบไทย ภาษาไทย วรรณคดีไทย ศิลปะไทย มารยาทไทย ขนบธรรมเนียม ประเพณีไทย ฯลฯ

"ความเป็นไทย" ที่ ม.ร.ว. ลึกฤทธิ์นิยามมีอิทธิพล อย่างสูง เนื่องจากเป็นฐานทางอุดมการณ์ให้แก่ระบอบการ ปกครองแบบเผด็จการ ทำให้สามารถใช้สื่อประเภทต่าง ๆ

<sup>&</sup>quot; ม.ร.ว. คึกถุทธิ์ ปราโมช, "สามยุค," *เกียรคิศักดิ์* (3 กุมภาพันธ์ 2492) ใน *คึกฤทธิ์ว่า (*กรุงเทพฯ: ส่ำนักพิมพ์ชัยฤทธิ์, 2495), หน้า 106-107

¹³ ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ ปราโมช, *สามกักฉบับนายทุน ตอนเบ้งเฮ็กผู้ถูกกลืนทั้งเป็น* (กรุงเทพฯ: สยามรัฐ, 2630), หน้า 99-100

<sup>&</sup>quot; เรื่องเคียวกัน, หน้า 190-191

<sup>&</sup>quot; โปรคดู ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ ปราโมช, *คึกฤทธิ์ ปราโมชกับปัญหาของไทยสมัยเลือกคั้งไม่เรียบร้อย* (กรุงเทพฯ: เกษมบรรณ กิจ. 2511)

<sup>&</sup>quot; ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ ปราโมช, "คึกฤทธิ์กับการเมืองไทย," ใน *คึกฤทธิ์ 2528* (กรุงเทพฯ: สวิชาญการพิมพ์, 2528), หน้า 40

รวมทั้งหนังสือพิมพ์ในเครือสยามรัฐของม.ร.ว.คึกฤทธิ์เอง ในการปลูกผังแก่สังคมไทย และถึงแม้ว่า ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ จะได้ปรับเปลี่ยนความหมายขององค์ประกอบค่าง ๆ ของ "ความเป็นไทย" เพื่อตอบสนองค่อสถานการณ์ที่เปลี่ยน ไป แต่ได้รักษากรอบโครงหลักทางความคิดเดิม ที่สืบทอด มาจากปัญญาชนสมัยสมบูรณาญาสิทธิราชย์เอาไว้อย่าง เหนียวแน่น ทำให้ "ความเป็นไทย" กลายเป็นความคิด ที่มีพลังอย่างไพศาล แม้ว่าสังคมการเมืองไทยจะได้เปลี่ยน แปลงไปจากเดิมอย่างมากแล้ว

## ความหมายทางการเมืองของ "ความเป็นไทย" ที่นิยามโคย ม.ร.ว. คึกฤทธิ์

ตั้งแต่ครึ่งหลังของทศวรรษ 2490 การเขียน *สี่แผ่น* ดิน และ *ไผ่แดง* ของ ม.ร.ว. คึกฤทธิ์มีส่วนทำให้ *"ความ เป็นไทย* "ในแง่ของการปกครองแบบไทย ความจงรักภักดี ต่อพระมหากษัตริย์ ความสัมพันธ์เชิงอุปถับภ์ระหว่างอน. ที่อยู่ในชั้นต่างกัน คลอดจนสิลปะและวัฒนธรรมไทยใน ด้านอื่น ๆ ที่มีพระมหากษัตริย์และพระพุทธศาสนาเป็น หัวใจ กลับมามีคุณค่าในสายตาของคนใทยอีกครั้งหนึ่ง ใน เวลานั้น บทบาทของหลายฝ่ายได้ทำให้กระแสชาตินิยม ทางวัฒนธรรมมีพลังสูงขึ้นมาก ที่สำคัญได้แก่ การที่ จอมพล ป. เลือกสร้างความนิยมในหมู่ประชาชน ด้วยการ แสดงตนเป็นผู้นำที่ดีตามกติพุทธศาสนา เช่น อ้างอิง ดนเองเป็นเสมือนพ่อขุนรามคำแหงที่ปกครองประชาชน แบบพ่อปกลรองลูก มีพรรคเสรีมนังคศิลา (อันมาจาก ชื่อพระแท่นของพ่อขุนรามคำแหง) เป็นฐานอำนาจ และ พยายามทำหน้าที่ต่าง ๆ ตามอย่างพ่อขนรามคำแหง หรือ ดามประเพณีของพระมหากษัตริย์ไทยในอดีด เป็นต้นว่า การอุปถัมภ์พระพุทธศาสนาอย่างมาก การดำเนินนโยบาย ฟื้นฟูศีลธรรมภายในชาติ การอุปถัมภ์ศิลปะไทยและการ ส่งเสริมวัฒนธรรมอื่น ๆของไทย "นอกจากนี้ยังมีปัญญา ชนหลายคน เขียนหนังสือและแสดงปาฐกลาที่เน้นความ สำคัญและคุณค่าของ "ความเป็นไทย" โดยเฉพาะพระ มหากษัตริย์ และวัฒนธรรมไทยในด้านต่าง ๆ เช่น กรม หมื่นพิทยลากพฤฒิยากร พระยาศรีวิสารวาจา ม.ร.ว.เสนีย์ ปราโมช พระยาอนุมานราชธน เป็นต้น

กระแสชาตินิยมทางวัฒนธรรมแบบจารีตประเพณี
ที่เข้มขุ้นขึ้นคั้งแต่ปลายทศวรรษ 2490 นี้ ทำให้จอมพล
สฤษดีใม่อาจหลีกเลี่ยงได้ที่จะต้องแสดงบทบาท "พ่อขุน
อุปถัมภ์" เช่นเดียวกับจอมพล ป. นอกจากคำปราศรัย
และสุนทรพจน์ในโอกาสต่าง ๆ ของจอมพลสฤษดิ์ ซึ่งเชื่อ
กันว่าหลวงวิจิตรวาทการเป็นผู้ร่างแล้ว¹'ยังมีการสร้างฐาน
ทางอุดมการณ์สำหรับรองรับปฏิบัติการทางสังคมของ
จอมพลสฤษดิ์จนประสบความสำเร็จอย่างสูงในการเป็น
"ผู้ปกครองแบบไทย" โดย ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ ปราโมช ซึ่ง
เป็นปัญญาชนที่ได้รับการขอมรับนับถืออย่างมากจากผู้มี
การศึกษามาตั้งแต่ปลายทศวรรษ 2490 ยกข่องว่าเป็นผู้ที่
สามารถ "นำประชาชนได้ทั้งชาติ" หรือแม้แต่ "นำเอเซีย
อาคเนย์ได้ทั้งแถบในด้านความคิดอ่าน" 18

ในยุคจอมพลสฤษดิ์ "ความเป็นไทย" ประการ
หนึ่งที่ม.ร.ว.คึกฤทธิ์สร้างขึ้น เน้นไปที่ "การปกครองแบบ
ไทย" เพื่อรองรับการใช้อำนาจของจอมพลสฤษดิ์ ซึ่งได้
ลับระบอบรัฐธรรมนูญแบบมีรัฐสภาและการเลือกคั้งลง อัน
เป็นเรื่องรุนแรงอย่างยิ่งในกระแสภูมิบัญญาของสังคมไทย
ที่ได้ให้คุณค่าแก่รัฐธรรมนูญและการเลือกคั้งมานานหลาย
สิบปี เพราะมีการเสนอให้ปกครองในระบอบ "กอนสติติว-ชั่นแนล โมนากี" และให้มี "ปาร์สิเมนต์" มาคั้งแต่ พ.ศ.
2427 (ร.ศ. 103) และหลังจากนั้นก็มีหลายฝ่ายที่เชื่อมั่น
ว่า การปกครองที่ดีจะเกิดขึ้นใค้ก็ต่อเมื่อมี "คอนสติติว-ชั่น" และ "ปาร์สิเมนต์" จนุรักษ์นิยม"

<sup>&</sup>quot; ทักษ์ เฉลิบเตียรณ, การเมืองระบบพ่อขุนอุปถับภ์แบบเผด็จการ แปลโดย พรรณี ฉัดรพลรักษ์, ม.ร.ว. ประกายทอง สิริสุข (กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 2526), หน้า 124-127

<sup>ี &#</sup>x27; เรื่องเคียวกัน, หน้า 235-244

<sup>&</sup>quot; สุลักษณ์ ศิวรักษ์, "ม.ร.ว. ลึกฤทธิ์ ปราโมช ที่ข้าพเจ้ารู้จัก," ใน *ลึ่กฤทธิยาลัย* (กรุงเทพฯ: สถาบันสันดิประชาธรรม, 2539), หน้า 8-11

<sup>&</sup>quot; นครินทร์ เมฆไครรัตน์, "สองกระแสกูมิปัญญาในการปฏิวัติสยามทศวรรษที่ 2470," ใน *ความกิด กวามรู้ และอำนาจ* การเมืองในการปฏิวัติสยาม 2475, พิมพ์ครั้งที่ 2 (กรุงเทพฯ: ฟ้าเคียวกัน, 2546), หน้า 162-167

ในระยะหลังการปฏิวัติ พ.ศ. 2475 แล้ว ก็ยังค้องพยายาม พิสูจน์ให้เห็นว่าระบอบ "การปกครองของไทย" นั้น มี "รัฐธรรมนูญ" มาแล้วคั้งแต่สมัยพ่อขุนรามคำแหง คือ "จารึกหลักที่ 1" หรือมีในสมัยอยุธยาด้วย คือ "พระคัมก็ร์ ธรรมศาสตร์" และยังอ้างค้วยว่า ในระบอบราชาธิปไตยก็ มีการเลือกคั้งตามหลัก "อเนกชนนิกรสโมสรสมมุติ" " ดังนั้น การสร้างความชอบธรรมทางการเมืองให้แก่ระบอบ ที่ใม่มี "คอนสติติวชั่น" และ "ปาร์ลิเมนต์" ของจอมพล สฤษดิ์ จึงต้องกระทำอย่างจริงจังและโดยเร่งค่วนที่สุด

ม.ร.ว. คึกฤทธิ์นำคำอธิบายของสมเด็จฯ กรม พระยาคำรงราชานุภาพมาปรับใช้ พระองค์ทรงเสนอว่า ถึง แม้ในสมัยสุโขทัยพระมหากษัตริย์จะทรงมีอาญาสิทธิ์เช่น เดียวกับการปกครองของขอม แค่หลักในการปกครองของ ขอมเป็นแบบนายปกครองบ่าว ส่วนของสุโขทัยเป็นแบบ พ่อปกครองถูกและประเทศสยามได้ใช้ประเพณีการปกครอง นี้สืบมาจนถึง "ทุกวันนี้" 1 ส่วน ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ได้ชี้ ให้เห็นว่า ระบอบ "การปกครองแบบไทย" เป็นการผสม ผสานระหว่างการปกครองของสุโขทัยกับของอยุธยา พระ มหากษัตริย์ทรงเป็นเพวราชา แต่ทรงใช้พระราชอำนาจเพื่อ ประโยชน์สุขของประชาชนโดยปราสจากการกคขี่ และยัง เปิดโอกาสให้มีการเลื่อนชั้นทางสังคมอีกด้วยทั้งนี้เพราะเป็น การปกครองตามหลักทศพิธราชธรรมของพระพุทธศาสนา"

ผลประโยชน์ทั้งหลายของประชาชนที่เกิดขึ้นภายใต้ "การปกครองแบบไทย" ในสมัยสุโขทัยที่ ม.ร.ว.คึกฤทธิ์ ยกขึ้นมาเป็นตัวอย่างในปาฐกถาเมื่อ พ.ศ. 2503 นั้น ล้วน แล้วแต่เป็นผลประโยชน์ที่ประชาชนในระบอบประชาธิป-ไตยแบบเสรีนิยมจะพึงใด้รับ และเป็นสิ่งที่ ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ ได้พยายามทำให้คนไทยรับรู้ว่า "ผู้นำแบบไทย" คือจอมพล

สฤษดิ์ ก็ได้กระทำเช่นเดียวกับผู้ปกครองกรุงสุโขทัย โดย เฉพาะอย่างยิ่งการรักษากรรมสิทธิ์ส่วนบุคคลในทรัพย์สิน การปราบปรามอาชญากรรม การพัฒนาประเทศ และการ อุปถัมก์กนทั้งหลาย รวมทั้งการเป็นผู้นำที่เอื้ออาทรประชาชน คือ "ส่งเสริมการอาชีพต่าง ๆ ที่จะให้ราษฎรอยู่ดี กินดีและระงับการเบียดเบียนเช่นการยึดทรัพย์ผู้อื่นมาเป็น ของตน นอกจากนั้น... ยัง... คอยช่วยเหลือให้คนตั้งตัวได้ ด้วยการให้ความอุปการะต่าง ๆ อีกด้วย" "

ส่วนคืของระบอบประชาธิปไตยคามที่คนไทยรับรู้ เช่น ความยุติธรรม และกระบวนการควบคุมฝ่ายบริหารนั้น บ.ร.ว.คึกฤทธิ์ก็แสดงให้เห็นว่า เป็นสิ่งที่มีอยู่แล้วในระบอบ "การปกครองแบบไทย" ที่คน ๆ เคียวมีอำนาจเด็ดขาด สูงสุด โดยไม่ต้องมีรัฐสภาและศาล " ซึ่งหมายความว่า "ผู้ปกครองแบบไทย" มีความชอบธรรมที่จะใช้ "ประกาศ กณะปฏิวัติ" และ "มาตรา 17 แห่งธรรมบูญการปกครอง แห่งราชอาณาจักรไทย" ซึ่งเป็นการใช้อำนาจตุลาการ โดย ใม้ต้องมีศาลยุติธรรม ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ได้นำเนื้อความจาก จารึกหลักที่ 1 คือ *"ไพร่ฟ้าลูกเจ้าลูกขุน ผิแลผิดแผก* แสกว้างกันสวนดูแท้แล้วจึงแล่งความแก่ข้าด้วยชื่อ บ่เข้า ผู้ลักมักผู้ช่อน" มาเป็นหลักฐานเพื่อยืนยันว่า ผู้ปกกรองที่ มีอำนาจเด็ดขาดสูงสุด สามารถใช้อำนาจตุลาการด้วยความ ยุติธรรม และยังทำให้คนไทยรับรู้ด้วยว่า ในระบอบ *"การ* ปกครองแบบไทย"นี้ จะไม่เกิดปัญหาที่ "แขนขาแห่งรัฐ" หรือ "ฝ้ายบริหาร"ใช้อำนาจไปในทางบิชอบ เพราะถึงแม้ จะไม่มีรัฐสภาคอยควบคุม แต่ "ประมุขแห่งรัฐ... เป็นอำนาจ ของประชาชนในอันที่จะควบคุมฝ่ายบริหาร" 25 อยู่แล้ว

นอกจากนี้ ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ยังเน้นว่า การนับถือ พระพุทธศาสนาทำให้ "ผู้นำแบบไทย" มีศีลธรรมจรรยา

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> โปรคดูรายละเอียคใน เกรียงศักดิ์ เชษฐพัฒนวนิช, "แนวความคิดประชาธิปไตยแบบไทย" (วิทยานิพนธ์รัฐศาสตรมหา บัณฑิต สาขาวิชาการปกครอง มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 2536), หน้า 39-126

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> สมเด็จฯ กรมพระยาคำรงราชานุภาพ, "ลักษณะการปกครองประเทศสยามแต่ใบราณ" ใน *ประวัติศาสตร์และการเมือง* (กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 2516), หน้า 8-9

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ ปราโมช, "การปกครองสมัยสุโขทัย" และ "สังคมสมัยอยุธยา" ใน *ประวัติศาสตร์และการเมือ*ง, หน้า 31-67

<sup>&</sup>quot; ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ ปราโมช, "การปกครองสมัยสุโขทัย," หน้า 37-38

<sup>&</sup>quot; เรื่องเดียวกัน.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> เรื่องเคียวกัน, หน้า 36-37

อย่างเด็มเปี่ยม จึงสามารถปกครองโดยไม่ต้องมีกระบวน การถ่วงคุลอำนาจ หรือการควบคุมครวจสอบของประชาชน และ "ผู้นำแบบไทย" ยังเป็นผู้นำในทางศีลธรรมของคน อื่น ๆ ในรัฐอีกด้วย ดังนั้น ในขณะที่ "ผู้นำแบบไทย" เป็นผู้ควบคุมข้าราชการและฝ่ายบริหารมิให้ใช้อำนาจไปใน ทางที่ผิด "ผ้นำแบบไทย" เองก็มีธรรมะคอยควบคมไม่ ให้ประพฤติผิดเช่นกัน และ *"หากประพฤติผิดธรรม ราษฎร* ก็มีสิทธิ์ที่จะล้มพระราชอำนาจและคั้งกษัคริย์พระองค์ใหม่ ขึ้นปกครองค่อไป" 20 อย่างไรก็ตาม ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ได้ พยายามทำให้คนไทยรับรู้ว่า จอมพลสฤษดิ์ได้ทำหน้าที่ ครบถ้วนสมบูรณ์ตามแบบฉบับของ "ผู้นำแบบไทย" ทุก ประการ ไม่ว่าจะเป็นการพัฒนาประเทศ การดัดสินคดี ความอย่างยุติธรรม การปราบปรามการคอร์รัปชั่น การ อุปถัมภ์ประชาชนในด้านต่าง ๆ ด้วยความเอื้ออาทร ดัง นั้น การล้มล้างอำนาจของจอมพลสฤษคีเพื่อคั้งผู้ปกครอง คนใหม่ จึงใม่สมควรจะเกิดขึ้น

จะเห็นได้ว่า ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ได้ทำให้คนไทยเข้าใจ
ว่า "การปกครองแบบไทย" ที่ "อำนาจการปกครองทั้ง
หลายทั้งปวง... รวมอยู่ในบุคคลเพียงคนเดียว"นั้น ส่ง
ผลดีแก่ประชาชนไม่ต่างจากระบอบประชาธิปไตยแบบมี
รัฐสภา ซึ่งจอมพลสฤษดิ์ได้ลัมล้างลงไปแล้ว และ "การ
ปกครองแบบไทย" ที่ผู้ปกครองใช้อำนาจทางการศาล
ด้วยตนเองก็สามารถอำนวยความยุติธรรมให้เกิดขึ้นได้
ระบอบการปกครองของจอมพลสฤษดิ์ซึ่งเป็น "การ
ปกครองแบบไทย" จึงมีความชอบธรรมทูกประการ

ภายหลังอสัญกรรมของจอมพลสฤษดิ์ ม.ร.ว.

กึกฤทธิ์ยังคงพยายามทำให้จอมพลสฤษดิ์เป็นแบบอย่าง
ในอุดมกติของ "ผู้นำแบบใทย" คือ เป็นผู้ที่ไม่มีความ
ปรารถนาในอำนาจ แต่จำเป็นจะต้องเข้ามา "ใช้ชีวิตทาง
กวรเมือง" เพราะมีความจงรักภัคคือย่างสูงค่อพระมหากษัตริย์จนต้องเข้ามาพิทักษ์ราชบัลถังก์ และแก้ไขสถานการณ์บ้านเมืองให้พันจากภาวะวิกฤติ ม.ร.ว.กึกฤทธิ์เขียน

ว่า "ท่านก็จำเป็นที่จะต้องคัดสินใจเข้ามาคำเนินการทางการ เมืองและถือบังเหียนการบริหารประเทศ ทั้ง ๆ ที่ผมเข้าใจ ว่าเป็นการฝืนต่อความรู้สึกและความประสงค์ของท่าน"."

เพื่อให้ "การปกครองแบบไทย" เป็นที่ยอมรับว่า เป็นระบอบการปกครองที่ดี ม.ร.ว.คึกฤทธิ์พยายามทำให้ คนไทยเห็นว่า ระบบศักดินาของไทยซึ่งเป็นรากฐานของ การปกครองแบบไทยในสมัยโบราณนั้น มิได้เป็นระบบ สังคมที่เลวร้ายดังที่ "ฝ่ายซ้าย" โจมดี เพราะสังคมไทย ใต้เกิดระบบศักดินาที่ไม่เกี่ยวกับการแบ่งที่ดิน แต่เป็น ระบบการปกครองที่ใช้ "มาแห่งศักดิ์" ในการกำหนด สิทธิและหน้าที่ของคน และการถือครองที่ดินในเมืองไทย สมัยหลังก็ยังคงสะท้อนว่าผู้มีอำนาจมิได้เคยยึคที่ดินส่วน ใหญ่มาเป็นของตน "ตามสถิติที่ปรากฏในปัจจุบันปรากฏ ว่า เนื้อที่ไร่นาในประเทศไทยนั้นเป็นของขาวไร่ชาวนานั้นเองเป็นส่วนมาก ข้อเท็จจริงเช่นนี้จะเป็นผลที่เกิดมา ขาดระบอบสังคมอันผู้มีอำนาจเข้าถือที่ดินเสียเป็นส่วน ใหญ่เช่นของฝรั่งนั้น มิได้เป็นแน่นอน"26

การนิยาม "ความเป็นไทย" ของ ม.ร.ว. ลึกฤทธิ์ ช่วยให้คนไทยเข้าใจ "ความหมาย" (significance) ของ ปรากฏการณ์ต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นจากบทบาทของนายกรัฐมนตรี หรือนโยบายของรัฐบาล กล่าวคือ ทำให้คนไทยรับรู้ว่า ผู้นำที่มีความเมตตากรุณาเอื้ออาทรนั้น ไม่เพียงแต่จะช่วย พัฒนาประเทศให้คนไทยอยู่เย็นเป็นสุข พันจากความ ทุกข์อันเกิดแต่ความยากจนขันแค้นเท่านั้น แต่ยังช่วยค้ำ จุนรักษา "ความเป็นไทย" อันมีคุณค่า ซึ่งแม้ว่าจะเกิด ความเปลี่ยนแบ่ลงเนื่องจากความเจริญทางวัตถุมากเพียงใด คนไทยก็จะไม่สูญเสียวิถีชีวิตแบบไทยอันเต็มไปด้วยความ สงบสุขและความมั่นคง เพราะสังคมไทยเป็นสังคมที่เมตตา มีความเอื้อเพื้อเผื่อแผ่ มีน้ำใจต่อกัน และมีความสามัคลี กัน ภายใต้สถาบันหลักที่เป็นสูนย์รวมจิตใจของคนไทยคือ พระมหากษัตริย์และพระพุทธสาสนาอันทำให้คนไทยยึดมั่น ในความดึงามทั้งป่วง ขณะเดียวกันสังคมไทยก็มีกลไกใน

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> เรื่องเคียวกัน, หน้า 37

²' ม.ร.ว. ลึกฤทธิ์ ปราโมช, "อสัญญกรรมของจอมพลสฤษดิ์," (เพื่อนนอน 9 ธันวาคม 2506) ใน *คึกฤทธิ์ถกเมืองไทย* ( กรุงเทพฯ : บรรณาการ, 2514), หน้า 290

<sup>\*\*</sup> ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ ปราโมช, *ฝรั่งศักดินา* (กรุงเทพฯ : กัาวหน้า, 2504), หน้า 224

การปกครองและการปกป้องเอกราชของชาติที่มีประสิทธิ-ภาพ คือ ข้าราชการและทหาร ที่จะช่วยให้ภารกิจทั้งหลาย ของผู้นำดังที่กล่าวมาข้างค้นบรรลุผล จนอาจกล่าวได้ว่า วัฒนธรรมทางการเมืองของไทย หรือ "รัฐธรรมนูญฉบับ วัฒนธรรม" " นั้น ม.ร.ว. คึกถุทธิ์มีส่วนอย่างมากในการ "สร้าง" และทำให้มีเสถียรภาพในสังคมการเมืองไทย ตลอดมา

ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ยืนยันว่า ไม่ควรเรียกการปกครอง ของไทยว่าเป็น *"ประชาธิปไตยแบบไทย"* ซึ่งเหตุผลที่ แท้จริงอาจจะอยู่ที่ความค้องการจะขึ้นยันในความเป็นผู้ รอบรัสงสุดของตนเกี่ยวกับ "ความเป็นไทย" และ "ความ *เป็นอื่น"* ประกอบกับความต้องการที่จะทำให้คนไทยยอม รับอำนาจเผด็จการของรัฐบาลในเวลานั้น โดยปราสจากคำ ถามและการถกเดียงในเชิงอุดมการณ์อย่างสิ้นเชิง เพราะ ได้เคยมีการใช้คำว่า *"ประชาธิปไตยใหม่"* โดย "ฝ่ายซ้าย" มาแล้วในทศวรรษ 2490 หากรัฐบาลจอมพล สฤษคิ์และ จอมพล ถนอมใช้กำว่า "ประชาธิปไตยแบบไทย" ก็จะเปิด ช่องให้มีการถกเถียงกันต่อไปว่า เป็นประชาธิปไดยที่แท้ จริงหรือไม่ และเมืองไทยควรจะเป็นประชาธิปไตยแบบใด กันแน่ ซึ่งไม่เพียงแต่จะก่อให้เกิดความขัดแย้งทางอดม-การณ์ตามมา แต่ยังจะส่งผลให้เกิดเสียงเรียกร้องสิทธิและ เสรีภาพตามคตินิยมของระบอบประชาธิปไตยทั่วไป อัน "อาจจะทำให้เกิดความย่งยากได้มากที่หลัง" 30 อีกด้วย

อนึ่ง การสร้าง "ความเป็นไทย" วางอยู่บนพื้นฐาน กวามกิดของ ม.ร.ว. กึกฤทธิ์เกี่ยวกับสังคมและวัฒนธรรม ไทยอยู่มากทีเดียวโครงสร้างสังคมไทยที่มีการแบ่งชั้นอย่าง ละเอียดซับซ้อนเป็นเรื่องที่ ม.ร.ว. กึกฤทธิ์เห็นว่าถูกต้อง เหมาะสม แม้ว่า ม.ร.ว. กึกฤทธิ์จะพูดถึง "ประชาธิปไตย" "สิทธิ" "เสรีภาพ" "เสมอภาค" ฯลฯ อยู่เสมอ แต่คำ เหล่านี้ก็มีความหมายเฉพาะคามที่ ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ต้อง การให้คนไทยรับรู้ในสถานการณ์หนึ่ง ๆ ม.ร.ว.พักตร์พริ้ง ทองใหญ่ เคยเล่าว่า ตามปรกดินั้น ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ให้ความ สำคัญแก่การ "รู้ที่ค่ำที่สูง" เป็นอย่างมาก<sup>ม</sup> แม้แต่ในการ ฝึกโขนธรรมศาสตร์ ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ก็มีจุดมุ่งหมายหลักอยู่ ที่การทำให้นักสึกษามี "จิศใจแบบไทย" คือเป็นคนที่ "รู้ ที่ค่ำที่สูง" รวมทั้งการทำให้ "ลูกจีน" กลายเป็นไทย คือ มี "จิศใจแบบไทย" ด้รย<sup>3</sup>"

ดังนั้น ม.ร.ว. คึกฤทธิ์จึงนิยาม "ความเป็นไทย" เพื่อจรรโลงโครงสร้างสังคมที่แบ่งคนออกเป็นลำดับชั้น เพราะเชื่อว่าจะนำมาซึ่ง "ระเบียบ ความมั่นคง ความสงบ สง และความเจริญก้าวหน้า" โดยที่การยึดมั่นใน "ความ เป็นไทย" จะส่งผลให้คนในแค่ละชั้นปฏิบัติหน้าที่ตาม สถานภาพทางสังคม และการเลื่อนชั้นหรือลดชั้นก็จะเป็น ไปตามหลักการที่ว่า *"คนทุกคนจะอยู่ในฐานะอย่างไร* ÷ก็แล้วแต่ืความธามารถ หรือ 'กรรม' ของตน" ³³ อภิสิทธิ์ ในการเลื่อนชั้นตามปรกติแล้วเป็นสิ่งที่ไม่ควรเกิดขึ้นเนื่อง จาก "ความสามัคคีอันแท้จริงจะเกิดขึ้นใค้เพราะจะไม่มี ความรู้สึกว่าใครใด้เปรียบใคร" แต่เมื่อเลื่อนชั้นหรือมีฐานะ สงขึ้นด้วยความสามารถหรือด้วย *"กรรม"* ของตนแล้ว ก็สามารถจะมีสิทธิและมีหน้าที่ต่อสังคมเพิ่มขึ้น ซึ่งหมาย ความว่าเมื่อมือภิสิทธิ์ก็จะด้องมีหน้าที่เพิ่มขึ้นเป็นเงาตาม คัว ดังนั้น คนจึงมีสิทธิและหน้าที่ไม่เท่าเทียมกัน ตาม หลักการที่ว่า "การกระทำให้สังคมวัฒนาถาวรรุ่งเรื่องต่อ ไปจึงเป็นภารกิจของสมาชิกทุกคนไม่ว่ายากดีมีจน และ ภาระนั้นจึงจำต้องเฉลี่ยไประหว่างบุคคลตามแต่กวาม สามารถที่จะแบกภาระนั้นได้ มิใช่ว่าแต่ละคนจะเอาแต่

<sup>&</sup>quot; นิธิ เอียวศรีวงศ์, "รัฐธรรมนูญฉบับวัฒนธรรมไทย" ใน *ชาติไทย เมืองไทย แบบเรียนและอนุสาวรีย์* (กรุงเทพฯ: มติชน, 2538), หน้า 136-171

<sup>&</sup>quot; ม.ร.ว. ถึกฤทธิ์ ปราโมช, "ประชาธิปไตยแบบซูการ์โนในอินโคนีเซีย" (เพื่อนนอน 2 คุลาคม 2506) ใน *ประชุมพงศาวดาร* ประชาธิปไตย (บรรณาการ, 2512), หน้า 241

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> สัมภาษณ์ ม.ร.ว. พักคร์พริ้ง ทองใหญ่, *หนังสือพิมพ์ประชาชาต*ิ, (9 มีนาคม 2518)

<sup>&</sup>quot; ม.ร.ว. คึกถุทธิ์ ปราโมช, "ทรรศนะลิขิดที่ 3 การสืบเนื่องและการถ่ายทอคนาฏศิลป์ไทย," *เอกสารประกอบการสัมมนา* น*าฏศิลป์และคนครีไทย* (สถาบันไทยคดีศึกษา มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 23-24 มิถุนายน 2522), หน้า 40

<sup>&</sup>quot; ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ ปราโมช, "คนมีคนจน," ใน *เก็บเล็กผสมน้อย (*กรุงเทพฯ: คลังวิทยา, 2502), หน้า 476 (เน้นโดย ม.ร.ว. คึกฤทธิ์)

## สิทธิ์ต่าง ๆ ส่วนหน้าที่นั้นไม่มีใครขอมรับ" "

ในทัศนะของ ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ การพัฒนาเศรษฐกิจ ในสมัยจอมพล สฤษดิ์เป็นคันมา และการหลั่งใหลเข้ามา ของวัฒนธรรมอเมริกัน ทำให้เกิดปัญหา "ความเป็นไทย... ลคน้อยถอยลงไปอย่างน่าวิตก... เราลืมความเป็นไทยกัน มากขึ้นทุก ๆ ที "35 อันจะทำให้ระบบความสัมพันธ์ทาง สังคมและระบบ "การปกครองแบบไทย" ที่ ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ เชื่อว่าถูกค้องและดีงามไม่สามารถดำรงอยู่ได้ จำเป็นจะ ต้องทำให้คนไทยรับรู้ว่าอะไรคือ "ความเป็นไทย" "เพื่อ จะได้เป็นพลเมืองดีที่สามารถรักษาสังคม รักษาระบบการ ปกครองที่เรียบร้อยไว้ได้ในที่สุด" 36 ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ พยายามทำให้คนไทยยึดมั่นใน *"ความเป็นไทย" จ*้วยการ ชี้ว่า หากคนไทยไม่รู้จัก *"ความเป็นไทย"* และไม่สามารถ รักษา "ความเป็นไทย" เอาไว้ได้ ผลที่จะเกิดขึ้นก็คือ "กำลังเดินทางไปสู่ความสาบสูญทางประวัติศาสตร์ ถึงแม้ ว่าจะไม่สาบสูญในทางกายก็สาบสูญในทางเป็นชาติ" " และถ้าหากว่ามีแต่เพียงพระพุทธศาสนาเป็นเครื่องยึดเหนื่ยว ทางใจแล้ว จะไม่เพียงพอส้ำหรับการรักษาความเป็น *"ชาต*ิ *ใทย"* เอาไว้ได้ เพราะชาคิอื่นที่นับถือพระพทธศาสนาก็ มีอีกหลายชาติ จำเป็นจะต้องเน้น *"ความเป็นไทย"* ใน ด้านอื่น ๆ ควบคู่กับพระพุทธศาสนา ม.ร.ว. คึกฤทธิ์จึงเน้น ว่า "ชาติไทย" คีกว่าชาติอื่น เพราะมี "ความเป็นไทย" อันมีคุณค่าหลายอย่าง ได้แก่ พระมหากษัตริย์ไทย การ ปกครองแบบไทย ภาษาไทย ศิลปะไทย เช่น วรรณคดี ละคร ตลอดจนมารยาทใหย และขนบธรรมเนียมประเพณี ต่าง ๆ *"ความเป็นไทย"* เหล่านี้ ล้วนแต่ช่วยจรรโลงโครง สร้างสังคมที่แบ่งคนออกเป็นลำดับชั้นซึ่งเป็นรากฐานของ ระบอบการเมืองแบบเผด็จการ ดังนั้น ในขณะที่สนับสนุน

นโยบายพัฒนาเศรษฐกิจอย่างเต็มที่ ถึงกับเน้นแต่พระ พุทธศาสนาแบบโลกีขธรรม ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ก็พยายาม เหนียวรั้งให้กวามสัมพันธ์ทางสังกมยังคงเป็น "แบบไทย" อยู่เสมอ

ม.ร.ว.กึกฤทธิ์มีความต้องการเช่นเดียวกับปัญญา ชนแห่งรัฐสมบูรณาญาสิทธิราชย์ ที่ต้องการพัฒนาประเทศ ให้มีความเจริญทางวัตถุแบบตะวันตก แต่รักษาความ สัมพันธ์ทางสังคมแบบไทยเอาไว้ จึงพยายามยืนยันว่า

ที่ผมเห็นว่าเป็นไทยแท้อยู่จริง ๆ นั้น ก็เห็นจะได้แก่
จิตใจของคนไทยซึ่งแค่โบราณมาจนถึงทุกวันนี้เราก็ไม่เห็น
มีอะไรเปลี่ยนแปลง เราก็ยังเป็นไทยแท้กันอยู่นั่นเอง... และ
ความสัมพันธ์ในบรรคาคนไทยด้วยกันนั้น ผมเห็นว่าเป็น
เรื่องที่ไม่เปลี่ยนแปลงเหมือนกัน คนไทยเราส่วนใหญ่ที่
เป็นไทยแท้ ๆ ก็มีความจงรักภักดีเทอดทูนพระมหากษัตริย์
นั้นประการหนึ่ง นับถือบิดามารดาครูอาจารย์ ถือเด็กถือ
ผู้ใหญ่ คือว่า เค็สมีนับถือผู้ใหญ่ ผู้ใหญ่ก็เมตตาปรานีต่อ
เด็ก

ความสัมพันธ์เหล่านี้เป็นความสัมพันธ์ที่ดี เป็น ความสัมพันธ์แบบไทย ผมเห็นว่าที่ไหนก็ตาม... เมื่อคน ไทยพบกันแล้ว ความสัมพันธ์เช่นนี้ก็ย่อมเกิดขึ้น และ : ทำให้รู้ว่า คนไทยเรานั้นแตกต่างกว่าคนชาติอื่นเขา และ ; มีอะไรดีกว่าเขามาก³°

ในขณะเดียวกัน ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ชี้ให้เห็นว่า คน ไทยไม่ควรจะรักษา "ความเป็นไทย" ในทางวัตถุเอาไว้ เพราะไม่เหมาะแก่วิถีชีวิตในปัจจุบัน และจะก่อให้เกิด ปัญหาแก่ชีวิตได้มาก "... เรือนแบบไทยแก้ฝาประกลนี้ก็ มีอยู่ในเฉพาะภากกลาง... แพง.. น้ำหนาว หนาวที่สุดเลย... พอถึงหน้าฝนก็เบียกที่สุด... บ้านไทยแท้นั้นเป็นเรื่องของ

<sup>&</sup>quot; เรื่องเคียวกัน, หน้า 475-476 (เน้นโดย ม.ร.ว.คึกฤทธิ์)

<sup>&</sup>quot; ม.ร.ว. ลึกฤทธิ์ ปราโมช, "ของดีของไทย," (เพื่อนนอน 6 มกราคม 2506) ใน *โลกกับคน(* กรุงเทพง : บรรณาการ, 2509), หน้า 212-213

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ ปราโมช, "การศึกษาของชาติ จะป้อนการศึกษาแก่พลเมืองอย่างไรดี" (เพื่อนนอน 19 กุมภาพันธ์ 2506) ใน *คึกฤทธิ์กกเมืองไทย* (กรุงเทพฯ : บรรณาการ, 2514), หน้า 203

<sup>&</sup>quot; ม.ร.ว. กึกฤทธิ์ ปราโมช, อิว (กรุงเทพฯ : คอกหญ้า, 2543), หน้า 47

<sup>&</sup>quot; ม.ร.ว.คึกถุทธิ์ ปราโมช, "ไทย (โบราณ) เนรมิค," (เพื่อนนอน 26 เมษายน 2506) ใน *คึกถุทธิ์ถกเมืองไทย* (กรุงเทพฯ : บรรณาการ.2514), หน้า 266-267

พิพิธภัณฑ์... การนุ่งผ้าแบบไทยไม่สะควก.... การรับประทาน อาหาร... จะให้กลับเป็นไทยแท้... คงจะขลุกขลักมาก" 38 ทั้งนี้ก็เพราะ ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ต้องการให้คนไทยขอมรับการ พัฒนาประเทศแบบตะวันตกนั้นเอง

นอกจาก "การปกครองแบบไทย" แล้ว องค์ ประกอบสำคัญอื่น ๆ ของ "ความเป็นไทย" ที่ ม.ร.ว. คึกฤทธิ์นำเอาความคิดของปัญญาชนในอดีตมาเน้น หรือ ปรับเปลี่ยนความหมายให้เหมาะแก่กาลสมัยจนเป็นที่ยอม รับอย่างกว้างขวาง และกลายเป็น "เอกลักษณ์" หรือ คัดลักษณ์ไทยสืบมา มีดังต่อไปนี้

#### การนิยามความหมาย "พระมหากษัตริย์"

ม.ร.ว. คึกฤทธิ์มุ่งแสดงว่าในระบอบ "การปกครอง แบบไทย" ภายหลังการปฏิวัติ พ.ศ. 2475 นั้น นอกจาก จะมี "ผู้นำแบบไทย" แล้ว ยังจำเป็นจะต้องมีพระมหา กษัตริย์ และได้นิยามให้เห็นถึงสถานภาพและบทบาทพระ มหากษัตริย์ในระบบ "การปกครองแบบไทย" ด้วย นอก จากนี้ เนื่องจากตั้งแต่กลางทศวรรษ 2490 เป็นต้นมา ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ต้องการเป็นพวก "กษัตริย์นิยม" อย่างเต็ม ที่จึงจำเป็นต้องเน้นอยู่เสมอว่า "พระมหากษัตริย์" มีความ สำคัญและมีคุณค่าสูงสุดต่อ "ชาติไทย"

ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ต้องการเน้นความหมายของพระ
มหากษัตริย์สองด้าน คือความศักดิ์สิทธิ์สูงส่งของสถาบัน
พระมหากษัตริย์ไทย ซึ่งเกิดจากการรับคดิเทวราชาจาก
เขมร เพื่อจะทรงได้รับการเการพสักการะอย่างสูงสุดจาก
คนไทย ขณะเดียวกัน ทรงเป็นผู้ปกครองที่กอปรด้วย
กุณธรรม ทำให้ทรงปกครองด้วยความเมตตากรุณาเหมือน
พ่อปกครองลูก ซึ่งลักษณะทั้งสองด้านของ "พระมหา
กษัตริย์" นี้มีความสำคัญต่อระบอบ "การปกครองแบบ
ไทย" ด้วย กล่าวคือ ด้านที่ทรงเป็นผู้ปกครองที่กอปรไป
ตัวยคุณธรรมจะส่งผลให้ "พระมหากษัตริย์" ทรงเป็นแบบ
อย่างในอุดมคติของ "การปกครองแบบไทย" ส่วนด้าน
ที่พระมหากษัตริย์ทรงเป็นสถาบันศักดิ์สิทธิ์สูงส่งที่ผู้โดจะ
ละเมิดมีได้นั้น จะทำให้พระมหากษัตริย์ทรงอยู่ในสถานะ

ที่สามารถควบคุมดูแลการใช้อำนาจของ "ผู้นำแบบไทย" แทนประชาชน ผลก็คือ การเข้าเฝ้าทูลละอองธุลีพระบาท ในวาระเข้ารับคำแหน่งเป็นนาชกรัฐมนครีและรัฐมนตรี ตลอดจนการเข้าเฝ้าฯ ถวายรายงานในเวลาที่เกิดเหตุวิกฤติ ต่าง ๆ มีความสำคัญทางการเมืองอย่างแท้จริง มิใช่เป็นใป ตามประเพณีเท่านั้น

เมื่อ ม.ร.ว.ลึกฤทธิ์กล่าวว่า พระมหากษัตริย์สุโขทัย
ทรงเป็นผู้ควบลุมแขนขาแห่งรัฐ จึงมีความหมายด้วยว่า
พระมหากษัตริย์ทรงควบคุมการใช้อำนาจของรัฐบาล
ดังที่ ม.ร.ว.ลึกฤทธิ์ได้เขียนถึงบทบาทของพระมหากษัตริย์
ในการควบคุมการใช้อำนาจของรัฐบาลไว้ ในบทความเทิด
พระเกียรติพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวรัชกาลปัจจุบัน
คล้ายคลึงกับที่แสดงไว้ในปาฐกถาเรื่อง "การปกครองสมัย
สุโขทัย" ดังนี้

ประวัติสาสตร์ของไทยเรานั้นปรากฏว่ามีเบื้อง หลังที่แตกต่างกันกับของชาติอื่น ๆ... คนไทยเราใน สนัยก่อนมิไ<del>ด้ลิดตั้ง</del>สถาบันหรือองค์การขึ้นเพื่อให้ อำนาจลวบคุม "แขนขา" แห่งสังคม ไทยเราได้ใช้ "หัว" แห่งสังคม หรือสถาบันพระมหากษัตริย์นั้นเอง เป็น เครื่องควบคุมมิให้เกิดความไม่เป็นธรรม และความ ผิดพลาดบกพร่องต่าง ๆ ขึ้นได้ และก็ได้ปกครองกันเป็น สุขมาหลายร้อยปีด้วยวิธีการนี้...นี้เป็นหลักการที่คนใทย เราได้ยึดถือมาโดยตลอด "

นับตั้งแต่กลางทศวรรษ 2490 เป็นต้นมา แม้ว่า ม.ร.ว.กึกฤทธิ์จะรักษากรอบความคิดหลักเกี่ยวกับ "พระ มหากษัตริย์" เอาไว้แต่ได้ปรับเปลี่ยนจุดเน้นในสถานการณ์ ทางการเมืองที่เปลี่ยนใป ใน สี่แผ่นดิน ซึ่งเขียนระหว่าง พ.ศ. 2494-2495 ม.ร.ว. ก็กฤทธิ์เน้นภาพของพระมหา กษัตริย์ในฐานะหัวใจของชาติไทย และเน้นสถานะที่ทรงเป็นบุคกลมากกว่าสถาบัน เพื่อจะสร้างความรู้สึกผูกพัน และความรักต่อพระมหากษัตริย์ในฐานะที่ทรงเป็นมนุษย์ และเพื่อสร้างความสะเทือนใจต่อการสูญเสียการปกครอง แบบสมบูรณาญาสิทธิราชย์ไปใน พ.ศ. 2475 และยังต้อง สูญเสียพระเจ้าอยู่หัวอานันทมหิดลไปอีกใน พ.ศ. 2489

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> เรื่องเคียวกัน, หน้า 261

<sup>&</sup>quot; ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ ปราโมช, "ในหลวงของประชาชน," อ้างใน สละ ลิขิตกุล, *ในหลวงกับคึกฤทธิ์*, หน้า 103-104

ซึ่งจะส่งผลให้ผู้อ่านเห็นคุณค่าของ "พระมหากษัตริย์" พร้อมกับเกลียดชังนายปรีดี พนุมยงค์ ซึ่ง ม.ร.ว. ลึกฤทธิ์ ถือเป็นศัตรูทางการเมืองที่สำคัญที่สุด เพราะเป็นบุคคล ที่มีบารมีมากจนยากที่ ม.ร.ว. ลึกฤทธิ์จะเอาชนะอย่างตรง ไปตรงมา

ในทศวรรษ 2500 เป็นต้นมา ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ยัง คงน้ำเสนอภาพพระมหากษัตริย์รัชกาลปัจจุบันในฐานะที่ ทรงเป็นบุคคล แต่มุ่งนิยามความหมายของ *"พระมหา* กษัตริย์" เพื่อเน้นความใกล้ชิดระหว่างพระมหากษัตริย์ กับประชาชน และหล่อหลอมความรู้สึกของประชาชนให้ มีความผูกพันและความจงรักภักดือย่างลึกซึ้งต่อพระมหา กษัตริย์ พร้อมทั้งทำให้คนไทยมีความรู้สึกภาคภูมิใจใน องค์พระมหากษัตริย์ในฐานะทรงเป็นตัวแทนของ "ชาติ *ไทย* "ที่เปี่ยมไปด้วยความมีอารยะ ซึ่งเมื่อทรงปรากฏพระ องค์ต่อหน้าสายตาของชาวโลกแล้ว ก็ได้ส่งผลให้ *"ชาติ* ไทย" มีเกียรดิและศักดิ์ศรีไม่ด้อยไปกว่าชาติอารยะใด จ ในโลก อย่างไรก็ตาม ม.ร.ว. คึกถูทชี้ได้กล่าวถึง "พระบหา กษัตริย์" ในฐานะสถาบันเป็นครั้งคราว เพื่อทำให้ "พระ มหากษัตริย์" เป็นสถาบันที่มีความศักดิ์สิทธิ์ สูงส่งจนใม่ มีผู้ใคจะละเมิดได้ และมีความสำคัญอย่างสูงในด้านต่าง ๆ ที่คนไทยจะสำนึกอยู่เสมอว่าจะด้องรักษาสถาบันนี้ไว้คู่กับ *"ชาติไทย"* และ *"ความเป็นไทย"* ตลอดไป

การนิขามกวามหมาย "พระมหากษัตริย์" ของ ม.ร.ว. กึกฤทธิ์ในทศวรรษ 2500 ยังมุ่งทำให้คนไทยขอม รับอำนาจของรัฐบาลทหารที่มีความจงรักภักคือข่างสูงสุด ต่อพระมหากษัตริย์ และทำการปกครองประเทศภายใต้การ สอดสองดูแลอย่างใกล้ชิดของพระองค์ นอกจากนี้ ยัง มุ่งให้กนไทยมีเครื่องยึดเหนี่ยวทางใจ และยอมรับความ สัมพันธ์ทางสังคมแบบมีลำคับชั้น เพราะการปฏิบัติต่อ สถาบันพระมหากษัตริย์จะค้องเป็นไปโดยมีความสำนึกใน เรื่อง "ที่ต่ำที่สูง" อย่างลึกซึ้ง การปลูกผังความศักดิ์สิทธิ์ สูงส่งของสถาบันพระมหากษัตริย์ จึงเป็นสวนหนึ่งของ กระบวนการปลูกผังให้คนไทยเชื่อมั่นในความถูกต้องของ โครงสร้างสังคมที่ไม่เสมอภาค ซึ่งเป็นรากฐานของโครง

สร้างการเมืองที่ประชาชนปราศจากสิทธิและเสรีภาพทาง การเมืองในการที่จะเข้าไปมีส่วนร่วมดัดสินใจเกี่ยวกับการ ใช้ทรัพยากร และควบคุมตรวจสอบการใช้อำนาจ ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ทำให้คนไทยยอมรับ "การปกครองแบบไทย" โดย เห็นว่าไม่จำเป็นต้องมีสถาบันในระบอบประชาธิปไตย(เช่น รัฐสภาและองค์กรอิสระด่าง ๆ) เพื่อลวบคุมตรวจสอบการ ใช้อำนาจรัฐ เพราะมี "พระมหากษัตริย์" ทรงสอดส่องดูแล การปกครองให้เป็นไปอย่างถูกต้องยุติธรรมอยู่แล้ว

ม.ร.ว. ลึกฤทธิ์นำเอาความกิดที่ว่าพระมหากษัตริย์ ทรงเป็นศูนย์รวมจิตใจของคนไทยทั้งชาติมาเน้นอยู่เสมอ เช่นเดียวกับความคิดที่ว่า พระมหากษัตริย์ทรงถึงพร้อ่ม ด้วยทศพิธราชธรรมของพระพุทธศาสนา ซึ่งทำให้ทร่ง กระทำแค่สิ่งที่ถูกต้องและทรงมีความห่วงใยในพสกนิกร เป็นอย่างยิ่ง ดังนั้น นอกจากจะทรงคำเนินโครงการต่าง ๆ เพื่อแก้ใจปัญหาความเดือดร้อนของพสกนิกร และสนับ สนุนการพัฒนาประเทศของรัฐบาลแล้ว หากราษฎรได้รับ ความไม่เป็นธรรมจากผู้ปกครอง ก็สามารถจะทูลเกล้าฯ ถวายฎีกาได้ การเน้นความคิดเหล่านี้ในทศวรรษ 2510 ทำให้ "พระมหากษัตริย์" ทรงมีความสำคัญเหนือรัฐบาล อย่างชัดเจน และเมื่อ ม.ร.ว. กึกฤทธิ์เห็นว่าจอมพล ถนอม และจอมพลประภาสครองอำนาจนานเกินไปจนเป็นอุปสรรค์ ต่อการที่คนเองจะก้าวขึ้นสู่ตำแหน่งนายกรัฐมนตรี ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ก็เริ่มโจมตีรัฐบาล และได้เพิ่มเติมความคิดเกี่ยว กับ *"พระมหากษัตริย์"* ว่า เมื่อเกิดปัญหาทางการเมือง คือ ผู้ปกครองมิได้ทำหน้าที่ของ "ผู้ปกครองแบบไทย" แต่ กลับใช้อำนาจไปในทางแสวงหาผลประโยชน์ส่วนตัว "พระ มหากษัตริย์" ก็จะทรง "ก็ดขวาง" การใช้อำนาจอย่างไม่ เป็นธรรมดังกล่าว "

จะเห็นได้จากพระราชกรณียกิจทั้งปวงว่า วาทกรรม "
"พระมหากษัตริย์ในระบอบการปกครองแบบไทย" ที่
ม.ร.ว. คึกฤทธิ์สถาปนาขึ้นมานี้ ได้กลายเป็นฐานรองรับ
ปฏิบัติการทางวาทกรรมของ "พระมหากษัตริย์" สืบมา ซึ่ง
ส่งผลให้ทรงมีพระราชอำนาจอย่างสูงในสังคมการเมืองไทย
ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ได้สร้างความหมายใหม่แก่ "พระ

<sup>&</sup>quot; ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ ปราโมช, "สยามรัฐหน้า 5," (4 มกราคม 2515) ใน *สขามรัฐ* หน้า 5 เล่ม 9. (กรุงเทพฯ: ถ้าวหน้า, 2516), หน้า 307

พทธศาสนา"ในฐานะที่เป็นส่วนประกอบสำคัญอีกอย่าง หนึ่งของ "ความเป็นไทย" นั่นคือการสร้างความรับรู้ว่า พระพุทธศาสนาแบบโลกียธรรมเป็นีที่มาของ "ความเป็น *ไทย"* ในด้านต่าง ๆ เช่นศิลปะไทย มารยาทไทย ตัวอักษร ไทย รวมทั้งทำให้การปกครองของไทยเด็มไปด้วยความ เมคตา เพราะผู้ปกครองแบบไทยขีคมั้นในกำสั่งสอนของ พระพุทธศาสนา ทำให้เป็นบุลลถที่มีสีลธรรมประจำใจและ ใช้อำนาจด้วยความถูกต้องยุติธรรม จนไม่จำเป็นต้องมี กลไกในการควบคุมตรวจสอบการใช้อำนาจานอกจากนี้ พุทธศาสนาแบบโลกียธรรมยังเป็นแหล่งที่มาของสีลธรรม ใทยที่ทำให้สังคมไทยเด็มไปด้วยระเบียบและความสงบสุข โดยที่ไม่เป็นอุปสรรคแก่การพัฒนาประเทส และทำให้ สังคมไทยเป็น *"สังคมที่เมดตา"* มีการช่วยเหลือเกื้อกูล กัน ไม่มีการกดขึ่เบียดเบียนกันอย่างรุนแรง แม้จะมีการ แบ่งชั้นทางสังกมอันเป็นเรื่องปรกติธรรมคาที่มีอยู่ในทุก สังคม แต่สังคมไทยก็มีลักษณะพิเศษ เพราะอิทธิพลของ ความเชื่อเรื่องกรรมของพทธศาสนาทำให้คนทำดีใต้เลือน ชั้นและคนทำชั่วต้องถูกลดชั้นลงมา สังคมไทยจึงไม่มีการ แบ่งชนชั้นอย่างตายตัว

ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ทำให้คนไทยเห็นความสำคัญของ
โลกุตรธรรมในบางแง่ โดยจะกล่าวถึงโลกุตรธรรมเฉพาะ
เมื่อต้องการจะบรรลุวัตลุประสงค์บางอย่าง เช่น เพื่อยืนยัน
ว่าพระพุทธศาสนามีหลักคำสอนที่ลุ่มลึกกว่าศาสนาอื่น
หรือเพื่อทำให้คนไทยขอมรับว่าความทุกข์เป็นธรรมดาของ
ชีวิต จะได้ไม่เรียกร้องหรือกดดันรัฐบาลให้แก้ใจบัญหา
ต่าง ๆ นอกจากนี้ยังชี้ให้เห็นว่า พระพุทธศาสนาได้ให้ทาง
เลือกแก่ชีวิตไว้ด้วย นั่นคือการบวช ทั้งนี้ เพื่อให้คนไทย
เห็นว่า เมื่อสังคมไทยมีปัญหา ทางออกของสังคมไทยก็
ไม่จำเป็นจะต้องเหมือนกับสังคมอื่น คือใม่จำเป็นต้องมี
การปฏิวัติทางเสรษฐกิจแบบที่ "ช้ายเก่า" เสนอ หรือมีการ
ปฏิวัติทางสังคมและวัฒนธรรมแบบที่ "ช้ายใหม่" ในเวลา
นั้นเสนอ" สังคมไทยที่แบ่งคนออกเป็นลำดับชั้น โดยมี
สีลธรรมของพระพุทธศาสนากำกับระบบความสัมพันธ์

uriyan ti i

ระหว่างชนชั้นก็อยู่ใน "ที่สูง" กับชนชั้นที่อยู่ใน "ที่ค่ำ" ย่อมทำให้สังคมไทยเป็นสังคมที่คี คังนั้น นอกจาก "พระ มหากษัตริย์" แล้ว "พระพุทธศาสนา" ก็เป็นปัจจัยสำคัญ อีกอย่างหนึ่งที่ทำให้ "เมืองไทยนี้คี" คนไทยจึงค้องยอม สละแม้แต่ชีวิต เพื่อรักษา "พระมหากษัตริย์" และ "พระ พุทธศาสนา" เอาไว้ เพื่อให้ "เมืองไทยนี้คี" คลอดไป

"กามเป็นไทย" หรือ "เอกลักษณ์ไทย" ที่ ม.ร.า. ก็กฤทธิ์สร้างขึ้นดังกล่าวข้างคันเป็นที่ยอมรับอย่างรวดเร็ว และกว้างขวางนับคั้งแต่หลังสงครามโลกครั้งที่ 2 เป็นคัน มา เพราะตอบสนองค่อความค้องการของคนหลากหลาย กลุ่มในสังคมไทย คนเหล่านี้เดิบโดขึ้นมาในยุคที่สังคมไทย ประสบกับความเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว และเผชิญกับ ความผันผวนทางเศรษฐกิจและการเมืองหลายครั้ง ทำให้ เกิดความสับสนและรู้สึกถึงความไม่มั่นคงในชีวิต จนโทย หาสถาบันหรือแบบแผนที่จะทำให้ "ชาติไทย" มีระเบียบ ความมั่นคง ความสงบสุข และความเจริญก้าวหน้า คำ อธิบายของ ม.ร.ว.คึกฤทธิ์ให้คำตอบที่คนเหล่านี้พอใจ

กลุ่มเจ้านาย ได้รับการฟื้นฟูเกียรติยศ และอำนาจ ภายหลังจากที่สถานภาพตกต่ำลงเนื่องจากการเปลี่ยน แปลงการปกครองในวันที่ 24 มิถุนายน พ.ศ. 2475 เพราะ นับตั้งแต่เขียน สี่แผ่นดิน เป็นค้นมา ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ใต้ เท้าให้ศิลปะและวัฒนธรรมของชนชั้นสูงกลับมาเป็นหัวใจ ของอารยธรรมไทยอีกครั้งหนึ่ง และทำให้คนไทยรับรู้ว่า "พระมหากษัตริย์ไทย" แม้ในระบอบสมบูรณาญาสิทธิราชย์ ก็มาจากการเลือกตั้ง เห็นความสำคัญของเสรีภาพ และทำ การปกครองเพื่อประโยชน์สุขของราษฎร และชนชั้นสูงก็ มิได้กดขึ้นครือชนชั้นที่อยู่ได้การปกครองแต่อย่างใด

แนวความคิดเรื่อง "การปกครองแบบไทย" ทำให้ ผู้ปกครองในระบอบใหม่รวมทั้งข้าราชการมีความชอบ ธรรมในการใช้อำนาจ ส่วนทหารก็ได้รับการฟื้นฟูเกียรติยส หลังจากประสบความพ่ายแพ้ในสงครามโลกครั้งที่ 2 และ ในเหตุการณ์ 14 ตุลาคม 2516 เพราะ ม.ร.ว.คึกฤทธิ์ตอก อ้ำให้สังคมตระหนักอยู่เสมอว่าทหารเป็นผู้ปกป้อง "ชาติ

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> ประจักษ์ ก้องกีรติ, "ก่อนจะถึง 14 คุณา: ความเคลื่อนไหวทางการเมืองวัฒนธรรมของนักศึกษาปัญญาชนภายใต้ระบอบ เผด็จการทหาร (พ.ศ. 2508-2516)" (วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาประวัติศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 2545), หน้า 304-373

ไทย" และ "ความเป็นไทย"

ส่วนคนจีนที่อยู่ในเมืองไทย ก็มีปัญหาอันเนื่องมา จากการที่จีนแผ่นดินใหญ่เปลี่ยนเป็นประเทศคอมมิวนิสต์ ความหวังที่จะกลับไปเมืองจีนริบหรื่ลง แม้แค่การติดค่อ กับญาติพี่น้องในเมืองจีนก็ยากจะกระทำได้ อีกทั้งใด้ผ่าน ประสบการณ์อันเจ็บปวดมาแล้ว จากนโขบายต่อด้านจีน ตามภติเชื้อชาตินิยมของรัฐบาลไทยในทศวรรษ 2480 ชาว จืนเหล่านี้ต้องการคำตอบให้แก่ตนเองว่าจะคำรงชีวิตอยู่ ในเมืองไทยอย่างไร ตนเองและครอบครัวจึงจะได้รับความ บั้นคง มีความเจริญก้าวหน้าและความสงบสูขในชีวิต การ นิยาม "*ความเป็นไทย*" ของ ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ทำให้ชาวจีน มีโอกาสเรียนรู้ *"ความเป็นไทย"* และ *"กลายเป็นไทย"* ได้ ง่ายขึ้น ซึ่งทำให้ได้สิทธิต่าง ๆ ในฐานะพลเมืองของ "ชาติ *ไทย"* เพิ่มขึ้นตามลำคับ อย่างไรก็ตามการเรียนรู้*"ความ เป็นไทย*" นี้มิได้ทำให้ลูกจีนกลายเป็นไทยโดยอัตโนมัติ เนื่องจากการที่รัฐไทยในทศวรรษ 2480 ได้ปลูกฝังมุโนทัศน์ "ชาติไทย"แบบ "เชื้อชาตินิยม"อย่างเข้มขัน จนปรากฏ ในเพลงชาติ งานเขียนทางประวัติศาสตร์ บทละครอิงประ-วัติศาสตร์ ตลอดจนบทเพลงปลุกใจ จนลักษณะทางกายภาพ ของ *"เชื้อชาติ"* กลายเป็นข้อจำกัดของ *"การกลายเป็น* ไทย" และจนกระทั่งถึงครึ่งหลังของทสวรรษ 2510 *"ลก* จีน" จำนวนไม่น้อยก็ยังประสบปัญหาวิกฤตอัตลักษณ์ และพยายามแสวงหาอัดลักษณ์ใหม่ ซึ่งเป็นปัจจัยสำคัญ ประการหนึ่งของการเกิดขบวนการนักศึกษาในทศวรรษนั้น

ภายหลังทศวรรษ 2510 ม.ร.ว.คึกฤทธิ์ยังคงนิยาม "ความเป็นไทย" อยู่เสมอ ที่สำคัญคือ "ความเป็นไทย" ในหนังสือ ลักษณะไทย และ ขุนข้างขุนแผนฉบับอ่าน ใหม่ ความหมายของ "ความเป็นไทย" ในทศวรรษ 2520-2530 นี้ มิได้แตกต่างอย่างมีนัยสำคัญจากที่ได้นิยามมา ค่อนหน้านี้เพียงแต่ใช้บางมิดิของ—"ความเป็นไทย" ในการ บรรลุจุดมุ่งหมายทางการเมืองเฉพาะหน้าบางอย่าง และแม้ ว่าหนังสือลักษณะไทย จะเน้นเฉพาะ "พระมหากษัตริย์" ในฐานะหัวใจของ "ความเป็นไทย" แต่ ขุนข้างขุนแผน ฉบับอ่านใหม่ ก็กลับมาเน้นความสำคัญของพระพุทธ

สาสนาและความจงรักภักคือข่างสูงของ "ทหาร" ต่อ "พระ มหากษัตริย์" อีกครั้งหนึ่ง ดังนั้น การนิยาม "ความเป็น ไทย"ในทศวรรษ 2520-2530 จึงเสริมให้ "ความเป็นไทย" ' ที่คนไทยรับรู้มีพลังแข็งแกร่งยิ่งขึ้น และเป็นความคิดกระแส ' หลักในสังคมไทยสืบมา

# "ความจริง" ที่ "ความเป็นไทย" กระแสหลักสร้างขึ้นในสังคมไทย

จากอิทธิพลของ "ความเป็นไทย" ที่บัญญาชนใน อดีตบิยาม และ ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ทำให้มีพลังแข็งแกร่งยิ่งขึ้น ได้ทำให้เกิด "ความจริง" อันสำคัญขึ้นมาในสังคมไทย นั่น ก็คือ ทำให้คนไทยมีวิธีลิดที่ว่า "สังคมที่ไม่มีการเมือง" เป็นสังคมที่ดี และจากการที่คนไทยยึดมั่นใน "ความเป็น ไทย" นี้ ยังทำให้เกิด "ความเงียบทางการเมือง" เป็น เวลานาน จนกล่าวได้ว่า "ความเป็นไทย" ทำให้ระบอบการ เมืองแบบเผด็จการมีความนั่นคงอย่างมาก

ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ทำให้คนไทยมอง "การเมือง" ใน ความหมายแคบ คือเห็นว่าเป็นเรื่องของการแย่งชิงอำนาจ และผลประโยชน์ ซึ่งก่อให้เกิดผลร้ายต่าง ๆ ตามมา ผู้นำ ที่เป็นนักการเมืองก็คำนึงถึงแต่ละแนนเสียงที่ตนจะได้รับ ในการเลือกคั้ง, จนไม่สามารถกระทำในสิ่งที่ถูกต้องหรือสิ่ง ที่สมควรจะกระทำในฐานะที่เป็นผู้นำของชาติ"

ม.ร.ว. ลึกฤทธิ์ทำให้คนไทยเห็นว่า สังคมที่ดีจะมี
ขึ้น หรือจะคำรงอยู่ได้ ก็ต่อเมื่อมี "ผู้นำแบบไทย" ที่มิใช่
นักการเมือง "ความเป็นไทย" ที่ ม.ร.ว. คึกฤทธิ์นิยามจึง
ส่งผลให้สังคมไทยเป็น "สังคมที่ไม่มีการเมือง" หรือทำให้
เกิด "ความเจียบทางการเมือง" ขึ้นในสังคมไทย เพราะโดย
หลักการแล้วถือว่าทั้ง "ผู้นำแบบไทย" และประชาชน ล้วน
แต่อยู่นอกพื้นที่ทางการเมือง เมื่อผู้นำไม่ต้องเสียเวลาไป
กับ "การเมือง" (นากใช้ภาษาในปัจจุบันก็คือ "การเมือง
นึ่ง") แล้ว ผู้นำก็จะสามารถอุทิสเวลาให้แก่การทำงานเพื่อ
ชาติได้อย่างเต็มที่ ทั้งนี้ ประชาชนไม่ต้องวิตกกังวลเลยว่า
ผู้นำจะใช้อำนาจไปในทางมิชอบ เพราะนอกจากการนับถือ
พระพุทธสาสนา (รวมทั้งการเข้าหาพระกิกษุที่ประชาชน

<sup>&</sup>quot; ม.ร.ว.คึกฤทธิ์ ปราโมช, "สงกรามผิวในสหรัฐ" (3) ("เพื่อนนอน" 17 มิถุนายน 2506) ใน สงครามผิว, พิมพ์กรั้งที่ 2 (กรุงเทพฯ: คอกหญ้า, 2545), หน้า 240

เลื่อมใสศรัทธา) จะทำให้ผู้นำมีศีลธรรมประจำใจแล้ว พระ มหากษัตริย์ซึ่งทรงเป็นพลังบริสุทธิ์ ก็จะทรงกำกับคูแลให้ ผู้นำทำการปกครองอย่างถูกต้องยุติธรรมด้วย

เป็นที่น่าสังเกตว่าในระยะหลังคนไทยเริ่มเรียกร้อง สิทธิและเสรีภาพ แต่สิทธิและเสรีภาพที่คนไทยทั่วไปค้อง การก็ได้แก่สิทธิเสรีภาพที่จะรับรู้ข่าวสารว่า ผู้นำและบริวาร คอร์รัปชั่นหรือใช้อำนาจเพื่อผลประโยชน์ส่วนตัวหรือใน หากพบว่า ใช้อำนาจในการแสวงหาผลประโยชน์ส่วนตัว โดยไม่สามารถแก้ปัญหาหรือสร้างความเจริญให้แก่ชาติ บ้านเมือง ก็จะได้ทำการเลือกตั้งผู้ปกครองคนใหม่ ซึ่ง ทำให้คนไทยพยายามเรียกร้องรัฐธรรมนูญเพื่อจะมีสิทธิใน การเลือกตั้ง คนไทยใม่มีความต้องการที่จะเปลี่ยนความ สัมพันธ์เชิงอำนาจ หรือกระจายอำนาจให้ชาวบ้านมีสิทธิ ในการจัดการทรัพยากร และไม่ค้องการให้มีเสรีภาพทาง การเมืองในแง่ของเสรีภาพในการเคลื่อนไหวเรียกร้องสิทธิ ต่าง ๆ เกี่ยวกับทรัพยากร อีกทั้งยังเห็นว่า การทำเช่นนั้น จะก่อให้เกิดความวุ่นวายขึ้น ดังนั้น สิ่งที่คนไทยค้องการ คือ "*ผู้นำแบบไทย"* ที่เข้มแข็งและเด็ดขาด มิใช่ภากสังคม ที่เข้มแข็ง

"การปกกรองแบบไทย" ทำให้ลนไทยให้ความ สำกัญแก่ผู้นำอย่างสูง และทำให้ประชาธิปไตยในทัศนะ ของคนไทยเน้นไปที่การเลือกตั้งผู้ปกกรอง เพื่อให้ได้ "คนดี" มาปกครองบ้านเมืองมิใช่เรื่องของการขอมรับสิทธิ เสรีภาพ และความเสมอภาคทั้งในการดำรงชีวิต ในการ จัดการทรัพขากร และในการควบคุมตรวจสอบการใช้อำนาจ รัฐ การใช้อำนาจเบ็ดเสร็จเด็ดขาดของผู้นำนั้น หากทำให้ ประชาชนเชื่อใด้ว่าเป็นการใช้อำนาจเพื่อความมั่นคงของ ชาดิหรือเพื่อผลประโยชน์ของส่วนรวม ก็เป็นการกระทำ ที่คนไทยสรรเสริญอีกทั้งยังเชื่อด้วยว่า การแก้ปัญหาต่าง ๆ ในชาติและการพัฒนาชาตินั้น จำเป็นจะต้องพึ่ง "ผู้นำแบบ นาดกอยู่ในวัฏจักร "โง่-จน-เจ็บ" " และไม่มีความ สามารถที่จะพึ่งตนเองได้

เป็นที่น่าสังเกตว่า การที่คนไทยให้ความสำคัญแก่

*"ระเบียบ"* นั้น ไม่ได้หมายถึงระเบียบที่มีพื้นฐานอยู่บน ความเชื่อในความเสมอภาค และเสรีภาพของปัจเจกชน ซึ่งมีสติปัญญาและเหตุผลในการตัดสินใจ เพราะหลวง วิจิตรวาทการมุ่งเปลี่ยนวิธีกิดของกนไทยให้อยู่ในกรอบ ที่ผู้นำต้องการ ด้วยกระบวนการที่เรียกว่า *"มนุสสปฏิวัติ*" ส่วนม.ร.ว. ลึกฤทธิ์ให้กวามสำคัญแก่ระเบียบที่เกิดจากการ ที่บุคคลตระหนักในหน้าที่ตามสถานภาพของตน และการ มีความสัมพันธ์กับผู้อื่นโดย *"รู้ที่ด่ำที่สูง"* พร้อมกับคอย เคือนให้ระวังการใช้เสร็ภาพจนเกินขอบเขตอย์เสมอ เนื่อง จากมีความคิดว่าคนไทยส่วนใหญ่ยังโง่อยู่ จึงระแวงว่าถ้า กนไทยมีเสรีภาพก็จะนำไปสู่ความวุ่นวาย เมื่อใดที่มีการ กระทำ *"ผิดระเบียบ"* เกิดขึ้น รวมทั้งการละเมิดด่อ *"ความ เป็นไทย"* ซึ่งเป็นที่มาของ *"ระเบียบ"* ในสังคมไทย *"ผ้นำ* แบบใทย" ซึ่งทำหน้าที่ "รักษาความสงบเรียบร้อยแห่ง ชาติ" ก็มีความชอบธรรมที่จะใช้ความรุนแรงในการปราบ ปราม

นอกจากนี้ การพัฒนาประเทศภายใต้ผู้นำแบบไทย ที่มีความเมติตากรุณา (หรือเอื้ออาทร) โดยมีพระมหา กษัตริย์ซึ่งทรงห่วงใยในพสกนิกร เสด็จไปทรงรับรู้ปัญหา และทรงคิดตามดูแลการแก้ปัญหาและการพัฒนาประเทศ ของรัฐบาลอย่างใกล้ชิด ได้กลายเป็นความหวังของปัญญา ชน นักวิชาการ และคนทั่วไปในทศวรรษ 2500 เป็นต้น มา ว่าจะช่วยแก้ไขปัญหาต่าง ๆ ของประเทศ โดยเฉพาะ ปัญหาความยากจน การฝากความหวังไว้ที่การพัฒนา ภายใต้ "การปกครองแบบไทย" เช่นนี้ ทำให้เกิด "ความ เงียบทางการเมือง" ตลอดทศวรรษ 2500 สืบมาจนถึงคัน ทศวรรษที่ 2510

จนกระทั่งถึงกลางทศวรรษ 2510 "ความเงียบทาง การเมือง" จึงถูกทำลายลงในช่วงสั้น ๆ เมื่อเกิดการค้นพบ ว่า ยังมีคนจนอยู่อีกมากมายในเมืองไทย ทั้ง ๆ ที่ได้ทำ การพัฒนามานานกว่าสืบปีแล้ว ปัญญาชน นักวิชาการ และ นักศึกษา เริ่มเห็นว่า การพัฒนาล้มเหลว คำอธิบายของ ม.ร.ว.คึกฤทธิ์ที่ว่า ความล้มเหลวในการพัฒนาเกิดขึ้นจาก ปัญหาการคอร์รัปชั่น ซึ่งหมายถึงการละเมิดศีลธรรมของ

<sup>&</sup>quot; ม.ร.ว. คึกฤทธิ์ ปราโมช, "ขุนช้างขุนแผนฉบับอ่านใหม่," ใน *หนังสืออนุสรณ์คึกฤทธิ์ ปราโมช (*กรุงเทพฯ: อมรินทร์ พริ้นคิ้งแอนด์พับถิชชิ่ง, 2539), หน้า 252

"ผู้นำแบบไทย" (ที่จะต้องใช้อำนาจเพื่อผลประโยชน์ส่วน รวม) มีส่วนอย่างสำคัญในการทำให้คนไทยค่อค้านรัฐบาล โดยเฉพาะอย่างยิ่งในสถานการณ์ที่คนไทยเกิดความรู้สึก ขาดความนั้นคงอย่างมาก เมื่อพบว่าคอบมิวนิสต์กำลังจะ ได้ชัยชนะในอินโคจีน และเศรษฐกิจกำลังจะทรุดโทรมลง เนื่องจากการถอนฐานทัพของสหรัฐอเมริกา ทำให้เป็นที่ รับรู้กันทั่วไปว่า รัฐบาลจอมพล ดนอมในสามารถจะปกครอง ให้คนไทยอยู่เย็นเป็นสุขอีกค่อไป เสียงเรียกร้องรัฐธรรมนูญ จึงหนาแน่นขึ้น ค้วยความหวังว่าจะเกิดการเลือกตั้งเพื่อ เปลี่ยนตัวผู้ปกครอง แทนที่จะปล่อยให้เกิดการสืบทอด อำนาจในกลุ่มเครือญาติของผู้นำทางทหาร ซึ่งสังคมไม่ไว้ วางใจเสียแล้วว่าเป็นผู้นำที่ดีมีคุณธรรมตามหลักลำสอน ของพระพุทธศาสนา เมื่อประกอบกับมีข่าวลือว่า ผู้นำทาง ทหารจะนำระบอบสาธารณรัฐมาใช้ ซึ่งแสคงว่าไม่มีความ จงรักภักดีต่อพระมหากษัตริย์เพียงพอที่จะทำการปกครอง ภายใต้การดูแลของพระองค์ ก็ทำให้การต่อต้านรัฐบาล ทหารได้รับการสนับสนุนจากประชาชน ซึ่งเชื่อในความ สำกัญสูงสุดของ "พระมหากษัตริย์" ต่อ "ชาติไทย" อย่างกว้างขวาง

จะเห็นได้ว่าเหตุการณ์ 14 ตุลาลม 2516 เกิดขึ้น ในกรอบความหมาย "ความเป็นไทย" ที่คนไทยรับรู้ และ "ความเป็นไทย" มีบทบาทอย่างมากในความขัดแย้ง และ การต่อสู้ทางการเมืองกายหลัง 14 ตุลาคม 2516 โดยที่ คนไทยทั่วไปถูกทำให้เชื่อว่า ขบวนการนักศึกษาตกเป็น เครื่องมือของ "คนอื่น" และกำลังจะทำลาย "ความเป็น ไทย" ลงไป พร้อมกับรู้สึกว่า "การเมือง" ทำให้สังคมเต็ม ไปด้วยความวุ่นวายและเกิดความต้องการที่จะให้สังคมไทย กลับไปสู่สกาวะ "ไม่มีการเมือง" อีกครั้งหนึ่ง ผลก็คือ เหตุการณ์ 6 ตุลาคม 2519 ได้เกิดขึ้น โดยที่วิธีคิดในกรอบ "ความเป็นไทย" ส่งผลให้คนไทยขอมรับการปราบปรวม ขบวนการนักศึกษาอย่างรุนแรงโดยดุษณี

จะเห็นได้ว่า การเมืองไทยในช่วง 14 ตุลาคม 2516 ถึง 6 ตุลาคม 2519 ไม่อาจอธิบายใต้คัวยการพิจารณาแต่ เฉพาะอิทธิพลของความคิด "ซ้ายเก่า" และ "ซ้ายใหม่" ในขบวนการนักศึกษาเท่านั้น เพราะความหมายของ "ความ เป็นไทย" กระแสหลักมีผลต่อเหตุการณ์ตั้งแต่ 14 ตุลาคม 2516 ถึง 6 ตุลาคม 2519 อย่างลึกซึ้ง และอิทธิพลของ "ความเป็นไทย" นี้เอง ที่ทำให้คนไทยยอมรับโครงสร้าง สังคมที่แบ่งคนเป็นถำดับชั้น และโครงสร้างการเมืองแบบ รวมศูนย์อำนาจตลอดมา โดยที่ "ความเสมอภาค" และ "ระบอบประชาธิปไดยที่มีรากฐานอยู่บนความเสมอภาค" ที่บางส่วนของขบวนการนักศึกษาเคลื่อนใหวเรียกร้อง ใม่เคยมีความสำคัญอย่างแท้จริงในทัศนะของคนไทย

จนกระทั่งปัจจุบัน ก็ยังเห็นได้ชัดว่า ตราบใดที่ผู้นำ ยังคงแสดงบทบาทว่า เป็นผู้มีความเอื้ออาทร และเป็น ผู้เสียสละความสุขส่วนตัวมาทำงานรับใช้ประเทศชาติ ้เพื่อให้มีความเจริญเดิบโตทางเศรษฐกิจ และสามารถแก้ใช ปัญหาที่ส่งผลให้สังคมขาดระเบียบและความมั่นคงด้วย ความเข้มแข็งเค็ดขาด คราบนั้นคนไทยก็จะยังคงอยู่ใน *"ความเงียบทางการเมือง"* โดยเฉพาะอย่างยิ่ง เมื่อคนไทย ้มีความเชื่อมั่นว่าการปกครองโดย *"ผู้นำแบบไทย"* นั้น อยู่ภายใต้การสอดส่องดูแลอย่างใกล้ชิดของ *"พระมหา* กษัตริย์" ซึ่งทรงเปี่ยมด้วยพระปัญญาบารมีและพระมหา กรุณาธิคุณ พระองค์จะทรงเป็นที่พึ่งในการแก้ปัญหาและ การพัฒนาประเทศชาติให้เจริญรุ่งเรื่อง และทรงคอยดูแลมิ ให้รัฐบาลออกนอกลุ่นอกทาง หรือใช้อำนาจจนเกินขอบ เขต หรือไม่เป็นธรรม ประชาชนไทยจึงไม่มีความจำเป็น โด ๆ ที่จะต้องเคลื่อนใหวทางการเมืองเพื่อเรียกร้องสิทธิ หรือเพื่อควบคุมตรวจสอบการทำงานของรัฐบาล

อาจกล่าวได้ว่า ในทัศนะของคนไทยทั่วไป การ มีผู้นำที่มีอำนาจเค็ดขาดสูงสุดภายได้พระมหากรุณาธิคุณ ของพระมหากษัตริย์ ช่วยให้เกิดสมรรถภาพในการแก้ ปัญหาสังคมและการสร้างความเจริญเติบโดทางเศรษฐกิจ ของประเทศได้ดีกว่าการเมืองในระบอบรัฐสภาอย่างเทียบ กันไม่ได้

เป็นที่น่าสังเกตว่าอิทธิพลของความคิดเรื่อง "การ ปกครองแบบไทย" ทำให้คนไทยให้ความสำคัญแก่การ เลือก "คนดี" มาเป็นผู้ปกครอง เมื่อใค้ "คนดี" มาแล้ว ก็ปล่อยให้ "คนดี" ทำหน้าที่ปกครองประเทศไปตามแต่ จะเห็นสมควร เพราะ "คนดี" ย่อมมีคุณสมบัติต่าง ๆ สำหรับการทำหน้าที่ผู้ปกครองที่ดีอย่างสมบูรณ์ เช่น มี ความรู้ความสามารถและมีคุณธรรม ส่วนประชาชนซึ่งยัง คงคกอยู่ในวัฏจักร "โง๋ จน เจ็บ" ย่อมใม่อยู่ในฐานะที่จะ ควบคุมตรวจสอบผู้ปกครอง หรือเข้าไปบีส่วนร่วมในการ ตัดสินใจใด ๆ หากพบว่าผู้นำใม่ใช่ "คนดี" จริง ทางออก ก็อยู่ที่การเลือก "คนดี" คนไหม่เข้ามาทำหน้าที่แทน มิใช่

การที่ประชาชนจะเข้าไปมีบทบาทในพื้นที่ทางการเมือง เพื่อถ่วงคุล ควบคุม และตรวจสอบการใช้อำนาจ หรือ กดดันให้ผู้นำทำตามที่ประชาชนต้องการ

ภายใต้ความคิดเรื่อง "การปกครองแบบไทย" การ วิพากษ์วิจารณ์รัฐบาลและเจ้าหน้าที่รัฐไม่เคยครอบคลุม ถึงความบกพร่องในการกำหนดนโยบายการพัฒนาที่ไม่ สมดุล การจัดการทรัพยากรที่ไม่เป็นธรรม และการขาด มาตรการในการกระจายรายได้ที่เหมาะสม แต่เน้นไปที่ ความบกพร่องทางศีลธรรมของตัวบุคคลซึ่งไม่ได้ทำหน้าที่ ของ "ผู้นำแบบไทย" อย่างถูกต้อง ทางแก้ปัญหาจึงอยู่ที่ การเปลี่ยนตัวบุคคล ไม่ให้ "คมชั่ว" มีอำนาจ มิใช่การ เคลื่อนไหวกดดันให้เปลี่ยนระบบหรือโครงสร้าง อิทธิพล ของกวามคิดเรื่อง "การปกครองแบบไทย"นี้ ทำให้ระบอบ เผดีจการไม่ใช่ระบอบการปกครองแบบไทย"นี้ ทำให้ระบอบ กนไทย ตรงกันข้าม คนไทยจะคิดว่าถ้าได้ผู้นำที่เป็น "คน ดี" ระบอบการปกครองแบบเผดีจการก็จะเป็นระบอบที่มี ประสิทธิภาพที่สุดในการแก้ปัญหาและการพัฒนาประเทิศ

"สังคมที่ในมีการเมือง" หรือ "ความเงียบทาง การเมือง" ยังเป็นผลมาจากการที่คนไทยยอมรับในเรื่อง ของ "ที่สูง" และ "ที่ด่ำ" และเห็นว่าความไม่เสมอภาค เป็นเรื่องปรกติธรรมดา แม้ว่าการปฏิวัติ พ.ศ. 2475 จะ ทำให้ความเสมอภาคทางสังคมกลายเป็นอุดมลดิของคน จำนวนใม่น้อย แต่ ม.ร.ว. ลึกฤทธิ์มีบทบาทอย่างสำลัญ ในการทำให้วัฒนธรรมแบบ *"รู้ที่ค่ำที่สู*ง" กลับมามีอิทธิพล อีกครั้งหนึ่ง เพียงแต่ไม่สามารถเน้นหลักชาติวุฒิดังในสมัย สมบูรณาญาสิทธิราชย์ ต้องหาทางปลูกผังให้คนไทยยอม รับความสัมพันธ์ทางสังคมแบบมีลำคับชั้น ด้วยการนิยาม กวามหมายของ *"ความเป็นไทย"* ในค้านค่าง ๆ เพื่อครอบงำ วิธีคิดของคนไทย เช่น การให้ความสำคัญแก่การใช้ภาษา ไทยอย่างถูกต้อง ซึ่งหมายรวมถึงการใช้ภาษาอย่างเหมาะ สมแก่สถานภาพของอนในระดับชั้นต่าง ๆ การปฏิบัติตาม มารยาทไทยหรือการวางตัวอย่างเหมาะสมในความสัมพันธ์ ระหว่างคนที่มีสถานภาพต่างกัน เป็นต้น ดังนั้น การเข้า ถึงทรัพขากรที่ไม่เท่าเทียมกันอย่างมาก และความไม่เป็น ธรรมอย่างสูงในการกระจายรายได้ จึงเป็นเรื่องที่คนไทย ทั่วไปใม่เห็นว่าเป็นปัญหา และไม่คิดว่าควรจะต้องเคลื่อน ใหวเพื่อกดดันให้เกิดการแก้ไข *"ปัญหา"* อย่างจริงจัง

กล่าวได้ว่า การยอมรับโครงสร้างสังคมที่แบ่งคน

ออกเป็นลำดับชั้นว่าเป็นเรื่องถูกต้องและดึงาม เพราะ ทำให้เกิด "ระเบียบ" "ความมั่นคง" และ "ความสงบสข" ทำให้คนไทยขอมรับการใช้อภิสิทธิ์และยอมรับความไม่ เป็นธรรมต่าง ๆ ได้ง่าย หรือถึงกับเห็นว่าเป็นเรื่องปรกติ ธรรมดา การเรียกร้องสิทธิต่าง ๆ ของประชาชน และการ ต่อด้านผู้ที่ละเมิดสิทธิและเสรีภาพต่าง ๆ ของประชาชน จึงเกิดขึ้นอย่างเบาษางและในใค้รับการสนับสนนจากสังคม เท่าใดนัก *"ความเป็นไทย"* ที่จรรโลงระบบความสัมพันธ์ ทางสังคมแบบมีลำดับชั้นจึงเป็นส่วนหนึ่งของความรุน แรงเชิงโครงสร้าง เพราะวิธีคิดที่เห็นว่าความใม่เสมอภาค เป็นเรื่องที่ "ถูกค้อง" นี้ ทำให้คนไทยเฉยเมยค่อความ ไม่เป็นธรรมที่มีอยู่ในแทบทุกมิติของสังคม ให่ว่าจะใน กฎหมาย ในโครงสร้างและนโยบายทางการเมือง ในโครง สร้างและนโยบายทางเสรษฐกิจ ในความสัมพันธ์ระหว่าง ชั้น ระหว่างเพศ หรือระหว่างคนต่างสถานภาพ ในกระ-บวนการยุคิธรรม ตลอคจนในชีวิตประจำวัน ซึ่งเมื่อระบบ เศรษฐกิจทุนนิยมขยายตัวเข้มขันและกว้างขวางขึ้น และ การแย่งชิงทรัพยากรเป็นไปอย่างรุนแรง ก็ทำให้ปัญหา การสณเสียทรัพยากร หรือการไม่มีโอกาสเข้าถึงทรัพยากร ที่จำเป็นค่อการดำรงชีวิตที่ "ค*นระดับล่าง*" ประสบ ยิ่ง ทำร้ายอนเหล่านี้หนักหน่วงยิ่งขึ้น โดยที่ "อนระดับล่าง" ทั้งหลายปราศจากสิทธิอันชอบธรรมที่จะเคลื่อนใหวเรียก ร้องความเป็นธรรมจำกรัฐและสังคม

จะเห็นได้ว่า การชุมนุมประท้วงหรือการชุมนุมเพื่อ สร้างอำนาจต่อรองในการเรียกร้องสิทธิใด ๆ ของกลุ่มคน ที่เสียเปรียบในสังคมไทย เป็นการกระทำที่คนไทยไม่ให้ การสนับสนุน อีกทั้งมิได้เห็นว่าการชุมนุมนั้นเป็นสิทธิ อันชอบธรรม แต่เห็นว่าเป็นการ "ใช้เสรีภาพเกินขอบเขต" ที่สร้างความปั่นป่วนวุ่นวายไร้ระเบียบขึ้นในสังคม ทำให้ เสียภาพพจน์ของชาติและเป็นอุปสรรคต่อการลงทุนและ การท่องเที่ยวของชาวต่างชาติ การเคลื่อนใหวของกลุ่มคน ที่เสียเปรียบจึงไม่มีพลัง และ "ประชาสังคม" ของไทยก็ อ่อนแอตลอดมา นับเป็น "ความจริง" ประการหนึ่งที่เห็น ได้ชัดว่าเกิดจากความหมายของ "ความเป็นไทย" กระแส หลักที่กำหนดวิธีคิดหรือวิธีมองปัญหาของคนไทยในระยะ หลายทศวรรษที่ผ่านมา

ความสำเร็จที่สำคัญอีกประการหนึ่งของปัญญาชน กระแสหลัก คือ การทำให้คนใทยเห็นว่า *"ความเป็นไทย"*  ทำให้ "เมืองไทยนี้ดี" ถึงแม้เมืองไทยจะมีปัญหามากมาย
แค่ก็ยังดีกว่าชาติอื่น ๆ เพราะการนับถือพระพุทธศาสนา
ทำให้กนต่างชนชั้นต่างฐานะกันมีความเม่คตากรุ้ณาต่อกัน
ช่วยเหลือเกื้อกูลกัน และมีเอกภาพระหว่างคนในชาติ
เพราะมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็นศูนย์รวมจิตใจ "ความ
เป็นไทย" จึงช่วยให้สังคมไทยไม่มีความขัดแย้งหรือการ
กคขี่เบียดเบียนกันอย่างรุนแรง เพราะพระพุทธศาสนา
ทำให้คนไทยมีความเมตตากรุณาและมีบันดิธรรมและพระ
มหากษัตริย์ทรงเป็นมิ่งขวัญและเป็นศูนย์รวมของความ
จงรักภักดี ซึ่งทำให้ทรงเป็นศูนย์กลางแห่งความสามัคลี
ของคนในชาติ นอกจากนี้ "การปกครองแบบไทย" ยัง
ทำให้คนไทยอยู่เย็นเป็นสุขกว่าคนในชาติอื่น และทำให้
"ชาติไทย" เป็นชาติที่มีเอกราช มีความเจริญรุ่งเรือง และ
มีศักดิ์ศรีอันนำภาคภูมิใจ ฯลฯ

จินคภาพ "เมืองไทยนี้ดี" เช่นนี้ ทำให้คนไทย ขอมรับอำนาจเผด็จการของผู้นำ และยอมรับสภาพที่ชีวิต เต็มไปด้วยปัญหาได้ง่ายขึ้น เพราะถึงแม้ผู้นำจะใช้อำนาจ เผด็จการในการปกครอง และแม้ว่าผู้ปกครองนั้นอาจใช้ อำนาจแสวงหาผลประโยชน์ส่วนตัวอยู่ไม่น้อย แต่ก็ไม่ได้ ทำให้เมืองใทยอยู่ในสภาพเลวร้ายจนเกินไป ถึงอย่างใร เมืองไทยนี้ก็ยังดีกว่าชาติอื่น โดยเฉพาะอย่างยิ่งดีกว่าชาติ ทั้งหลายในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ คนไทยจึงไม่ควร เกลื่อนไหวต่อค้านรัฐบาล ตรงกันข้าม ควรจะสามัคคีกัน ไว้เพื่อทำให้ "เมืองไทยนี้ดี" ตลอดไป เพราะการแตก สามัคคีจะทำให้พวกคอมมิวนิสต์ได้โอกาสเข้ายึดครองและ ทำลาย "ความเป็นไทย" ลงไป และ "เมืองไทยนี้" ก็จะไม่ "ดี" อีกต่อไป

มโนทัศน์ "เมืองไทยนี้คี" กลายเป็นกรอบให้แก่ การศึกษาวิจัยทางประวัติศาสตร์ที่เน้นบทบาทของพระ มหากษัตริย์ในการสร้างความเจริญรุ่งเรื่องแก่ "ชาติไทย" และเป็นกรอบในการศึกษาวิจัยวรรณคดีไทยในแนวสุนทรียา ศาสตร์ ซึ่งช่วยยืนยันว่าเมืองไทยมีความเจริญรุ่งเรื่องทาง ภาษาและวรรณคดีมาแต่โบราณ และที่สำคัญยิ่งก็คือ มโนทัศน์ "เมืองไทยนี้ดี" ได้กลายเป็นกรอบในการเขียน แบบเรียนทุกระดับสืบมาจนถึงปัจจุบัน จึงสร้างจินคภาพ ก็ เกี่ยวกับสังคมและวัฒนธรรมไทยให้แก่คนไทย ว่าทุกสิ่งใน สังคมและวัฒนธรรมไทยนั้นคือยู่แล้ว ส่วนที่ไม่ดีล้วนเกิด จากอิทธิพลค่างชาติซึ่งทำให้คนไทยไม่สนใจความชับซ้อน ของปัญหา และล้มเหลวในการแก้ปัญหาอยู่เสมอ

เนื่องจากปัญญาชนกระแสหลักทำให้กนไทยรับรู้ว่า "
"เมืองไทยนี้ดี" เนื่องจากมี "ความเป็นไทย" ดังนั้น หาก
มีคนกลุ่มโดทำการเคลื่อนใหวเพื่อให้เกิดกวามเปลี่ยน
แปลงเชิงโครงสร้างขึ้นในสังคมไทยก็จะถูกมองอย่างระแวง
ว่ากำลังต้องการทำลาย "ความเป็นไทย" ซึ่งจะทำให้สกาวะ "
"เมืองไทยนี้ดี" สิ้นสุคลง คนไทยจึงต้องการความเปลี่ยน
แปลงที่นำโคย "ผู้นำแบบไทย" แต่ไม่ต้องการความเปลี่ยน
แปลงที่นาจากการเคลื่อนไหวทางสังคม ดังนั้น ภายใต้
รัฐบาลพลเอกเปรม ติณสูลานนท์ ซึ่งแสดงให้เห็นความเป็น
"ผู้นำแบบไทย" อย่างเต็มที่ และสามารถสร้างความเจริญ
กับทำให้เศรษฐกิจขยายตัวขึ้น คนไทยจึงมีความพึงพอใจ
เป็นอย่างมาก และอยู่ใน "ความเรียบทางการเมือง" ต่อมา
แม้ว่าระบบการเมืองจะเป็น "ประชาธิปไตยครึ่งใบ" ก็ตาม

เป็นที่น่าสังเกตว่า การเคลื่อนใหวของคนชั้นกลาง ในเดือนพฤษภาคม พ.ศ. 2535 มีปัจจัยสำคัญประการหนึ่ง คือ คนไทยเห็นว่าผู้ก่อการรัฐประหารมิได้เป็น "ผู้นำแบบ ไทย" แต่มีความต้องการที่จะครอบครองอำนาจเพื่อผล ประโยชน์ส่วนตัว คนไทยจึงวิตกกังวลว่าผู้นำทางทหาร เหล่านั้นจะอยู่ในอำนาจอย่างยาวนาน เพราะภายใต้อำนาจ ของ "คณะรักษาความสงบเรียบร้อยแห่งชาติ" นี้ การเลือก ดั้งเพื่อให้ "คนดี" ได้ปกครองบ้านเมืองก็ย่อมจะเกิดขึ้น ไม่ได้ กล่าวได้ว่าคนไทยมิได้ต่อต้านระบอบการปกครอง แบบเผด็จการ และมิได้ต่อต้านนโยบายทางเสรษฐกิจและ สังคมที่ไม่เป็นธรรม แต่ต่อต้านตัวบุคคลที่คนไทยไม่แน่ใจ ว่าเป็น "คนดี" หรือไม่เท่านั้น

ดังนั้น หลังเหตุการณ์พฤษภาคม พ.ศ. 2536 "ความเงียบทางการเมือง" จึงยังคงดำรงอยู่สืบมา และ "สังภมที่ไม่มีการเมือง" แต่มีผู้นำที่มีอำนาจเด็ดขาดสูงสุด

<sup>&</sup>quot; โปรคดูราชละเอียคใน นิธิ เอียวศรีวงศ์, ชาติไทย เมืองไทย แบบเรียน และอนุสาวรีย์ (กรุงเทพา: มติชน, 2538) และ สายชล สัตยานุรักษ์, การเมืองและการสร้างความเป็นไทยโดย บ.ร.ว. คึกฤทธิ์ ปราโมช (รายงานผลการวิจัย สำนักงานกองทุน สนับสนุนการวิจัย, 2548)

ที่มีสมรรถภาพในการแก้ไขปัญหาและพัฒนาเศรษฐกิจ ก็ ยังคงเป็นที่ค้องการอย่างมาก นายอานันท์ ปันยารชุน เป็น ผู้นำในควงใจของคนไทย โดยเฉพาะของคนชั้นกลาง เพราะเป็นผู้ไม่มีความปรารถนาในอำนาจแต่เสียสละความ สุขส่วนตัวมาทำงานเพื่อบ้านเมืองและได้ใช้อำนาจที่ได้รับ มาในการนำระเบียบ ความสงบสูง และความเจริญทาง เศรษฐกิจมาสสังคมใทยอีกครั้งหนึ่ง ชนชั้นกลางไม่ให้ ความสนใจค่อการใช้ความรุนแรงโดยเจ้าหน้าที่รัฐในการ ็แก้ปัญหาชาวบ้านที่บุรีรัมย์ ซึ่งเจ้<del>าห</del>น้าที่รัฐอ้างจำ *"ฝ่าฝืน กฏระเบียบ"* ทั้ง ๆ ที่เกิดขึ้นหลังเหตุการณ์พฤษภาคม 2535 เพียงสามสัปดาห์ เช่นเคียวกับการใช้ความรุนแรง ค่อชาวบ้านที่นครราชสีมาที่เกิดขึ้นดามมา\*\* จนกระทั่ง ปัจจุบัน "ผู้นำแบบไทย" ที่มีอำนาจเคียงาคสงสุด แต่ได้ แสดงออกให้ปรากฏว่ามีความเมตตาเอื้ออาทรต่อประชาชน มีความจงรักภักดีต่อสถาบันพระมหากษัตริย์ และมีความ สัมพันธ์ใกล้ชิคกับพระภิกษุบางรูปที่ประชาชนนิยม ซึ่ง แสดงว่าเป็นผู้ยืดมั่นในพระพุทธ์สาสนาก็ยังคงเป็นขวัญใจ ของคนไทยส่วนใหญ่ คราบจนเป็นที่ประจักษ์ว่า ผู้นำนั้น ใช้อำนาจเพื่อผลประโยชน์ส่วนตัวมากเกินไป ซึ่งเป็นการ ละเมิดศีลธรรมของ "ผู้นำแบบไทย" อย่างรุนรง และเกิด ความหวั่นวิตกกันทั่วไปในหมู่คนชั้นกลางว่าความเจริญ เติบโตทางเสรษฐกิจจะหยุดชะงัก โดยที่ผู้นำไม่สามารถ แก้ไขปัญหาอย่างมีประสิทธิภาพ ความนิยมที่มีต่อผ้นำ ดังกล่าวถึงได้เริ่มตกต่ำลง

### ความคับแคบของ "ความเป็นไทย"

นับตั้งแต่ทศวรรษ 2510 เป็นต้นมา โครงสร้าง สังคมและวัฒนธรรมไทยเปลี่ยนแปลงอย่างมากและรวดเร็ว จน "ความเป็นใทย" กระแสหลัก มีความหมายคับแคบ เกินกว่าจะรองรับความเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้น ส่งผลให้ คนไทยขากที่จะปรับตัวได้ ในขณะที่เกิดปัญหาอันหลาก หลายและซับซ้อนขึ้นมากในสังคมไทย

"ความเป็นไทย" ได้รับการนิยามเพื่อจรรโลง โครงสร้างสังคมที่มีลำคับชั้น ซึ่งเน้นการ "รู้ที่ค่ำที่สูง" ทั้ง มารยาทไทย ภาษาไทย ศีลธรรมไทย ฯลฯ แม้ว่าจะยอมรับ การเลื่อนชั้นทางสังคม แค่การเลื่อนชั้นขึ้นอยู่กับความรู้

ความสามารถและศีลธรรมส่วนบุคคล โดยใน่มีการปรับ เปลี่ยนโครงสร้างทางเศรษฐกิจและการเมือง ที่เปิดโอกาส ให้คนต้อยโอกาสได้มีโอกาสเลื่อนชั้นอย่างแท้จริง ขณะ เดียวกัน "ความเป็นไทย" ก็ไม่มีพื้นที่ให้แก่คนชั้นกลาง ด้วย ดังนั้น จึงเกิดช่องว่างมากขึ้นเรื่อย ๆ ระหว่าง *"ความ เป็นใหย* " ที่ปัญญาชนนิยามกับ สภาพที่เป็นจริงของสังคม และวัฒนธรรมในยที่เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว ซึ่งเมื่อถึง ทสวรรษ 2510 นั้น โครงสร้างสังคมไทยประกอบด้วยชน ชั้นใหม่ ๆ ที่แตกต่างไปจากเดินมาก ความสัมพันธ์ทาง สังคมของกนไทยก็ห่างใกลจากกรอบของศีลธรรมในยมาก ขึ้น เพราะเป็นความสัมพันธ์เชิงพาณิชย์ที่เน้นเรื่องกำไร และขาดทุน ส่วนการใช้ทรัพยากรก็มีความหลากหลาย มากขึ้น และการแย่งชิงทรัพยากรก็มีความรนแรงขึ้นทุกที แต่การจัดการทรัพยากรของรัฐเป็นไปอย่างไม่สมดุล คือ ลำเอียงเข้าหานายทน นักธรกิจ และพ่อค้า และคนที่เสีย เปรียบคือกรรมกรและชาวนา ความตึงเครียดและลวาม ขัดแย้งในสังคมไทยจึงสูงขึ้นมาก โดยที่ "ความเป็นไทย" ไม่สามารถจะแก้ปัญหาใด้ โดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่อผู้นำมิได้ ทำหน้าที่ของ "ผู้ปกลรองแบบไทย" แต่กลับแสวงหาผล ประโยชน์ส่วนตัวอย่างกว้างขวาง โดยไม่มีกลไกใด ๆ ใน *"ความเป็นไทย"* ที่จะทำการควบกุมตรวจสอบและผลัก ดันให้เกิดการบริหารประเทศอย่างมีประสิทธิภาพ

ได้กล่าวแล้วว่า "โกรงสร้างสังคมที่มีลำดับชั้นแบบ ไทย" นั้น เน้นว่าคนใน "ที่สูง" จะต้องมีความเมตตากรุณา ต่อกนใน "ที่ค่า" ซึ่งทำให้ไม่เกิดการกดขึ่งเครือขึ้นในสังคม แต่การขยายตัวของระบบทุนนิยมซึ่งคนมีความสัมพันธ์กัน ในเชิงพาณิชย์เป็นด้านหลัก ทำให้เรื่องกำไรและขาดทุน กลายเป็นรากฐานของความสัมพันธ์ทางสังคม จนศึสธรรม ในข้อ "กวามเมตตากรุณา" หมดพลังลงไป เมื่อประกอบ กับศึสธรรมที่ปัญญาชนุกระแสหลักเน้นนั้น เป็นศึสธรรม แบบโลกียธรรมที่ต้องการให้คนไทยเชื่อฟังและปฏิบัติ โดย ไม่เข้าใจความคิดทั้งระบบของพระพุทธศาสนา อาศัยพระ ภิกษุสงฆ์และครูในฐานะปูชนียบุคกลเป็นผู้นำคำสั่งสอน ของพระพุทธเจ้ามาถ่าขทอด ทำให้ความเการพสรัทธาต่อ พระสงฆ์และครู เป็นเงื่อนในสำคัญของการขอมรับและ ประพฤติปฏิบัติตามศึสธรรมเหล่านั้น ซึ่งปรากฏว่า ใน

<sup>🗥</sup> *เรื่องเคียวกัน.* หน้า 190

ทศวรรษ 2510 เป็นต้นมา สถานภาพของพระภิกษุสงฆ์
และครูในสังคมไทยได้ตกต่ำลงมากเมื่อเปรียบเทียบกับคน
ชั้นกลางกลุ่มอื่น ๆ ทำให้ "ศิลธรรมไทย" ใม่มีพลังที่จะ
เป็นฐานของความสัมพันธ์ทางสังคมแบบช่วยเหลือเกื้อกูล
กันอีกต่อไป ดังนั้น ในขณะที่รัฐไม่มีนโยบายทำให้เกิดการ
กระจายรายได้อย่างแท้จริง ช่องว่างของรายได้ระหว่างกน
รวยกับคนจนซึ่งกว้างขึ้นเรื่อย ๆ ก็ทำให้คนจนเดือดร้อน
มากกว่าเดิมเป็นอันมาก โดยที่ "ความเป็นไทย" ในทาง
ศีลธรรม ไม่สามารถตอบสนองต่อปัญหาการกระจาย
รายได้ที่ไม่เป็นธรรม และปัญหาการแย่งชิงทรัพยากรใน
ระบบเศรษฐกิจทุนนิยมได้เลย

สำหรับการทำให้พระพุทธสาสนาเป็น "หัวใจ" อย่างหนึ่งของ "ความเป็นไทย" โดยที่ปัญญาชนกระแส หลักละเลยโลกุตรธรรม ก็ทำให้พระพุทธสาสนาแบบโลกีย-ธรรมที่คนไทยนับถือ "แคบ" เกินกว่าจะตอบสนองค่อ ชีวิตและปัญหาที่ซับซ้อนในยุกทุนนิยม คนไทยไม่สามารถประยุกต์แนวความคิดทางพระพุทธสาสนามาใช้ในเงื่อนใน แวคล้อมของชีวิตที่มีความสลับซับซ้อนมากขึ้น" และบท บัญญัติทางศีลธรรมที่ตายตัว ก็ไม่เอื้อต่อการปรับตัวของ ถนไทยในยุคโลกาภิวัตน์ ซึ่งคนไทยจะต้องคิดและตัดสิน ใจ ปัญหาต่าง ๆ รวมทั้งปัญหาทางจริยธรรมด้วยตนเองอยู่ ตลอดเวลา

ไม่เพียงแต่ "ความเป็นไทย" จะแลบเกินไปสำหรับ ลนใน "ชนชั้น" ที่มีมาแต่เดิมเท่านั้น ยังแลบมากขึ้นไป อีกเมื่อเกิดคนกลุ่มคนใหม่ ๆ ในยุคพัฒนาประเทศ คน หลากหลายกลุ่มทั้งที่เกิดขึ้นมาใหม่และที่มีมาแล้วในสังคม ไทยนี้ อยู่ในสังคมที่กำลังเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วในทุก ด้าน และเป็นสังคมที่มีความแคกต่างระหว่างคนในแต่ละ ระบบนิเวส แต่ละกลุ่มอาชีพ แต่ละระดับรายได้ แต่ละระดับ การศึกษา ฯลฯและยังมีการขยายตัวของวัฒนธรรมอเมริกัน ที่ทำให้วิถีชีวิตของคนหลายกลุ่มเปลี่ยนแปลงไป จนความ แคกต่างหลากหลายที่เกิดขึ้นในโครงสร้างสังคมใทยใน ทศวรรษ 2510 เป็นต้นมา มีมากเกินกว่า "ระเบียบ" ที่ ถูกกำหนดไว้ใน "ความสัมพันธ์ทางสังคมแบบไทย" จะ สามารถรองรับได้ คนไทยจึงอยู่ในภาวะสับสนุนงงท่าม

กลางค่านิยมเดิมที่ "ความเป็นไทย" มอบให้ กับค่านิยม ใหม่ ๆ ซึ่งแตกต่างหรือแม้แต่ขัดแย้งกับค่านิยมเดิม โดยที่ ค่านิยมเดิมไม่เอื้อต่อวิถีชีวิตในสังคมที่คนมีจิตสำนึกแบบ ปัจเจกชนนิยมมากขึ้นและมีความสัมพันธ์กันในเชิงพาณิชย์ เข้มขันขึ้น ส่วนค่านิยมใหม่ก็ถูกประณามจากคนที่มีความ กิดแบบอนุรักษ์นิยม ส่งผลให้เกิดวิกฤตอัตลักษณ์ขึ้นอีก หางหนึ่งด้วย

ส่วนปัญหาเกี่ยวกับชาดิพันธุ์นั้น "ความเป็นใทย" ก็แลบเกินไปเช่นกัน ถึงแม้ว่าจะไม่ยึดติดอยู่กับคติเชื้อชาติ นิยมแบบเดิมแต่ก็มิได้ยอมรับความหลากหลายทางเชื้อ ชาติ กลับพยายามกดดันให้ลนชาติพันธุ์อื่น ๆ ต้อง "*กลาย* เป็นไทย"ปัญหาดังกล่าวนี้ไม่รุนแรงมากนักในช่วงเวลาที่ คนแต่ละชาติพันธุ์ไม่ต้องสัมพันธ์กับข้าราชการมาก แต่ การพัฒนาประเทศทำให้ระบบราชการขยายตัวออกใปสู่เขต ชนบท และคนทุกชาติพันธุ์ต้องเข้ามาอยู่ภายใต้อำนาจ <del>ของราชการ คมมลายชาติ</del>พันธุ์ที่ให่ต้องการ และ/หรือ ้ไม่สามารถ*์ "กลายเป็นไทย"* อย่างแท้จริง จะไม่ได้รับสิทธิ บางประการจากรัฐ ใม่ได้รับความสะควกจากการคิดต่อกับ ทางราชการ หรือแม้แค่ถูกเจ้าหน้าที่รัฐรังแกด้วยประการ ต่าง ๆ นับตั้งแต่การดูถูกเหยียลหยาม ไปจนกระทั่งการ ขูดรีดและการปราบปราม โดยไม่ใด้รับสิทธิความเสมอ ภาค และความอุติธรรมภายได้ระบบกฎหมายและระบบ ดูลาการของรัฐไทย แม้ว่าจะถือกำเนิดในรัฐไทยก็ตาม

การที่ "ความเป็นไทย" ไม่กว้างพอสำหรับคน ทุกชาติพันธุ์ในรัฐไทย แต่บีบให้คนชาติพันธุ์ต่าง ๆ ต้อง "กลายเป็นไทย" เป็นส่วนหนึ่งของปัญหาวิกฤตอัตถักษณ์ ซึ่งแหลมคมขึ้นเรื่อย ๆ นับตั้งแต่ทศวรรษ 2510 เป็นต้น มา เมื่อการขยายตัวของระบบทุนนิยมได้เชื่อมโยงคนทุก ชาติพันธุ์เข้ามาอยู่ในระบบเศรษฐกิจการเมืองที่เป็นอันหนึ่ง อันเดียวกันมากขึ้น แต่มีความได้เปรียบเสียเปรียบอย่าง มากมายในโครงสร้างเศรษฐกิจและการเมือง "การปก-ครองแบบไทย"ที่รวมศูนย์อำนาจในการจัดการทรัพยากร จึงก่อให้เกิดความขัดแย้งระหว่างคนชาติพันธุ์ต่าง ๆ กับ "คนไทย" สูงขึ้นมากในหลายพื้นที่ ทั้งความขัดแย้งทาง วัฒนธรรมและการแย่งชิงทรัพยากร

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> โปรคดู นิธิ เอียวศรีวงศ์, สภาพเศรษฐกิจสังคมใทยยุคใหม่ จริยธรรมในการศึกษาสำหรับอนาคต (กรุงเทพฯ: สำนักงาน คณะกรรมการการศึกษาแห่งชาติ, 2536)

อนึ่ง "ความเป็นไทย" ที่บีบให้คนทุกชาติพันธุ์ ต้อง *"กลายเป็นไทย"* ยังหมายถึง การทำให้คนแต่ละชาติ พันธุ์ซึ่งเลยมีวัฒนธรรมที่รับใช้ชีวิตของพวกเขาในระบบ นิเวศหนึ่ง ๆ จำเป็นต้องละทิ้งทัศนะต่อ "ความจริง ความ ดี ความงาม" แบบเดิมที่เลยยึดถือ หันมายอมรับ "ความ จริง ความดี และความงามแบบไทย" ซึ่งลนบางชาติพันธุ์ ใม่ต้องการหรือใม่สามารถจะเข้าถึง *"ความเป็นไทย"* ดัง กล่าวนี้ได้ หรือเข้าถึงใด้เพียงส่วนบ้อย ก่อให้เกิดความ สับสนด้านค่านิยมที่เกี่ยวเนื่องกับทัศนะต่อ "ความจริง *ความดี ความงาม* "ซึ่งนำความยุ่งยากและลวามดึงเครียด บาสู่ชีวิตและความสัมพันธ์ทางสังคม ทั้งภายในกลุ่มชาติ พันธุ์หนึ่ง ๆ และระหว่างคนในกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ กับคน อื่น ๆ ใน *"ชาติไทย"* ไม่น้อย ในหลายกรณีด้วยกัน คน บางชาติพันธ์ที่ยึดถือ "ความจริง ความดี ความงาม" ใน ทัศนะของตนเอาไว้ ใค้กลายเป็น "สินค้าแปลกประหลาด" ที่มีไว้เพื่อดึงดูคนักท่องเที่ยวซึ่งในที่สุดแล้วคนในชาติพันธุ์ นั้น ๆ ก็จะไม่สามารถสืบทอดและปรับเปลี่ยนการมอง "ความจริง ความดี ความงาม" ตามทัศนะของตนต่อไป อย่างราบรื่น เพราะบริบทของชีวิตเปลี่ยนแปลงรวดเร็วเกิน ไปจากนโยบายของรัฐบาล .

นอกจากนี้ความหมายของ "ความเป็นไทย" ที่ คนไทยรับรู้นั้น ไม่เพียงแต่ทำให้คนหลายกลุ่ม โดยเฉพาะ อย่างยิ่งคนชาติพันธุ์ต่าง ๆ ที่ยังไม่ "กลายเป็นไทย"ไม่มี "พื้นที่" อยู่ในสังคมการเมืองไทย เพราะมี "ความเป็นไทย" น้อยกว่าคนกลุ่มอื่น หรือไม่มี "ความเป็นไทย" อยู่ในคัวเท่านั้น แต่ "ความเป็นไทย" ยังแลบเกินกว่าจะ ทำให้คนไทยเข้าใจถึงความชับซ้อนและความเปลี่ยนแปลง อันหลากหลายของสังคมไทย โดยเฉพาะปัญหาทาง เศรษฐกิจ สังคม การเมือง และวัฒนธรรมที่เกิดขึ้นใน ทศวรรษ 2510 เป็นคันมา ซึ่งเมื่อไม่สามารถจะปรับคัวหรือ แก้ไขปัญหาค่าง ๆ อย่างมีประสิทธิภาพได้เลย

อนึ่ง ปัญญาชนกระแสหลักที่นิยาม "ความเป็น ไทย" ล้วนแค่มุ่งจะทำให้คนใทยขืคมั่นในกรอบโครงหลัก "ความเป็นไทย" อย่างเด็มที่ ด้วยการทำให้เชื่อว่า "ความ เป็นไทย"นั้น เป็นมรคกตกทอดมาแค่อดีดโดยไม่มีความ เปลี่ยนแปลงในสาระสำคัญ คนไทยจึงมีจินตนาการเกี่ยว กับความเปลี่ยนแปลงในสังคมไทยเฉพาะในด้านวัตถุที่

เจริญขึ้น แต่ขาคจินคนาการเกี่ยวกับความเปลี่ยนแปลง ใบค้านของความสัมพันธ์ทางสังคม และมองไม่เห็นความ เปลี่ยนแปลงในโครงสร้างสังคมที่เกิดขึ้นอย่างรวดเร็วใน ขณะที่เศรษฐกิจและวัฒนธรรมเปลี่ยนใป กลับบอง ปรากฏการณ์ด่าง ๆ ที่เกิดขึ้นในระบบความสัมพันธ์ทาง สังคมร่วมสมัยที่ใม่เป็นไปตามกรอบของ "ความเป็นไทย" ว่าเป็นเรื่อง "ผิดปรกติ" ที่จะต้องทำการปราบปรามหรือ แก้ไข เช่น การที่ "เค็ก" หรือ "ผู้น้อย" ไม่เชื่อฟัง "ผู้ใหญ่" หรือการที่คนไทยมีจิตสำนึดปัจเจกชนสูงขึ้นและต้องการ สิทธิเสรีภาพมากขึ้น เป็นต้น การมองความเปลี่ยนแปลง ที่เกิด ขึ้นโดยขาดความเข้าใจเช่นนี้ เป็นปัจจัยสำคัญอีก อย่างหนึ่งที่ทำให้ความความขัดแย้งในสังคมสูงขึ้น และ ทำให้ผู้มีอำนาจสามารถใช้ความรุนแรงในการแก้ปัญหา ต่าง ๆ โดยชาตการสร้างนโยบายทางสังคม และวัฒนธรรม ที่เอื้อค่อการปรับเปลี่ยนความสัมพันธ์ทางสังคมให้ เหมาะสมกับบริบทที่เปลี่ยนไปพร้อมกับหาทางปรับเปลี่ยน โครงสร้างเศรษฐกิจ การเมือง และวัฒนธรรมที่สร้าง ปัญหาแก่ชีวิตลน แทนการใช้อำนาจบังลับ ควบกุม หรือ ปราบปรานดังที่ปรากฏอยู่เสมอ

กวามกับแกบของ "ความเป็นไทย" กระแสหลัก ดังกล่าวข้างต้น ทำให้กนไทยจำนวนไม่น้อยเกิดความ สงสัยว่า "ความเป็นไทย" ที่ตนรับรู้นั้นจริงหรือไม่ เพราะ คำอธิบายปัญหาต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นในสังคมไทยจากกรอบ ของ "ความเป็นไทย" กระแสหลัก ไม่นำไปสู่การเข้าใจ ปัญหาที่เพียงพอสำหรับการหาทางออกอย่างเหมาะสม ใน ขณะที่ปรากฏการณ์จำนวนมากที่เกิดขึ้นในทศวรรษ 2510 เป็นดันมา ไม่สอดคล้องกับ "ความเป็นไทย" กระแสหลัก จนเกิดคำถามต่อลักษณะหลายประการของ "ความเป็นไทย" ว่าเป็นเช่นนั้นจริงหรือไม่ เป็นต้นว่า

'เมืองไทยนี้คี' และสังคมไทยเป็นสังคมที่เมคตา 'ความเป็นไทย' มีแบบเคียว คือวัฒนธรรมไทย ชั้นสูงซึ่งเป็นมาตรฐานอันถูกต้องดีงาม

คนทุกชาติพันธุ์จะต้อง 'กลายเป็นไท' จึงจะถือ ว่าเป็นส่วนหนึ่งของ 'ชาติไท'

ชาวบ้านโง่-จน- เจ็บ ต้องรอรับความเมคตาเอื้อ อาทรจากรัฐหรือ 'นายข้าราชการ'

181

ขึ่งสังคมการเมืองไทยเปลี่ยนแปลงรวดเร็วและ

ชับซ้อนขึ้นเพียงใด คำถามหรือความสงสัยต่อ "ความเป็น ใทย"ในประเด็นข้างต้นก็ยิ่งหวีขึ้น นับเป็นปัญหา "วิกฤต อัตลักษณ์ไทย" ที่ทุกฝ่ายของสังคมไทยจะต้องร่วมกัน คลี่คลายโดยเร็วที่สุดด้วยการหาทางนิยามความหมายของ "ความเป็นไทย" ให้กว้างพอที่คนทุกกลุ่มจะมี "พื้นที่" อยู่ในสังคมการเมืองไทยอย่างเสมอภาค และสามารถคำรง ชีวิตอย่างสมศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์

### บรรณานุกรม

| เกรียงศักดิ์ เชษฐพัฒนวนิช. 2536. <i>แนวความคิดประชาธิปไตยแบบไทย</i> . วิทยานิพนธ์รัฐศาสตรมหาบัณฑิต สาชาวิชา<br>การปกครอง มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.                                                    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| คึกฤทธิ์ ปราโมช, ม.ร.ว. 2516. "การปกครองสมัชสุโขทัย." ใน <i>ประวัติศาสตร์และการเมือง. ประวัติศาสตร์และการเมือง</i><br>หนังสืออ่านประกอบวิชาพื้นฐานอารยธรรมไทย. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยธรรมสาสตร์.    |
| 2514. "การศึกษาของชาติ จะป้อนการศึกษาแก่พลเมืองอย่างไรดี." (เพื่อนนอน 19 กุมภาพันธ์ 2506)                                                                                                          |
| ใน <i>กึกฤทธิ์ถกเมืองไทย</i> . กรุงเทพฯ : บรรณาคาร.  หน้า 203.                                                                                                                                     |
| 2503. "ข้อกิดในการเดินทางไปต่างประเทศ." แสดงที่หอประชุมจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 30 พฤษภาคม 2502. ใน <i>ปาฐกถาของคึกฤทธิ์</i> . กรุงเทพฯ: คลังวิทยา.                                                   |
|                                                                                                                                                                                                    |
| 2509. "ของดีของไทย." (เพื่อนนอน 6 มกราคม 2508) ใน <i>โลกกับคน</i> กรุงเทพฯ : บรรณาคาร.<br>2539. "ขุนช้างขุนแผนฉบับอ่านใหม่." ใน <i>หนังสืออนุสรณ์คึกฤทธิ์ ปราโมช</i> . กรุงเทพฯ: อัมรินทร์         |
| พริ้นติ้งแอนด์พับลิชชิง.                                                                                                                                                                           |
| 2502. "คนมีคนจน." ใน <i>เก็บเล็กผสมน้อย.</i> กรุงเทพฯ: คลังวิทยา.                                                                                                                                  |
| 2528. "คึกฤทธิ์กับการเมืองไทย." ใน <i>คึกฤทธิ์ 2528</i> . กรุงเทพฯ: สวิชาญการพิมพ์.                                                                                                                |
| 2511. คึกฤทธิ์ ปราโมช กับปัญหาของไทยสมัยเลือกตั้งใม่เรียบร้อย. กรุงเทพฯ: เถษมบรรณกิจ.                                                                                                              |
| 2522. "ทรรศนะลิขิตที่ 3 การสืบเนื่องและการถ่ายทอดนาฎศิลป์ไทย." เอกสารประกอบการสัมมนา                                                                                                               |
| <i>นาฏศิลป์และคนตรีไทย</i> . สถาบันไทยคดีศึกษามหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 23-24 มิถุนายน.                                                                                                                |
| . 2514. "ไทย (โบราณ) เนรมิด." (เพื่อนนอน 26 เมษายน 2506) ใน คึกฤทธิ์ถกเมืองไทย. กรุงเทพฯ :                                                                                                         |
| บรรณาการ.                                                                                                                                                                                          |
| 2546. "ในหลวงของประชาชน." อ้างใน สละ ลิขิดกุล <i>ในหลวงกับคึกฤทธิ์</i> . กรุงเทพฯ : สรรพศาสตร์.<br>2512. "ประชาธิปไตยแบบชูการ์โนในอินโดนีเซีย." (เพื่อนนอน 2 ตุลาคม 2506) ใน <i>ประชุมพงศาวดาร</i> |
| ประชาธิปไตย. บรรณาการ.                                                                                                                                                                             |
| 2504. ฝรั่งศักดินา กรุงเทพฯ: ก้าวหน้า.                                                                                                                                                             |
| 2543. ชีว. กรุงเทพฯ : คอกหญ้า.                                                                                                                                                                     |
| 2545. "สงครามผิวในสหรัฐ." (3) ("เพื่อนนอน" 17 มิถุนายน 2506) ใน <i>สงครามผิว</i> . พิมพ์ครั้งที่ 2                                                                                                 |
| กรุงเทพฯ: ดอกหญ้า.                                                                                                                                                                                 |
| 2516. "สยามรัฐหน้า 5." (4 มกราคม 2515) ใน <i>สยามรัฐ หน้า ธ เล่ม 9.</i> กรุงเทพฯ: ก้าวหน้า.                                                                                                        |
| สามก๊กฉบับนายทุน คอนเบ้งเฮ็กผู้ถูกกลืนทั้งเป็น. กรุงเทพฯ: สยามรัฐ, 2630.                                                                                                                           |
| 2495. "สามยุค" หนังสือพิมพ์เกียรติศักดิ์. (3 กุมภาพันธ์ 2492) ใน คึกฤทธิ์ว่า. กรุงเทพฯ: สำนัก                                                                                                      |
| พิมพ์ชัยฤทธิ์.                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                    |
| $\cdot$                                                                                                                                                                                            |

ฟ้าเคียวกัน 66

- \_\_\_\_\_\_. 2514. "อสัญกรรมของจอมพลสฤษดิ์." (เพื่อนนอน 9 ธันวาคม 2506) ใน *คึกฤทธิ์ถกเมืองไทย*. กรุงเทพ-1: บรรณาคาร.
- ดำรงราชานุภาพ. สมเด็จฯ กรมพระยา. 2516. "ลักษณะการปกลรองประเทศสยามแต่โบราณ." ใน *ประวัติศาสตร์และ* การเมือง. หนังสืออำนประกอบวิชาพื้นฐานอารยธรรมไทย. กรุงเคพฯ: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.
- ทักษ์ เฉลิมเตียรณ. 2526. การเมืองระบบพ่อขุนอุปถัมภ์แบบแผต็จการ แปลโดย พรรณี ฉัดรพลรักษ์ และ ม.ร.ว.ประกาย ทอง สิริสุข. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.
- นครินทร์ เมขไตรรัตน์. 2542. "พลังของแนวคิดชาติ-ชาตินิยมกับการเมืองไทยในสมัยแรกเริ่มของรัฐประชาชาติ." รัฐศาสตร์สาร. 21, 3 : 1-104.
- \_\_\_\_\_\_. 2546. "สองกระแสภูมิปัญญาในการปฏิวัติสยามทศวรรษที่ 2470." ใน ความคิด ความรู้ และอำนาจ การเมืองในการปฏิวัติสยาม 2475. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ: ฟ้าเดียวกัน.
- \_\_\_\_\_\_\_. 2535 *การปฏิวัติสยาม พ.ศ. 2475.* กรุงเทพฯ: มูลนิธิโครงการสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ร่วม กับฝ่ายสิ่งพิมพ์ โครงการ 60 ปีประชาธิปไตย.
- นิธิ เอียวศรีวงศ์. 2538. "ชาตินิยมในขบวนการประชาธิปไตย" ใน ชาติไทย, เมืองไทย, แบบเรียนและอนุสาวรีย์. กรุงเทพฯ: มติชน.
- \_\_\_\_\_\_\_ . 2538. "รัฐธรรมนูญฉบับวัฒนธรรมไทย" ใน ชาติไทย เมืองไทย แบบเรียนและอนุสาวรีย์. กรุงเทพฯ: มดิชน.
- \_\_\_\_\_\_\_ . 2536. สภาพเสรษฐกิจสังคมไทยยุคใหม่ จริยธรรมในการสึกษาสำหรับอนาคต. กรุงเทพฯ: สำนักงาน คณะกรรมการการศึกษาแห่งชาติ.
- ประจักษ์ ก้องกีรติ. 2545. ก่อนจะถึง 14 คุลา4: ความเคลื่อนใหวทางการเมืองวัฒนธรรมของนักศึกษาปัญญาชน ภายใต้ระบอบเผด็จการทหาร (พ.ศ. 2506-2516). วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตร์มหาบัณฑิต สาขาวิชาประวัติศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.
- พักตร์พริ้ง ทองใหญ่, ม.ร.ว. 2518. "บทสัมภาษณ์ ม.ร.ว. พักตร์พริ้ง ทองใหญ่." *ประชาชาติ* 9 มีนาคม.
- สายชล สัดยานุรักษ์. 2548. การเมืองและการสร้างความเป็นไทยโดย ม.ร.ว.คึกฤทธิ์ ปราโมช รายงานผลการวิจัย สำนักงาน กองทุนสนับสนุนการวิจัย.
- \_\_\_\_\_\_ . 2545. ความเปลี่ยนแปลงในการสร้าง "ชาติไทย" และ "ความเป็นไทย" โดยหลวงวิจิตรวาทการ. กรุงเทพฯ: มติชน.
- . 2546. สมเด็จฯ กรมพระยาดำรงราชานุภาพ การสร้างอัตลักษณ์ "เมืองไทย" และ "ชั้น" ของชาวสยาม. กรุงเทพฯ: มติชน.
- สุลักษณ์ ศิวรักษ์. 2539. "ม.ร.ว.ลึกฤทธิ์ ปราโมช ที่ข้าพเจ้ารู้จัก." ใน *ลึกฤทธิยาลัย*. กรุงเทพฯ: สถาบันสันดิประชา ธรรม.
- เสถียร ลายลักษณ์ (ผู้รวบรวม). 2478. "พระราชบัญญัติว่าด้วยแบบอย่างธงสยาม ร.ศ. 110." ใน ประชุมกฎหมาย ประจำศก เล่ม 13. พระนอร: โรงพิมพ์เคลิเมล์.
- Kasian Tejapira, 2001. Commodifiing Marxism: The Formation of Modern Thai Radical Culture, 1927-1958. Kyoto Area Studies on Asia, Center for Southeast Asian Studies, Kyoto University, Volume 3.
- Saichol Sattayanurak. 2002. "Intellectuals and the Establishment of Identities in the Thai Absolute Monarchy State." Journal of the Siam Society. 90, 1 & 2: 101-124.