
 
 

  

 
 

รายงานการวิจัยฉบับสมบูรณ์ 
 

โครงการ “การเมืองวัฒนธรรมในการใช้ภาษาในพิธีกรรมของกลุ่มและเครือข่ายแม่มด                  
ในสังคมไทภาคกลางตอนเหนือของเวียดนาม” 

 
 
 
 
 
 

โดย รองศาสตราจารย์ ดร.อัจฉริยา  ชูวงศ์เลิศ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

เมษายน 2567 



 
 

 

ii 
 

สัญญาเลขท่ี RSA6280093 
 

 
 
 

รายงานการวิจัยฉบับสมบูรณ์ 
โครงการ “การเมืองวัฒนธรรมในการใช้ภาษาในพิธีกรรมของกลุ่มและเครือข่ายแม่มด 

ในสังคมไท ภาคกลางตอนเหนือของเวียดนาม” 
 
 
 
 
 
 

ผู้วิจัย 
 

รองศาสตราจารย์ ดร.อัจฉริยา  ชูวงศ์เลิศ      คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร 
 

 
 
 
 
 
 
 

สนับสนุนโดยสำนักงานสำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.)  
สำนักงานการวิจัยแห่งชาติ (วช.) และมหาวิทยาลัยนเรศร  

 
 
 



 
 

 

iii 
 

กิติกรรมประกาศ 
 

ย้อนกลับไปในวันหนึ่งอันหนาวเหน็บแห่งปลายฤดูหนาว ในต้นปี 2017 หลังจากการสังเกตการณ์พิธี
เซ่นเมืองเซียและการศึกษาเอกสารที่เกี่ยวข้องกับพิธีกรรมนี้ในอดีตอย่างถี่ถ้วน ผู้วิจัยได้ค้นพบว่าผู้กระทำพิธีนี้
ในกาลก่อนคือ "แม่มด" ด้วยความใคร่รู ้และมุ่งมั่นที่จะเจาะลึกวัฒนธรรมอันลึกลับนี้ ผู้วิจัยจึงได้สอบถาม
ปัญญาชนท้องถิ่นนามว่า ฝั่บบ๋าเถือก ซึ่งได้กรุณาให้ที่พักอาศัยแก่ผู้วิจัยในบ้านของเขา ฝั่บบ๋าเถือกได้เล่าให้
ผู้วิจัยฟังว่าที่เมืองเซียในปัจจุบันไม่มีแม่มดหลงเหลืออยู่แล้ว แต่ยังมีหลงเหลืออยู่ที่เมืองจึจำนวนมาก วันรุ่งขึ้น 
ผู้วิจัยจึงได้ขอให้ฝั่บบ๋าเถือกพาไปพบแม่มดเมืองจึ เขาจึงได้ขับขี่มอร์เตอร์ไซด์พาผู้วิจัยฝ่าลมหนาวบนเส้นทาง
ภูเขาอันคดเคี้ยวเป็นระยะทางกว่า 44 กิโลเมตร จากบ้านล๊กเลา คอมมูนเมืองมีน ไปยังบ้านไซ คอมมูนจุงหะ 
(ในอดีตคือเมืองจึ) เพ่ือไปพบกับแม่มดด้วยความตื่นเต้นเป็นอย่างยิ่ง และแล้ว การพบกันครั้งแรกระหว่างผู้วิจัย
กับแม่มดนามว่า หงว้าน ก็ได้เกิดข้ึน ณ ที่แห่งนั้น ผู้วิจัยขอเรียกนางว่า บ่าหงว้าน (บ่า (bà) ในภาษาเวียดนาม 
หมายถึงย่า หรือหญิงผู้มีอาวุโส เป็นการเรียกที่ให้เกียรติแก่นาง) การพบกันครั้งนี้คงไม่อาจเกิดขึ้นได้หาก
ปราศจากความเมตตาของฝั่บบ๋าเถือก 

ด้วยความกระหายใคร่รู้จักวัฒนธรรมและปฏิบัติการของแม่มดอย่างแรงกล้า เมื่อบ่าหงว้านผู้ซึ่งจะทำ
พิธีจ๋าเจียงได้ชวนผู้วิจัยมาร่วมพิธีในเดือนพฤศจิกายน 2017 ก่อนที่จะได้รับทุนวิจัย ผู้วิจัยจึงไม่ลังเลที่จะตอบ
รับ และเดินทางไปที่กวานเซินโดยใช้ทุนส่วนตัว โดยพักอาศัยอยู่ที่บ้านแม่มดบ่าหงว้านนั้นเอง ในคราวนั้น พิธี
จ๋าเจียงของแม่มดเป็นพิธีกรรมที่น่าตื่นตาตื่นใจอย่างยิ่ง เป็นพิธีกรรมที่รวมบรรดาแม่มดครู แม่มดลูกศิษย์ 
ลูกเลี้ยง (ผู้ป่วยที่หายจากการเจ็บป่วยเพราะแม่มดรักษาโรคให้) จามน (พ่อมนต์) จาเกื่อง (พ่อเกื่อง) และจามอ 
(พ่อหมอ) ทั้งหมดในเครือข่ายของบ่าหงว้าน กว่า 200 คน โดยไม่มีการส่งเสริมหรือประชาสัมพันธ์ใด ๆ หรือ
แม้แต่การมาร่วมงานจากเจ้าหน้าที่รัฐแม้แต่คนเดียว พิธีนี้กระทำต่อเนื่องยาวนานถึง 20-24 ชั่วโมง โดยหยุด
พักเพียงช่วงเวลาสั้น ๆ ตามกำลังร่างกายของบรรดาแม่มด พิธีกรรมนี้เป็นพิธีกรรมขอบคุณแถนและผีมด ที่
ช่วยให้เกิดความอุดมสมบูรณ์แก่ชุมชน และทำให้สุขภาพ ชีวิตความเป็นอยู่ของแม่มดและชาวบ้าน/ชาวเมืองดี 
มักจะกระทำเป็นวาระ ทุก ๆ 3 ปี (แม่มดเมืองจึ) และ 7 ปี (แม่มดเมืองมอ ) เว้นแต่ที่เมืองจึ หากแม่มดและ
ครอบครัวเจ็บป่วยหนัก ถึงจะกระทำเป็นกรณีพิเศษได้ 

ต่อมา ผู้วิจัยจึงได้ขอทุนและติดตามพิธีกรรมต่าง ๆ ของแม่มดในภาคสนามของนักชาติพันธุ์วรรณนา 
แต่ก็เป็นที่น่าเสียดายที่ โครงการฯ ที่เพิ่งจะเริ่มต้น งานภาคสนามของผู้วิจัยต้องหยุดชะงักเพราะไม่สามารถ
เดินทางไปเก็บข้อมูลที่เวียดนามได้ เพราะสถานการณ์การล๊อคดาวน์ห้ามเดินทางข้ามพรมแดน อันเนื่องมาจาก
โรคอุบัติใหม่โควิด-19 ดังนั้น ผู้วิจัยจึงไม่สามารถไปร่วมพิธีจ๋าเจียงในปี 2020 ได้อีก และเพราะเป็นพิธีกรรม
กระทำทุก ๆ 3 ปี นั่นหมายความว่าตลอดระยะเวละการวิจัย ผู้วิจัยอาจจะไม่ได้เข้าร่วมสังเกตการณ์พิธีจ๋าเจียง
เลยก็เป็นได้  

ท่ามกลางความโชคร้าย กลับมีความโชคดีอยู ่ในนั ้น ผู ้ว ิจัยขอขอบคุณ ดร.เลวันโตน อาจารย์
มหาวิทยาลัยห่งดึ๊ก จังหวัดแทงหวา ที่ได้ช่วยเหลือผู้วิจัยจ้างช่างภาพวิดีโอพิธีกรรมช่วงโควิด-19 ที่ผู้วิจัยไม่
สามารถเดินทางไปเวียดนามได้ ไม่เพียงเท่านั้น ยังประสานงานกับเจ้าหน้าที่ท้องถิ่นในพ้ืนที่ ช่วยเหลือการเก็บ



 
 

 

iv 
 

ข้อมูล ถอดเทปบทสวดต่าง ๆ ที่เป็นผู้ประสานงานแทบทุกอย่างให้ผู้วิจัย โดยเฉพาะในช่วงที่ยังไม่การเปิดเสรี
การเดินทางระหว่างประเทศ การเข้าประเทศเวียดนามในกลางปี 2022 จะต้องทำวีซ่าโดยให้ ศูนย์วิจัยการ
พัฒนาพื้นที่จังหวัดแทหวา (Trung tâm nghiên cứu phát triển vùng tỉnh Thanh Hóa) เวียดนามเป็นผู้
รับรองว่าผู้วิจัยมีความจำเป็นต้องทำงานวิจัยร่วมกับสถาบันดังกล่าวฯ เอกสารในการดำเนินการมีความยุ่งยาก
มาก เพราะต้องเดินทางไปกรุงฮานอยเพื่อดำเนินการต่าง ๆ เสียค่าใช้จ่ายเป็นจำนวนมาก เรียกได้ว่า “เป็น
แทบทุกอย่างให้โครงการนี้” 

ผู้ที่ต้อบขอบคุณรายต่อไป เห็นจะไม่พ้น สกสว. และ วช. ที่ได้เข้าใจสถานการณ์ของโครงการนี้ ที่ไม่
สามารถลงภาคสนามได้เป็นเวลา 2 ปีกว่า เพราะสถานการณ์โควิด-19 ด้วยการช่วยขยายระยะเวลาในการ
ดำเนินงานโครงการวิจัยนี้เท่ากับเวลาที่สูญเสียไปจากการล็อคดาวน์ฯ ไม่สามารถลงพ้ืนที่ได้ และที่สำคัญคือให้
ข้อเสนอแนะให้ผู้วิจัยปรับการใช้งบประมาณให้เป็นไปตามระเบียบ เช่น การใหธ้รรมเนียมของ host institute 
ในการดำเนินการขอวีซ่าผู้เชี่ยวชาญ (ประเภทไม่เกิน 90 วัน) เข้าประเทศเวียดนาม ค่าธรรมเนียมวีซ่า (25 
USD)  ค่าดำเนินการของเอเจนซี่ในประเทศไทย ในการ (1) ไปขอใบรับรองประวัติอาชญากรรมจากสำนักงาน
ตำรวจแห่งชาติ (CID)  (2) ให้กรมการกงสุลรับรองการแปลเอกสาร CID ในข้อ 1 (3) ให้กรมการกงสุลรับรอง 
หนังสือรับรองตำแหน่งและเงินเดือนจาก ม.นเรศวร (4) ให้สถานฑูตเวียดนามรับรองเอกสารในข้อ 2 และ 3 
ทั้งนี้เพื่อส่งเอกสารดังกล่าวไปยังกระทรวงการต่างประเทศเวียดนาม เพื่อขอหนังสือรับรองการออก visa on 
arrival เนื่องจากในเวลานั้น ไม่มีใครทราบว่านโยบายของทั้งประเทศไทยและประเทศเวียดนาม จะเปิดเสรีการ
เดินทางเมื่อใด สถานการณ์โควิด-19 จะกลับมาแพร่ระบาดหนักกว่าเดิมหรือไม่ และโครงการวิจัยนี้จะสามารถ
ดำเนินการภาคสนามต่อไปได้หรือไม่ ผู้วิจัยจึงต้องพยายามอย่างยิ่งที่จะเดินทางไปเวียดนามในครั้งนี้ให้จงได้ 

และด้วยเหตุผลที่ในย่อหน้าข้างต้น ไม่เพียงแต่อาจารย์เลวันโตน ในฐานะรองผู้อำนวยการศูนย์ฯ ที่  
“เป็นทุกอย่างให้แก่ผู้วิจัยแล้ว”  ทางผู้อำนวยการศูนย์ฯ รศ.ดร.มายถิห่งหาย และอาจารย์โงซวนซาว รอง
ผู้อำนวยการศูนย์ฯ อีกท่านหนึ่งก็มีส่วนสำคัญในการผลักดันการดำเนินการให้เป็นที่เรียบร้อย ทั้งยังจัดเลี้ยง
ต้อนรับและเลี้ยงส่งผู้วิจัยในการมาเยือนในปี 2022 นี้  

ส่วนอีกฟากหนึ่ง ในประเทศไทย ผู้วิจัยขอขอบพระคุณ คณบดีคณะสังคมศาสตร์ (ผู้ช่วยศาสตราจารย์ 
ดร.นภิสา ไวฑูรเกียรติ) อธิการบดีมหาวิทยาลัยนเรศวร ในขณะนั้น (ศาสตราจารย์พิเศษ ดร.กาญจนา เงารังษี) 
ที่ช่วยเซ็นผ่านเอกสาร ยังรวดเร็วและเร่งด่วน ขอบคุณพี่เยาว์ ที่ช่วยดำเนินการด้านเอกสารที่เกี่ยวข้องกับทาง
มหาวิทยาลัย หากไม่ได้ทั้งสามท่านนี้ ผู้วิจัยคงทำเอกสารเพื่อยื่นวีซ่าที่เวียดนามไม่ทันกำหนดการแน่นอน 

และแล้ว เมื่อมาท่ีเวียดนาม ช่างบังเอิญโชคดี ที่ได้มีโอกาสร่วมพิธีจ๋าเจียง 2 ครั้งในปี 2022 เนื่องจาก
แม่มด/สามีแม่มดเจ็บป่วยหนัก และต่อมาในปี 2023 แม่มดบ่าหงว้าน ได้ประกอบพิธีจ๋าเจียงตามวาระ ผู้วิจัยก็
ได้มีโอกาสไปสังเกตการณ์อย่างมีส่วนร่วมอีก นับว่าได้สัมผัสพิธีจ๋าเจียงกับตา (โดยไม่ผ่านวิดีโอ) จริง ๆ ถึง 4 
ครั้ง เกินความคาดหมาย เพราะตั้งใจว่าตลอดทั้งโครงการนี้ เห็นแค่ 1 ครั้งก็นับว่าโชคดีแล้ว (แม้บางครั้ง 
สำหรับผู้วิจัย มีแอบงีบหลับไปในพิธีกรรมบ้าง แม้จะนอนเต็มอ่ิมมาก่อนก็ตาม แต่เพราะไปร่วมการเต้น “ออก
สายแปน” ที่กระทำสลับกับการสวดและการแสดงบทบาทสมมติ (เตี๊ยดหมุก) สังเกตการณ์ จดบันทึก และ
สนทนาตลอดพิธีกรรมทำให้มีความเหนื่อยล้า) กระนั้นก็ตาม ความเข้าใจวัฒนธรรมแม่มดของผู้วิจัยก็ยังมี



 
 

 

v 
 

ข้อจำกัดด้วยความไม่เข้าใจบทสวดและคำไทโบราณ และการไม่สามารถอยู่ในพื้นที่ในยาวนานด้วยข้อจำกัด
ด้านงบประมาณและเวลาที่จะต้องกลับไปปฏิบัติงานประจำที่มหาวิทยาลัย 

ข้อความยืดยาวข้างต้น เหมือนได้ระบายความในใจที่มีต่อพิธีจ๋าเจียง และขอบคุณจากก้นบึ้งของหัวใจ
ต่อผู้ที่ช่วยให้ผู้วิจัยกรุยทาง-ฟันฝ่าอุปสรรคภาคสนามของงานวิจัย จนได้สัมผัสบรรยากาศพิธีจ๋าเจียงแบบ 
“เนื้อชนเนื้อ” กับผู้ร่วมพิธีกรรมทุกท่าน แต่กระนั้นก็ตาม งานวิจัยชิ้นนี้ไม่ได้มีแค่ภาคสนามของพิธีจ๋าเจียง
เท่านั้น ทว่าทั้งหมดของงานสนามและงานเก็บข้อมูล ซึ่งไม่อาจจะสำเร็จลุล่วงได้หากปราศจากการช่วยเหลือ
ของฝั่บเจิ่นทังลอง อาจารย์มหาวิทยาลัยทังลอง เพ่ือนรักชาวฮานอย และครอบครัว ที่ให้ผู้วิจัยพักอาศัยที่บ้าน
เมื่อเดินทางไปฮานอย เป็นการประหยัดงบฯ โครงการนี้อย่างมาก ฝั่บเจิ่นทังลอง คือผู้ร่วมเดินทาง 2 วัน มาส่ง
ให้ผู้วิจัยมาถึงกวานเซิน เมืองชายแดนบนหุบเขาอันงดงามแห่งนี้ การปรากฏตัวของฝั่บเจิ่นทังลองต่อชาวบ้าน 
ทำให้ผู้วิจัยรู้สึกปลอดภัย เพราะได้ทำให้ชาวบ้านรู้ว่าผู้วิจัยไม่ใช่ผู้หญิงตัวคนเดียว แต่ยังมีโฮสต์จากฮานอยคอย
ติดตามคุ้มครอง อันทำให้โครงการนี้เริ่มต้นได้อย่างมั่นคงและปลอดภัย  

ขอบคุณทหารชายแดน ตำรวจและเจ้าหน้าที่รัฐท้องถิ่น ที่อนุญาตโดยพฤตินัยให้ผู้วิจัยเดินแกว่งแขน
เก็บข้อมูที่กวานเซินอยู่หลายปี หลายครั้งและหลายสัปดาห์ในแต่ละปี แม้เป็นพ้ืนที่ที่มีความอ่อนไหวสูง ยากที่
จะให้ชาวต่างชาติเข้ามาดำเนินการวิจัย ทว่าความเข้าใจของพวกท่านว่าอย่างน้อยผู้วิจัยก็ไม่ใช่ “ตัวอันตราย” 
ของพื้นที่ จึงได้รับความร่วมมือจากท่านเป็นอย่างดี แม้บางทีการมาชนแก้วกัน นัยหนึ่งคือมาสืบ -ตาม-
ตรวจสอบพฤติกรรมของผู้วิจัยก็ตาม ก็ถือว่าสนุกสนานไม่น้อย  

ขอบคุณอีกครั้ง สำหรับแม่มด บ่าหงว้าน และครอบครัว ผู้ที่อุทิศเตียงนอนครึ่งหนึ่งให้ผู้วิจัยนอนดว้ย
หลายสัปดาห์ เมื่อครั้งไปพักอาศัยเก็บข้อมูลภาคสนาม เป็นทั้ง key informant และเป็นทั้งผู้สนับสนุนชีวิต
ความเป็นอยู่ และเป็นสารถีมอร์เตอร์ไซด์ พาผู้วิจัยไปดูพิธีกรรมต่าง ๆ ของนาง ผู้วิจัยขอบคุณคนสำคัญอีก 2 
ท่าน คือฝั่บบ๋าเถือก ปัญญาชนท้องถิ่น อำเภอกวานเซิน และโกเวิน ภรรยา ที่เป็นทั้งแหล่งข้อมูล ให้ที่พักอาศัย
ยาว ๆ  

ขอบคุณเหล่าแม่มดเมืองจึ บ่าเห บ่าดั่ย จิอ้วน จิเลียม บ่าเก๋ บ่าเควียน บ่าเอ้ย บ่าญิง จิเบี้ยว จิเฮวี่ยน 
แม่มดเมืองมอ บ่าหลา บ่าล้อม บ่าคอย โดยเฉพาะบ่าเห ที่เป็นเพื่อนคุย เพื่อนนอน และเพื่อนของผู้วิจัยแทบ
ทุกเวลาที่ลงภาคสนาม ฃอบคุณบรรดาจามน องลอน องเมียง องเนียม ขอบคุณบรรดาจาเกื่อง องถิ่ก องหนู 
ขอบคุณปัญญาชนท้องถิ่น องกื่อ องห่านามนิง องข่าเตี๋ยน (มายโจว) และบ่าเงินถิโจว ที่ให้เอกสารต่าง ๆ 
ความกระจ่างในข้อมูลหลาย ๆ ด้าน และหลาย ๆ ท่านที่ไม่ได้เอ่ยนาม และขอบคุณทุก ๆ ท่านที่มีส่วนต่องาน
ชิ้นนี้ ไม่ได้เอ่ยนามในทีน่ี้ ก็ตาม 

และขาดไม่ได้คือ ขอบคุณแถน ผีมด ผีมน ผีไต (ถ้ามี) ที่ลงมาในพิธีกรรมต่าง ๆ  
 
 
 
 
 



 
 

 

vi 
 

บทคัดย่อ 

 

การศึกษาการเมืองวัฒนธรรมของการใช้ภาษาของแม่มดไทในอำเภอกวานเซิน พื้นที่สูงในจังหวัดแทง
หวา ภาคกลางตอนเหนือของประเทศเวียดนาม เป็นการศึกษาที่มุ่งเน้นไปที่การวิเคราะห์บทบาทของแม่มดใน
ฐานะปัญญาชนเชิงประเพณีที่ใช้ภาษาและพิธีกรรมเพื่อรักษาความสัมพันธ์เชิงอำนาจกับรัฐและตลาดเสรี 
งานวิจัยนี้ใช้กรอบแนวคิดที่เน้นบทบาทของพิธีกรรมและการสื่อสาร โดยเฉพาะอย่างยิ่งการวิเคราะห์พิธีกรรม
ในฐานะเรื่องเล่าในการสร้างการดำรงอยู่ของสังคมการเมืองที่ยังคงรักษาอำนาจของชาติพันธุ์และท้องถิ่นอยู่  
โดยมีวัตถุประสงค์การวิจัย 4 ประการ คือ (1) เพื่อปริวรรตวรรณกรรมเกี่ยวข้องกับเนื้อหาของบทสวดภาวนา 
คาถา และคำพยากรณ์ท่ีแม่มดใช้ในพิธีกรรมในชีวิตประจำวันจากภาษาไท และภาษาเวียดนาม เป็นภาษาไทย 
ตลอดจนบันทึกวรรณกรรมปากเปล่าและแปลเป็นภาษาไทย (2) เพื่อศึกษาประวัติศาสตร์ และสังคมการเมือง
ของคนไทในเมืองจีในอดีต ที่มีความเกี่ยวข้องกับกลุ่ม และเครือข่ายของแม่มด (3) เพื่อวิเคราะห์บทบาทของ
แม่มด ในการฟื้นฟูภูมิปัญญาท้องถิ่น ตลอดจนวิเคราะห์เนื้อหาของบทสวด คาถา และคำพยากรณ์ในเชิง
ความรู้และภูมิปัญญาท้องถิ่น และการผสมผสานความรู้จากสถานที่ต่าง ๆ กลุ่มต่าง ๆ ตลอดจนรูปแบบการ
สื่อสารของแม่มดในบริบทและความสัมพันธ์ต่าง ๆ ในสังคมการเมืองของท้องถิ่น (4) เพ่ือวิเคราะห์ประเด็นต่าง 
ๆ ที่เกี่ยวข้องกับการสถาปนาอำนาจของแม่มด และเครือข่ายทางสังคม ในสังคมการเมืองของท้องถิ่น ด้วยการ
ใช้ภาษาและวรรณกรรมในพิธีกรรมในชีวิตประจำวันในบริบทของตลาดเสรีโลกาภิวัตน์ และการเมืองของรัฐ
ชาติ  

การวิจัยชิ้นนี้ ได้ใช้วิธีการวิจัยเชิงชาติพันธุ์วรรณนา โดยใช้ข้อมูลจากการอ่านและปริวรรต (แปล) 
วรรณกรรมที่เก่ียวข้องกับบทสวดภาวนา คาถา และคำพยากรณ์ของแม่มด จามนและจากเกื่อง จากเอกสารไท
โบราณ และจากเอกสารที่ถูกบันทึกด้วยภาษาเวียดนามเป็นภาษาไทย รวมถึงการบันทึกเทปวรรณกรรมปาก
เปล่า และแปลออกมาเป็นภาษาไทย ด้วยการอ่าน และแปลร่วมกับแม่มด จาเรื ่อง จามน และปัญญาชน
ท้องถิ่นในอำเภอกวานเซินที่มีความรู้ด้านการอ่านอักษรไท รวมถึงการสังเกตการณ์แบบมีส่วนร่วมและไม่มีส่วน
ร่วมในการใช้ภาษาและการสื่อสารของแม่มด จามนและจาเกื่องในพิธีกรรมต่าง ๆ การสนทนาและ/หรือ
สัมภาษณ์เชิงลึกผู้ที่เกี่ยวข้อง และการศึกษางานวิจัยที่เกี่ยวข้อง โดยมีพื้นที่ศึกษาในเมืองจึ (ปัจจุบันคือ คอม
มูนจุงหะ จุงเตี่ยน จุงซวน และจุงเถื่อง) และเมืองมอ (คอมมูนตามลืม และตามแทง) อำเภอกวานเซิน จังหวัด
แทงหวา ประเทศเวียดนาม โดยดำเนินการภาคสนามด้วยการอาศัยในชุมชน โดยเฉพาะที่บ้านของแม่มดและ
ปัญญาชนท้องถิ่น ครั้งละ 1-3 สัปดาห์ ในปี 2017 (ก่อนดำเนินโครงการนี้) 2019 2020 2022 และ 2023 

ผลการศึกษาพบว่า บทบาทของแม่มด จามนและจาเกื่องในฐานะปัญญาชนเชิงประเพณีเกี่ยวข้องกับ
การรักษาความสัมพันธ์เชิงอำนาจกับรัฐและตลาดเสรีโลกาภิวัตน์ผ่านภาษาและพิธีกรรม โดยแม่มดทำหน้าที่
เป็นผู้รักษาโรคที่รักษาความสัมพันธ์ระหว่างจิตใจกับร่างกาย และรักษาความสัมพันธ์ระหว่างคนป่วย สมาชิก
ในครอบครัว วิญญาณบรรพบุรุษ และผีประเภทต่างๆ โดยเฉพาะอย่างยิ่งในการฟ้ืนฟูภูมิปัญญาท้องถิ่นผ่านบท



 
 

 

vii 
 

สวด คาถา และคำพยากรณ์ในเชิงความรู้และภูมิปัญญาท้องถิ่น และการผสมผสานความรู้จากสถานที่ต่าง ๆ 
กลุ่มต่าง ๆ ตลอดจนรูปแบบการสื่อสารของแม่มดในบริบทและความสัมพันธ์ต่าง ๆ ในสังคมการเมืองของ
ท้องถิ่น นอกจากนี้ แม่มดยังมีบทบาทในการสถาปนาอำนาจทางวัฒนธรรมของตนเอง และการรักษาความ
มั่นคงของสังคมการเมืองของท้องถิ่น โดยเฉพาะอย่างยิ่งในบริบทของการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและการเมือง 
และต้องต่อรองกับอำนาจของรัฐ และทุน เพ่ือรักษาอำนาจของตนเอง และการปกป้องวัฒนธรรมของท้องถิ่น 

งานวิจัยชี้ให้เห็นว่า ภาษาและพิธีกรรมของแม่มดเป็นเครื่องมือสำคัญในการสร้างความหมายและ
อำนาจในสังคมการเมืองของคนไท โดยเฉพาะอย่างยิ่งในการสร้างอำนาจของท้องถิ่นด้วยการรักษาภาษาของ
ชนกลุ่มน้อย การสร้างบรรทัดฐานทางวัฒนธรรมและการตอกย้ำการเป็นสังคมการเมืองของคนไทในเวียดนาม 
ผ่านพิธีกรรมที่สำคัญ เช่น พิธีจ๋าเจียง ซึ่งมีลักษณะที่เป็นพิธีกรรมในฐานะเรื่องเล่า (narrativized ritual) ที่มี
พลังในการสื่อสารในระดับการผลิตซ้ำสำนึกของชาวบ้าน โดยเฉพาะอย่างยิ่งอุดมการณ์ที่เกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตที่
สัมพันธ์กับความอุดมสมบูรณ์ของป่า อุดมการณ์ความศักดิ์สิทธิ์ของแถนและผีมด และความเป็นหนึ่งเดียวกัน
ของชุมชน เป็นต้น นอกจากนี้ เสียงของแม่มดเป็นเสียงหนึ่งที่มีพลัง สะท้อนอำนาจของท้องถิ่นในพื้นที่ทาง
สังคม หรือพื้นที่ของความสัมพันธ์เชิงอำนาจ ท่ามกลางบริบทของการฟื้นฟูวัฒนธรรมของชนกลุ่มน้อยของรัฐ
ชาติเวียดนาม และการผลิตวาทกรรมการพัฒนาของรัฐ และภาคปฏิบัติของวาทกรรมว่าด้วยการแปลงป่าให้
เป็นสินค้า ผลการวิจัยนี้ยังชี้ให้เห็นถึงความสำคัญของการรักษาภาษาและวัฒนธรรมของชนกลุ่มน้อยในบริบท
ของการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและเศรษฐกิจ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 

viii 
 

ABSTRACT 
 

This study explores the multifaceted role of shamans, particularly female shamans (Me 
Mot), as traditional intellectuals who wield language and ritual to navigate power dynamics 
within the state and the globalized market economy. Employing a conceptual framework that 
underscores the significance of ritual and communication, the research examines ritual as a 
narrative that shapes socio-political realities, thereby preserving ethnic and local authority. 
The study's objectives encompass: 1) Translating relevant literature on the content of prayers, 
spells, and prophecies utilized by Me Mot in everyday rituals from Thai and Vietnamese into 
Thai, as well as recording and translating oral literature into Thai; 2) investigating the historical 
and socio-political context of the Thai people in Muong Chu, examining their connection to 
Me Mot groups and networks; 3) analyzing the role of Me Mot in revitalizing local knowledge, 
exploring the content of their prayers, spells, and prophecies in terms of local knowledge and 
wisdom, and examining the integration of knowledge from diverse sources, groups, and 
communication forms employed by Me Mot in various contexts and relationships within the 
political society context; 4) analyzing issues related to the establishment of Me Mot's authority 
and social networks within the political society context, examining the use of language and 
literature in everyday rituals amidst the globalized market economy and the politics of the 
nation-state. 

The research employs ethnographic descriptive methods, utilizing data from reading 
and translating relevant literature on shamanic prayers, spells, and prophecies, including 
ancient Tai documents and Vietnamese records translated into Thai. Oral literature was also 
recorded and translated into Thai. The reading and translation process involved collaboration 
with shamans and local intellectuals in Quan Son District who possessed knowledge of Tai 
script, as well as participant and non-participant observation of shamans' use of language and 
communication in various rituals. In-depth interviews with relevant individuals and a review of 
related research further enriched the data. 

The study was conducted in Muong Chu (currently Trung Ha, Trung Tien, Trung Xuan, 
and Trung Thuong communes) and Muong Mo (currently Tam Lu and Tam Thanh communes), 
Quan Son District, Thanh Hoa Province, Vietnam. Fieldwork involved extended stays in the 
community, particularly in the homes of Me Mot and local intellectuals, for periods ranging 
from 1 to 3 weeks in 2017 (prior to project implementation), 2019, 2020, 2022, and 2023. 



 
 

 

ix 
 

The research findings reveal that the role of shamans as traditional intellectuals is 
intricately linked to negotiating power relations with the state and the globalized market 
economy through language and ritual. Female shamans serve as healers, maintaining the 
mind-body connection and facilitating relationships between the sick person, family members, 
ancestral spirits, and various types of ghosts. They play a pivotal role in revitalizing local 
knowledge through prayers, spells, and prophecies, drawing upon local knowledge and 
wisdom and integrating knowledge from diverse sources, groups, and communication forms in 
various contexts and relationships within the local socio-political context. 

Additionally, Me Mot contribute to establishing their own cultural authority and 
maintaining the stability of the political society context, particularly amidst social and political 
change. They navigate the power dynamics of the state and capital to preserve their authority 
and safeguard local culture. The study highlights the significance of Me Mot's language and 
ritual as instruments for constructing meaning and power within the political society context 
of the Thai people. These elements are crucial for constructing local power by preserving the 
language of ethnic minorities, establishing cultural norms, and reinforcing the socio-political 
context of the Thai people in Vietnam. Important rituals, such as the Cha Chieng ritual, 
exemplify the narrative power of ritual, communicating at the level of villagers' consciousness 
and shaping ideologies related to the forest, the sacredness of Then and the ghost of the ant, 
and community unity.  

Furthermore, the voice of the Me Mot emerges as a powerful force, reflecting the 
authority of the locality within the social space or the realm of power relations. This is 
particularly evident in the context of the Vietnamese nation-state's revitalization of ethnic 
minority culture and the production of development discourse by the state, alongside the 
practical discourse of commodifying forests. The research underscores the importance of 
preserving the language and culture of ethnic minorities amidst social and economic change. 
It contributes to a deeper understanding of the role of traditional intellectuals in negotiating 
power dynamics and revitalizing local knowledge, highlighting the significance of language and 
ritual in constructing meaning and power within the political society context. 

 
 
 
 



 
 

 

x 
 

สารบัญ 
 

บทที่ 1 บทนำ ................................................................................................................................................ 1 

1.1 ความสำคัญและที่มาของปัญหา .......................................................................................................... 2 

1.2 วัตถุประสงค์การวิจัย ........................................................................................................................... 6 

1.3 การทบทวนวรรณกรรม ..................................................................................................................... 7 

1.3.1 การสร้างชาติเวียดนามกับการควบคุมการใช้ภาษาและวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ในยุค               
สังคมนิยมเวียดนาม ................................................................................................................................... 7 

1.3.2 พระและมดในฐานะปัญญาชนประเพณีกับการพัวพันกับรัฐสมัยใหม่ ........................................... 10 

1.3.3 พิธีกรรม การสื่อสาร สังคมการเมืองกับอำนาจทางศีลธรรมของท้องถิ่นในยุคสมัยใหม่ ................ 12 

1.3.4 การเมืองของภาษาและการสื่อสารของผู้นำทางจิตวิญญาณกับอำนาจทางวัฒนธรรม .................. 17 

1.3.5 ความสัมพันธ์ระหว่างเรื่องเล่ากับพิธีกรรม: พิธีกรรมในฐานะเรื่องเล่าและเรื่องเล่า                   
ในฐานะพิธีกรรม ...................................................................................................................................... 19 

1.3.6 พิธีกรรมกับสัญลักษณ์ ................................................................................................................. 21 

1.3.7 ภาษาและเสียงในพิธีกรรม .......................................................................................................... 22 

1.3.8 พิธีกรรมกับการสร้างชุมชนการพูดและกลยุทธ์ชาติพันธุ์.............................................................. 25 

1.3.9 การปะทะประสานและการต่อรองเรื่องเล่าและวาทกรรมต่าง ๆ .................................................. 28 

1.4 วิธีวิทยา ........................................................................................................................................... 30 

1.5 กรอบแนวความคิด .......................................................................................................................... 34 

1.6 พ้ืนที่การวิจัย ................................................................................................................................... 36 

บทที่ 2 ประวัติศาสตร์ เศรษฐกิจ และสังคมของคนไทท่ีกวานเซิน ............................................................ 37 

2.1 ประวัติศาสตร์ของคนไทในกวานเซิน ................................................................................................. 38 

2.2  พลวัตทางเศรษฐกิจและภูมิศาสตร์ของอำเภอกวานเซิน ................................................................... 43 

2.3  มุมมองด้านนิเวศวิทยา ความเชื่อ การจัดการทรัพยากรธรรมชาติ และพิธีกรรมของคนไทกวานเซิน 50 

2.4  เศรษฐกิจอำเภอกวานเซิน ในวาทกรรมการพัฒนาของรัฐและภาคปฏิบัติการของวาทกรรม ............. 54 

2.5  สรุป ................................................................................................................................................. 62 

 
 



 
 

 

xi 
 

บทที่ 3 แม่มดในสังคมการเมืองไทในเวียดนาม .......................................................................................... 64 

3.1 ความนำ ............................................................................................................................................ 65 

3.2 ความเป็นมาของแม่มดและจามนในตำนาน/ความเชื่อของสังคมไทใน                                           
ภาคกลางตอนเหนือของเวียดนาม ............................................................................................................ 67 

3.3 หลักม่ัน/หลักเมือง/สายเมืองกับแม่มด .............................................................................................. 73 

3.4 แม่มดกับเทพผู้ปกป้องเมือง (ตือม้าฮายด่าว) และพิธีเซ่นเมือง .......................................................... 77 

3.5 การกลายเป็นแม่มด .......................................................................................................................... 79 

3.6 กลุ่มแม่มดที่กวานเซิน ....................................................................................................................... 81 

3.7 เครือข่ายของแม่มด ........................................................................................................................... 86 

3.7.1 ลูกเลี้ยงของแม่มด: การต่างตอบแทนและการสถาปนาเครือข่ายและอำนาจของแม่มด ............. 86 

3.7.2 จามนและจาเกื่อง ................................................................................................................... 87 

3.8 การเรียนรู้ในการเป็นแม่มด จามน และจาเกื่อง ................................................................................. 89 

3.9 พิธีปันบ้านเมืองกับการสถาปนาอำนาจของแม่มด ............................................................................. 90 

3.10 พิธีสะซูย ......................................................................................................................................... 92 

3.11 บทบาทของแม่มด จามน จาเกื่องและจามอในสังคมการเมืองไทในเวียดนาม .................................. 92 

3.12 อำนาจทางวัฒนธรรมของแม่มดมาจากท่ีใด .................................................................................... 93 

3.13 การรักษาความเป็นแม่มดจากการปฏิบัติตัวในชีวิตประจำวัน .......................................................... 95 

3.14 นโยบายรัฐกับแม่มด ........................................................................................................................ 96 

3.15 สรุป ................................................................................................................................................ 98 

บทที่ 4 ภาษาและการสื่อสารของแม่มด จามน และมนแท้งในการรักษาโรคในชีวิตประจำวัน ................. 99 

4.1 ความนำ .......................................................................................................................................... 100 

4.2 พิธีรักษาโรคของแม่มดไทที่กวานเซิน: การเปรียบเทียบกับแม่มด/ผีมด/ผีฟ้า/ผีปู่ย่า/มะม็วดใน
วัฒนธรรมต่าง ๆ .................................................................................................................................... 101 

4.3 การค้นหาสมุหฐานของโรคด้วยการพยากรณ์จากเสื้อของคนที่เจ็บ/ป่วย ......................................... 103 

4.4 ประเภทของเทพ/ผี และเทพ/ผีที่สัมพันธ์กับการรักษาโรคของแม่มดและจามน .............................. 106 

4.5 ขั้นตอนการรักษาโรคและการตีความใหม่ของการรักษาโรค............................................................. 112 

4.6 “จ่ากง (trả công)” ให้แก่แม่มดใหญ่ แม่ของบ่าหงว้านที่เจ็บป่วยหนัก........................................... 115 



 
 

 

xii 
 

4.7 การประดิษฐ์หมอดูร่างทรงกับการเติมเต็มการรักษาโรคของแม่มด .................................................. 116 

4.8 สรุป ................................................................................................................................................ 123 

บทที่ 5 เม่ือแม่มดพูด: พิธีจ๋าเจียงกับการสร้างอำนาจผ่านพิธีกรรมเชิงเรื่องเล่าของแม่มด ..................... 124 

5.1 ความนำ .......................................................................................................................................... 125 

5.2 วัตถุประสงค์และองค์ประกอบต่างๆ ของการประกอบพิธีกรรมจ๋าเจียง ........................................... 127 

5.3 ผู้ร่วมพิธีจ๋าเจียง .............................................................................................................................. 133 

5.4 กอบ๊อกไม่ สัญลักษณ์หลักของพิธีจ๋าเจียง ........................................................................................ 138 

5.5 ปฏิบัติการในพิธีจ๋าเจียงในฐานะเรื่องเล่าและการใช้ภาษาของแม่มด ............................................... 140 

5.6 การวิเคราะห์ความสัมพันธ์ทางสังคมในเตี๊ยดหมุก ........................................................................... 181 

บทที่ 6 บทสรุป: การเมืองวัฒนธรรมของการใช้ภาษาของแม่มด ............................................................ 191 

บรรณานุกรม.............................................................................................................................................. 199 

ภาคผนวก .................................................................................................................................................. 209 

ถ้อยแตกน้ำแตกดิน ................................................................................................................................ 210 

Cúng Phi Hươn, phi Một (บทสวดเซ่นผีเรือนและผีมด) ..................................................................... 218 

บทสวดเซ่นผีเรือนของแม่มด บ่าดั่ย และแม่มด บ่าหงว้าน ..................................................................... 230 

บทสวด nhọng có Bóc Mậy (ยกกอบ๊อกไม่) ....................................................................................... 238 

Bài khặp nhọng luông (บ่ายขับยกหลวง) .......................................................................................... 240 

Bài khặp tả cây luồng (บ่ายขับต๋าเกยหลวง) ..................................................................................... 241 

Múa chá (ม้ัวจ๋า) .................................................................................................................................. 242 

Khói bặt tộp tín phái nhai kha (ข้อยบัดตบตีนฝ้ายงายคา) ............................................................. 244 

Lắng lau xặng vóc (ลั้งเลาซังว๊อก) ..................................................................................................... 261 

Càng vuốn sái mường (ก่างโว้นสายเมือง) ......................................................................................... 269 

Sến hính kín lành khám khái (แสนหิ้งกินแหล่งคำคาย) .................................................................. 283 

Tang ắm óc phạ (ตางอำออกฟ้า) ....................................................................................................... 284 

Tắng lau xặng vóc (ตั้งเลาซังว๊อก) ..................................................................................................... 286 

Khấn cặm pó ngà chiếng chú khót tóc chú (เข้ินกำป้อหง่าเจียงจู๋ค๊อตต๊อกจู๋) ............................. 287 

Pắn bản mương một (ปันบ้านเมืองมด) ............................................................................................ 295 



 
 

 

xiii 
 

Khàm táy hón làng (คำไตฮ้อนหล่าง) ................................................................................................ 309 

เฮียกขวัน (เรียกขวัญ) ............................................................................................................................ 315 

khoam sơ phí đắng kha (ความเสอผีหลังคา) .................................................................................... 329 

 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

  



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

บทที่ 1 
 

บทนำ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

2 
 

1.1 ความสำคัญและที่มาของปัญหา   

ในหุบเขาอันงดงามของกวานเซิน ท่ามกลางป่าไผ่และทิวทัศน์อันเขียวขจีในภาคกลางตอนเหนือของ
เวียดนาม  สังคมของชาวไทได้หล่อหลอมความเป็นสังคมการเมือง (policial soceity) ที่ซึ่งความเชื่อทางจิต
วิญญาณอันศักดิ์สิทธิ์ได้กลายเป็นด้ายทอที่ประสานผู้คนเข้าด้วยกัน ประเพณีและพิธีกรรมโบราณทำหน้าที่เป็น
กลไกทางวัฒนธรรมที่ทรงพลัง ซึ่งร้อยรัดสังคมเข้าด้วยกันอย่างแนบแน่น ผ่านระบบศีลธรรมที่ซับซ้อนและ
อุดมการณ์ที่กำหนดพฤติกรรมของปัจเจกบุคคล และหล่อหลอมความสัมพันธ์ทางสังคมของกลุ่มต่าง  ๆ ที่
หลากหลาย แม้ว่าอิทธิพลของรัฐชาติและลัทธิทุนนิยมจะพยายามบดบังวัฒนธรรมท้องถิ่น แต่ความศรัทธาใน
ผู้นำทางจิตวิญญาณยังคงเป็นเสาหลักท่ีค้ำจุนความเข้มแข็งของชุมชนและแต่ละบุคคล 

แม่มด1 จามน (พ่อมนต์) จาเกื่อง (พ่อเกื่อง) และจามอ (พ่อหมอ) ผู้ทรงพลังทางจิตวิญญาณเหล่านี้ทำ
หน้าที่เป็นผู้พิทักษ์อุดมการณ์และอำนาจทางศีลธรรมของท้องถิ่น โดยถ่ายทอดความเชื่อ  ประเพณี และธรรม
เนียมปฏิบัติที่สืบทอดกันมาชั่วอายุคน พวกเขาเป็นผู้ผลิตซ้ำความทรงจำทางวัฒนธรรมและเป็นผู้รับผิดชอบใน
การรักษาสมดุลทางสังคม สังคมของชาวไทในกวานเซินจึงเป็นภาพสะท้อนอันน่าทึ่งของการเมืองที่ซ้อนทับกัน
ระหว่างการเมืองของชาติพันธุและของชาติ ซึ ่งความเชื่อทางจิตวิญญาณและโครงสร้างทางสังคมปะทะ
ประสานกัน เป็นเครื่องพิสูจน์ถึงความยืดหยุ่นและความแข็งแกร่งของวัฒนธรรมของคนไทในเวียดนาม 

ที่กวานเซิน แม่มด จามน จาเกื่อง ยังเหลืออยู่เป็นจำนวนไม่น้อย ในขณะที่ในสังคมไทและไทยหลาย
แห่ง แม่มดและจามนแทบจะหายไปเกือบหมดแล้ว (อานันท์ กาญจนพันธุ์ 2555: 63-4) ปรากฏการณ์นี้ นัย
หนึ่งสะท้อนถึงการล่มสลายของสังคมเกษตรกรรมและธรรมชาติ ซึ่งเป็นบริบทที่หล่อหลอมความเชื่อดั้งเดิม
เหล่านี้ อานันท์ ตั้งข้อสังเกตว่าอุดมการณ์เกี่ยวกับความอุดมสมบูรณ์ในสังคมเกษตรกรรม ซึ่งเป็นรากฐานของ
ระบบศีลธรรมและภูมิปัญญาของเกษตรกรรมที่เคารพต่อความสมบูรณ์ของธรรมชาติ  เครือญาติ และชุมชน 
กำลังถูกท้าทายในบริบทของการล่มสลายของสังคมเกษตรกรรมและการรุกรานธรรมชาติ (อานันท์ กาญจน
พันธุ์, 2555: 63-4) ไม่เพียงแต่บริบทดังกล่าวเท่านั้น แต่ภายใต้การกดทับจากอำนาจทางการเมืองของรัฐชาติ
และตลาดเสรีโลกาภิวัตน์ พลังอำนาจและภูมิปัญญาของท้องถิ่นจะสามารถต่อรองและปรับพลังภายนอก
เหล่านี้ให้กลายเป็นพลังท้องถิ ่นได้อย่างไร นี ่คือคำถามหลักที ่สำคัญสำหรับการศึกษาสังคมศาสตร์และ
มนุษยศาสตร์เพื่อการพัฒนาสังคมท้องถิ่นในบริบทปัจจุบัน ที่อานันท์ ซึ่งเป็นครูของผู้วิจัยได้ตั้งเอาไว้อย่างท้า
ทายให้นักวิชาการรุ่นหลังได้ศึกษาค้นคว้า 

สังคมไทในประเทศเวียดนามก็เช่นกัน เป็นเวลากว่าสี่ทศวรรษในยุคสังคมนิยมที่ได้มีการกดทับและ
จำกัดการปฏิบัติการทางวัฒนธรรม พิธีกรรม และการเรียนการสอนภาษาของกลุ่มชาติพันธุ์ (รวมถึงการใช้
ภาษาเขียนของไท) ภายใต้นโยบาย “การเลือกรักษาวัฒนธรรม (ชนกลุ่มน้อย) ในชาติ” (bảo tồn chọn lọc 
các giá trị văn hóa của dân tộc ในภาษาเว ียดนาม) โดยเฉพาะกลุ ่มที ่อยู ่นอกเขตปกครองตนเอง 

 
1 ผู้วิจยัใช้คำว่า “แม่มด” ในที่นี ้โดยเรียกตามคนไทที่ตำบลจุงหะ อำเภอกวานเซิน จังหวัดแทงหวา ประเทศเวียดนาม สำหรับภาษาไทย/หรอืไทใน
ที่ต่างๆ อาจจะมีการเรียกแม่มดที่แตกตา่งกันไปบ้าง เช่นเรียกวา่ “มด” หรือ “ผีมด” 



 
 

 

3 
 

(autonomus region) เช่นกลุ่มคนไทในภาคกลางตอนเหนือของเวียดนาม ซ่ึงถูกห้ามไม่ให้มีการเรียนการสอน
ภาษาไท ประวัติศาสตร์ และวัฒนธรรมไท รวมทั้งห้ามปฏิบัติการทางศาสนาและความเชื่อ ทว่าให้เรียนภาษา 
ประวัติศาสตร์และวัฒนธรรมเวียดนามเท่านั้น ซึ่งเราอาจเรียกกระบวนการนี้ว่า “การทำให้กลายเป็น “กิง” 
(เวียด)” (Kinh-ization) ภายใต้กรอบแนวคิดเรื่องชาตินิยม (Choowonglert, 2022) 

กระบวนการทำให้กลายเป็นกิง (เวียด) หรืออย่างน้อยที่สุดอยู่ร่วมกับคนกิงภายใต้กรอบแนวคิด
ชาตินิยม ได้รับอิทธิพลจากลัทธิขงจื้อใหม่ ที่มองว่ากลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ นั้นเป็นน้องของคนกิง ซึ่งต่างจากลัทธิ
เตา๋ที่มองความเป็นอ่ืนของชาติพันธุ์ที่อยู่มาก่อนกิงเกี่ยวข้องกับความกลัว ด้วยเหตุที่ลัทธิขงจื้อใหม่มีอิทธิพลต่อ
กระบวนการสร้างชาติในยุคสังคมนิยม (Salemink, 2008: 246) รวมทั้งอิทธิพลทางความคิดของคาร์ล มาร์กซ์ 
ในเรื่องวัตถุนิยมทางประวัติศาสตร์ และการพัฒนาสังคมที่เป็นขั้นเป็นตอน (Chinh, 2014) ทำให้กลุ่มชาติพันธุ์
ต่างๆ ถูกมองว่าล้าหลังในกระบวนการพัฒนา (lạc hậu) และงมงาย (mê tín dị đoan) (Salemink, 2008; 
Chinh, 2014) พวกเขาต้องได้รับการพัฒนาให้มีวัฒนธรรมและความเป็นอยู่ใหม่ (văn hóa mới, nếp sống 
mới) (Mukdawijitra, 2007) 

แม้ว่าตั้งแต่ทศวรรษที่ 1980 เป็นต้นมา ได้มีการผ่อนคลายการจำกัดทางการใช้ภาษา การปฏิบัติการ
ทางศาสนา/ความเชื่อ และวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์อย่างต่อเนื่อง โดยเฉพาะในทศวรรษที่ 2000 ได้มีความ
กระตือรือร้นและจริงจัง โดยรัฐบาลแห่งชาติและท้องถิ่นรวมทั้งปัญญาชนท้องถิ่นของจังหวัดในการฟ้ืนฟูภาษา 
ศาสนาและวัฒนธรรม ทว่าในระดับชุมชน ที่มีการปฏิบัติการด้านภาษาและวัฒนธรรม “ในวิถีชีวิตประจำวัน” 
กลับยังไม่ได้ถูกนำมาพิจารณาศึกษาวิจัยโดยนักวิชาการทั้งเวียดนามและต่างประเทศมากนัก กระนั้นก็ตาม 
การฟ้ืนฟภูาษาและวัฒนธรรม ไม่ได้มีความหมายแค่การฟื้นฟูวัตถุวัฒนธรรมในเชิงสัญลักษณ์ของเมือง/ท้องถิ่น 
หรือเป็นเพียงแค่สินค้าการท่องเที่ยวเท่านั้น แต่คือการทำให้เกิดความชอบธรรมของการใช้อำนาจของเมือง 
(ท้องถิ่น) ซึ่งไม่ใช่เป็นเพียงอำนาจของเมืองที่เป็น “เมืองในจินตนาการ” (immagined community) การ
ฟ้ืนฟูอำนาจท้องถิ่นอย่างเป็นรูปธรรมจึงจำเป็นต้องอาศัยพิธีกรรมในการสร้างความชอบธรรมให้แก่อำนาจด้วย 
(อานันท์ กาญจนพันธุ์, 2555: 79)  

จากงานวิจัยที่เก่ียวข้องกับเรื่องพ้ืนที่ทางวัฒนธรรม สถานที่ และอัตลักษณ์ของคนไทในภาคกลางตอน
เหนือ ซึ่งส่วนหนึ่งของงานวิจัยที่ให้ความสำคัญกับประเด็นที่เกี่ยวข้องกับการฟื้นฟูเอกสารโบราณ วรรณกรรม
การเขียนประวัติศาสตร์และวัฒนธรรมของคนไท ตลอดการใช้ภาษาของพวกเขา ผู้วิจัยได้พบ “ช่องว่าง” ทาง
วิชาการในการทำความเข้าใจการใช้ภาษาและวรรณกรรมในชีวิตประจำวันของชาวบ้าน เช่นตั้งแต่ปี 2011 – 
2017 ผู้วิจัยเข้าไปศึกษา “พิธีเซ่น (ผี) เมือง” (lễ Hội Xên Mường) ของสองเมืองได้แก่ เมืองมุน (อำเภอมาย
โจว จังหวัดหว่าบิ่ง) 3 ครั้ง และพิธีเซ่นเมืองเซีย (อำเภอกวานเซิน จังหวัดแทงหวา) 2 ครั้ง พบว่าการใช้ภาษา
และวรรณกรรมในการสวดในพิธีเซ่นเมือง เป็นการใช้ภาษาด้วยการเมืองของปัญญาชนและเจ้าหน้าที่รัฐท้องถิ่น
เพ่ือสร้างอัตลักษณ์และพ้ืนที่ทางวัฒนธรรมในเชิงของการสร้างภาพตัวแทนและจินตนาการของพ้ืนที่ของคนไท
ในระดับเมือ (Choowonglert, 2014; 2016; 2017; อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ, 2561; 2566) มากกว่าที่จะเป็นการ



 
 

 

4 
 

สถาปนาหรือการผลิตซ้ำอำนาจที่อยู่ในชีวิตประจำวันในสังคมการเมืองของท้องถิ่น ที่มีไว้เพื่อรักษาซึ่งความ
อุดมสมบูรณ์ของท้องถิ่น จึงเป็นที่น่าสนใจว่าการผลิตใหม่พลังอำนาจของกลุ่มและเครือข่ายของแม่มดในยุค
หลังสังคมนิยม ในการสร้างพื้นที่ทางวัฒนธรรม และความอุดมสมบูรณ์ของท้องถิ่นแท้ที่จริงแล้วคืออะไร และ
ความหมายใหม่ในปัจจุบันของอำนาจและความอุดมสมบูรณ์ของท้องถิ่นคืออะไร เปลี่ยนแปลงไปจากอดีต
หรือไม่ ในเมื่อบริบทของท้องถิ่นเปลี่ยน ความสัมพันธ์เปลี่ยน 

แม่มด จามน จาเกื่อง (ซึ่งไม่ใช่ผู้ทำหน้าที่บทบาทร่างทรงตามที่บางคนเข้าใจ) มีบทบาทมากต่อการ
รักษาโรค การติดต่อกับแถน (เทพ) และผี อำนาจของแม่มด จามนและจาเกื่องแสดงออกในบทสวดเพื่อการ
รักษาโรค คาถาในการทำเสน่ห์ (“มอกะเสด” ในภาษาไท) ในการเสกของ (“เอ๋ม” ในภาษาไท) และการ
พยากรณ์  การที่ผู้หญิงเป็นแม่มดในการทำหน้าที่ติดต่อกับแถนและผีมด และมีอำนาจศักดิ์สิทธิ์เหนือกว่าผู้ชาย
ซึ่งเป็นจามนและจาเกื่องนั้น ไม่เพียงแตแ่สดงให้เห็นอำนาจของผู้หญิงที่เหนือกว่าชายแล้ว แตย่ังสะท้อนให้เห็น
ว่าในการสร้างอำนาจทางวัฒนธรรม และการสร้างความอุดมสมบูรณ์ของท้องถิ่นในความหมายใหม่ ได้ถูกผลิต
ซ้ำขึ้นมาเพ่ือรับมือกับวิถีชีวิตของชุมชนในบริบทสมัยใหม ่ 

อำนาจของแม่มด จามนและจาเกื่องเป็นอำนาจที่มาจากแถน ผู้ที่จะ “รับแถน” (การรับเอาอำนาจแถน) เพ่ือ
เป็นแม่มด จามนและจาเกื่องได้นั้นจะต้องเป็นคนที่แถนได้เลือกแล้ว คือคนที่เกิดมาพร้อมกับมี “แหขวางคอ” 
(รกพันคอ) ผู้ที่มีแหขวางคอนี้ คือผู้ที่มีผีมด ผีมน ผีเกื่อง (ตามลำดับ) และพร้อมที่จะเป็นแม่มด/จามน/จาเกื่อง 
เมื่อถึงเวลาอันควร (ซึ่งจะได้กล่าวในบทที่ 3) พวกนางจะได้รับการเข้าพิธี  “ปันบ้านเมือง” จากแม่มดครู (บ่า
หงว้าน, สนทนา, วันที่ 11 มีนาคม 2560) 

ไม่เพียงแต่อำนาจทางวัฒนธรรมจากการรับแถนและการปันบ้านเมืองแล้ว การสร้างอำนาจทาง
วัฒนธรรมของแม่มด จามนและจาเกื่องต้องอาศัยการศึกษาความรู้ต่าง ๆ ทั้งจากที่ต่าง ๆ และจากชาติพันธุ์
ต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับการสวด คาถา และคำพยากรณ์ ในด้านการรักษาโรค จากการลงพื้นที่ศึกษาในเบื้องต้น
ของผู้วิจัย ด้วยการสนทนากับแม่มดอาวุโสของคอมมูน2 ที่ชื่อว่า “หงวาน” (Ngoan) ผู้วิจัยเรียกนางว่า “บ่าหง
ว้าน” (bà Ngoan) แปลว่า “ย่าหงวาน” ทั้งๆ ที่นางมีอายุประมาณ 60 ปี (2024) แต่การเรียก “ย่า” ซ่ึงแสดง
ให้เห็นความเคารพท่านในฐานะผู้อาวุโส พบว่านางได้เรียนวรรณกรรมบทสวด คาถา และคำพยากรณ์ต่าง ๆ 
จากมารดาของนางที่เป็นแม่มดครู และคุณตาที่สืบทอดมาจาก สปป.ลาว และจากภาคตะวันตกเฉียงเหนือของ
เวียดนาม 

 อำนาจของแม่มด นอกจากจะมาจากแถนดังกล่าวข้างต้นแล้ว ยังมาจากการสร้างเครือข่าย  อีกด้วย 
กล่าวคือ แม่มดสามารถรับลูกศิษย์ได้ ลูกศิษย์ ถ้าข้ึนเป็นครู มีลูกศิษย์อีกก็จะเป็นการขยายเครือข่ายของแม่มด 
ยิ่งไปกว่านั้น ผู้ป่วยที่แม่มดรักษาโรคหายแล้ว จะต้องรับแม่มดเป็นแม่เลี ้ยง และตนเองเป็นลูกเลี้ยงบน
ความสัมพันธ์อันเป็นข้อผูกมัดทางสังคม (social obligation) ความสัมพันธ์แบบแม่มด-ลูกเลี ้ยงนี ้ ทำให้
เครือข่ายแม่มด เช่น แม่มดบ่าหงว้านขยายกว้างไกลไปหลายอำเภอและหลายจังหวัดในพื้นที่ใกล้เคียง ทั้งเป็น

 
2 คอมมูนจุงหะ อำเภอกวานเซิน จังหวัดแทงหวา เวียดนาม ในอดีตคือ “เมืองจึ”  



 
 

 

5 
 

เครือข่ายที่ใหญ่มาก แม่มด บ่าหงว้านมีลูกศิษยท์ี่เป็นแม่มด 11 คน ส่วนแม่มดอีกคนหนึ่งที่เมืองมอ ชื่อบ่าหลา 
มีลูกศิษย์ที่เป็นแม่มดและจามน รวม 15 คน ทั้งสองแม่มดมีลูกเลี้ยงหลายร้อยคน ส่วนลูกศิษย์แต่ละคนต่างก็มี
ลูกเลี้ยงเป็นของตนเองอีก ที่ยกตัวอย่างมา ก็เป็นเพียงแม่มดครูแค่ 2 คนเท่านั้น ยังมีแม่มดครูคนอื่น ๆ ใน
อำเภอนี้อีกหลายคน แม้มีลูกศิษย์และลูกเลี้ยงน้อยกว่าแม่มดครูทั้งสองนี้ ก็ตาม  ด้วยอำนาจ ทำให้เครือข่าย
แม่มดของแม่มดจึงเป็นเครือข่ายที่ใหญ่มาก อำนาจของพวกนางจึงทำให้สังคมการเมือง (political society) 
ของคนไทในกวานเซินยังคงดำรงอยู่ 

 

  

ภาพ 1.1 และ 1.2 แม่มด บ่าหงว้าน และจาเกื่อง องถิ่ก ในพิธีรักษาโรค ณ คอมมูนจุงหะ อำเภอกวานเซิน  
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 10 มิถุนายน 2017 

 

 
ภาพ 1.3 เครือข่ายแม่มดของบ่าหงว้าน ในพิธี “จ๋าเจียง” ณ บ้านบ่าหงว้าน คอมมูนจุงหะ อำเภอกวานเซิน 

ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 พฤศจิกายน 2017 
 



 
 

 

6 
 

นอกจากนี้ การทีส่ังคมแห่งนี้ยังมแีม่มด  ผู้ซึ่งใช้ภาษาและวรรณกรรมไทในการรักษาจารีต ธรรมเนียม
และอุดมการณ์ท้องถิ่นผ่านพิธีกรรมดั้งเดิมเอาไว้ได้ ภายใต้บริบทของความเป็นชาตินิยมแบบหลังสมัยสังคม
นิยม ตลอดจนในบริบทของตลาดเสรีโลกาภิวัตน์ น่าจะบอกอะไรแก่เราได้บ้าง ทั้งในแง่ของสำนึก อารมณ์
ความรู้สึกของผู้คนในท้องถิ่น ในแง่ของความรู้และอำนาจของท้องถิ่น รวมทั้งบทบาทของผู้แสดงทางจิต
วิญญาณในสังคมการเมือง เพราะพิธีกรรมเป็นเครื่องแสดงออกของอารณ์และความรู้สึกส่วนลึกของมนุษย์ 
(อานันท์ กาญจนพันธุ์ 2555: 132) เหตุใดที่คอมมูนจุงหะ จุงเตี๋ยน จุงเถื่อง และจุงซวน (เมืองจึเดิม) และคอม
มูนตามลือ ตามแทง (เมืองมอเดิม) จึงแม่มด จามนและจาเก่ืองเป็นจำนวนมาก ในขณะที่พ้ืนที่สังคมไท/ไทยอ่ืน 
ๆ แทบจะหาไม่พบ (จะมีก็เพียงแต่หมอสวดและร่างทรง) อะไรคือความวิตกกังวลของหมู่บ้านไทที่คอมมูน
เหล่านี้ในบริบทของตลาดเสรี และรัฐชาติเวียดนามยุคหลังสังคมนิยม ทีท่ำให้สังคมไทแห่งนี้ยังต้องการบทบาท
หน้าที่ของเหล่าแม่มดมาเติมเต็มวิถีชีวิตในบริบทสมัยใหม่  

ยิ่งไปกว่านั้น แม้มีพลังจากภายนอกทั้งพลังของตลาด วาทกรรมการพัฒนาและภาคปฏิบัติการของ
วาทกรรมของรัฐชาติ ด้วยเหตุนี้ การเมืองของการใช้ภาษาและการสื่อสารในพิธีกรรมของแม่มด จามนและจา
เกื่อง ความรู้และภูมิปัญญาท้องถิ่น ที่ถูกผสมผสานกับความรู้อ่ืน ๆ ในบริบทใหม่ในปัจจุบัน ในสังคมการเมือง
ของท้องถิ่น จะไปปะทะประสาน (articulation) กับพลังจากภายนอก และสร้างความหมายใหม่ สิ่งใหม่ ๆ 
และพลังใหม ่ๆ ของชุมชนแห่งนี้ได้อย่างไร สิ่งนี้จึงเป็นสิ่งที่งานวิจัยนี้จะให้คำตอบ  

1.2 วัตถุประสงค์การวิจัย 

โครงการวิจัยมีวัตถุประสงค์ 4 ประการดังนี้ 

1) เพื่อปริวรรตวรรณกรรมเกี่ยวข้องกับเนื้อหาของบทสวดภาวนา คาถา และคำพยากรณ์ที่แม่มด จา
เกื่อง และจามน นำมาใช้ในพิธีกรรมในชีวิตประจำวัน จากภาษาไทและภาษาเวียดนาม เป็น
ภาษาไทย ตลอดจนบันทึกวรรณกรรมปากเปล่าและแปลเป็นภาษาไทย 

2) เพ่ือศึกษาประวัติศาสตร์ และสังคมการเมืองของคนไทในเมืองจึในอดีต ที่มีความเกี่ยวข้องกับกลุ่ม 
และเครือข่ายของแม่มด 

3) เพื่อวิเคราะห์บทบาทของแม่มด จาเกื่อง และจามนในการฟื้นฟูภูมิปัญญาท้ องถิ ่น ตลอดจน
วิเคราะห์เนื้อหาของบทสวด คาถา และคำพยากรณ์ ในเชิงความรู้และภูมิปัญญาท้องถิ่น และการ
ผสมผสานความรู้จากสถานที่ต่าง ๆ กลุ่มต่าง ๆ ตลอดจนรูปแบบการสื่อสารของแม่มดจาเกื่อง 
และจามนในบริบท และความสัมพันธ์ต่าง ๆ ในสังคมการเมืองของท้องถิ่น  

4) เพ่ือวิเคราะห์ประเด็นต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับการสถาปนาอำนาจของแม่มด จาเกื่อง และจามน และ
เครือข่ายทางสังคม ในสังคมการเมืองของท้องถิ่น ด้วยการใช้ภาษาและวรรณกรรมในพิธีกรรมใน
ชีวิตประจำวัน ในบริบทของตลาดเสรีโลกาภิวัตน์ และการเมืองของรัฐชาติ 

 



 
 

 

7 
 

1.3  การทบทวนวรรณกรรม 
1.3.1 การสร้างชาติเวียดนามกับการควบคุมการใช้ภาษาและวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ในยุคสังคม 

นิยมเวียดนาม 

 ย้อนหลังไป ตั้งแต่ปี 1954 หลังจากการได้รับอิสรภาพอย่างเด็ดขาดด้วยการขับไล่ฝรั่งเศสออกจาก
สมรภูมิรบที่เดียนเบียนฝู๋ได้แล้ว รัฐบาลเวียดนามเหนือได้มีความพยายามในการรวมกลุ่มชาติพันธุ์ต่างๆ เข้าไว้
ในกรอบของการสร้างเศรษฐกิจ สังคมและวัฒนธรรมของรัฐชาติเวียดนาม (Thang 2007: 99). ในการสร้างรัฐ
ขาติให้เป็นสังคมที่เป็นหนึ่งเดียวนั้นค่อนข้างใช้อำนาจบังคับที่รุนแรง กล่าวคือรัฐขาติเวียดนามได้สร้างเขต
ปกครองตนเองของกลุ่มชาติพันธุ์ต่างๆ ขึ้นมา 3 เขต สำหรับภาคตะวันตกเฉียงเหนือนั้นมีเขตปกครองตนเองที่
ชื่อว่า “เขตปกครองตนเองถาย-แหม่ว” (Khu vực tự trị Thái – Mèo) หรือเขตปกครองตนเองไท-ม้ง (ต่อมา
เปลี่ยนชื่อเป็นเขตปกครองตนเองภาคตะวันตกเฉียงเหนือ หรือ “Khu vực tự trị Tây-Bắc”) ส่วนอีกสองเขต
การปกครองตนเองที ่เหลือคือ เขตปกครองตนเองเวียดภาคเหนือ (Khu vực tự trị Việt-Bắc) และเขต
ปกครองตนเองพื้นที่สูงภาคกลาง (Khu vực tự trị Tây Nguyên) ทั้งนี้เพื่อส่งเสริมความสามัคคีเป็นหนึ่ง
เดียวกัน (McElwee 2004) อย่างไรก็ดี ภายใต้การสร้างชาติ ระบบการปกครองแบบจารีตของชนกลุ่มน้อยได้
ถูกเปลี่ยนให้เป็นส่วนหนึ่งของระบอบการปกครองของรัฐขาติเวียดนาม นั่นหมายความว่าไ ด้มีการเปลี่ยน
ความรู้สึกของผู้คนจากคนของท้องถิ่นกลายเป็นพลเมืองของรัฐชาติเวียดนาม  

 ในช่วงแรก ชนกลุ่มน้อยในเขตปกครองตนเองสามารถรักษาวัฒนธรรมของตัวเอง และมีการเรียนการ
สอนภาษา ประวัติศาสตร์และวัฒนธรรมของตนเองได้ ต่อมารัฐบาลเวียดนามได้มีนโยบาย “การเลือกรักษา
วัฒนธรรมของ (ชนกลุ่มน้อย) ชาติ” มาใช้กับเขตปกครองตนเอง ภายใต้นโยบายดังกล่าวรัฐบาลอนุญาตให้ชน
กลุ ่มน้อยสามารถรักษาวัฒนธรรมของตนเองได้ตราบเท่าที ่ไม่ขัดแย้งกับรัฐและอุดมการณ์สังคมนิยม 
(Michaud, 2009: 32) นโยบายนี้ดูผิวเผินราวกับว่ารัฐบาลส่งเสริมความหลากหลายทางภาษา ศาสนา และ
วัฒนธรรม ทว่าในทางปฏิบัติการรักษาวัฒนธรรมนั้นขึ้นอยู่กับการตีความว่าสิ่งใดเหมาะสมและไปด้วยกันได้กับ
อุดมการณ์สังคมนิยมเวียดนาม ซึ่งผู้มีอำนาจในการตีความนั้นคือเจ้าหน้าที่รัฐ โดยเฉพาะรัฐบาลกลาง ไม่ใช่
ประชาชน 

อย่างไรก็ดี ในภาคกลางตอนเหนืออยู่นอกเขตการปกครองตนเอง โดยนโยบาย กลุ่มคนไทในภาย
กลางตอนเหนือก็ไม่สามารถที่จะจัดการเรียนการสอนภาษา ประวัติศาสตร์และวัฒนธรรมไทอย่างเป็นทางการ
ได้เลย คนไทในเขตตี้ต้องเรียนภาษา ประวัติศาสตร์และวัฒนธรรมของเวียดนามเท่านั้น ทั้งนี้เพ่ือหลอมรวมคน
ให้มีอัตลักษณ์เพียงหนึ่งเดียวกัน (Thang, 2007: 110-1) นโยบายนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อการกำจัดความล้าหลัง
และความเชื่อสิ่งที่เหนือธรรมชาติชองกลุ่มชาติพันธุ์ต่างๆ ซึ่งแน่นอนว่ารวมถึงกลุ่มคนไทด้วย ด้วยเหตุนี้ จึงไม่มี
การส่งเสริมตลอดจากห้ามปฏิบัติการทางศาสนาเกิดขึ้นในยุคนี้ (Baulch et al. 2002: 10-11) ปรากฎการณ์นี้
แสดงให้เห็นว่ารัฐชาติเวียดนามได้ส่งเสริมกระบวนการทำให้เป็น “กิง” (เวียด) (Kinh-ization) ในกระบวนการ
ดังกล่าวนี้ รัฐบาลกลางได้สั่งให้รัฐท้องถิ่นกำจัดเสียซึ่งพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับเรื่องเหนือธรรมชาติ กำจัดและเผา



 
 

 

8 
 

ทำลายเอกสารไทโบราณ มีเอกสารไทโบราณในที่ต่าง ๆ ถูกเผาเป็นจำนวนมาก (Mukdawijitra, 2007; อัจฉริ
ยา ชูวงศ์เลิศ 2557; 2559) 

 อีก 3 ทศวรรษต่อมา รัฐบาลได้ค่อยๆ ผ่อนคลายการปฏิบัติตามนโยบายการห้ามการเรียนการสอน
ภาษาและการปฏิบัติทางศาสนา จากการออกกฎหมาย (resolution) ที่ 53/CP ในปี 1980 ที่เก่ียวข้องกับการ
ใช้ภาษาของกลุ่มชาติพันธุ์ รวมทั้งการออกกฎหมายในปี 1998 ในด้านการฟื้นฟูศาสนาซึ่งเริ ่มต้นจากการ
เปลี่ยนแปลงจินตนาการของทางการต่อรัฐชาติ ที่เดิมควบคุมในการปฏิบัติการทางภาษาและวัฒนธรรม ไปเป็น
จินตนาการใหม่ที่เรียกว่า “อัตลักษณ์ของชาติ” รัฐบาลกลางและรัฐบาลท้องถิ่นมีบทบาทสำคัญมากในการ
ประดิษฐ์ใหม่วัฒนธรรม พิธีกรรมทางศาสนา/ความเชื่อของชาติและชนกลุ่มน้อย รวมทั้งการใช้ภาษาเขียนของ
กลุ่มชาติพันธุ์ด้วย (Taylor, 2007; Salemink, 2008; Chinh, 2016) ทั้งนี้เพ่ือใช้เป็นช่องทางในการสร้างวาท-
กรรม “อัตลักษณ์ของชาติ” ขึ้นมาใหม่ หลังจากที่ได้ยุติการพัฒนาเพื่อความทันสมัยในอุดมการณ์สังคมนิยม 
(Salemink, 2008: 276; Chinh, 2016) แต่กระนั้น ในการส่งเสริมวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ซึ่งเป็นคนกลุ่ม
น้อยนั้น รัฐกลับเน้นวัฒนธรรมพื้นบ้านที่มีฐานะเป็นวัตถุและสุนทรียะ (folkorization of culture, tradition 
folk culture) ซึ่งได้ถูกนำมารวมกับการสร้างอัตลักษณ์แห่งชาติ (Thang, 2007; Taylor, 2007; Salemink, 
2008) เช่นการสร้างกษัตริย์หุ่ง (Kinh Hùng) ให้เป็นบรรพบุรุษของชาติ ในฐานะผู้เป็นพี่ใหญ่ของน้องๆ ที่เกิด
จากไข่ร้อยฟอง (ตามตำนานของเวียดนาม) ซึ่งได้รวมเอากลุ่มชาติพันธุ์ต่างๆ เข้าไว้ด้วยกันในฐานะน้องเล็กของ
พี่ใหญ่ รวมทั้งทำให้เป็นอิสระจากการครอบงำของวัฒนธรรมจีนที่มีอิทธิพลมาตลอด 2 ,000 ปี (Salemink, 
2008: 277)  

ในด้านการรื ้อฟื ้นภาษาของกลุ ่มชาติพันธุ ์ ในปี 1980 รัฐบาลเวียดนามได้มีการออกกฎหมาย 
(decree) เกี่ยวกับนโยบายด้านภาษาเขียนของกลุ่มชาติพันธุ์  ภายใต้นโยบายดังกล่าวนี้ ภาษาเขียนและ
เอกสารไทโบราณ (manuscript) เป็นสิ่งที่สำคัญยิ่ง เพราะว่าสิ่งนี้คือวิธีการที่จะรักษาและพัฒนาชาติ ด้วยเหตุ
นี้ รัฐบาลจึงได้สนับสนุนให้มีการเรียนการสอนภาษาของกลุ่มชาติพันธุ์ในโรงเรียนประถม สิ่งนี้ นัยหนึ่งเป็นการ
แสดงให้เห็นถึงความพยายามให้สิทธิแก่กลุ่มชาติพันธุ์ในการรักษาและส่งเสริมภาษาและวัฒนธรรมของตัวเอง 
อย่างไรก็ดี ที่จังหวัดแทงหวา หนึ่งในภาคกลางตอนเหนือที่มีคนไทอยู่มาก ก็ได้มีการพยายามในการเขียน
ประวัติศาสตร์และวัฒนธรรม ตังแต่ปี 1992 รองผู้อำนวยการกองการศึกษาและฝึกอบรมของจังหวัด ได้
ส่งเสริมให้มีการทำตำราเรียนภาษาไทสำหรับเด็กนักเรียนในโรงเรียนประถม (Hóa, 1998: 88-89) นอกจากนี้
แล้ว ตั้งแต่ปี 2006 กระทรวงศึกษาธิการของเวียดนาม ได้มีการประกาศ (pronucement) ที่ . 03/2006/QĐ-
BGD&ĐT on 24 November 2006 ที่ผลักดันให้เจ้าหน้าที่รัฐท้องถิ่นท่ีทำงานในพ้ืนที่ที่ประชากรส่วนใหญ่เป็น
กลุ่มชาติพันธุ์ ทั้งที่เป็นคนไทและไม่เป็นคนไทต้องเรียนการพูด อ่าน เขียนภาษาของกลุ่มชาติพันธุ์ อย่างไรก็ดี 
ก่อนหน้านี้ นายกรัฐมนตรีได้มีการผลักดันให้มีคู่มีการฝึกอบรมที่ 38/2004/CT-TT ในวันที่ 9 พฤศจิกายน 
2004 ออกมาก่อนแล้ว (Hòa, 1998) 



 
 

 

9 
 

 การฟื้นฟูภาษาไทที่กล่าวมาข้างต้นนี้ แสดงให้เห็นความพยายามของรัฐและปัญญาชน (ทั้งส่วนกลาง
และระดับจังหวัด) ในการรื้อฟื้นภาษาของกลุ่มชาติพันธุ์โดยเฉพาะภาษาไทของคนไทในภาคกลางตอนเหนือที่
อยู่นอกเขตปกครองตนเอง (ซึ่งเป็นคนละกลุ่มกับคนไทดำและไทขาวในภาคตะวันตกเฉียงเหนือที่อยู่ในเขต
ปกครองตนเอง) แม้ว่าต้องเรียนภาษา ประวัติศาสตร์และวัฒนธรรมเวียดนามอย่างเข้มข้น กอรปกับการถูก
ห้ามปฏิบัติการทางพิธีกรรมและการใช้วรรณกรรมไทในพิธีกรรม (การสวดรักษาโรค การใช้คาถา และการ
พยากรณ์) และในชีวิตประจำวัน อันเป็นครอบงำเชิงอุดมการณ์ของรัฐชาติผ่านการใช้ภาษาและวัฒนธรรมใน
การปกครองกลุ่มชาติพันธุ์ต่างๆ ทว่าคนไทก็ได้พยายามในการจัดการเรียนการสอนภาษาไทอย่างไม่เป็น
ทางการ (อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ, 2559) เมื่อรัฐมีการส่งเสริมให้เกิดการเรียนการสอนภาษาของชนกลุ่มน้อยใน
เวียดนาม รัฐบาลท้องถิ่นซึ่งส่วนใหญ่ก็เป็นคนไทก็ได้เอาจริงเอาจังกับการฟื้นฟูภาษาและวัฒนธรรม เช่น การ
เปิดห้องเรียนภาษาไทที่อำเภอมายโจว จังหวัดหว่าบิ่งทั้งที่เป็นทางการและไม่เป็นทางการจำนวนมากมาตั้งแต่
ปี 2005 (อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ 2557, 2559)  

 ส่วนที่จังหวัดแทงหวาได้มีโครงการในการจัดทำตำราและหลักสูตรการเรียนการสอนภาษาไท สำหรับ
เจ้าหน้าที่รัฐที่ปฏิบัติงานในพื้นที่สูงแทงหวา ซึ่งเป็นพื้นที่ที่มีคนไทอาศัยอยู่จำนวนมาก โครงการฝึกอบรมนี้ได้
ดำเนินมาตั้งแต่ปี 2013 จนถึงทุกวันนี้ (Choowonglert, 2022) การดำเนินการอนุรักษ์ภาษาและวัฒนธรรม
ระดับรัฐ โดยรัฐบาลท้องถิ่นและมหาวิทยาลัยประจำจังหวัดแทงหวาดำเนินไปอย่างกระตือรืนร้น จริงจังและ
ต่อเนื่อง เช่น ในปี 2011 คณะกรรมการประชาชนประจำจังหวัดแทงหวาได้ทำโครงการวิจัยที่เกี่ยวกับการวม
รวมและบรรณาธิกรเอกสารไทโบราณเพื่อที่จะพัฒนาซอฟแวร์อักขระไทแทงหวา ซึ่งได้รับการจัดทำโดยกอง
ข้อมูลและการสื่อสารของจังหวัดแทงหวา และได้ทำสำเร็จในปี 2015 ซึ่งได้นำมาใช้ในการสอนภาษาไทแก่
เจ้าหน้าที่รัฐ นอกจากนี้ ในช่วงเวลาดังกล่าว ยังได้มีการผลิตสารคดีโทรทัศน์ เรื ่อง “Giữ hồn chữ Thái 
Thanh Hóa” (การรักษาจิตวิญญาณของภาษาไทแทงหวา) ที่ออกอากาศในโทรทัศน์แห่งชาติ ช่อง VCTV6  

 ในแง่ของการอนุรักษ์ภาษาไท แม้ว่ารัฐบาลกลางต้องการให้การเรียนการสอนภาษาไทเป็นมาตรฐาน
เดียวกัน โดยใช้ภาษาไทดำที่จังหวัดเซินลาเป็นมาตรฐาน ทั้งๆ ที่ภาษาพูดและเขียนของคนไทในแต่ละเมืองใน
ภาคตะวันตกเฉียงเหนือและภาคกลางตอนเหนือมีความแตกต่างกัน อย่างไรก็ดี ทั้งคนไทที่ มายโจวและแทง
หวาต่างก็ต่อรองกับการถูกครอบงำด้วยภาษาไทมาตรฐานของไทดำที่จังหวัดเซินลา กล่าวคือ ในทางปฏิบัติ
พวกเขาสอนทั้งภาษาไทมาตรฐานและภาษาไทท้องถิ่นแก่ผู้เข้าร่วมอบรม (อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ, 2557; 2559; 
Choowonglert, 2015) สำหรับไทขาวที่อำเภอมายโจว นอกจากการต่อรองกับการสร้างมาตฐาน เพื่อสร้าง
ความแตกต่างกับกลุ่มไทดำแล้ว ยังสามารถสร้างพื้นที่ทางวัฒนธรรมของตัวเอง รวมทั้งแสดงให้เห็นถึงความ
พยายามในการเชื่อมโยงตัวเองกับไทกลุ่มต่างๆ ทั้งไทดำในภาคตะวันตกเฉียงเหนือ และไทนอกประเทศ
เวียดนามในบริบทที่ตัวเองถูกทำให้เป็นคนกิง ที่สำคัญคือการสร้างอัตลักษณ์ของตัวเองให้เห็นถึงความ
เจริญรุ่งเรืองทางวัฒนธรรม (การมีอักษรเขียนที่เป็นของตัวเอง) อย่างยาวนาน ซึ่งดูเหมือนว่าจะเหนือกกว่าคน
กิงซึ่งหยิบยืมอักษรมาจากจีน (อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ, 2559) 



 
 

 

10 
 

 

 

1.3.2 พระและมดในฐานะปัญญาชนประเพณีกับการพัวพันกับรัฐสมัยใหม่ 

แนวคิดว่าเป็นสมัยใหม่ดูจะเป็นสิ่งที่แตกต่างจากประเพณีดั้งเดิมของชุมชนท้องถิ่น  เพราะความเป็น
สมัยใหม่นั้นได้นำมาซึ่งอุตสาหกรรมและการเป็นเมือง ซึ่งแน่นอนว่ามันมีผลกระทบต่อรูปแบบดั้งเดิมของชุมชน 
ในการสร้างอำนาจการปกครองของรัฐ รัฐสมัยใหม่จำนวนหนึ่งปฏิเสธสิทธิชุมชนและสิทธิของปัจเจ3กชนหรือ
ประชาสังคม (civil society) ทั้งๆ ที่มันไปด้วยกันได้กับการบริหารงานของรัฐ งานศึกษาท่ีเกี่ยวข้องกับการเป็น
ผู้นำทางจิตวิญญาณของชุมชน เช่นพระ มด/หมอ (shaman) หรืออื่นๆ ในรอบสองทศวรรษที่ผ่านมา มักเป็น
งานวิจัยที่ให้ความสำคัญกับพระ-มด/หมอในฐานะปัจเจกผู้ที่รักษาโรค การรักษาโรคด้วยการใช้ภูมิปัญญา 
คุณลักษณะและวิธีการต่างๆ ในการรักษาโรค (Waddock, 2015) พิธีกรรม การสวด พลังอำนาจ การส่งผ่าน
ความรู้อันศักดิ์สิทธิ์ ภูมิปัญญาด้านวิญญาณ จักรวาลทัศน์  คำพยากรณ์ พิธีกรรมการสื่อสารกับบรรพบุรุษ 
อย่างไรก็ดี แม้มีจำนวนไม่มากเท่าใดนัก งานวิจัยด้านนี้ก็ยังให้ความสำคัญระหว่างพระ-มด/หมอบนความ
สัมพันธ์กับรัฐและทุนเช่นกัน  

ในงานเขียนเรื ่อง “Representation of the Intellectual” ของเอ็ดเว ิร ์ด ซาอิด (Said, 1994) 

กล่าวถึงแนวคิดว่าด้วยปัญญาชนประเพณี (traditional intellectual) ของอันโตนิโอ กรัมชี (Antonio 
Gramsci) ไว้ว่า พวกพระ นักบวช ครู (หรือตำแหน่งในทำนองเดียวกันนี้) เป็นปัญญาชนที่มีอิทธิพลต่อความคิด
และจิตวิญญานของสังคมท้องถิ่น องค์กรของพวกเขามีอำนาจในการกำหนดทิศทางในเชิงวัฒนธรรม ต่อ
ประเด็นข้างต้น จากการทบทวนวรรณกรรม พบว่ามีงานศึกษาจำนวนไม่น้อยที่ให้ความหมายว่าพระ แม่มด-
พ่อหมอว่าไม่เป็นเพียงเฉพาะผู้นำทางจิตวิญญาณของชุมชน ทว่ายังมีฐานะเป็นปัญญาชนอีกด้วย มด/หมอ
ปัญญาชน (intellectual shaman)” เป็นผู้ทำหน้าที่และอำนาจเหนือธรรมชาติในการรักษาโรค (healer) 
รวมทั้งการสร้างแนวคิดใหม่ ความเข้าใจที่ลึกซึ ้งแบบใหม่ๆ และปฏิบัติการใหม่ๆ และ เป็นนักเชื่อมโยง 
(connector) สิ่งเหล่านี้เข้าด้วยกันในลักษณะองค์รวม มด-หมอมักข้ามไปสู่อาณาเขตใหม่ ๆ เพื่อค้นหาว่าเหตุ
ใดจึงเป็นเช่นนี้ และนำข้อมูลดังกล่าวมาสู่ระเบียบของตน ทำให้เกิดความเข้าใจลึกซึ้ง และสร้างการรับรู้แบบ
ใหม่ๆ นอกจากนี้ มด-หมอยังทำหน้าที่เป็นผู้สร้างความรู้สึกทางใจ (sensemaker) ด้วยการรวมลักษณะต่างๆ 
ของการเป็นผู้ทำนาย เช่น เป็นผู้ที่รู้สึก ผู้ฟัง และมีลางสังหรณ์ เข้าด้วยกันเพื่ออธิบายความ ดังนั้น มด-หมอจึง
เป็นทั้งผู้สร้างความรู้สึกทางใจ ผู้นำทางจิตวิญญาณ และผู้เล่าเรื่อง ในการรักษาโรคและการเชื่อมต่อพรมแดน
ด้านต่างๆ ดังกล่าว พวกเขามักมองเห็นความจริงในรูปขององค์รวม และพูดความจริงที่พวกเขาเห็น รู้สึก และ
มีประสบการณ์ และประการสุดท้ายพวกเขามีภูมิปัญญา (wisdom) ในการบูรณาการ (integration) ความ
เข้าใจในระบบ จินตนาการเชิงศีลธรรม และความรู้สึกในเชิงสุนทรียะในการบริการที่ดียิ่งขึ้นในการรักษาโรค 
(Waddock, 2015) 



 
 

 

11 
 

อย่างไรก็ดี บทบาทของพระและมดไม่เป็นแต่เพียงปัญญาชนและผู้นำทางจิตวิญญาณที่มีบทบาทต่อ
การสร้างสังคมการเมืองของชุมชนเท่านั้น แต่ยังมีบทบาทในแง่ของการเมืองวัฒนธรรมต่อรัฐชาติอีกด้วย พวก
เขานอกจากจะต่อสู้ด้วยการประท้วงที่แข็งขืน (hard power struggle)  แล้วยังต่อสู้/ดิ้นรนโดยการใช้อำนาจ
ละมุน (soft power struggle) (Whalen-Bridge, 2013) เช่นด้วยการแสดงวาทศิลป์ของดาไล ลามะ แห่ง
ทิเบต ที่อยู่บนความสัมพันธ์กับจีนที่มาครอบงำและปกครองและกับคนทิเบต ซ่ึงคล้ายแสดงละคร โดยผ่านช่อง
ทางการสื่อสารในรูปแบบต่างๆ แสดงให้เห็นว่ามันเป็นอาวุธของผู้อ่อนแอกว่า (weapon of the weak) ใน
แนวคิดของเจม สก๊อต (Scott, 1985; Whalen-Bridge 2013) ในประเทศไทย การเคลื่อนไหวของกลุ่มพระ
นักอนุรักษ์ในประเด็นการสังหารพระสุพจน์ซึ่งเป็นพระอนุรักษ์เช่นกัน ในบริบทของการพัฒนาแบบสมัยใหม่ 
เป็นประเด็นความขัดแย้งระหว่างการพัฒนาที่เน้นวัตถุ วิทยาศาสตร์ ความก้าวหน้า การบริโภค กับศาสนา 
โดยที่ทางกลุ่มพระดังกล่าว ไม่ได้ใช้วาทะทางพุทธล้วนๆ ทว่าใช้แนวคิดการพัฒนาแบบสมัยใหม่ ในเรื่องของ
สิทธิมนุษยชน ความยุติธรรม และสิ่งแวดล้อม เข้ามา “ถอดเสียงที่ซ่อนอยู่ (hidden transcripts)” (ในแนวคิด
ของเจม สก๊อต)  เพื่อเป็นเครื่องมือเชิงแนวคิดในต่อต้านแนวทางการพัฒนาของรัฐ ชนชั้นนำในเมือง และธุรกิจ 
การเคลื่อนไหวหลากหลายรูปแบบ ตั้งแต่การประท้วงต่อสาธารณะ พิธีกรรม การจัดสัมมนา และการสร้าง
เครือข่าย ทั้งนี้เพื่อการสร้างความรู้ใหม่ทางพุทธศาสนาในสังคม ในระดับผิวหน้า พวกเขาร่วมมือกับรัฐในการ
ประกอบพิธีกรรมบวชป่า โดยเชิญให้เจ้าหน้าที่รัฐเข้ามาทำพิธีเปิด การประกอบพิธีบวชป่าเพ่ือสร้างความชอบ
ธรรมให้กับศาสนาในการเข้ามาพัวพันกับประเด็นด้านสิ่งแวดล้อม ขณะเดียวกันก็สนับสนุนให้ชาวบ้านเข้ามา
ควบคุมดูแลป่า ซึ่งนี่คือการถอดเสียงที่ซ่อนอยู ่บทบาทของพระมักจะเป็นการรักษาพ้ืนที่ทางศีลธรรมเพ่ือความ
ยุติธรรมของสังคมประเทศ ด้วยการสร้างวาทกรรมทางเลือกของการพัฒนาที่เน้นด้านการอนุรักษ์ เพื่อสร้าง
การเปลี่ยนแปลงทางสังคม แม้จะไม่สำเร็จแต่ก็ยังอยู่ในเส้นทางของการสร้างทางเลือก (Darlington, 2013) 

ส่วนอีกงานหนึ่งที่เห็นได้ชัดในประเด็นการเมืองวัฒนธรรม คืองานของพาทรีส ลาดเวด (Ladwig, 
2013) ซึ่งพบบทบาทที่เปลี่ยนไปของพระใน สปป.ลาว ที่มีต่อชุมชนในบริบทของการแผ่ขยายอำนาจของรัฐ
ชาติที่เข้ามาปะทะกับพุทธศาสนา อันเป็นการปะทะกันระหว่างพระ ในฐานะปัญญาชนทางประเพณี กับรัฐ ใน
ฐานะผู้ปกครองในยุคสมัยใหม่ งานของลาดเวดชี้ให้เห็นว่าท่ามกลางการเผชิญหน้ากับสังคมและการเมืองที่
เปลี่ยนแปลงไปในยุคหลังอาณานิคม ความสัมพันธะหว่างพระสงฆ์และรัฐนั้นสับเปลี่ยนกันไปมาในรูปแบบ
ต่างๆ มีทั้งความร่วมมือ การบูรณาการ การไม่บูรณาการ และการเป็นพวกเดียวกัน อย่างไรก็ดี การมีวิถีชีวิต
แบบที่เป็นชุมชนที่มีความยั่งยืนในตัวเอง (self-sustaining community) ซ่ึงมีความรังเกียจการแทรกแซงของ
รัฐส่วนกลาง บวกกับการที่รัฐส่วนกลางสนใจเรื่องการควบคุมการใช้ทรัพยากร พระกับวัดต่างก็ช่วงชิงการ
พัฒนาจากหน่วยงานรัฐ นอกจากนี้ เมื่อรัฐและเอ็นจีโอต่างเข้ามาแทรกแซงการพัฒนาด้วยแนวคิดเรื่อง  “กฎ
ของผู้เชี่ยวชาญ (rule of experts)” และการประดิษฐ์ของชาวนา (invention of the peasant)” ทำให้วัด
และพระถูกทำให้เป็นชายขอบของการพัฒนา การเข้ามาของสถาบนทางสังคมของการพัฒนาของรัฐไม่ว่าจะ
เป็นโรงเรียนหรือสาธารณสุข ทำให้ปริมณฑลของวัตต้องเปลี่ยนแปลงไป ยิ่งไปกว่านั้น ในขณะที่รัฐใช้แนวคิด
สมัยใหม่ในการพัฒนาเศรษฐกิจชนบท ทว่าเศรษฐกิจของชุมชนก็ยังมีความพัวพันกับแนวคิดทางพุทธศาสนา



 
 

 

12 
 

ที่ว่าด้วย “เศรษฐกิจเชิงพิธีกรรม (ritual economy)” เช่น การให้ทาน และการทำบุญ กล่าวคือการนำเงินที่
ได้จากการประกอบอาชีพมาพัฒนาวัด สิ่งนี้ทำให้ชาวนาเป็นคนมีศีลธรรม และยังได้ทำให้วัดในฐานะสถาบัน
ทางสังคมของท้องถิ่นยังคงอยู่อย่างยั่งยืน ด้วยเหตุนี้ เวลาที่เราศึกษาเศรษฐกิจชนบทของลาว เราจึงไม่อาจแยก
มันออกจากวัดได้เลย  

 

1.3.3 พิธีกรรม การสื่อสาร สังคมการเมืองกับอำนาจทางศีลธรรมของท้องถิ่นในยุคสมัยใหม่ 

ภายใต้การกดทับของวาทกรรมการพัฒนาที่มาจากฐานความรู้ทางวิทยาศาสตร์และการสร้างความ
ทันสมัยในแบบอุตสาหกรรมและการบริโภคนิยม ทำให้ความรู้ท้องถิ่นถูกทำให้เป็นชายขอบ และชาวบ้านที่
ไม่ได้รับการศึกษาในระบบของรัฐกลายเป็น “ผู้ไม่รู้” แต่กระนั้น เมื่อมองจากมุมของคนท้องถิ่ น กลับพบว่า
พวกเขาไม่ได้ให้ความหมายเรื่อง “ความรู้” ความทันสมัยและการพัฒนาในแบบรัฐเลย จากการวิจัยของ 
Philip Taylor (2007) ที่ศึกษาชนบทของกลุ่มชาติพันธุ์ขแมร์ (เขมร) ในภาคใต้ของเวียดนาม พบว่าชาวบ้าน
ชาติ-พันธุ์ขแมร์ไม่ได้เป็นคนไร้การศึกษาอย่างวาทกรรมของรัฐทำให้เป็น เพราะระบบการศึกษาของรัฐไม่ใช่
แหล่งความรู้เดียวของชาวบ้าน ชาวบ้านได้มีทางเลือกต่างๆ ในการเข้าถึงการศึกษาอย่างไม่เป็นทางการ เช่น 
ผู้ชาย ขแมร์ศึกษาในระบบของรัฐเพียงหนึ่งหรือสองปีเท่านั้น แตเขาได้ใช้เวลาถึง 12 ปีในการศึกษาในวัด บวช
เรียนด้านพุทธศาสนาซึ่งรวมถึงพุทธประวัติ ปรัชญา ชาดก จิตวิทยา และภาษาบาลี ซึ่งเป็นภาษาที่ใช้ในพระ
สูตร พวกเขาเรียนการเขียนและการพูดภาษาเขมร รวมทั้งคณิตศาสตร์ ภูมิศาสตร์ และภาษาเวียดนาม บางคน
พูดได้ถึงสี่ภาษา พระบางรูปไปเรียนต่อในระดับสูงที่จังหวัดอื่น บางรูปหาทางไปเรียนพุทธศาสนาในระดับ
มหาวิทยาลัยต่อที่ประเทศไทยหรือพม่า ด้วยเหตุนี้ ชาติพันธุ์ขแมร์จึงไม่ใช่กลุ่มคนที่มีวัฒนธรรมต่ำสุดในที่ราบ
ลุ่มสามเหลี่ยมปากแม่น้ำโขงที่จะต้องยกระดับวัฒนธรรมตัวเองให้เท่ากับคนกิงอย่างที่รัฐบาลเข้าใจ 

 จากงานวิจัยข้างต้นทำให้เราตระหนักถึงการทำความเข้าใจกับงานพัฒนาสังคมท้องถิ่น ที่เราต้องเข้าใจ
ในแหล่งความรู้ต่างๆ ที่ท้องถิ่นมี และอำนาจของสังคมการเมือง (political society) ของท้องถิ่นไม่ได้มีแค่
อำนาจของรัฐที่มอบให้แก่ผู้นำท้องถิ่น รวมถึงอำนาจตามกฎ-จารีตของชาวบ้านเท่านั้น ทว่ายังมีอำนาจทาง
ประเพณี เช่นธรรมเนียมปฏิบัติ กฎของท้องถิน สถาบันของท้องถิ่น และพรมแดนของชาติพันธุ์ เป็นต้น สำหรับ 
มากาเร็ต เกรลเบิร์ต (Gilbert, 2006) ชุมชนท้องถิ่นที่มีอำนาจเหล่านี้ คือชุมชนที่เป็น “สังคมการเมือง” 
กล่าวคือ สังคมการเมืองเป็นที่ซึ่งเป็นสถาบันของการปกครอง (institutions of governance) ซึ่งมีกฎสังคม
หรือกฎการปกครอง สังคมเหล่านี้มักมีอำนาจทางศีลธรรมและอำนาจศักดิ์สิทธิ์ที่ชาวบ้านได้จากการปฏิบัติการ
ทางศาสนาและพิธีกรรมด้วย ดังนั้น เราจึงต้องเข้าใจความรู้ ความหมายและความเชื่อที่อยู่ในชีวิตของชาวบ้าน
ในบริบทของเขา (อานันท์ กาญจนพันธุ์, 2555: 21) และในสังคมการเมืองที่เขาเป็นอยู่  

ในสังคมการเมืองของชาวบ้านประกอบไปด้วยเครือข่ายความสัมพันธ์อันสลับซับซ้อนที่เชื่อมโยงผู้คน
เข้ากับสิ่งที่มีอำนาจในลักษณะต่างๆ ซึ่งสร้างผ่านปฏิสัมพันธ์ทางสังคม พิธีกรรม ภาษา และการใช้แรงงานใน
ชีวิตประจำวัน (แอนดรู วอล์คเกอร์ , 2559; Walker, 2012) อานันท์ กาญจนพันธุ์ได้ศึกษาสังคมของชาว



 
 

 

13 
 

ล้านนาในการจัดการความสัมพันธ์ทางสังคมด้วยการผสมผสานความเชื่อหลายอย่าง ซึ่งเป็นที่มาของอำนาจอัน
หลากหลายของสังคมการเมืองของชาวบ้าน เช่นที่ล้านนามีความเชื่อเรื่องการนับถือผี ความเชื่อทางไสยศาสตร์ 
ความเชื่อทางโหราศาสตร์ ความเชื่อในพุทธศาสนา ความเชื่อที่เกี่ยวกับการนับถือผี โดยเฉพาะความเชื่อเรื่อง
การนับถือผี ซึ่งประกอบไปด้วยการผลิตซ้ำความต่อเนื่องทางสังคม ความอาวุโส และภูมิปัญญา อานันท์เห็นว่า
สิ่งนี้เป็นแก่นแกนของระบบศีลธรรมในสังคมเกษตรกรรม ซึ่งให้ความสำคัญต่อชีวิตและความสมบูรณ์ของ
ครอบครัวและชุมชน ซึ่งผูกพันอย่างใกล้ชิดเกี่ยวกับอุดมการณ์และอำนาจ ซึ่งประกอบกับระบบศีลธรรมของ
สังคม อานันท์ได้จำแนกลักษณะของอุดมการณ์เกี่ยวกับอำนาจได้ 5 ประการคือ (1) ความเชื่อเกี่ยวกับต้น
กำเนิดของมนุษยชาติ (2) ความเชื่อเกี่ยวกับอำนาจของความอุดมสมบูรณ์ (3) ความเชื่อเกี่ยวกับขวัญ (4) 
ความเชื่อเกี่ยวกับอุดมการณ์และการปลดปล่อย (millennialism) (6) ความเชื่อเกี่ยวกับการนับถือผี (อานันท์ 
กาญจนพันธุ์ 2555: 46-7)  

 ด้วยเหตุนี้ ความเชื่อจึงเป็นที่มาของอำนาจ เพราะความเชื่อสามารถกำหนดกฎเกณฑ์ทางศีลธรรมของ
สังคม เนื่องจากสามารถควบคุมพฤติกรรมของปัจเจกบุคคล และทำให้เกิดการจัดการความสัมพันธ์ทางสังคม
ได้ (อานันท์ กาญจนพันธุ์, 2555: 22-31) ในการใช้อำนาจผ่านพิธีกรรม แอนดรู วอล์คเกอร์ (2559) (Walker, 
2012) พบว่าชาวบ้านเรียนรู้ที่จะใช้อำนาจของผีที่อันตรายให้กลายเป็นอำนาจที่รับใช้เป้าหมายที่ดีได้ ด้วยการ
ทำให้อำนาจของผีเชื่องลง และถูกดึงเข้าสู่พ้ืนที่ภายใน และประสานเข้ากับพลังท้องถิ่นเพ่ือสร้างความมั่นคงมั่ง
คั่งให้แก่ตนเองได้  

 การที่แม่มดและหมอมนต์มีอำนาจในการรักษาโรค ทำคุณไสย พยากรณ์ บันดาลให้เกิดความอุดม
สมบูรณ์และโชคลาภผ่านการทำพิธีกรรมต่างๆ ได้ ไม่ใช่สิ่งที่สะท้อนการที่มีเครือข่ายทางสังคมที่สลับซับซ้อน
เท่านั ้น สำหรับอานันท์ อำนาจทางวัฒนธรรมก็เกิดจากการผสมผสานทางวัฒนธรรม (ethonogenesis) 
ระหว่างชาติพันธุ์ต่างๆ ได้เช่นกัน การผสมผสานทางชาติพันธุ์ทำให้กลุ่มชนสามารถปรับตัวด้วยการผสมผสาน
คุณค่าต่างๆ ทั้งท่ีเป็นของตัวเอง และสร้างความเป็นชาติพันธุ์ใหม่ที่แตกต่างเดิม (อานันท์ กาญจนพันธุ์, 2555) 
ยิ่งไปกว่านั้นพิธีกรรมยังแสดงให้เห็นถึงการผสมผสานทางศาสนาและความเชื่อต่างๆ ของพื้นที่ และการ
ซ้อนทับจักรวาลทัศน์ และศาสนาต่างๆ เช่นพิธีกรรม “เลนด่ง” (Lên Đồng) ของเวียดนามเก่ียวข้องกับศาสนา
พุทธ เต๋า และขงจื้อ ของกลุ่มชนต่างๆ ที่ผสมผสานกันการเพื่อสร้างตัวตนของชาติเวียดนามขึ้นมา (Salemink, 
2008: 272) 

 แนวคิดเรื ่องสังคมการเมืองข้างต้นเป็นการมองชุมชนท้องถิ ่นที ่เน้นความสัมพันธ์ภายในชุมชน
(internal relations within a polis) ในแง่มุมแบบดั้งเดิม ในความคิดของอริสโตเติล (Aristotle) ทอนนีส์ 
(Tonnies) และเดอร์ไคม์ (Durkhiem)  ในความคิดของอริสโตเติล (ซึ่งเป็นความคิดที่คลาสสิค) ชุมชนทาง
การเมืองเป็นสถานที่ของเหตุผลและต้องไปด้วยกันกับปัญญาชนและคุณค่าทางศีลธรรมในการกระทำกิจกรรม
ต่างๆ สำหรับผู้ที่ใช้แนวคิดเรืองชุมชนการเมืองของอริสโตเติล ต่างมองว่าคุณธรรม (virtue) เป็นสิ่งที่อยู่ได้ด้วย
การเชื่อมโยงกับสิ่งแวดล้อมทางการเมืองในระดับจุลภาค เช่นในองค์กรสมัยใหม่ของพ้ืนที่ช่วงชิงทางการเมืองที่



 
 

 

14 
 

เป็นทางการ โดยเฉพาะการประสบความสำเร็จในการทำธุรกิจที่อยู่ในโลกของการเมืองสมัยใหม่ แต่ศีลธรรม
บางอย่างไม่ได้ถูกสร้างมาเพื ่อการมีอิทธิพลทางการเมือง แต่มัน เกิดจากการผูกมัดกันด้วยมิตรภาพ 
(friendship) ในการนี้ O’Neill  ได้ต่อยอดความคิดของอริสโตเติ้ล เขาพบว่ามิตรภาพดังกล่าวอยู่ในพื้นที่ของ
การสมาคมกัน (associtatonal sphere) ในระดับจุลภาค ที ่ซึ ่งไม่ได้มีความสมเหตุสมผลทางเศรษฐกิจ 
(economic rationality) กลไกการตลาด (market mechanisms) กฎเกณฑ์ต่างๆ จากรัฐและระบบราชการ 
การที่ชุมชนมีการสมาคมกันนี่เองคือการเมืองของธรรมาภิบาลท้องถิ่น (local governance) ของการกระจาย
อำนาจ ซึ่งคนในท้องถิ่นอาจจะเป็นสมาชิกของกลุ่ม/สมาคม/องค์กรในท้องถิ่น  ซึ่งแน่นอนว่าสมาชิกดังกล่าว
ต้องพัวพันกับเรื่องการเมืองท้องถิ่น ที่สมาชิกเข้ามาร่วมในกิจกรรมต่างๆ ทั้งกีฬา ศาสนา  หรืออื่นๆ ที่ร้อยรัด
กันด้วยการนับถือกันเป็นเครือญาติ นับถือกันเป็นบิดา-มารดา (parenthood) และอื่นๆ  (Little, 2002) เช่น
เครือข่ายแม่มดที่กวานเซิน ที่ผู้ป่วยที่รักษาหายแล้วจะต้องรับแม่มดเป็นแม่เลี้ยง และตนก็เป็นลูกเลี้ยงของแม่
มด เป็นต้น แต่กระนั้นก็ตาม มันก็ยากที่จะแยกเรื่องธรรมาภิบาลท้องถิ่นออกจากกระบวนการของความ
สมเหตุสมผลทางเศรษฐกิจ แต่ก็แน่นอนว่าความคิดนี้ยังยอมรับหลักการของอริสโตเติลในเรื ่องศีลธรรม
ระดับสูงกับกิจกรรมการผลิตต่างๆ การฟ้ืนฟูพ้ืนที่สาธารณะ (public sphere) จึงต้องนำแนวคิดของอริสโตเติล 
ในประเด็นที่เกี่ยวข้องกับความสุข ศีลธรรม และผลประโยชน์ของสมาชิกในชุมชน (common good) (Little, 
2002)  

 เมื่อมีการเปลี่ยนบริบทของชุมชนในสภาวะสมัยใหม่ ที่แน่นอนว่ามันได้กัดเซาะความเป็นชุมชนแบบ
ดั้งเดิม  โดยเฉพาะในประเด็นด้านศีลธรรมและผลประโยชน์ร่วมของสมาชิก ด้วยเหตุนี้ แนวคิดเรื่องประชา
สังคม (civil society) จึงถูกนำมาใช้เพื่อเสริมพลังของชุมชนในการรักษาไว้ซึ่งศีลธรรมและผลประโยชน์ร่วม
ชองสมาชิกด้วยกระบกวนการของการพินิจพิเคราะห์ (deliberation) และการสนทนา (dialogue) (Little 
2002) ด้วยเหตุนี้ ลิตเติ้ล (Little, 2002) ได้เสนอข้อสังเกตในการทบทวนแนวคิดเรื่องชุมชนในโลกสมัยใหม่
สองประการดังนี้ ประการแรก เกี่ยวข้องกับการจัดปรับเรื ่องการเติบโตทางเศรษฐกิจของปัจเจก และการ
ยอมรับลักษณะทางสังคมของมนุษย์ เพื่อความเป็นไปได้ในการคำนึงถึงผลประโยชน์ของส่วนรวม ประการที่
สอง เป็นการยอมรับในเรื่องความเสมอภาคและความยุติธรรมทางสังคมซึ่งจะไม่ถูกลดทอน แต่ได้รับการ
รับรองและให้ความสำคัญกับความแตกต่าง ดังนั้น ผลประโยชน์ร่วมจะกิดขึ้นได้เมื่อกิจกรรมของชุมชนถูกทำ
ให้เป็นสถาบัน (is institutionalized) ที่อยู่บนการให้ความสำคัญในเรื่องความหลากหลายและการแสดงออก
ซึ่งความแตกต่างในอาณาเขตของชุมขน 

 ในแง่ของการเกิดขึ้นของรัฐชาติ ลิตเติ้ล (Little 2002) ได้ประยุกต์มุมมองของเฟอร์ดินาน ทอนนีส์ 
และเอมิล เดอร์ไคม์ ต่อการเกิดขึ้นของอุตสาหกรรม การเป็นเมือง และการเกิดขึ้นของรัฐชาติสมัยใหม่ มี
ผลกระทบต่อรูปแบบของชุมชนดั้งเดิมแน่นอน การเกิดขึ้นของประชาสังคม (civil society) ที่ซึ่งไม่ใช่กิจการ
ในขอบเขตของรัฐ (non-state domain) ทว่าเป็นกิจการของส่วนรวม (common affairs) สิ่งนี้ยังสะท้อนว่า
ผู้คนไม่ใช่แค่มนุษย์ที่มีความสมเหตุสมผล (rational beings) เท่านั้น แต่ยังให้ความสำคัญกับคุณค่าที ่เป็น



 
 

 

15 
 

ผลประโยชน์ร่วม แนวคิดเรื่องประชาสังคมให้ความสำคัญกับประชาชนในการควบคุมวิถีชีวิตของตนเอง นั่นคือ
การรับประกันสิทธิของปัจเจก 

 ในแง่ของการเมืองของศาสนาและความเชื่อ Philip Taylor (2007) ศึกษาสังคมเวียดนาม พบว่า
ศาสนา (และความเชื่อ) กับการเมืองต่างต้องพ่ึงพิงอิงกัน (inter-dependent) สำหรับชาติพันธุ์ซึ่งเป็นชนกลุ่ม
น้อย ศาสนามีไว้เป็นเพื่อเป็นหนทางในการรวมเข้ากับรัฐชาติ ทำให้ชนกลุ่มน้อยมีอำนาจและมีพลังรวมทั้งสร้าง
ความโดดเด่นได้ในสังคมเวียดนามได้ ดังนั้นการส่งเสริมอิสรภาพในการปฏิบัติการทางศาสนาและพิธีกรรม ก็
คือกระบวนการที่แฝงไปด้วยเรื่องของการเมือง ยิ่งไปกว่านั้น ในการแสดงออกซ่ึงการปฏิบัติการทางศาสนาและ
ความเชื่อก็คือการพยายามต่อต้านอำนาจของรัฐในสังคมสมัยใหม่ เช่นการบูชาเทพธิดาในภาคใต้ของเวียดนาม 
คือการส่งเสียงของพ่อค้าในเมืองในสิ่งที่เขาประสบ เสียงของผู้หญิง และคนชนบทซึ่งเป็นคนจีนในเวียดนามซึ่ง
เป็นกลุ่มที่ถูกกีดกัน นอกจากนี้ การปฏิบัติการทางศาสนาและความเชื่อที่มีอยู่ดาษดื่น ในเวียดนามคือการ
ตอบสนองต่อการลดลงของอำนาจรัฐ ศาสนาแสดงให้เห็นถึงการปลอบใจในความล้มเหลวทางเศรษฐกิจและ
การที ่ไม่สามารถเคลื ่อนไหวทางการเมืองในเรื ่องอื ่นๆ ได้ ในขณะที่รัฐมอง เพียงว่าศาสนาทำให้พรรค
คอมมิวนิสต์เกิดความชอบธรรมที่มีต่อมวลชนในสร้างการเป็นหนึ่งเดียวของคนในชาติ ยิ่งไปกว่านั้น อานันท์ได้
กล่าวถึงงานวิจัยของอาจารย์ทานาเบ ที่ว่าพิธีกรรมสามารถสะท้อนอุดมคติ และอำนาจศักดิ์สิทธิ์ของผู้ประกอบ
พิธี ซึ่งมักจะขัดแย้งกับอำนาจทางการเมือง และกระบวนการเปลี่ยนไปสู่อำนาจศักดิ์สิทธิ์ในพิธีกรรมนี้มักมี
แนวโน้มที่จะไปต่อต้านการครอบงำของรัฐ (อานันท์ กาญจนพันธ์, 2555: 186) เช่นเดียวกับแอนดรู วอล์ค
เกอร์ ที่มองว่าอำนาจซึ่งเป็นพลังงานศักดิ์สิทธินั้นอยู่ในพิธีกรรม (แอนดรู วอล์คเกอร์, 2559: 27-8) ซึ่งเป็นการ
ช่วยให้คนชายขอบต่อรองกับการครอบงำจากอำนาจรัฐที่เหนือกว่าได้ 

 นอกจากนี้พิธีกรรมยังเกี่ยวข้องกับการสร้างพรมแดนทางชาติพันธุ์ การจัดประเภทและกลุ่ม และ
ด้วยเหตุนี้มันจึงเป็นปรากฏการณ์ทางสังคมที่เกี่ยวข้องกับอัตลักษณ์ เพื่อบอกว่าเราคือใคร ดังนั้นในพิธีกรรม 
เราจึงไม่ได้มองรัฐในฐานะที่เป็นตัวแสดงหลักทางสังคม แต่ดูวิธีการที่ชนกลุ่มน้อยจินตนาการผ่านการ
ปฏิบัติการทางพิธีกรรมและสิ่งที่มีผลต่อแนวคิดของชาติ  (Salemink, 2008: 267-9) เช่นในพิธีกรรม “เล็นด่ง” 
(lên đồng) ของคนกิงที่ไม่เพียงแต่พรมแดนด้านเพศได้ถูกข้าม ทว่าพรมแดนของชาติพันธุ์ก็ถูกประกอบสร้าง
และถูกล่วงล้ำเข้าไปในพิธีกรรม เช่นการที่ผู้รุกราน (คนกิง) ได้บูชาเทพพื้นเมืองของกลุ่มจามปา ซึ่งถูกเปลี่ยน
ใหม่ใหเ้ป็นฉบับ (version) ของชาวกิง สัญลักษณ์ต่าง ๆ ที่อยู่ในพิธีกรรมนี้แสดงให้เห็นความรู้จักบุญคุณของผี/
เทพเจ้าที่ (ของชาวจามปา) ที่อนุญาตให้พิธีกรรมของแม่มดกับการประนีประนอมของรัฐท้องถิ่น 

ในแง่มุมของภาษากับอำนาจศีลธรรม ความเชื่อดั้งเดิมมักใช้ภาษาในการแสดงคุณค่า อารมณ์และ
ความรู้สึกต่อการปรับตัวและการเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ ในสังคมล้านนา (อานันท์ กาญจนพันธุ์, 2555: 46)  
การใช้ภาษาคือการใช้ความรู้ด้วยการอาศัยความรู้ต่างๆ ที่เกี่ยวข้อง เช่นความรู้ด้านโหราศาสตร์ ไสยศาสตร์ 
หมอผี และยาสมุนไพรจากถิ่นต่างๆ โดยเฉพาะจากแดนไกล เพ่ือเพ่ิมอำนาจในเชิงบารมีให้ตัวเองแล้ว (อานันท์ 
กาญจนพันธุ์, 2555: 163) และความรู้เหล่านั้นต้องใช้ประกอบกับอำนาจศีลธรรมด้วย ความรู้นั้นจึงจะมีความ



 
 

 

16 
 

ขลัง ด้วยการบูชาสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ทั้งยังต้องยึดมั่นในกรอบของการปฏิบัติตน รวมทั้งยังต้องมีการทำพิธีกรรมต่างๆ 
เพ่ือรักษาอำนาจในทางศีลธรรมของตนเองไว้ (อานันท์ กาญจนพันธุ์ 2555; Walker, 2012)  

ถ้าวิเคราะห์ให้ลึกลงไปแล้ว ความรู้ในแง่นี้ก็คือการปฏิบัติการในด้านการใช้ภาษาและวรรณกรรมใน
พิธีกรรม ภาษาเป็นผลผลิตจากความสัมพันธ์ทางสังคมและสะท้อนความสัมพันธ์ของผู้คนกลุ่มต่าง ๆ ดังที่กล่าว
ไว้ในตอนต้น ภาษาเป็นเรื่องของการผลิตอุดมการณ์ แนวคิดทางศีลธรรมและการเมือง ภาษาจึงไม่ใช่แค่การ
ส่งผ่านค่านิยมและบรรทัดฐาน แต่เต็มไปด้วยอำนาจ อุดมการณ์และการเมืองของการปกครอง การครอบงำ 
และความไม่เท่าเทียมกันระหว่างคนกลุ่มต่างๆ แม้กระท่ังการสร้างความเป็นอื่นด้วย (BalocKaite, 2014) 

ในกรอบของการพัฒนาชาติ ภาษาถูกเลือกรักษาและเลือกใช้ภายใต้แนวคิดของความทันสมัยและ
ความก้าวหน้า ในขณะที่ภาษาของชนกลุ่มน้อยถูกมองว่ามากับจารีตและความล้าหลัง (May, 2012: 6) แม้ว่า
รัฐชาติเวียดนามมีนโยบายและการปฏิบัติการในการฟ้ืนฟูภาษาตั้งแต่ทศวรรษท่ี 1990 เป็นต้นมา แต่ก็ทำอย่าง
จำกัดในกรอบของการกำหนดภาษามาตรฐานของกลุ่มชาติพันธุ์ และถูกนำมาใช้ในการปฏิบัติการกับเจ้าหน้าที่
รัฐท้องถิ่น ทว่าละเลยการใช้ภาษาและวรรณกรรมในชีวิตประจำวันของชาวบ้าน ในทำนองเดียวกันนี้ สำหรับ 
Sthephen May (2012) เราจึงควรให้ความสำคัญกับความสลับซับซ้อน ความลื่นไหล และความเป็นพหุภาษา
ของแต่ละคนในบริบทของพ้ืนที่ในปริมณฑลของสาธารณะและในพ้ืนที่ (ทางการเมือง) ของเขา  

ภาษาอาจแสดงออกผ่านการแสดง (ซึ่งเป็นลักษณะหนึ่งของพิธีกรรม – ผู้วิจัย) ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของ
การพูด แม้ว่าจะมองเป็นเพียงแค่คติชาวบ้าน (folklore) แต่ศิลปะทางวาจา (verbal arts) หรือวรรณกรรม
ทางการพูด (oral literature) คือวิธีการพูด และเป็นการสื่อสารที่สะท้อนให้เห็นความคิดของผู้แสดง ซึ่งแสดง
ให้เห็นถึงเรื่องเล่าที่เป็นความเชื่อในตำนาน (myth) และวาทะ (speech) ที่ถูกคาดหวังว่าจะได้ยินจากสมาชิก
ของกลุ่มสังคมนั้น ซึ่งทำให้พวกเขาได้มีความรู้สึกเป็นพวกเดียวกัน ซึ่งสิ่งนี้ทำให้เขาสามารถแสดงออกได้ 
ท่ามกลางการครอบงำทางวัฒนธรรมที่ไม่อนุญาตให้ผู ้คนพูดหรือแสดงออกอย่างตรงไปตรงมาได้ ที ่ซึ่ง 
Raymond Williams เรียกว่า “วัฒนธรรมที่เหลือ” (residual culture) ซึ ่งไม่สามารถเป็นส่วนหนึ่งของ
วัฒนธรรมที่ครอบงำได้ ในทางกลับกัน วัฒนธรรมที่เหลือก็อาจถูกมองได้ว่าเป็นวัฒนธรรมที่เกิดขึ้นใหม่ 
(emergent culture) ที่ได้ให้ความหมาย คุณค่า ปฏิบัติการ และนัยที่สำคัญแบบใหม่ ๆ แก่สังคม สิ่งนี้จะทำ
ให้เกิดการยกระดับเรื่องของเรื่องคติชนพื้นบ้าน (folkloric) โดยวิเคราะห์เจาะลึกไปยังประสบการณ์ของผู้คน
โดยรวมได้ (Bauman, 1975)  

ส่วนการสื่อสารเชิงพิธีกรรม (Communicaion Ritual) ของแม่มดและจามนเป็นการกระทำทาง
สังคม (social action) ด้วยการใช้ภาษา เป็นการสื่อสารระหว่างบุคคล ซึ่งมีทั้งในพิธีกรรมที่แบ่งออกเป็น 2 
ประเภทคือในพิธีกรรมพิเศษ (special event rituals) และในพิธีกรรมที่เป็นกิจกรรมทางสังคมทั่วไป (ritual 
aspects of ordinary social activities) แต่ไม่ว่าจะในพิธีกรรมแบบใด การสื่อสารมีลักษณะเหมือนกัน คือ
การมีกฎเกณฑ์เชิงศีลธรรม (moral regulations) ที่อยู ่ในความสัมพันธ์ที ่มีข้อผูกมัดทางสังคม (social 
obligation) และต่างก็ใช้พฤติกรรมในเชิงสัญญะในพิธีกรรม นอกจากนี้ พิธีกรรมโดยตัวมันเองก็เป็นรูปแบบ
หนึ่งของการสื่อสารที่เต็มไปด้วยความหมายและอำนาจศีลธรรม (Rothenbuhler, 1998; กาญจนา แก้วเทพ, 



 
 

 

17 
 

2010) ทั้งนี้เพราะในพิธีกรรมนั้นมีตรรกะที่มีความตายตัว (stereotyped) มีสัญลักษณ์ต่าง ๆ มากมาย และมี
ลักษณะเฉพาะ (characterized)  ด้วยการสวด (liturgy) การทำซ้ำ (repetition) และการมีรูปแบบที่อยู่เหนือ
เนื้อหา สิ่งนี้แสดงให้เห็นว่าพิธีกรรมนั้นเป็นการแสดงมากกว่าเป็นสารสนเทศ บางครั้งเป็นไปเพื่อการยอมรับ
มากกว่าที่ต้องการการเปลี่ยนแปลง (Rothenbuhler, 1998) 

1.3.4 การเมืองของภาษาและการสื่อสารของผู้นำทางจิตวิญญาณกับอำนาจทางวัฒนธรรม 

 ในแง่มุมของภาษาและอำนาจ ความเชื่อดั้งเดิมมักใช้ภาษาในการแสดงคุณค่า อารมณ์ และความรู้สึก
ต่อการปรับตัวและการเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอในสังคมล้านนา (อานันท์ กาญจนพันธุ์ , 2555: 46)  การใช้ภาษา
คือการใช้ความรู้ ความรู้ในการเป็นแม่มดและหมอมนต์ต้องเรียนรู้ด้วยการอาศัยความรู้ต่างๆ ที่เกี่ยวข้อง เช่น
ความรู้ด้านโหราศาสตร์ ไสยศาสตร์ หมอผี และยาสมุนไพรจากถิ่นต่างๆ โดยเฉพาะจากแดนไกล เพื่อเพ่ิม
อำนาจในเชิงบารมีให้ตัวเองแล้ว (อานันท์ กาญจนพันธุ์ 2555: 163) และความรู้เหล่านั้นต้องใช้ประกอบกับ
อำนาจทางศีลธรรมด้วย ความรู้นั้นจึงจะมีความขลัง ด้วยการบูชาสิ่งศักดิ์สิทธิ์ และต้องยึดมั่นในกรอบของการ
ปฏิบัติตน รวมทั้งยังต้องมีการทำพิธีกรรมต่างๆ เพื่อรักษาอำนาจในทางศีลธรรมของตนเองไว้ (อานันท์ กาญ
จนพันธุ์, 2559: 163-5ว แอนดรู วอล์คเกอร์, 2559: 28)  

ถ้าวิเคราะห์ให้ลึกลงไปแล้ว ความรู้ในแง่นี้ก็คือการปฏิบัติการในด้านการใช้ภาษาและวรรณกรรมใน
พิธีกรรม ภาษาเป็นผลผลิตจากความสัมพันธ์ทางสังคมและสะท้อนความสัมพันธ์ของผู้คนกลุ่มต่างๆ ดังที่กล่าว
ไว้ในตอนต้น ภาษาเป็นเรื่องของการผลิตอุดมการณ์ แนวคิดทางศีลธรรมและการเมื อง ภาษาจึงไม่ใช่แค่การ
ส่งผ่านค่านิยมและบรรทัด แต่เต็มไปด้วยอำนาจ อุดมการณ์และการเมืองของการปกครอง ครอบงำ และความ
ไม่เท่าเทียมกันระหว่างคนกลุ่มต่างๆ แม้กระท่ังการสร้างความเป็นอื่นด้วย (BalocKaite, 2014) 

ในกรอบของการพัฒนาชาติ ภาษาถูกเลือกรักษาและเลือกใช้ภายใต้แนวคิดของความทันสมัยและ
ความก้าวหน้า ในขณะที่ภาษาของชนกลุ่มน้อยถูกมองว่ามากับจารีตและความล้าหลัง (May, 2012: 6) แม้ว่า
รัฐชาติมีนโยบายและการปฏิบัติการในการฟ้ืนฟูภาษาดังที่กล่าวไปแล้วข้างต้น แต่ก็ทำอย่างจำกัดในกรอบของ
การกำหนดภาษามาตรฐานของกลุ่มชาติพันธุ์ และถูกนำมาใช้ในการปฏิบัติการกับเจ้าหน้าที่รัฐท้องถิ่น ทว่า
ละเลยการใช้ภาษาและวรรณกรรมในชีวิตประจำวันของชาวบ้าน ด้วยเหตุนี้ สำหรับ Sthephen May (2012) 
เราจึงควรให้ความสำคัญกับความสลับซับซ้อน ความลื่นไหล และความเป็นพหุภาษาของแต่ละคนในบริบทของ
พ้ืนที่ในปริมณฑลของสาธารณะและในพ้ืนที่ (ทางการเมือง) ของเขา  

ภาษาอาจแสดงออกผ่านการแสดง (เช่นในพิธีกรรม – ผู้วิจัย) ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของการพูด แม้ว่าจะ
มองเป็นเพียงแค่คติชาวบ้าน (folklore) แต่ศิลปะทางวาจา (verbal arts) หรือวรรณกรรมทางการพูด (oral 
literature) คือวิธีการพูด และเป็นการสื่อสารที่สะท้อนให้เห็นความคิดของผู้แสดง ซึ่งแสดงให้เห็นถึงเรื่องเล่าที่
เป็นความเชื่อในตำนาน (myth) และวาทะ (speech) ที่ถูกคาดหวังว่าจะได้ยินจากสมาชิกของกลุ่มสังคมนั้น 
ซึ่งทำให้พวกเขาได้มีความรู้สึกเป็นพวกเดียวกัน ซึ่งสิ่งนี้ทำให้เขาสามารถแสดงออกได้ ท่ามกลางการครอบงำ
ทางวัฒนธรรมที่ไม่อนุญาตให้ผู้คนพูดหรือแสดงออกอย่างตรงไปตรงมาได้ ที่ซึ่ง Raymond Williams เรียกว่า 



 
 

 

18 
 

“วัฒนธรรมที่เหลือ” (residual culture) ซึ่งไม่สามารถเป็นส่วนหนึ่งของวัฒนธรรมที่ครอบงำได้ ในทาง
กลับกันวัฒนธรรมที่เหลือ ก็อาจถูกมองได้ว่าเป็นวัฒนธรรมที่เกิดขึ ้นใหม่ (emergent culture) ที่ได้ให้
ความหมาย คุณค่า ปฏิบัติการ และนัยที่สำคัญแบบใหม่ๆ แก่สังคม สิ่งนี้จะทำให้เกิดการยกระดับเรื่องของเรื่อง
คติชนพื้นบ้าน (folkloric) โดยวิเคราะห์เจาะลึกไปยังประสบการณ์ของผู้คนโดยรวมได้ (Bauman, 1975)  

การสื่อสารเชิงพิธีกรรม (Communicaion Ritual) เป็นการกระทำทางสังคม (social action) เป็น
การสื่อสารระหว่างบุคคล (interpersonal communication) ซึ่งมีทั้งในพิธี 2 ประเภทคือในพิธีกรรมพิเศษ
(special event rituals) และพิธ ีกรรมในกิจกรรมทางสังคมทั ่วไป (ritual aspects of ordinary social 
activities) ไม่ว่าจะในพิธีกรรมแบบใด การสื่อสารมีลักษณะเหมือนกัน คือการมีกฎเกณฑ์เชิงศีลธรรม (moral 
regulations) ที่อยู่ในความสัมพันธ์ที่มีข้อผูกมัดทางสังคม (social obligation) และต่างก็ใช้พฤติกรรมใน
เชิงสัญญะในพิธีกรรม นอกจากนี้ พิธีกรรมโดยตัวมันเองก็เป็นรูปแบบหนึ่งของการสื่อสาร  ที่ซึ่งรูปแบบของมัน
เต็มไปด้วยความหมายและอำนาจ แม้ว ่าการสื ่อสารในพิธีกรรมนั ้นไม่มีสารสนเทศ (communication 
without information) ก็ตาม ทั้งนี้เพราะในพิธีกรรมนั้นมีตรรกะ ที่มีความตายตัว (stereotyped) และมี
ลักษณะเฉพาะ (characterized)  ด้วยการสวด (liturgy) การทำซ้ำ (repetition) และการมีรูปแบบที่อยู่เหนือ
เนื ้อหา สิ ่งนี ้แสดงให้เห็นว่าพิธ ีกรรมนั ้นเป็นการแสดงมากกว่าเป็นสารสนเทศ พิธ ีกรรมักอยู ่เหนือ 
(transcendent) แบบแผนของระเบียบ แทนที่จะเป็นเรื่องที่มีแบบแผนเฉพาะ และบางครั้ง เป็นไปเพื่อการ
ยอมรับมากกว่าที่ต้องการการเปลี่ยนแปลง และมีสัญลักษณ์ต่างๆ มากมาย (Rothenbuhler, 1998) 

อย่างไรก็ดี Catherine Bell (แคทเธอรีน เบลล์) (1988) มองบทบาทของผู้เล่าเรื่องและสารสนเทศ ใน
พิธีกรรมได้อย่างน่าสนใจในแง่ที่ผู้เล่าสามารถจัดการเปลี่ยนแปลง (manipulate) พิธีกรรมที่พวกเขาเล่าได้ 
เพื่อที่จะอ้างอำนาจความชอบธรรมในการรื้อโครงสร้างของปฏิสัมพันธ์ ด้วยการเขียนข้อความหรือบรรยาย
พิธีกรรมด้วยข้อความ สามารถส่งผลกระทบต่อปฏิสัมพันธ์ทางสังคมและสร้างการเปลี่ยนแปลงโดยทำหน้าที่เป็น
ตัวแทนของการเปลี่ยนแปลง สิ่งนี้ไปไกลกว่าการศึกษาพิธีกรรมที่ทำหน้าที่แค่การสะท้อนหรือแสดงสถานการณ์
ทางสังคม เนื่องจากสื่อกลางของการสื่อสารสามารถปรับโครงสร้างปฏิสัมพันธ์ทางสังคมและสร้างสถานการณ์ใหม่
ได้ ดังนั้น เบลล์จึงได้ศึกษานัยสำคัญและผลกระทบเชิงหน้าที่ของการเขียนพิธีกรรม ทั้งนีโ้ดยเน้นบทบาทของตัวบท
ในฐานะตัวแสดงในช่วงเวลาทางประวัติศาสตร์ หมายถึงแนวคิดที่ว่าตัวบทซึ่งไม่ได้เป็นเพียงการสะท้อนบริบท
เท่านั้น แต่เป็นผู้มีส่วนร่วมอย่างแข็งขันในการสร้างและมีอิทธิพลต่อความสัมพันธ์ทางสังคม ข้อความเป็นตัวกระทำ
ซึ ่งสามารถส่งผลกระทบต่อการผลิตวัฒนธรรมและการก่อตัวของอำนาจ นอกจากนี ้ การรับรู้โดยอัตวิสัย 
(subjective perceptions) และสถานการณ์ยังหมายความไปถึงมุมมองส่วนบุคคลและสถานการณ์ที่นำไปสู่การ
สร้างและการใช้ข้อความภายในชุดความสัมพันธ์ทางสังคมที่เฉพาะเจาะจง ปัจจัยเชิงอัตวิสัยเหล่านี้นำไปสู่ความ
เข้าใจและการใช้งานตัวบทในฐานะสิ่งประดิษฐ์ทางวัฒนธรรม (Bell, 1988) จากจุดนี้นี ่เอง เบลล์ชี ้ให้เห็นว่า
บทบาทของเรื่องเล่าอยู่ในฐานะพลังแห่งการเปลี่ยนแปลงในสังคม  



 
 

 

19 
 

1.3.5 ความสัมพันธ์ระหว่างเรื่องเล่ากับพิธีกรรม: พิธีกรรมในฐานะเรื่องเล่าและเรื่องเล่าในฐานะพิธีกรรม  

พิธีกรรมของแม่มดมีหลายพิธีกรรม แต่ไม่ว่าจะพิธีกรรมใดต่างก็มีลักษณะของการผสมผสานระหว่างเรื่อง
เล่ากับพิธีกรรม การศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างเรื่องเล่ากับพิธีกรรมแบ่งได้เป็น 2 รูปแบบ ได้แก่ รูปแบบแรก 
พิธีกรรมในฐานะเรื่องเล่า (narrativized ritual) และแบบที่สอง เรื่องเล่าในฐานะพิธีกรรม (ritualized narrative) 
ทั้งสองรูปแบบเป็นสองด้านของปฏิสัมพันธ์เดียวกัน เพียงแต่มีจุดเน้น รูปแบบ และจุดประสงค์ที่แตกต่างกัน โดยมี
รายละเอียดดังนี้ 

รูปแบบแรก พิธีกรรมในฐานะเรื่องเล่า (narrativized ritual)   

พิธีกรรมในฐานะเรื่องเล่า เป็นพิธีกรรมที่รวมเอาองค์ประกอบของการเล่าเรื่อง เช่น ตำนาน เรื่องเล่า และ
การแสดงละคร เพื่อถ่ายทอดความหมายและความสำคัญของพิธีกรรม (Turner, 1982) หรือเป็นกระบวนการ
ผสมผสานพิธีกรรมเข้าไว้ในกรอบ/โครงสร้างของเรื่องเล่า รวมถึงการเปลี่ยนแปลงของพิธีกรรมให้เป็นรูปแบบการ
เล่าเรื่อง โดยมักจะเน้นถึงความหมายและความสำคัญของพิธีกรรมนั้น ๆ ในแนวคิดนี้ พิธีกรรมต่าง ๆ ได้รับการ
ดัดแปลงและนำเสนอในรูปแบบการเล่าเรื่อง หรือการฝังองค์ประกอบของพิธีกรรมไว้ในกรอบการเล่าเรื่อง มีตัว
ละครและเหตุการณ์ท่ีเกี่ยวข้อง ซ่ึงโดยทั่วไปแล้วกระทำ/ถ่ายทอดผ่านทางการเล่าเรื่อง วรรณกรรม ละคร หรือการ
แสดงออกทางศิลปะในรูปแบบอ่ืน ๆ เพ่ือให้ความหมายและบริบทแก่พิธีกรรมที่กำลังปฏิบัติ แนวทางนี้ช่วยให้เกิด
ความเข้าใจเรื่องเล่าที่ลึกซึ้งยิ่งขึ้น ด้วยการให้ความหมายและสัญลักษณ์ของพิธีกรรม ทำให้เรื่องเล่าถูกถ่ายทอดได้
ด้วยวิธีที่เข้าถึงและเข้าใจได้มากขึ้น และทำให้เรื่องเล่ามาข้องเกี่ยว (engagement) กับพิธีกรรม แนวคิดนี้ช่วยให้
ผู้คนสามารถแบ่งปันและชื่นชมพิธีกรรมต่าง ๆ นอกเหนือจากในบริบททางวัฒนธรรมหรือศาสนาดั้งเดิมได้ เช่น 
พิธีกรรมในหนังสือเลวีนิติหรือเลวีติกุส (Leviticus) ซึ่งบทหนึ่งในพระคัมภีร์ไบเบิล ภาคพันธสัญญาเดิม ในศาสนา
คริสต์ มีเรื ่องเล่าเชิงพรรณนา (descriptive narrative) เป็นหลัก แต่ในพิธีกรรมในฐานะเรื่องเล่าแสดงให้เห็น
เจตนาเชิงข้อกำหนดทางพิธีกรรม (prescriptive intention) อย่างชัดเจน ดังนั้น การเขียนและการอ่านเลวีนิติจึง
เป็นพิธีกรรม โดยที่การเล่าเรื่องและการดำเนินเรื่องเล่าในพระคัมภีร์นี้ มีคุณสมบัติเหมือนพิธีกรรม และสะท้อน
เนื้อหาเชิงพิธีกรรม (Bibb, 2009: 34)  

รูปแบบท่ีสอง เรื่องเล่าในฐานะพิธีกรรม (ritualized narrative) 

เรื่องเล่าในฐานะพิธีกรรม เป็นการเล่าเรื่องที่ผสมผสานองค์ประกอบของพิธีกรรม เพื่อสร้างประสบการณ์ทาง
ศาสนาและจิตวิญญาณ หรืออาจกล่าวได้ว่าเป็นเรื่องเล่าหรือตำนานที่ถูกนำมาใช้ในพิธีกรรมหรือแสดงออกผ่าน
พิธีกรรม กล่าวคือ เรื่องเล่าในฐานะพิธีกรรมคือปฏิสัมพันธ์และการผสมผสาน (องค์ประกอบของ) เรื่องเล่าเข้ากับ
พิธีกรรม ในแนวคิดนี้ เรื่องเล่าถูกใช้เป็นเครื่องมือในการถ่ายทอดและรักษาคุณค่าทางวัฒนธรรม ความเชื่อ และ
ประวัติศาสตร์ การเล่าเรื่องในพิธีกรรมมักจะเป็นไปตามโครงสร้างเฉพาะ มีรูปแบบที่ตายตัว และดำเนินการเล่าซ้ำ 
ๆ เพื่อเป็นแนวทางในการเสริมสร้างความสามัคคีทางสังคมและอัตลักษณ์ส่วนรวม เรื่องราวเหล่านี้สามารถพบได้
ในการปฏิบัติทางวัฒนธรรมต่างๆ ที่มีชุดของการกระทำและการปฏิบัติที่เฉพาะเจาะจง มีจุดมุ่งหมายเพื่อสร้าง
ประสบการณ์ร่วมและความรู้สึกเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน  เช่น พิธีทางศาสนา และการเฉลิมฉลองตามประเพณี 



 
 

 

20 
 

ประเด็นหลักอยู่ที่แง่มุมของการเล่าเรื่อง ซึ่งช่วยเพิ่มความหมายและความสำคัญของพิธีกรรม  ดังนั้น พิธีกรรมและ
เรื่องเล่าจึงได้เสริมสร้างและมีอิทธิพลซึ่งกันและกัน สิ่งนี้ได้เผยให้เห็นความคลุมเครือและความซับซ้อนของ
ความสัมพันธ์ระหว่างพระเจ้า/เทพ/ผีกับมนุษย์ (Bibb, 2009) ตัวอย่างเช่น พิธีกรรมล้างบาปในศาสนาคริสต์ การ
บูชาบรรพบุรุษของชาวจีน  

เมื่อเปรียบเทียบแนวคิดทั้งสอง จะเห็นว่าเรื่องเล่าในฐานะพิธีกรรม มุ่งเน้นไปที่การผสมผสานการเล่าเรื่อง
เข้ากับพิธีกรรมที่มีอยู่ โดยเน้นย้ำถึงความสำคัญของพิธีกรรมในฐานะวิธีการแสดงออกทางวัฒนธรรม ในขณะที่
พิธีกรรมแบบเล่าเรื่องเก่ียวข้องกับการเปลี่ยนพิธีกรรมให้เป็นเรื่องเล่า โดยเน้นความสามารถในการปรับตัวและการ
เข้าถึงพิธีกรรมผ่านการเล่าเรื่องด้วยแนวคิดทั้งสองทำให้เราตระหนักถึงพลังของการเล่าเรื่องในการถ่ายทอดคุณค่า
และความเชื่อทางวัฒนธรรม ทั้งนี้โดยมีลักษณะต่าง ๆ ที่แตกต่างกันดังตาราง 1.1  

ตาราง 1.1  การเปรียบเทียบระหว่างพิธีกรรมในฐานะเรื่องเล่ากับเรื่องเล่าในฐานะพิธีกรรม 

ลักษณะ พิธีกรรมในฐานะเรื่องเล่า 
(narrativized ritual) 

เรื่องเล่าในฐานะพิธีกรรม  
(ritualized narrative) 

รูปแบบ เรื่องเล่า พิธีกรรม 

คำจำกัดความ พิธีกรรมที่ถูกเล่าผ่านเรื่องเล่าหรือตำนาน 
โดยม ั กจะ เน ้ นถ ึ งคว ามหมายและ
ความสำคัญของพิธีกรรมนั้น ๆ 

เรื ่องเล่าหรือตำนานที่ถูกแสดงออกผ่าน
พิธีกรรม โดยมักจะเน้นถึงการกระทำและ
การปฏิบัติที่เก่ียวข้องกับเรื่องเล่านั้น ๆ 

จุดเน้น การเล่าเรื่อง การปฏิบัติการ 

โครงสร้าง มีโครงเรื่อง ตัวละคร เหตุการณ์ ชุดของการกระทำและปฏิบัติการ 
จุดประสงค์ สื่อสารความหมาย สร้างความเข้าใจ เชิง

ข้อกำหนดหรือบรรทัดฐาน หรือสิ ่งที่
บรรพบุรุษเคยกระทำมา เพื ่อบอกกับ
ประชาชนว่าพวกเขาควรมีพฤติกรรม
อย่างไร หรือควรจะทำอะไรในอนาคต 

ปฏิบัติตามประเพณี สร้างประสบการณ์
ร่วม ความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน 

การแสดงออก ผ่านการเล่าเรื่อง การแสดง ผ่านพิธีกรรม 

ตัวอย่าง เล่าเรื่องราวการสร้างโลกในพระคัมภีร์ไบ
เบิล เล่าถึงการกระทำของพระเจ้าในการ
สร้างโลกและสิ่งมีชีวิตต่างๆ เรื่องเล่านี้มี
จุดประสงค์เพื่อสื่อสารความเชื่อเกี่ยวกับ
พระเจ้าและธรรมชาติของการสร้างสรรค์ 
เรื่องราวเกี่ยวกับการกำเนิดของพระเยซู 

พิธีบูชายัญในศาสนายิวโบราณเป็นเรื ่อง
เล่าที่ถูกนำมาใช้เป็นพิธีกรรม พิธีกรรมนี้มี
ข ั ้นตอนและการฏ ิบ ัต ิท ี ่ช ัดเจน ซ ึ ่ งมี
จุดประสงค์เพื่อสร้างความสัมพันธ์ระหว่าง
มนุษย์กับพระเจ้า 



 
 

 

21 
 

ในหนังสือเลวีนิติ เล่าถึงกฎหมายและ
ข้อบังคับที่ชาวอิสราเอลต้องปฏิบัติตาม
เพื่อที่จะดำรงชีวิตในที่ประทับของพระ
เจ้า 

ตัวอย่างจาก
งานวิจัยนี้ 

พิธีจ๋าเจียง (บุนเอ็ดจ๋า หรือกินเจียงบ๊อก
ไม่) 

พิธีสวดเซ่นรักษาโรค การเรียกขวัญ การ
เซ่นผีเฮือน การเซ่นผีหลังคา  

 
1.3.6 พิธีกรรมกับสัญลักษณ์ 

แนวคิดของวิกเตอร์ เทอร์นเนอร์ (Turner, 1973; 1985; 2017 [1969])  นักทฤษฎีผู้ที่ได้รับการยอมรับ
ในพิธีกรรมศึกษา เสนอว่าสัญลักษณ์ในพิธีกรรมถือเป็นหน่วยที่เล็กที่สุด ที่มีคุณสมบัติเฉพาะ สะท้อนพฤติกรรม
ของคนในพิธีกรรมได้ เพราะสัญลักษณ์คือสิ่งที่คนในชุมชนยินยอมพร้อมใจให้ความสำคัญอย่างเป็นปกติธรรมดา 
ราวกับว่ามันเป็นแบบแผนหรือตัวแทน หรือการระลึกถึงบางสิ่งด้วยการยึดเอาคุณลักษณะที่คล้ายคลึงกันหรือดว้ย
การที่เกี่ยวข้องกันในข้อเท็จจริงหรือในความคิด สัญลักษณ์พิธีกรรมสื่อความหมายหลายอย่างพร้อมกันผ่านวัตถุ
หรือการกระทำที่มองเห็นได้ สัญลักษณ์เหล่านี้แสดงถึงธีมทางวัฒนธรรมที่หลากหลาย และจำเป็นต่อการทำความ
เข้าใจโครงสร้างและความสำคัญของพิธีกรรมในสังคม แม้สัญลักษณ์พิธีกรรมทำหน้าที่เป็นหน่วยที่เล็กที่สุดของ
พฤติกรรมพิธีกรรม ทว่ารวบรวมความคิดและความสัมพันธ์ที่ซับซ้อนไว้ภายในบริบททางวัฒนธรรม 

ในการศึกษาพิธีกรรมเทอร์นเนอร์เสนอว่านักวิจัยจำเป็นต้องทำการวิเคราะห์โครงสร้างและคุณสมบัติ
สัญลักษณ์นั้นซึ่งมี 3 ระดับด้วยกันคือ 1) รูปแบบที่อยู่ภายนอกและคุณลักษณะที่มองเห็นได้จากภายนอก 2) การ
ตีความสัญลักษณ์และการกระทำโดยผู้รู้/ผู้เชี่ยวชาญและชาวบ้านธรรมดา 3) บริบทที่มีนัยสำคัญซึ่งต้องอาศัยการ
ทำงานแบบภาพกว้างของนักมานุษยวิทยา อย่างไรก็ดี เราต้องศึกษาสัญลักษณ์เด่นหรือเป็นศูนย์กลาง (dominant 
symbols) ที่เกิดขึ้นในพิธีกรรมต่าง ๆ เป็นหลัก ทำความเข้าใจการอ้างอิงหลายจุดของแต่ละสัญลักษณ์ สำรวจว่าคู่
ตรงข้ามเน้นแง่มุมต่าง ๆ ของสัญลักษณ์อย่างไร และตรวจสอบมิติพื้นฐานทั้งสามของความหมายของสัญลักษณ์  
นอกจากนี้ การวิเคราะห์มิติเชิงอรรถศาสตร์ (exegetic) การปฏิบัติการ และตำแหน่งของสัญลักษณ์ สามารถให้
ข้อมูลเชิงลึกว่าสมาชิกของสังคมตีความและใช้สัญลักษณ์ในพิธีกรรมอย่างไร แต่กระนั้นก็ตามการวิเคราะห์บริบท 
การตีความของผู้เชี่ยวชาญและชาวบ้านก็มีความขัดแย้งกัน ซึ่งแสดงให้เห็นว่าสัญลักษณ์นั้นเป็นตัวแทนของ “ความ
แตกต่างทางสังคม (social differentiation)” หรือแม้แต่ภาวะตรงกันข้ามกันระหว่างกลุ่มต่าง ๆ ในสังคม ทั้ง ๆ ที่
มันแสดงให้เห็นโดยภาพรวมว่าสังคมนั้นมีความสามัคคีกัน  

ตัวอย่างเช่นที่เขาหยิบยกการวิเคราะห์ต้นไม้นมของชาวเนมบู (Ndembu) ในอัฟริกา ในงานของวิกเตอร์ 
เทอร์นเนอร์ ได้แสดงให้เห็นโครงสร้างของสังคมที่ว่า ต้นไม้นมเป็นภาพตัวแทนของความสัมพันธ์ที่ใกล้ชิดกัน
ระหว่างแม่กับลูก เป็นสัญลักษณ์ของความเป็นผู้หญิงในวัฒนธรรมของชาวเนมบู เช่น น้ำนมแม่ อกของแม่ ความ
ผอมเพรียวทางร่างกาย และจิตใจที่อ่อนโยนของสามเณร เป็นการนำเสนอธีมทางวัฒนธรรมที่เกี่ยวข้องกับจินตภา



 
 

 

22 
 

พร่างกายของผู้หญิง มาตรฐานของความเป็นผู้หญิงและการเป็นแม่ และระเบียบเชิงบรรทัดฐานภายในชุมชน 
ต้นไม้เป็นศูนย์กลางในพิธีกรรมที่แสดงถึงความสำคัญของความเป็นผู้หญิงในวัฒนธรรมเนมบู ทั้ง ๆ ที่ต้นไม้นมได้
แยกแม่ออกจากลูก แต่เราก็สามารถสรุปได้ว่าต้นไม้นมนั้นเป็นตัวแทนของเอกภาพของสังคมเนมบู ทั้งๆ ที่เราก็
พบว่ามันได้แยกผู้หญิงออกจากผู้ชาย และผู้หญิงออกจากคนกลุ่มอื่นๆ โดยสรุป พิธีกรรมทำให้ผู้หญิงชาวเนมบู
ยอมรับชะตาของพวกหล่อนในฐานะแม่ผู้เลี้ยงดูลูกจนลูกเติบใหญ่ ในพิธีกรรมแสดงให้เห็นว่าผู้หญิงนั้นไม่สามารถ
ปฏิเสธบทบาทนี้ได้ การสนใจในบทบาทของผู้หญิงและควบคุมพฤติกรรมของผู้หญิง เพื่อให้พฤติกรรมของผู้หญิง
ถูกฝังตรึงไว้กับบรรทัดฐานของสังคม คือให้ผู้หญิงแสดงพฤติกรรมที่เหมาะสมต่อผู้ชาย มันคือการเปลี่ยนความเป็น 
“ปัจเจก” ที่มีวิญญาณขบถ (คือมีความเป็นตัวของตัวเอง - ผู้วิจัย) ไปเป็นพลเมืองที่ภักดีของสังคม การกระทำใดที่
แสดงให้เห็นวิญญาณขบถของผู้หญิง เช่น แสดงความอึดอัดที่จะทำหน้าที่ผู้หญิง การกระทำนั้นก็จะถูกปราบโดย
พิธีกรรมและสัญลักษณ์เหล่านี้ เพื่อให้พวกหล่อนยอมรับชะตาชีวิตทางวัฒนธรรมที่ถูกกำหนดไว้แล้ว ( Turner, 
1973; 1985; 2017 (1969); McGee & Warms, 1996)   

อีกลักษณะหนึ่งของพิธีกรรมที่สำคัญคือมันไปสัมพันธ์กับความขัดแย้ง เพราะพิธีกรรมมุ่งสร้างอำนาจและ
ระเบียบที่อยู่เหนือความจริงของชีวิต ด้วยเหตุนี้ ในพิธีกรรมจึงมีการแสดงออกเชิงสัญลักษณ์ของการสร้างภาพแทน
ความจริง เช่น ความตาย การคงอยู่ของเวลาเป็นต้น ให้เข้ามาอยู่ในโลกอุดมคติ ที่ซึ่งระเบียบสูงสุดที่เที่ยงแท้จะเข้า
มาแทนที่สิ่งต่าง ๆ อันเป็นความจริงเชิงสัญลักษณ์ ที่สัมพันธ์กับการแสดงออกทางผ่านภาษาและไม่ผ่านภาษา โดย
ใช้กรอบโครงสร้างนิยมวิเคราะห์สิ่งเหล่านี้ได้ (Bloch & Parry, 1982 อ้างอิงใน ทานาเบ, 2555: 129)  

อย่างไรก็ดี การกระทำในพิธีกรรมสามารถทำให้เกิดทั้งการตีความที่มีมนต์ขลังโดยเน้นที่ประสิทธิภาพและ
การตีความเชิงสัญลักษณ์ที่ฝังการกระทำไว้ในระบบความหมายที่กว้างขึ้น นอกจากนี้ พิธีกรรมใช้เงื่อนงำการรับรู้ที่
ค่อนข้างเบาบาง ทำให้การตีความเชิงสัญลักษณ์ไม่แน่นอน และอาจมีการแข่งขันอยู่ตลอดเวลา พิธีกรรมและ
สุนทรียภาพถอดรื้อความหมายเชิงสัญลักษณ์ที่กำหนดไว้ ทำให้เกิดการตีความใหม่ ๆ มันทำหน้าที่ในการฟื้นฟู
โครงสร้างทางวัฒนธรรมโดยการรื้อสัญลักษณ์แบบดั้งเดิมออก และทำให้เกิดการสร้างการตีความเชิงสัญลักษณ์ใหม่
ภายในบริบททางสังคมและวัฒนธรรมที่เฉพาะเจาะจง กระบวนการรื้อถอนและสร้างใหม่อย่างต่อเนื่องนี้เอ้ือต่อการ
เกิดความหมายใหม่ในสภาพแวดล้อมทางวัฒนธรรม (Sørensen, 2005) นอกจากนี้ การวิเคราะห์สัญลักษณ์ใน
พิธีกรรมของเทอนเนอร์ก็ยังมีข้อจำกัดในแง่ที่ว่าวัฒนธรรมของกลุ่มชนนั้นไม่ใช่วัฒนธรรมดั้งเดิม  ทว่ามีการถูก
วัฒนธรรมภายนอกครอบงำ โดยเฉพาะเงื่อนไขทางการเมืองวัฒนธรรมของรัฐชาติ ทั้งยังมองพิธีกรรมที่มีโครงสร้าง
แบบเส้นตรงจเกินไป 
1.3.7 ภาษาและเสียงในพิธีกรรม 

ภายใต้บริบทของการกดทับภาษาและความรู ้ของท้องถิ ่นภายใต้วาทกรรมการพัฒนาที่มาจาก
ฐานความรู้ทางวิทยาศาสตร์และการสร้างความทันสมัยในแบบอุตสาหกรรมและการบริโภคนิยม ที่ทำให้
ความรู้และเสียงของท้องถิ่นถูกทำให้เป็นชายขอบของการพัฒนาสังคม กลายเป็น “เสียงที่ไม่ได้ยิน” ที่ไม่ได้รับ
ความสนใจใยดี (อานันท์ กาญจนพันธุ์, 2564) แต่กระนั้นก็ตาม เมื่อมองจากมุมของคนท้องถิ่น กลับพบว่าพวก
เขากลับไม่ได้ให้ความหมายในเรื่องความรู้ ความทันสมัย และการพัฒนาในวาทกรรมการพัฒนาในแบบของรัฐ 



 
 

 

23 
 

ไปเสียทั้งหมด ทว่าเขามีความรู้ “ในแบบของเขา” เอง (Taylor, 2007) ด้วยเหตุนี้ ในการทำความเข้าใจใน
แหล่งความรู้ต่าง ๆ และอำนาจที่ท้องถิ่นมี จึงต้องทำความเข้าใจในความรู้ ความหมาย และความเชื่อที่มีอยู่ใน
ชีวิตของชาวบ้านในบริบทที่เขาเป็นอยู่  (Taylor, 2007; อานันท์ กาญจนพันธุ์, 2555: 21) โดยเฉพาะในบริบท
ของสังคมการเมือง ที่ซึ่งประกอบไปด้วยเครือข่ายความสัมพันธ์อันสลับซับซ้อนที่เชื่อมโยงผู้คนเข้ากับสิ่งที่มี
อำนาจในลักษณะต่างๆ ซึ่งสร้างผ่านปฏิสัมพันธ์ทางสังคม พิธีกรรม ภาษาและการใช้แรงงานในชีวิตประจำวัน 
(แอนดรู วอล์คเกอร์, 2559; Walker, 2012)  

ต่อประเด็นข้างต้น อานันท์ กาญจนพันธุ ์ (2555) ได้ศึกษาสังคมของชาวล้านนาในการจัดการ
ความสัมพันธ์ทางสังคมด้วยการผสมผสานความเชื่อหลายอย่าง ซึ่งเป็นที่มาของอำนาจอันหลากหลายของ
สังคมการเมืองของชาวบ้าน เช่นที่ล้านนามีความเชื่อเรื่องการนับถือผี ความเชื่อทางไสยศาสตร์  ความเชื่อทาง
โหราศาสตร์ ความเชื่อในพุทธศาสนา ความเชื่อที่เก่ียวกับการนับถือผี โดยเฉพาะความเชื่อเรื่องการนับถือผี ซึ่ง
ประกอบไปด้วยการผลิตซ้ำความต่อเนื่องทางสังคม ความอาวุโส และภูมิปัญญา อานันท์เห็นว่าสิ่งนี้เป็นแก่น
แกนของระบบศีลธรรมในสังคมเกษตรกรรม ซึ่งให้ความสำคัญต่อชีวิตและความสมบูรณ์ของครอบครัวและ
ชุมชน ซึ่งผูกพันอย่างใกล้ชิดเกี่ยวกับอุดมการณ์และอำนาจ ซึ่งประกอบกับระบบศีลธรรมของสังคม อานันท์ได้
จำแนกลักษณะของอุดมการณ์เกี่ยวกับอำนาจได้ 5 ประการคือ (1) ความเชื่อเกี่ยวกับต้นกำเนิดของมนุษยชาติ 
(2) ความเชื ่อเกี่ยวกับอำนาจของความอุดมสมบูรณ์ (3) ความเชื ่อเกี ่ยวกับขวัญ (4) ความเชื ่อเกี ่ยวกับ
อุดมการณ์และการปลดปล่อย (millennialism) (6) ความเชื่อเกี่ยวกับการนับถือผี (อานันท์ กาญจนพันธุ์ , 
2555: 46-7) อีกท้ังพิธีกรรมก็ได้สะท้อนให้เห็นนัยทางอารมณ์และความรู้สึกของผู้คนในท้องถิ่น  

ด้วยเหตุนี้ความเชื่อจึงเป็นที่มาของอำนาจ เพราะความเชื่อสามารถกำหนดกฎเกณฑ์ทางศีลธรรมของ
สังคม เนื่องจากสามารถกำหนดพฤติกรรมของปัจเจกบุคคลและทำให้เกิดการจัดการความสัมพันธ์ทางสังคมได้ 
ความเชื่อดั้งเดิมมักใช้ภาษาในการแสดงคุณค่า อารมณ์ และความรู้สึกต่อการปรับตัวและการเปลี่ยนแปลงอยู่
เสมอในสังคมล้านนา เช่นความรู้ด้านโหราศาสตร์ ไสยศาสตร์ หมอผี และยาสมุนไพรจากถิ่นต่างๆ โดยเฉพาะ
จากแดนไกล (อานันท์ กาญจนพันธุ์, 2555) และถ้าวิเคราะห์ให้ลึกลงไปแล้ว ความรู้ในแง่นี้ก็คือการปฏิบัติการ
ในด้านการใช้ภาษาและวรรณกรรมในพิธีกรรม ภาษาเป็นผลผลิตจากความสัมพันธ์ทางสังคมและสะท้อน
ความสัมพันธ์ของผู้คนกลุ่มต่างๆ ดังที่กล่าวไว้ในตอนต้น ภาษาเป็นเรื่องของการผลิตอุดมการณ์ แนวคิดทาง
ศีลธรรมและการเมือง ภาษาจึงไม่ใช่แค่การส่งผ่านค่านิยมและบรรทัดฐาน แต่เต็มไปด้วยอำนาจ อุดมการณ์
และการเมืองของการปกครอง ครอบงำ และความไม่เท่าเทียมกันระหว่างคนกลุ่มต่างๆ แม้กระทั่งการสร้าง
ความเป็นอื่นด้วย (BalocKaite, 2014) ในกรอบของการพัฒนารัฐชาติ ภาษาถูกเลือกรักษาและเลือกใช้ภายใต้
แนวคิดของความทันสมัยและความก้าวหน้า ในขณะที่ภาษาของชนกลุ่มน้อยถูกมองว่ามากับจารีตและความล้า
หลัง (May, 2012: 6) แม้ว่ารัฐชาติมีนโยบายและการปฏิบัติการในการฟื้นฟูภาษาดังที่กล่าวไปแล้วข้างต้น แต่
ก็ทำอย่างจำกัดในกรอบของการกำหนดภาษามาตรฐานของกลุ่มชาติพันธุ์ และถูกนำมาใช้ในการปฏิบัติการกับ
เจ้าหน้าที่รัฐท้องถิ่น ทว่าละเลยการใช้ภาษาและวรรณกรรมในชีวิตประจำวันของชาวบ้าน ด้วยเหตุนี้ สำหรับ 
Stephen May (2012) เราจึงควรให้ความสำคัญกับความสลับซับซ้อน ความลื่นไหล และความเป็นพหุภาษา



 
 

 

24 
 

ของแต่ละคนในบริบทของพื้นที่ในปริมณฑลของสาธารณะและในพื้นที่ (ทางการเมือง) ของเขา โดยเฉพาะ
อย่างยิ่งกับชาวบ้านที่เสียงของเขามักไม่ได้ยินโดยรัฐ เพราะพวกเขามักไม่ได้พูดด้วยภาษาและสื่อสารอย่างเป็น
ทางการ 

ทว่าภาษาของชาวบ้านอาจแสดงออกผ่านการแสดง (เช่นในพิธีกรรม – ผู้วิจัย) ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของ
การพูด แม้ว่าจะมองเป็นเพียงแค่คติชาวบ้าน (folklore) แต่ศิลปะทางวาจา (verbal arts) หรือวรรณกรรม
ทางการพูด (oral literature) แต่นั่นคือวิธีการพูดและเป็นการสื่อสารที่สะท้อนให้เห็นความคิดของผู้แสดง ซึ่ง
แสดงให้เห็นถึงเรื่องเล่าที่เป็นความเชื่อในตำนาน (myth) และวาทะ (speech) ที่ถูกคาดหวังว่าจะได้ยินจาก
สมาชิกของกลุ่มสังคมนั้น ซึ่งทำให้พวกเขาได้มีความรู้สึกเป็นพวกเดียวกัน ซึ่งสิ่งนี้ทำให้เขาสามารถแสดงออก
ได้ ท่ามกลางการครอบงำทางวัฒนธรรมที่ไม่อนุญาตให้ผู ้คนพูดหรือแสดงออกอย่างตรงไปตรงมา ที ่ซึ่ง 
Raymond Williams เรียกว่า “วัฒนธรรมที่หลงเหลืออยู่” (residual culture) ซึ่งไม่สามารถเป็นส่วนหนึ่ง
ของวัฒนธรรมที่ครอบงำได้ ในทางกลับกันวัฒนธรรมที่หลงเหลืออยู่ก็อาจถูกมองได้ว่าเป็นวัฒนธรรมที่เกิดขึ้น
ใหม่ (emergent culture) ที่ได้ให้ความหมาย คุณค่า ปฏิบัติการ และนัยที่สำคัญแบบใหม่ๆ แก่สังคม สิ่งนี้จะ
ทำให้เกิดการยกระดับเรื่องของเรื่องคติชนพื้นบ้าน (folkloric) ด้วยการวิเคราะห์เจาะลึกไปยังประสบการณ์
ของผู้คนโดยรวมได้ (Bauman, 1975) ต่อเรื่องนี้อานันท์ กาญจนพันธุ์ (2564) ได้นำเอาแนวคิดของวัฒนธรรม
ที่หลงเหลืออยู่มาใช้ในการศึกษา “เสียงที่ไม่ได้ยิน” โดยนำเอาภาษาของความเชื่อหรืออารมณ์ทางวัฒนธรรม
มาใช้เป็นกลยุทธ์ทางโลก (secular strategy) ของคนที่ไร้อำนาจ หรือคนที่ตกอยู่ภายใต้การครอบงำทาง
วัฒนธรรมจนไม่อาจส่งเสียงที่มีเหตุผลได้  

ดังนั้น แนวทางการวิเคราะห์ภาษาและเสียงในพิธีกรรมคือใจกลางของการเข้าใจความสลับซับซ้อน
ของผู้คนและสังคม เรย์มอนด์ วิลเลียมส์กล่าวว่า ความรู้ทางสังคมศาสตร์เป็นความรู้ที่เฉพาะอยู่ใน (situated) 
วัฒนธรรมนั้น ๆ และสร้างความเข้าใจ (make sense) ให้แก่ผู้คน (Smith, 1998) ดังนั้น ผู้วิจัยจึงได้หยิบยืม
แนวคิดวัฒนธรรมศึกษา (cultural studies) มาศึกษาวัฒนธรรมในฐานะการปฏิบัติการทางสังคม (culture as 
social practice) ซึ่งเป็นแนวคิดที่ตอบโต้กับวัฒนธรรมในฐานะที่เป็นอารยธรรมหรือความดีงามของแบบ
แผนการปฏิบัติ วิลเลียมส์ได้วิพากษ์วัฒนธรรมและอุดมการณ์ครอบงำ และได้สร้างข้อถกเถียงว่าวัฒนธรรมเป็น
เรื่องของความธรรมดา (culture is ordinary) เป็นวิถีชีวิตและเป็นของประชาชน ไม่จำเป็นต้องเป็นสิ่งดีงาม
เท่านั้น ไม่ควรแบ่งแยกวัฒนธรรมด้วยความรู้สึกกีดกัน (exclusive) ว่าเป็นของสูง-ต่ำ (Williams, 1960; 
1977)  

เสียงในพิธีกรรมเป็นเสียงของอารมณ์และความรู้สึก และอารมณ์และความรู้สึกก็เป็นวัฒนธรรม  เช่น
ในการศึกษาเรื่องการชนไก่ของคลิฟฟอร์ด เกียร์ซ หรือแม้แต่การเข้าทรงไหว้ผีเจ้านาย/ผีปู่ย่าในภาคเหนือก็
สะท้อนนัยทางอารมณ์และความรู้สึกของผู้คนในท้องถิ่นเช่นกัน แนวคิดโครงสร้างของความรู้สึก (structure 
of feeling) ของเรมอนด์ วิลเลียมส์ (1977) จึงถูกนำมาศึกษาเสียงที่ไม่ได้ยิน เป็นการก้าวข้ามการวิเคราะห์
ปรากฏการณ์อย่างผิวเผินว่าเป็นเพียงปฏิบัติการเชิงอารมณ์ (อานันท์ กาญจนพันธุ์, 2564)  โครงสร้างของ
ความรู้สึกเป็นแนวคิดที่อยู่ระหว่างประสบการณ์ส่วนบุคคลและโครงสร้างทางสังคม เป็นการเชื่อมโยงระหว่าง



 
 

 

25 
 

อารมณ์ความรู้สึกกับบริบททางสังคมและวัฒนธรรม แนวคิดนี้ไม่ใช่เพียงความคิด อุดมการณ์ หรือโลกทัศน์ แต่
เป็นผลลัพธ์ของปฏิสัมพันธ์ระหว่างความเชื่อร่วมในฐานะโครงสร้าง และประสบการณ์ร่วมของผู้คนในสังคมใน
ฐานะภาวะที่เลื่อนไหล โครงสร้างของความรู้สึกเกิดขึ้นเมื่อคนในสังคมมีประสบการณ์ร่วมกัน และพบว่าความ
เชื่อที่มีอยู่นั ้นสอดคล้องกับประสบการณ์ จนก่อให้เกิดเป็นความคิดที่มีพื ้นฐานมาจากความรู้สึก และใน
ขณะเดียวกันก็เป็นความรู้สึกที่มีพื ้นฐานมาจากความคิด ดังนั้น โครงสร้างของความรู้สึกจึงเป็นแนวคิดที่
พยายามอธิบายความสัมพันธ์ระหว่างโครงสร้างทางสังคมที่พยายามคงตัว กับการเปลี่ยนแปลงทางสังคมที่ท้า
ทายโครงสร้างเหล่านั้น ผ่านมุมมองของอารมณ์และความรู้สึกร่วมของผู้คนในสังคม  แนวคิดนี้ได้ถูกนำไป
ประยุกต์ใช้ในการศึกษาวัฒนธรรมและชีวิตผู้คนในหลากหลายมิติ โดยเฉพาะในการทำความเข้าใจวรรณกรรม
และศิลปะในฐานะที่เป็นช่องทางแสดงออกถึงโครงสร้างของความรู้สึกของยุคสมัยนั้นๆ ทำให้เราสามารถเข้าถึง 
"จิตวิญญาณ" ของสังคมในช่วงเวลาหนึ่งๆ ได้อย่างลึกซึ้งมากขึ้น (Williams, 1977) 
1.3.8 พิธีกรรมกับการสร้างชุมชนการพูดและกลยุทธ์ชาติพันธุ์ 

จากหัวข้อต่าง ๆ ข้างต้น จะเห็นได้ว่าพิธีกรรมถูกมองในฐานะปฏิสัมพันธ์ระหว่างคน ผี/เทพ และตัวบท 
(เรื่องเล่า) ที่มีความสลับซับซ้อน สำหรับหัวข้อนี้ จะชี้ให้เห็นถึงความสำคัญกับปฏิสัมพันธ์ดังกล่าวแล้ว ยังได้มุ่ง
ศึกษาบริบททางสังคมและวัฒนธรรมของตัวบทพิธีกรรม ด้วยมุมมองพิธีกรรมในฐานะที่เป็นการกระทำทางสังคม 
(social act) ที่เกิดขึ้นในบริบททางสังคมและวัฒนธรรมเฉพาะ Gorman (กอร์แมน) (1990 อ้างอิงใน Bibb, 2009, 
p. 41) กล่าวว่า “ในการวิเคราะห์พิธีกรรมต้องมุ่งเน้นไปที่ว่าพิธีกรรมเหล่านั้นดำเนินไปอยางไรภายใต้บริบททาง
สังคมและวัฒนธรรมที่เฉพาะจาะจง” แต่กระนั้น บิบบ์วิพากษ์ว่ากอร์แมนมิได้สนใจตัวบทเกี่ยวกับพิธีกรรมว่ามัน
ทำงานอยางไรในบริบททางสังคมและวัฒนธรรม รวมทั้งบริบทที่อยู่ภายในใจของคนท่ีตีความตัวบทนั้นด้วย เราจะรู้
ได้อย่างไรว่าตัวบทช่วยให้เราสามารถเข้าสู่สถานการณ์ทางสังคมและวัฒนธรรมได้ นอกจากนี้ ผู้ตีความจำเป็นต้องรู้
บริบททางสังคมและวัฒนธรรมที่เกิดขึ้นก่อนจะมีพิธีกรรมหรือไม่ อีกทั้ง ตัวบทเองให้ข้อมูลเพียงพอสำหรับการ
สร้างบริบททางสังคมและวัฒนธรรมขึ้นมาใหม่ซึ่งอาจนำไปใช้ในการตีความพิธีกรรมที่พบในตัวบทหรือไม่ อย่างไรก็
ดี กอร์แมนกล่าวอีกว่าถ้มีความสัมพันธ์อย่างใกล้ชิดระหว่างพิธีกรรมกับบริบททางสังคมและวัฒนธรรม มันก็จะมี
ความเป็นไปได้ที่จะได้เบาะแสที่มันปั้นแต่งบริบทางสังคมและวัฒนธรรมผ่านพิธีกรรม  

ชุมชนการพูด (speech community)  

De Fina & Georgakopoulou (เด ฟิน่า และจอร์จาโกปูลู) (2008) ศึกษาชุมชนการพูด ที่ประกอบด้วย
ชุมชนต่าง ๆ และกลุ่มคนต่าง ๆ ที่มีความหลากหลายและทับซ้อนกัน มีส่วนร่วมและปฏิสัมพันธ์ในกิจกรรม 
ปฏิบัติการทางสังคม บรรทัดฐานทางสังคม และมีการใช้ภาษาร่วมกัน ซึ่งอาจมองชุมชนเหล่านี้ได้ว่าเป็นชุมชน
ปฏิบัติการ (Community of Practice - CoP)  ในแง่นี้ เรื่องเล่าก็เปรียบเหมือนทรัพยากรร่วม วาทกรรม และ
กิจกรรม เป็นการก่อรูปส่วนหนึ่งของวัฒนธรรมร่วมของชุมชน ทั้งยังเป็นเครื่องมือในการต่อรองและการสร้างชุมชน
ใหม่ และเอาไปใช้ในการแสดงออกซึ่งอัตลักษณ์ชุมชนจากการยืนยันบทบาทอีกครั้ง เป้าหมายของกลุ่ม ความ
เชี่ยวชาญ และความสนใจร่วมของกลุ่ม เป็นต้น แม้กระทั่งมีศักยภาพในการช่วงชิงทรัพยากร มีแนวโน้มที่จะรื้อ



 
 

 

26 
 

สร้าง การปรับเปลี่ยนตำแหน่งข้ามบริบท และนำกลับมาใช้ใหม่ ที ่นำไปสู ่วาทกรรมชนิดอื่น ๆ (De Fina & 
Georgakopoulou, 2008: 382-3)  

ความสัมพันธ์ระหว่างชุมชนการพูดและเรื่องเล่าอีกชุมชนหนึ่งคือชุมชนชาวเบลเฟสต์ (Belfast) ที่มี
ลักษณะคล้ายกับข้อค้นพบของเด ฟินา และจอร์จาโกปูลู ในแง่ที่มีการใช้เรื่องเล่าเป็นทรัพยากรสำคัญในการสร้าง
ความเข้าใจร่วมกัน กล่าวคือการเล่าเรื่องเล่าในชุมชนนี้ช่วยในการกำหนดตำแหน่ง อำนาจ และเสริมอัตลักษณ์ของ
ผู้สนทนา นอกจากนี้ เรื่องเล่าเป็นเครื่องมือสำคัญในการสร้างความเข้าใจร่วมกันในชุมชน ยิ่งไปกว่านั้น กิจกรรม
ด้านวาทกรรม (discourse activities) มีส่วนช่วยในการตระหนักถึงเทมเพลต (template) เรื่องเล่า ที่ซ่อนอยู่ใน
เรื่องเล่าของชุมชน โดยการนำเสนอความแตกต่างด้านการปฏิบัติการ สะท้อนถึงพลวัตของอำนาจ และกำหนด
จุดยืนของอัตลักษณ์ชุมชน กิจกรรมเหล่านี้ช่วยในการทำความเข้าใจว่าการแบ่งปันการเล่าเรื่องที่หลากหลายทำ
หน้าที่เป็นแหล่งข้อมูลที่สร้างความรู้สึก/สำนึก (sense) ภายในชุมชนได้อย่างไร (Stapleton & Wilson, 2017) 

ไม่ใช่แค่การสร้างความรู้สึกร่วมและอัตลักษณ์ของชุมชนเท่านั้น ทว่ามีการใช้เรื่องเล่าเพื่อสำรวจลำดับชั้น
ภายในชุมชนแห่งการปฏิบัติ (Community of Practice - CoP) ในบริบทของกลุ่มผู้หญิงที่พบปะกันเป็นประจำ
เพื่อพูดคุยเกี่ยวกับประสบการณ์การเป็นแม่ หรือเรียกว่า “กลุ่มแม่” ซึ่งมีลักษณะเป็น CoP ในแง่นี้เรื่องเล่าเป็น
เครื่องมือที่มีประสิทธิภาพสำหรับการทำความเข้าใจพลวัตของลำดับชั้นภายใน CoP มีการปฏิบัติการและสื่อสาร
ร่วมกัน ความรู้สึกผูกพันร่วมกัน และภารกิจร่วมกัน อย่างไรก็ดี กลุ่มนี้มีลักษณะเฉพาะ คือมีโครงสร้างลำดับชั้น 
โดยสมาชิกบางคนมีบทบาทที่โดดเด่นกว่าและบางคนก็มีบทบาทที่ตั้งรับ ในกลุ่มนี้ เรื่องเล่าถูกใช้เป็นเครื่องมือที่มี
ประสิทธิภาพสำหรับการทำความเข้าใจพลวัตของลำดับชั้น เนื่องจากช่วยให้สามารถสำรวจวิธีการที่อำนาจถูก
กระจายและเจรจาต่อรองระหว่างสมาชิก ข้อสังเกตคือเรื่องเล่าสามารถช่วยเปิดเผยวิธีการที่ลำดับชั้นทั้งชัดเจน
และแฝงอยู่ในกลุ่มได้ (Moore, 2006) 

พิธีกรรมและเรื่องเล่าในฐานะท่ีเป็นกลยุทธ์ 

มีงานวิจัยเพียงไม่ก่ีชิ้นที่วิเคราะห์เชื่อมโยงความสัมพันธ์ระหว่างพิธีกรรม เรื่องเล่า และกลยุทธ์ หรือแม้แต่
การเชื่อมโยงเรื่องเล่ากับกลยุทธ์ก็ตาม อย่างไรก็ดี ยังมีงานจำนวนหนึ่งที่กล่าวถึงเร่องนี้ไว้ เช่นเรื่อง Strategy as 
practice and the narrative turn โดย Fenton & Langley (เฟนตัน และแลงลีย์) (2011) ที่พบว่าเรื่องเล่าเป็น
ความสัมพันธ์และปฏิสัมพันธ์ของปฏิบัติการเชิงกลยุทธ์ของแนวคิด (strategy praxis) ระหว่างการปฏิบัติการ 
(practice) ผู้ดำเนินการ (practitioners) และตัวบท (text) ในการสื่อสารองค์กร (ชุมชน) ด้วยการวิเคราะห์ 2 
ระดับทั้งระดับจุลภาคและมหภาค ที่เชื่อมโยงไปถึงกิจกรรม ทิศทาง วัตถุประสงค์ อัตลักษณ์ขององค์กร และการ
ประกอบสร้างทางสังคม กล่าวคือเรื่องเล่ามีส่วนช่วยในการพัฒนาความเข้าใจร่วมกันเกี่ยวกับกลยุทธ์ภายในองค์กร
โดยการกำหนดตัวตนของบุคคล การชี้แนะว่าพวกเขาควรทำอย่างไร และการสร้างโครงสร้างพื้นฐานเชิงเรื่องเล่า 
ดังนั้น ด้วยการเล่าเรื่อง แต่ละบุคคลจะสามารถสร้างทิศทางร่วมกัน โดยจัดกิจกรรมของตนให้สอดคล้องกับธีมหลัก 
โครงสร้างพื้นฐานเชิงเรื่องเล่านี้เกิดจากการโต้ตอบกันในหลายระดับ มีอิทธิพลต่อสมาชิกองค์กรและถ่ายทอด
พฤติกรรมของพวกเขาไปสู่เป้าหมายร่วมกัน ท้ายที่สุดแล้ว การเล่าเรื่องจะช่วยรักษาความต่อเนื่อง ความสอดคล้อง 



 
 

 

27 
 

และทิศทางภายในกิจกรรมเชิงกลยุทธ์ขององค์กร ดังนั ้น ปฏิบัติการในฐานะที่เป็นยุทธ์ศาสตร์ (strategic 
practice) ขององค์กรคือการใช้เรื ่องเล่าในฐานะการให้ความหมายแก่ปฏิบัติการนั่นเอง (Fenton & Langley, 
2011)  

ในการศึกษาเรื่องที่ถูกเล่าในพิธีกรรม Catherine M. Bell (แคทเธอรีน เอ็ม เบลล์) (1992) โต้แย้งทฤษฎี
เชิงวิพากษ์พิธีกรรม โดยพิจารณาจากการสร้างหมวดหมู่และบทบาทในการจัดวาทกรรมเกี่ยวกับศาสนา สังคม 
และวัฒนธรรม ซึ่งแสดงให้เห็นว่าแนวคิดของพิธีกรรมเกิดขึ้นในช่วงเวลาที่การแสวงหาเหตุผลและวิทยาศาสตร์มี
อิทธิพลเหนือชีวิตทางปัญญาของชาวตะวันตก ผู้เขียนเสนอให้มีการคิดใหม่เกี่ยวกับพิธีกรรมโดยเน้นที่การทำ
พิธีกรรมเป็นวิธีการเชิงกลยุทธ์ในการแสดง ซึ่งมีรากฐานมาจากการมีปฏิสัมพันธ์ระหว่างร่างกายทางสังคมและ
สภาพแวดล้อม เธอยังพบว่าพิธีกรรมทำหน้าที่เป็นกลยุทธ์ทางวัฒนธรรมของการสร้างความแตกต่าง และ
กล่าวถึงพิธีกรรมว่าเป็นรูปแบบหนึ่งของการควบคุมทางสังคม ข้อโต้แย้งหลักคือการทำให้เป็นพิธีกรรมเป็นกลยุทธ์
สำหรับการสร้างความสัมพันธ์เชิงอำนาจที่จำกัด ซึ่งเกี่ยวข้องกับการยินยอม การต่อต้าน ความเข้าใจผิด และการ
จัดสรร งานของเบลล์จึงมีจุดมุ่งหมายเพื่อท้าทายและยกเลิกความคิดที่สร้างขึ้นเกี่ยวกับพิธีกรรมและให้ความ
กระจ่างเกี่ยวกับพลวัตของวิธีที่เราคิดเก่ียวกับการกระทำของผู้อ่ืน 

และด้วยเหตุที่พิธีกรรมเป็นได้ทั้งการแสดงและเป็นปฏิสัมพันธ์ ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของชาติพันธุ์วรรณนา
ของการพูด (ethnography of speaking) (Bauman et al., 1975) แม้ว ่าจะมองเป็นเพียงแค่คต ิชาวบ ้าน 
(folklore) แต่ศิลปะทางวาจา (verbal arts) หรือวรรณกรรมทางการพูด (oral literature) ก็ตาม แต่นั่นคือวิธีการ
พูดและการสื่อสารที่สะท้อนให้เห็นความคิดของผู้แสดง ซึ่งแสดงให้เห็นถึงเรื ่องเล่าที่เป็นความเชื่อในตำนาน 
(myth) วาทะ (speech) บทสวดต่าง ๆ การสนทนาระหว่างเทพ (ผู้ส่งสาร) ส่งสาร ผ่านผู้ประกอบพิธี/ร่างทรง 
(ช่องทางการส่งสาร) ไปยังผู้เข้าร่วมในพิธีกรรม (ผู้รับสาร) ที่ถูกคาดหวังว่าจะได้ยินจากสมาชิกของกลุ่มสังคมนั้น 
ซึ่งทำให้พวกเขาได้มีความรู้สึกเป็นพวกเดียวกัน ซึ่งสิ่งนี้ทำให้เขาสามารถแสดงออกได้ ท่ามกลางการครอบงำ
ทางวัฒนธรรมที่ไม่อนุญาตให้ผู้คนพูดหรือแสดงออกอย่างตรงไปตรงมาได้ ที่ซึ่ง Raymond Williams เรียกว่า 
“วัฒนธรรมที่เหลือ” (residual culture) ซึ่งไม่สามารถเป็นส่วนหนึ่งของวัฒนธรรมที่ครอบงำได้ ในทางกลับกัน
วัฒนธรรมที่เหลือ ก็อาจถูกมองได้ว่าเป็นวัฒนธรรมที่เกิดขึ้นใหม่ (emergent culture) ที่ได้ให้ความหมาย คุณค่า 
ปฏิบัติการ และนัยที่สำคัญแบบใหม่ๆ แก่สังคม สิ่งนี้จะทำให้เกิดการยกระดับเรื ่องของเรื ่องคติชนพื้นบ้าน 
(folkloric) โดยวิเคราะห์เจาะลึกไปยังประสบการณ์ของผู้คนโดยรวมได้ด้วย (Bauman, 1975) 

ในแง่มุมของกลยุทธ์ของการสร้างความแตกต่าง อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ (2564) พบว่า คนไทในภาคกลางตอน
เหนือของเวียดนาม (เมืองมุนและเมืองเซีย) ด้วยการใช้รากเหง้าทางประวัติศาสตร์และวัฒนธรรมของเอง เช่น การ
ฟื้นฟูภาษาเขียน การเขียนประวัติศาสตร์และวัฒนธรรมท้องถิ่น และการฟื้นฟูพิธีกรรมเซ่นผีเมืองเพื่อเป็นอิสระ
จากประวัติศาสตร์ของชาติ ต่อรองอัตลักษณ์บนความสัมพันธ์ที่คนไทอยู่ในสถานะที่เป็นรองจากคนกิง (เวียด) และ
คนไทดำในภาคตะวันตกเฉียงเหนือ อัตลักษณ์ดังกล่าวได้ยืนยันความแตกต่างของกลุ่มคนไทในภาคกลางตอนเหนือ
ต่อรัฐชาติเวียดนามจากคนกิง คนไทดำ และจากคนไทกลุ่มอื่นๆ ในเวียดนามเช่นกัน   



 
 

 

28 
 

1.3.9 การปะทะประสานและการต่อรองเรื่องเล่าและวาทกรรมต่าง ๆ 

จากหัวข้อข้างต้น หากเรามองเรื่องเล่าในฐานะปฏิบัติการทางสังคม (narrative as social practice) 
ที่มองพ้นไปจากปริมณฑลของท้องถิ่น แต่ไปสู่การปะทะประสาน (articulation) ระหว่างความสัมพันธ์และการ
กระทำทางสังคม (social action and relationships) ที่มีความเชื่อมโยงกันระหว่างท้องถิ่นกับกระบวนการใน
ระดับมหภาคซึ่งอาจมองในฐานะที่เป็นบริบททางสังคมของการวิเคราะห์เรื่องเล่า กระบวนการที่ทำให้มีความเป็น
บริบทของเรื่องเล่าดังกล่าวมีความเชื่อมโยงกับกระบวนการทางสังคม เหล่านี้เชื ่อมโยงกับวิถีของการพูดกับ
ผลผลิตของชีวิตทางสังคมในโลกของสัญญะ ดังนั้น จะเห็นได้ว่าเรื่องเล่าในฐานะพิธีกรรมของประชาชนจึงเป็น
มากกว่าการใช้ภาษาเพื่อการครอบงำอันทำให้เรื่องเล่ามีลักษณะตายตัว ทว่าเป็นปฏิสัมพันธ์และอยู่ในฐานะ
ปฏิบัติการ (narrative as practice) เป็นพื้นที่ของการปะทะประสานและต่อรองกับเรื่องเล่าและวาทกรรม 
(social practice) de Fina & Georgakopulau (เดอ ฟิน่า และจอร์จาโคปูลู) (2008) เรียกพื้นที่ของการปะทะ
ประสานและการต่อรองเรื่องเล่าและวาทกรรมว่าเป็นการศึกษา “แนวทางการศึกษาเชิงปฏิสัมพันธ์ทางสังคม 
(social interactional approach – SIA)” ปฏิสัมพันธ์ในเรื่องเล่า ที่มีทั้งในบทสนทนา (dialogue) และการปะทะ
ประสาน (articulation)  และเน้นการการวิเคราะห์อัตลักษณ์ที่สัมพันธ์กับแนวคิดเรื่อง “การหักเหของเรื่องเล่า 
(narrative turn)”  แนวคิดนี้การศึกษาเรื่องเล่าในฐานะที่เป็นปฏิบัติการมีอยู่ด้วยกัน 2 แนวทางคือ 1) การพูดคุย
ใ นปฏ ิ ส ั มพ ั น ธ ์  (talk-in-interaction) แ ล ะ  2 )  ปฏ ิ บ ั ต ิ ก า รท า งส ั ง คม  (social practice) (de Fina & 
Georgakopulau, 2008)  

ในเชิงแนวคิด Stuart Hall  (สจ๊วต ฮอลล์) (Hall, 1980; 1986) ผู้ซึ ่งพัฒนาแนวคิดว่าด้วยการปะทะ
ประสาน ในงานวัฒนธรรมศึกษา พัฒนามาจากการโต้แย้งการตีความอุดมการณ์แบบมาร์กซิสต์แบบดั้งเดิมที่ว่าเป็น
จิตสำนึกที่ผิดพลาด ฮอลล์เห็นว่าการตีความเช่นนี้เป็นการบดบังธรรมชาติที่แท้จริงของความเป็นจริงทางสังคมนั้น
เรียบง่ายเกินไป และไม่ได้คำนึงถึงวิธีที่ซับซ้อนซึ่งองค์ประกอบทางอุดมการณ์ถูกเชื่อมโยงเป็นเอกภาพทางสังคม 
เขาชี้ให้เห็นว่าอุดมการณ์ไม่ใช่สิ ่งที่มีลักษณะเป็นเสาหิน แต่เป็นชุดของปฏิบัติการทางวาทกรรม (discursive 
practices) องค์ประกอบที่ขัดแย้ง ปะทะประสานและเชื่อมโยงถึงกันในหลากหลายชุด ในหลายสถานการณ์ ใน
สังคมท่ีมีความเป็นเอกภาพท่ีมีความสลับซับซ้อนภายใน (a complex social unity) ดังนั้น แนวคิดเรื่องการปะทะ
ประสานของฮฮลล์จึงหมายถึงวิธีที่ความคิด แนวปฏิบัติ หรือรูปแบบทางสังคมที่แตกต่างกันแต่เชื่อมโยงและโต้ตอบ
กัน แนวคิดนี้วิเคราะห์ความสัมพันธ์ที่ซับซ้อนระหว่างวัฒนธรรม การเมือง และสังคม  โดยวิเคราะห์ว่าความ
แตกต่าง ขัดแย้งและความตึงเครียดเหล่านี้ถูกเชื่อมโยงหรือเชื่อมโยงเข้าด้วยกันในลักษณะเฉพาะ  และสามารถ
สร้างสรรค์ผลิตภัณฑ์ทางวัฒนธรรมใหม่ (new cultural product) ได้อย่างไร แนวคิดนี้จึงเป็นหัวใจสำคัญของงาน
ของฮอลล์ในการศึกษาวัฒนธรรม และใช้เพื่อทำความเข้าใจพลวัตของอำนาจและอุดมการณ์ในสังคม  ด้วยเหตุนี้ 
แนวคิดเรื่องการปะทะประสานของฮอลล์มีอิทธิพลอย่างกว้างขวางในการศึกษาวัฒนธรรม และถูกนำมาใช้ในการ
วิเคราะห์ปรากฏการณ์ทางสังคมและวัฒนธรรมที่หลากหลาย โดยเฉพาะในกระแสโลกาภิวัตน์ของวัฒนธรรมสมัย
นิยม 



 
 

 

29 
 

ในแง่ตัวตนที่ถูกปะทะประสาน (articulated self) ฮอลล์พบว่า ตัวตนแบบนี้เป็นตัวตนเหมือนชิ้นส่วนต่าง 
ๆ ที่ “ประกอบสร้าง” ขึ้นมา ตัวตนของคน ๆ หนึ่งเป็นผลรวมและความเชื่อมโยง/ขัดแย้งกันของวาทกรรม 
หลากหลายชุด หลายสถานการณ์ ฮอลล์ปฏิเสธความเชื่อในต้นกำเนิดหรือรากฐานที่แน่นอน มุมมองนี้ได้รับอิทธิพล
จากชีวประวัติของเขาในฐานะชาวต่างถิ่นและการมีส่วนร่วมของเขากับนักคิดและนักทฤษฎีที่หลากหลาย งานของ
ฮอลล์มีลักษณะเฉพาะโดยการคิดแบบต่อต้านสารัตถนิยมที ่ซับซ้อน ซึ ่งจำเป็นสำหรับการทำความเข้าใจ
ประวัติศาสตร์ วัฒนธรรม และการเมือง ตัวอย่างเช่น ในกลุ่มนักเรียกชาวอเมริกันเชื้อสายเกาหลี วิธีที่ชาวอเมริกัน
เชื้อสายเกาหลีแสดงออกถึงอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ของตนเองผ่านมุมมองของอัตลักษณ์แบบผสมผสานและผ่านมุมมอง
ของอัตลักษณ์ข้ามชาติ อัตลักษณ์แบบผสมผสานมีลักษณะเฉพาะด้วยความรู้สึกเป็นส่วนหนึ่งของทั้งสองส่วน โดยที่
บุคคลรู้สึกว่าตนเองมีความสัมพันธ์กับทั้งมรดกทางวัฒนธรรมเกาหลีและอัตลักษณ์แบบอเมริกัน อัตลักษณ์นี้มักถูก
หล่อหลอมขึ้นจากประสบการณ์การเลือกปฏิบัติและการถูกกีดกัน รวมถึงความปรารถนาที่จะรักษาความสัมพันธ์
กับรากเหง้าทางวัฒนธรรมของตนเองในขณะเดียวกันก็มีส่วนร่วมในสังคมอเมริกัน อัตลักษณ์นี้ถูกหล่อหลอมขึ้น
จากการไหลเวียนอย่างต่อเนื่องของผู้คน สินค้า และความคิดระหว่างเกาหลีและสหรัฐอเมริกา รวมถึงประสบการณ์
ของผู้อพยพชาวเกาหลีและลูกหลานของพวกเขา (Kang & Lo, 2004) 

ในบทความ "Articulating Identities" โดย Ybema et al (อีเบมาและคณะ (2009) เสนอว่าการปะทะ
ประสานของอัตลักษณ์ในบริบทขององค์กรเกี่ยวข้องกับวิธีที่บุคคลและกลุ่มแสดงออกและสื่อสารความรู้สึกของ
ตนเองเกี่ยวกับตนเองและผู้อื ่น ผู้เขียนเน้นย้ำถึงความสำคัญของการทำความเข้าใจว่าอัตลักษณ์เชื่อมโยงกับ
แนวทางปฏิบัติขององค์กรอย่างไร และสามารถใช้เพ่ืออำนวยความสะดวกในการดำเนินการร่วมกันได้อย่างไร โดย
การวิเคราะห์การปะทะประสานของอัตลักษณ์ในบริบทขององค์กร อีเบมาและคณะแสดงให้เห็นว่าอัตลักษณ์ไม่
เพียงแต่เป็นเรื่องส่วนบุคคลเท่านั้น แต่ยังเป็นเรื่องทางสังคมอีกด้วย สร้างขึ้นภายในความสัมพันธ์และมีผลต่อการ
จัดระเบียบและการปฏิบัติขององค์กร 

ในการศึกษาเรื่องเล่า ที่นำแนวคิดว่าด้วยการปะทะประสานมาประยุกต์ใช้กับแนวคิดว่าด้วยการพูดใน
ปฏิสัมพันธ์ (talk-in-interaction) คือการพูดที่ต้องมีบริบท เป็นการศึกษาการวิเคราะห์บทสนทนา (conversation 
analysis) ในแนวคิดนี้โครงสร้างในเรื่องเล่าจึงไม่สามารถถูกแยกต่างหากจากกิจกรรมเชิงวาทกรรมรายล้อมเรื่อง
เล่านั้นได้ ตลอดจนไม่สามารถแยกออกจากบางเรื่องในงานพัฒนาได้ ในบางครั้งเรื่องเล่าก็ถูกใช้ในสถานการณ์ต่าง 
ๆ เช่นการออนไลน์ ในช่วงขณะ-เวลาของการมีปฏิสัมพันธ์นั้น ๆ ตลอดจนบทบาทของคนที่อยู่ในปฏิสัมพันธ์นั้น ๆ 
ด้วย ดังนั้น คนฟังเรื่องเล่าจึงไม่ใช่เป็นเพียงแค่คนฟังที่ไร้ความกระตือรือร้น (passive audiences)  แต่เป็นคนที่
สร้างเรื่องเล่าร่วม (co-construction) การต่อรองและปรับปรนความหมายของเรื่องเล่าของผู้ที่มีปฏิสัมพันธ์ใน
เรื่องเล่านั้น ๆ ด้วยปฏิสัมพันธ์นี้ ผู้มีส่วนร่วมได้แสดงออกซึ่ง “ตัวตน” ผ่านการกระทำทางสังคมอันหลากหลายไป
พร้อม ๆ กับการเล่าเรื ่อง รวมทั ้งงานที ่เกี ่ยวข้องกับการใช้วาทะผ่านเรื ่องเล่า ซึ ่งอยู ่ในป ระสบการณ์ใน
ชีวิตประจำวัน (everyday lived experience) (de Fina & Georgakopoulou, 2008: 381-2)  



 
 

 

30 
 

สำหรับการปะทะประสานระหว่างเรื่องเล่าต่าง ๆ เพื่อสร้างอัตลักษณ์ใหม่ พบว่ามีงานศึกษาจำนวนหนึ่ง
แม้แมากนัก เช่นในงานของ Clare Rishbeth (แคลร์ ริชเบธ) (2014) เกี่ยวกับการแสดงความผูกพันข้ามชาติผ่าน
เรื่องเล่าในสถานที่และกระบวนการสร้างสรรค์ร่วมกัน ในหนังสือ "Place Attachment: Advances in Theory, 
Methods and Applications" ริชเบธกล่าวถึงความสำคัญของเรื่องเล่าในสถานที่และกระบวนการสร้างสรรค์
ร่วมกันในการทำความเข้าใจและแสดงความผูกพันข้ามชาติ เป็นการสำรวจว่าการใช้เรื่องเล่าสามารถช่วยให้บุคคล
และชุมชนสร้างสายสัมพันธ์ทางอารมณ์กับสภาพแวดล้อมทางกายภาพของตนได้อย่างไร ซึ่งสามารถแสดงข้อมูล
เกี่ยวกับอัตลักษณ์ สร้างความหมาย เอ้ือให้กับชุมชน และมีอิทธิพลต่อการกระทำ  

งานของ Tuulikki Kurki (ทูลิกิ คูร์กี) เรื ่อง "Materialized Narratives of Border: Articulating the 
Unspeakable through Everyday Objects" (2020) เน้นบทบาทของวัตถุในชีวิตประจำวันในการแสดงออก
และหล่อหลอมประสบการณ์และอัตลักษณ์ของพรมแดน คูร์กีโต้แย้งว่าวัตถุเหล่านี้สามารถทำหน้าที่เป็น "เรื่องเล่า
ที่เป็นรูปธรรม" ซึ่งช่วยให้ผู้คนสามารถแสดงออกและสื่อสารประสบการณ์ที่อาจยากหรือเป็นไปไม่ได้ที่จะพูดเป็น
คำพูดได ้แนวคิดเรื่องการแสดงออกผ่านวัตถุเชื่อมโยงกับแนวคิดเรื่องการปะทะประสานของฮอลล์ซึ่งเน้นถึงวิธีการ
ที่ความหมายและอัตลักษณ์ต่าง ๆ ถูกสร้างขึ้นและสื่อสารผ่านการปฏิบัติทางวัฒนธรรมและสังคมต่าง ๆ ในกรณี
ของคูร์กีวัตถุในชีวิตประจำวัน เช่น เสื้อผ้า อาการ และของใช้ส่วนตัวอื่น ๆ) กลายเป็น "จุดแสดงออก" ที่ผู้คน
สามารถแสดงความรู ้ส ึก นัยสำคัญ และความเข้าใจเกี ่ยวกับพรมแดนได้  ดังนั ้น โดยการวิเคราะห์วัตถุใน
ชีวิตประจำวันในบริบทของพรมแดน คูร์กีแสดงให้เห็นว่าวัตถุเหล่านี้ไม่เพียงแต่เป็นสิ่งของที่เป็นกลาง แต่ยังเป็นสื่อ
ที่มีพลังในการสื่อสารความหมายและอัตลักษณ์ท่ีซับซ้อนอีกด้วย 

1.4 วิธีวิทยา 

ผู้วิจัยจะศึกษาเครือข่ายแม่มดในเมืองจึ (ปัจจุบันคือ คอมมูนจุงหะ จุงเตี๋ยน จุงซวน และจุงเถื่อง) 
อำเภอกวานเซิน จังหวัดแทงหวา จากนั้นจึงเก็บข้อมูลด้วยวิธีการดังต่อไปนี้คือ (1) วิธีการอ่านและปริวรรต 
(แปล) วรรณกรรม ว่าด้วยบทสวดภาวนา คาถา และคำพยากรณ์ของแม่มด จาเกื่อง และจามน จากเอกสารไท
โบราณ และจากเอกสารที่ถูกบันทึกด้วยภาษาเวียดนามเป็นภาษาไทย ตลอดจน (2) การบันทึกเทปวรรณกรรม
ปากเปล่า (oral literature) และแปลออกมาเป็นภาษาไทย ด้วยการอ่าน และแปลร่วมกับแม่มด จาเกื่อง จา
มน และปัญญาชนท้องถิ่นในอำเภอกวานเซินที่มีความรู้ด้านการอ่านอักษรไท (ผู้วิจัยมีความสามารถในระดับ
ค่อนข้างดีในการอ่านภาษาไทในแทงหวาและหว่าบิ่ง และภาษาเวียดนาม และเคยปริวรรตวรรณกรรมที่เขียน
ด้วยอักษรไทโบราณ (ด้วยความช่วยเหลือของปัญญาชนท้องถิ่น) มาแล้ว 

นอกจากนี้ ผู ้วิจัยยังต้อง (3) สังเกตการณ์แบบมีส่วนร่วม และไม่มีส่วนร่วมในการใช้ภาษาและ
วรรณกรรมดังกล่าวของแม่มด จาเกื่อง และจามนในพิธีกรรมต่างๆ และในชีวิตประจำวัน ด้วยระเบียบวิธีวจิัย
ทางชาติพันธุ์วรรณา (ethnography) และชาติพันธุ์วิธีวิทยา (ethnomethodology) (การวิเคราะห์โครงสร้าง
สังคมในปฏิบัติการทางภาษาในพิธีกรรม) เป็นหลัก (4) สนทนาและ/หรือสัมภาษณ์เชิงลึกผู้ที่เกี่ยวข้อง และ  
(5) ศึกษางานวิจัยที่เกี่ยวข้อง และเดินทางไปสังเกตการณ์ในประเด็นที่คล้ายๆ กันนี้ในบริเวณเมืองต่างๆ ที่อยู่



 
 

 

31 
 

รอบๆ เมืองจึ ทั้งนี้โดยการลงพื้นที่ที่เวียดนามและชายแดนเขต สปป.ลาว ปีละประมาณ 3 ครั้งๆ อย่างน้อย
ครั้งละ 2 สัปดาห์ - 1 เดือน  

ทั้งนี้โดยมขีั้นตอนการดำเนินงานดังนี้  

1) ลงพื้นที่ปฏิบัติงานภาคสนาม 6 ครั้ง ด้วยระเบียบวิธีการวิจัยด้านชาติพันธุ์วรรณนาและชาติพันธุ์

วิธีวิทยา ดังนี้ 

- ครั้งที่ 1  วันที่ 5-18 สิงหาคม 2019 
- ครั้งที ่2  วันที่ 27 มกราคม – 11 กุมภาพันธ์ 2020 
- ครั้งที่ 3 (นอกงบประมาณ) วันที่ 5-6 พฤศจิกายน 2019  
- ครั้งที่ 4 วันที่ 1 – 2 พฤศจิกายน 2020 นักวิจัยัได้รับการอนุมัติจาก วช. ให้เปลี่ยนแผนการ

วิจัย เป็นการจ้างช่างภาพและนักวิชาการชาวเวียดนามบันทึกเทป-ถ่ายภาพพิธีกรรมจ๋าเจียง) 
- ครั้งที ่5 เก็บข้อมูลอีก 43 วัน ในระหว่างวันที่ 17 เมษายน – 28 มิถุนายน 2022 

- ครั้งที ่6 (ดำเนินการนอกงบประมาณ) เก็บข้อมูล 5 วัน ในระหว่างวันที่ 25 กุมภาพันธ์ – 31 
มีนาคม 2023  

- ครั้งที่ 7 (ดำเนินการนอกงบประมาณ) เก็บข้อมูลพิธีจ่าเจียงของแม่มด บ่าหงว้าน เมื่อวันท่ 
26 กันยายน 2024 

2) การปริวรรตวรรณกรรมที่แม่มด จามน จาเกื่อง จามอใช้ (บทสวด คาถา และคำพยากรณ์) จาก
ภาษาไทและภาษาเวียดนาม เป็นภาษาไทย ตลอดจนรวบรวมวรรณกรรม (บทสวด) ที่เกี่ยวข้อง
กับแม่มดและพิธีกรรม  ดังนี้  

- บทสวดที่เขียนด้วยภาษาไทเรื่อง “ถ้อยแตกน้ำ แตกดิน” (การกำเนิดโลก) 
- บทสวดที่เขียนด้วยภาษาไทเรื่อง “เฮียกขวัน” 
- บทสวดที่เขียนด้วยภาษาเวียดนามเรื่อง “ความเส่อหั้งขวัน” 
- เอกสารที่เขียนด้วยภาษาไทและภาษาเวียดนามเกี่ยวกับประวัติและบทสวดของ “ตือม้าฮาย

ด่าว” 
- เอกสารที่เขียนด้วยภาษาเวียดนาม เป็นการรวมบทกลอนต่างๆ ในอดีต  
- Hiếc khoăn mưa bán pông càng kéo (บทสวดเรียกขวัญ)  
- Khoam Sơ Phí Đắng Kha (บทสวดผีหลังคา) 
- Thang Khứn Mường Húa Teng (บทสวดทางข้ึนเมืองหัวแต่ง) 
- truyền thuyết ông cha để lại (บทสวดเซ่นผีบรรพบุรุษ ของคอมมูนนาแหม่ว) 
- ถ้อยแตกน้ำแตกดิน 
- Lắng lau xặng vóc (หลังเลาซังว๊อก (ต้นไม้ขึ้นเมืองฟ้า)) 



 
 

 

32 
 

- Ăn nị sứ mo tang dao (อันนี้สือมาตางยาว (การสวดส่งวิญญาณข้ึนเมืองฟ้า)) 
- Làng vốn sái mường (บ้านโว้นสายเมือง) 
- Truyện Tình Mường Dùa (เรื่องราวความรักท่ีภูฟ้าสั่ว). 

 ในการปริวรรตคือการที่ต้องกระทำร่วมกับปัญญาชนท้องถิ่น เพราะผู้วิจัยทำได้แค่เพียงถ่ายเสียง
ออกมา ส่วนการแปลความหมาย ต้องกระทำร่วมกับปัญญาชนท้องถิ่น และด้วยการไม่สามารถเดินทางไป
ประเทศเวียดนามได้ จึงยังไม่สามารถปริวรรตเอกสารส่วนใหญ่ได้ 

3) การบันทึกเทปวรรณกรรมปากเปล่าของแม่มด (บทสวด คาถา และคำพยากรณ)์  บ ันท ึ ก เทป
บทสวดผีเรือน ดังนี้  

- บันทึกเทปบทสวดผีมด เมื่อวันที่ 5 กุมภาพันธ์ 2020 
- บันทึกเทปบทสวดเซ่นเมืองมุน เมื่อวันที่ 4 กุมภาพันธ์ 2020 
- Truyện Lang Cốc Lang Khuyệt_Nhân Thị Châu (เรื ่องล่าเรื ่องต้นตระกูลลางเควี ้ยด 

โดยเงิน ถิ่ โจว) เมื่อวันที่ 7 กุมภาพันธ์ 2020 
- Truyện Lang Linh_Nhân Thị Châu (เรื ่องเล่าเรื ่องลางลิง โดยเงิน ถิ โจว) เมื่อวันที่ 7 

กุมภาพันธ์ 2020 
- Truyện Lang Phí Phu Phí Pa_Nhân Thị Châu (เรื่องเล่าเรื่องผีภู ผีป่า โดยเงิน ถิ โจว) 

เมื่อวันที่ 7 กุมภาพันธ์ 2020 
- Truyện Lang Téc nắm téc đin_Nhân Thị Châu (เรื ่องเล่าเรื ่องการแตกน้ำ แตกดิน 

(กำเนิดโลก) โดยเงิน ถิ โจว) เมื่อวันที่ 7 กุมภาพันธ์ 2020 
- Truyện Lang Tràng Nguyên_Bà Hế  (เรื่องเล่าเรื่องจ่างเหงวียน โดยบ่าเห) เมื่อวันที่ 5 

กุมภาพันธ์ 2020 
- Truyện Thuyết 100 Trưng_Bà Hế (เรื ่องเล่าเรื ่องไข่ร ้อยฟอง โดยบ่าเห) เมื ่อวันที ่ 5 

กุมภาพันธ์ 2020 
4) สังเกตการณ์พิธีกรรม ดังนี้ 

- สวดเซ่นผีเรือนและผีมดเพื่อรักษาแม่มดใหญ่ แม่ของบ่าหงว้าน ที่เจ็บป่วยหนัก เมื่อวันที่ 7 
สิงหาคม 2019 

- สวดรักษาโรคโดยแม่มด-จามน และพยากรณ์โดยหมอดู ที่บ้านของ Hà Văn Kiến (ห่า วัน 
เกี๋ยน) ณ บ้านบิ่น คอมมูนเซินลือ อำเภอกวานเซิน เมื่อวันที่ 8 สิงหาคม 2019 

- สวดรักษาโรคเด็กอายุ 12 ขวบ โดยแม่มด-จามน และพยากรณ์โดยหมอดู ที่บ้านของ Hà 
Văn Phong (ห่า วัน ฟอง) คอมมูนเซินลือ อำเภอกวานเซิน (ภรรยาเป็นคนไท สามีเป็นเหมื่
อง) เมื่อวันที่ 8 สิงหาคม 2019  



 
 

 

33 
 

- สวดรักษาโรคของฝั่บบ๋าเถือก ณ บ้านโหล๊กโลว คอมมูนเมืองมีน อำเภอกวานเซิน โดยแม่มด 
และหมอดูร่างทรง เมื่อวันที่ 9 สิงหาคม 2019 

- สวดรักษาโรคที่บ้านเบิ้น คอมมูนเมืองมีน อำเภอกวานเซิน โดยแม่มด และหมอดูร่างทรง 
เมื่อวันที่ 9 สิงหาคม 2019 

- คนลาว เดินทางข้ามแดน มาทำพิธีขอบคุณ (จ่าเอิน) บ่าหงว้าน แม่มด และองหนู จามน เมื่อ
วันที่ 10 สิงหาคม 2019 

- สวดเจ้าน้ำเจ้าดินให้คุ้มครองหลานสาวของแม่มด เมื่อวันที่ 12 สิงหาคม 2019 
- เข้าร่วมพิธีสวดทางศาสนาพุทธ ที่ Chùa Ông (วัดอง) อำเภอกวานหวา (ติดกับอำเภอกวาน

เซิน) เมื่อวันที่ 14 สิงหาคม 2019 
- ร่วมพิธีคายหะ (กลุ่มชาติพันธุ์เหมื่อง) คอมมูนเตินหลาก อำเภอมายโจว จังหวัดหว่าบิ่ง เมื่อ

วันที่ 2 กุมภาพันธ์ 2020 
- ร่วมพิธีเซ่นเมืองมุน (กลุ่มชาติพันธุ์ไท) คอมมูนเจี่ยงโจว อำเภอมายโจว จังหวัดหว่าบิ่ง เมื่อ

วันที่ 3 กุมภาพันธ์ 2020 
- สวดรักษาโรคโดยแม่มด และมีหมอดูร่างทรงมาด้วย ที่บ้านซุง คอมมูนเซินหะ เมื่อวันที่ 6 

กุมภาพันธ์ 2020 
- เนื่องจากนักวิจัยไม่สามารถเดินทางไปประเทศเวียดนามได้   เปลี่ยนแผนการเก็บข้อมูล 

“เฉพาะ” พิธีกรรม “บุนเอ็ดจ๋า” ซึ่งได้จ้างช่างภาพ 2 คนไปบันทึกวีดีโอในพิธีกรรมดังกลา่ว
ที่กระทำขึ้นในวันที่ 1-2 พฤศจิกายน 2020 ตลอด 24 ชั่วโมงต่อเนื่องไม่หยุด และจ้าง
อาจารย์มหาวิทยาลัยห่งดึ๊ก จังหวัดแทงหวา (มหาวิทยาลัยในพ้ืนที่) ช่วยสังเกตการณ์และจด
บันทึกเหตุการณ์/ประเด็นสำคัญในพิธีกรรม 

- พิธีกรรมสวดเซ่นผีหลังคา (เลี้ยงเก๊าผี) โดยจาเกื่อง ณ บ้านลกเหล่า คอมมูนเมืองมีน เมื่อ
เดือนเมษายน 2022 

- พิธีกรรมสวดผีเจ้าดิน เพ่ือขึ้นบ้านใหม่ โดยจามน ณ บ้านลกเหล่า คอมมูนเมืองมีน เมื่อเดือน 
เมษายน 2022 

- พิธีกรรมสวดเรียกขวัญคนป่วย โดยจามน ณ บ้านลกเหล่า คอมมูนเมืองมีน เมื ่อ เดือน
พฤษภาคม 2022 

- พิธีจ๋าเจียง โดยเครือข่ายแม่มดเมืองจึ ณ บ้านข่าน คอมมูนจุงเถื่อง เมื่อเดือนพฤษภาคม 
2022 

- พิธีจ๋าเจียง โดยเครือข่ายแม่มดเมืองจึ ณ บ้านไซ คอมมูนจุงหะ เมื่อเดือนมิถุนายน 2022 
- พิธีสะซูย โดยแม่มด บ่าหลา ณ บ้านขาม คอมมูนตามแทง เมื่อวันที่ 18 มิถุนายน 2022 
- พิธีแกว่งเสื้อ ค้นหาสมุหฐานของโรค โดยแม่มด บ่าหลา ณ บ้านขาม คอมมูนตามแทง เมื่อ

เดือนมิถุนายน 2022 



 
 

 

34 
 

- พิธีแกว่งเสื้อ ค้นหาสมุหฐานของโรค โดยจามน องลอน ณ บ้านเวิน คอมมูนเมืองมีน เมื่อ
เดือนมิถุนายน 2022 

- พิธีแกว่งเสื้อ ค้นหาสมุหฐานของโรค โดยจามน องเมียง ณ บ้านถูยแถ่ง คอมมูนเซินถูย เมื่อ
เดือนมิถุนายน 2022 

- พิธีแกว่งเสื้อ ค้นหาสมุหฐานของโรค โดยแม่มด บ่าแต่ว ณ บ้านนาป่อน คอมมูนนาแหม่ว 
เมื่อเดือนมีนาคม 2023 

- พิธีจ๋าเจียง โดยเครือข่ายแม่มดบ่างหว้าน เมืองจึ ณ บ้านไซ คอมมูนจุงหะ เมื่อวันที่  26 
กันยายน 2023 

5) ศึกษางานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับประวัติศาสตร์ เศรษฐกิจ และวัฒนธรรมของคอมมูนจุงหะ จุงเตี๋ยน 
จุงซวน และจุงเถ่ือง จากบทความวิชาการ และเอกสารของทางการได้จำนวนหนึ่ง  

1.5 กรอบแนวความคิด 

 ในฐานะเครื่องมือในการวิเคราะห์ข้อมูล กรอบแนวความคิดของงานชิ้นนี้ เน้นไปที่บทบาทและ
ปฏิบัติการทางภาษาและการสื่อสารในพิธีกรรมและในชีวิตประจำวันของกลุ่มและเครือข่ายของแม่มดในฐานะ
ปัญญาชนเชิงประเพณี (intellectual shaman) บนความสัมพันธ์เช ิงอำนาจกับรัฐ ในบริบทที ่ส ังคม
เกษตรกรรมกำลังล่มสลาย ธรรมชาติได้ถูกแปลงให้เป็นสินค้า ในบริบทของตลาดเสรีโลกาภิวัตน์ที่เปลี่ยน
โครงสร้างทางเศรษฐกิจของสังคมชนบท ทั้งการกดทับของรัฐชาติ (ชาตินิยมและสังคมนิยมเวียดนามยุคหลัง
เข้าสู่ระบบตลาดเสรี) การผลิตซ้ำสังคมการเมืองของชุมชน ตลอดจนอุดมการณ์ ระบบศีลธรรม และภูมิ
ปัญญาท้องถิ่น โดยกลุ่มและเครือข่ายของแม่มด ที่ปฏิบัติการผ่านภาษา ผ่านพิธีกรรมในชีวิตประจำวัน การ
ปะทะประสาน (articulation) วาทกรรมการพัฒนา/พลัง/ความรู ้จากที ่ต่าง ๆ ต่อรองและจัดปรับพลัง
ภายนอกนี้ให้เป็นพลังภายในท้องถิ่นของกลุ่มและเครือข่ายแม่มด  

  อย่างไรก็ดี ในขณะที่งานวิจัยเรื ่องพลังท้องถิ่นจำนวนมากให้ความสนใจกับการต่อรองของพลัง
ท้องถิ่นกับพลังของรัฐและตลาดเพ่ือสร้างอัตลักษณ์ของชุมชน/กลุ่มชาติพันธุ์ ขอบเขตของงานวิจัยชิ้นนี้สนใจ
เรื ่องสังคมการเมืองของแม่มดที่มีต่อการเติมเต็มความอุดมสมบูรณ์ของการใช้ชีวิตของผู้คน ด้วยเหตุนี้ 
ขอบเขตของงานนี้จึงวิเคราะห์พลังของท้องถิ่นผ่านปฏิบัติการของการใช้อำนาจทางภาษาผ่านพิธีกรรมต่าง ๆ 
ของแม่มด จามนและจาเกื่อง ซึ่งอาศัยอำนาจของแถนและผีประเภทต่าง ๆ และการปฏิบัติตัวตามระบบ
ศีลธรรมของตัวเอง เพื่อทำให้ตัวเองมีความศักดิ์สิทธิ์ อันสะท้อนให้เห็นโครงสร้างของสังคมการเมืองจาก
ปฏิบัติการทางภาษาในพิธีกรรมในชีวิตประจำวันของกลุ่มและเครือข่ายแม่มด 

ทั้งนี ้ โดยเชื ่อมโยงกันระหว่างแนวคิดเรื ่องพิธ ีกรรมและการสื ่อสาร พิธีกรรมในฐานะเรื ่องเล่า 
(narrativized ritual) การสร้างชุมชนการพูด (speech community) และกลยุทธ์ชาติพันธุ ์ที ่สะท้อน
ความสัมพันธ์และพลังอำนาจของชาติพันธุ์และท้องถิ่น ทั้งนี้โดยสำรวจบทบาทของพิธีกรรมและเรื่องเล่าใน
ฐานะเครื่องมือสำคัญในการสร้างชุมชน การพูด และกลยุทธ์ทางวัฒนธรรม โดยมุ่งเน้นไปที่ความสัมพันธ์ที่



 
 

 

35 
 

ซับซ้อนระหว่างปฏิบัติการทางสังคม วาทกรรม และอัตลักษณ์ งานวิจัยชิ้นนี้จะเสนอมุมมองที่หลากหลาย
เกี่ยวกับการสร้างชุมชนผ่านพิธีกรรมและเรื่องเล่า โดยเน้นการปะทะประสานของเรื่องเล่าและวาทกรรม 
(articulation of narrative and discourse) ที่เกิดขึ้นภายในชุมชน  

งานวิจัยเริ ่มต้นด้วยการศึกษาบริบททางประวัติศาสตร์ เศรษฐกิจ และสังคม ตามด้วยการสำรวจ
มุมมองของพิธีกรรมในฐานะปฏิสัมพันธ์ที่ซับซ้อนระหว่างมนุษย์ ผี/เทพ และตัวบท (Gorman, 1990) โดย
เน้นไปที่บริบททางสังคมและวัฒนธรรมที่พิธีกรรมเกิดขึ้น (Bibb, 2009) โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ผู้วิจัยจะชี้ให้เห็น
ว่าการตีความตัวบทพิธีกรรมต้องพิจารณาบริบททางสังคมและวัฒนธรรมที่เกิดขึ ้นก่อนจะมีพิธีกรรม 
(Gorman, 1990) รวมไปถึงบริบทภายในใจของคนท่ีตีความตัวบทพิธีกรรมนั้นด้วย (Bibb, 2009)   

เพื่อทำความเข้าใจกับการตีความตัวบทและสร้างบริบททางสังคมและวัฒนธรรม งานวิจัยชิ้นนี้จะ
ประยุกต์ใช้แนวคิดของชุมชนการพูด (speech community) (De Fina & Georgakopoulou, 2008) ซึ่ง
เป็นชุมชนที่ประกอบด้วยกลุ่มคนที่มีความหลากหลาย มีส่วนร่วมและปฏิสัมพันธ์ในกิจกรรมปฏิบัติการทาง
สังคม มีบรรทัดฐานทางสังคมร่วมกัน และมีการใช้ภาษาร่วมกัน ชุมชนการพูดเหล่านี้มักมีลักษณะเป็นชุมชน
ปฏิบัติการ (Community of Practice - CoP) ซึ่งใช้ทรัพยากรร่วมกัน วาทกรรม และกิจกรรมเป็นเครื่องมือ
ในการต่อรองและการสร้างชุมชนใหม่ (De Fina & Georgakopoulou, 2008) ที่ใช้พิธีกรรมเชิงเรื่องเล่า (ใน
งานวิจัยชิ้นนี้คือพิธีจ๋าเจียง) ในการกำหนดตำแหน่ง อำนาจ และเสริมอัตลักษณ์ของผู้สนทนา นอกจากนี้ 
เรื่องเล่ายังช่วยสร้างความเข้าใจร่วมกันในกิจกรรมทางวาทกรรม (discourse activities)  โดยเฉพาะอย่างยิ่ง
การตระหนักถึงเทมเพลต (template) เรื ่องเล่าที่ซ่อนอยู่ในเรื ่องเล่าของชุมชน (Stapleton & Wilson, 
2017) จากนั้น งานวิจัยจะต่อยอดไปสู่การวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างพิธีกรรม เรื่องเล่า และกลยุทธ์  โดย
เน้นการใช้เรื่องเล่าเป็นกลยุทธ์ทางวัฒนธรรมในการสร้างความแตกต่าง โดยมองว่าว่าพิธีกรรมเป็นกลยุทธ์ที่
ซับซ้อนและมีผลต่อการควบคุมทางสังคม (Bell, 1992)  

และสุดท้าย ด้วยการใช้แนวคิดว่าด้วยการปะทะประสานและการต่อรองเรื่องเล่า (ในพิธีจ๋าเจียง ซึ่งเป็น
พิธีกรรมเชิงเรื่องเล่า) และวาทกรรมต่าง ๆ (articulation of narrative and discourse) ทั้งของชาติและ
ชาติพันธุ์ ผู้วิจัยจะใช้มุมมองของเรื่องเล่าในฐานะปฏิบัติการทางสังคม (Narrative as Social Practice) ซึ่ง
เชื ่อมโยงกับแนวคิดของ แนวทางการศึกษาเชิงปฏิสัมพันธ์ทางสังคม (social interactional approach - 
SIA)  ที่มุ่งเน้นไปที่การศึกษาเรื่องเล่าในฐานะที่เป็นปฏิบัติการ  (De Fina & Georgakopoulou, 2008) โดย
ชี้ให้เห็นว่าแนวคิดของการปะทะประสาน (articulation)  ช่วยให้เข้าใจถึงความซับซ้อนของวัฒนธรรมและ
อุดมการณ์ในสังคม (Hall, 1980; 1986)  โดยเน้นย้ำถึงวิธีที่ความคิด แนวปฏิบัติ หรือรูปแบบทางสังคมที่
แตกต่างกันแต่เชื่อมโยงและโต้ตอบกัน (Hall, 1980; 1986)  ในงานวิจัยชิ้นนี้ คือเป็นการปะทะประสานภาษา
และการสื่อสารของแม่มดในฐานะวาทกรรม กับวาทกรรมการพัฒนาของรัฐ เพื่อสร้างสรรค์สิ่งใหม่ ๆ หรือ
ภาษาใหม่ (new text) เพื่อการดำรงอยู่ของสังคมการเมืองของชาติพันธุ์ ที่ซ้อนทับอยู่กับสังคมการเมืองของ
ชาติ ที่อยู่ในพื้นท่ีตรงกลางซึ่งเป็นพ้ืนที่แห่งความหลากหลาย 



 
 

 

36 
 

1.6 พืน้ที่การวิจัย 

พ้ืนที่การวิจัยชิ้นนี้ศึกษาของสังคมไทอำเภอกวานเซิน หรือ “จูส่าน”3 ในอดีต ที่มีเมืองเซียเป็น
ศูนย์กลางของจูส่าน จูส่านคือเมืองใหญ่ที่ซึ่งประกอบด้วยเมืองในเครือข่ายประมาณ 20 เมือง อย่างไรก็ดี 
ผู้วิจัยเน้นการเก็บข้อมูลในที่ที่ยังมีแม่มดอยู่กันมากในปัจจุบัน คือเมืองจึ ปัจจุบันคือคอมมูนจุงหะ (Trung Hạ) 
จุงเตี๋ยน (Trung Tiến) จุงเถื่อง (Trung Thường) และจุงซวน (Trung Xuân) (หรือที่เรียกกันสั้นๆ ว่า “4 
จุง”) ในอำเภอกวานเซิน จังแทงหวา ประเทศเวียดนาม ทั้งนี้ โดยเน้นที่คอมมูนจุงหะ ซึ่งเป็นที่อยู่ของแม่มดครู
บ่าหงว้าน นอกจากเมืองจึแล้ว ยังมีกลุ่มแม่มดเมืองมอ ปัจจุบันคือคอมมูนตามลือ (Tam Lư) และตามแทง 
(Tam Thanh) ในอำเภอและจังหวัดเดียวกัน ซึ่งพบแม่มดกลุ่มนี้ในช่วงท้ายของการทำงานภาคสนาม ผู้วิจัยจึง
ไม่ได้เจาะลึกการศึกษาแม่มดกลุ่มนี้ เพียงแต่นำมาเปรียบเทียบกับแม่มดเมืองจึ  

กวานเซินอยู่กึ่งกลางภูมิภาคใหญ่ ๆ หลายภูมิภาค เช่นฮานอย (Hà Hội) เมืองหลวง ตัวจังหวัดแทง
หวา (Thanh Hóa) เมืองซำเหนือ (Sam Nuea) สปป. ลาว และจังหวัดเซินลา (Sơn La) ในภาคตะวันตกเฉียง
เหนือของเวียดนาม ซึ่งเป็นจังหวัดใหญ่ที่มีกลุ่มคนไทอาศัยอยู่มาก เมื่อจื่อที่มีจุงหะเป็นศูนย์กลาง เป็นจุดตัด
ของอำนาจต่าง ๆ ทั้งอำนาจรัฐ อำนาจท้องถิ่น และอำนาจตลาด ซึ่งน่าจะทำให้เกิดการผสมผสานความรู้จากที่
ต่างๆ และชาติพันธุ์อื่นๆ ที่อยู่ในบริเวณนี้ เช่นกลุ่มชาติพันธุเหมื่อง (Mường) และม้ง (Hmông) ได้มาก จนทำ
ให้แม่มด จามนและจาเกื่องปรับตัวได้และมีบทบาทในโลกปัจจุบันได้ ในขณะที่แม่มดและจามน แทบไม่
หลงเหลืออยู่ในเมืองอ่ืน ๆ ของกลุ่มคนไทจนเรียกได้ว่าแทบจะหมดสิ้นแล้ว 

 
ภาพ 1.4  แผนที่ตั้งตำบลจุงหะ อำเภอกวานเซิน จังหวัดแทงหวา 

         ที่มา: google map 

 
3 “จู” หรือบางที่อาจออกเสียงว่า “เจา” หรือ “โจว” คือเมืองใหญ่ ที่ประกอบไปด้วยเมืองเล็กๆ  

Trung Hạ 



 
 

 

37 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

บทท่ี 2 
 

ประวัติศาสตร์ เศรษฐกิจ และสังคมของคนไทท่ีกวานเซิน 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 

38 
 

2.1 ประวัติศาสตร์ของคนไทในกวานเซิน 

 จากประวัติศาสตร์บอกเล่าโดยปัญญาชนท้องถิ่นกวานเซิน และจากคำสวดส่งวิญญาณคนตายไปยัง
บ้านเกิดเมืองนอนของบรรพบุรุษ ซึ่งต่อมาได้ถูกบันทึกไว้ในเอกสารของทางราชการ ได้กล่าวถึงการอพยพของ
คนไท-ลาวที่เข้ามาตั้งรกรากที่นี่ ในช่วงศตวรรษที่ 15-17 ชาวบ้านกล่าวว่าส่วนใหญ่บรรพบุรุษของเขามาจาก
ทางเมืองต่างๆ ในภาคตตะวันตกเฉียงเหนือบ้าง มาจากหัวพัน (แขวงหัวพัน สปป.ลาวในปัจจุบัน) บ้าง รวมทั้ง
มาจากจังหวัดเหงะอาน (Nghệ An) ซึ่งอยู่ติดกับจังหวัดแทงหวาไปทางใต้ คนที่มาจากหัวพันและเหงะอาน 
เดินทางมาทางแม่น้ำหล่อและแม่น้ำตวง บางกลุ่มมาจากเมืองเกื๊อกเปือกข่า (ปัจจุบันอยู่ที่จังหวัด หล่าวกาย 
ชายแดนเวียดนาม-จีน) อพยพมาทางแม่น้ำแดง และวกข้ึนแม่น้ำดำเล็กน้อย ก่อนที่จะข้ึนบก เดินทางเท้าอีก 5 
กิโลเมตร มาตั้งรกรากที่เมืองมุน (อำเภอมายโจว จังหวัดหว่าบิ่ง ภาคตะวันตกเฉียงเหนือ ในปัจจุบัน) และเมือง
หม่อก (อำเภอหม่กโจว จังหวัดเซินลา ภาคตะวันตกเฉียงเหนือในป้จจุบัน) ก่อนที่บางกลุ่มจะอพยพมาที่กวาน
หวาและกวานเซิน นอกจากนี้ จากการสนทนากับชาวบ้าน พวกเขาบ้างก็บอกว่าตระกูลของพวกเขามาจากลาว 
(แองก๋า, สนทนา, วันที่ 8 กุมภาพันธ์ 2020) ส่วนโกเวิน ภรรยาของฝั่บบ๋าเถือกบอกว่า (โกเวิน, สัมภาษณ์, 
วันที่ 8 กุมภาพันธ์ 2020) ตระกูลวี (Vi) และตระกูลเลือง (Lương) มาจากจังหวัดเหงะอาน ปัจจุบันคนไทใน
กวานเซินมีทั้งหมด 15 ตระกูล (Thước & Quang, 2017: 517) 

อาจเป็นเพราะมีการเผาทำลายเอกสารไทโบราณจำนวนมหาศาล โดยเฉพาะเอกสารที่บันทึกเกี่ยวกับ
สายตระกูลต่างๆ (gia phả - genealogy book) ในช่วงระบอบคอมมิวนิสต์ ภายใต้นโยบายการปฏิวัติ
วัฒนธรรม (văn hóa mới, nếp sống mới) ปัจจุบันจึงไม่พบหลักฐานที่แน่ชัดว่าคนไทที่กวานเซินอพยพมา
อยู่ที่นี่ตั้งแต่เมื่อไร แต่อย่างไรก็ดตาม อย่างน้อยท่ีสุดตั้งแต่คริสศตวรรษท่ี 15 พวกเขาก็ได้ตั้งรกรากอยู่ที่นี้แล้ว 
เนื่องจากในประวัติศาสตร์บอกเล่าของท้องถิ่น และประวัติศาสตร์รัฐชาติเวียดนาม ที่เกี่ยวข้องในการปฏิวัติที่
ลามเซิน (Lam Sơn) ของเลเหล่ย (Lê Lợi)4 ซ่ึงเดิมเปน็พ่อค้าได้เป็นผูน้ำท้องถ่ินท่ีลามเซิน แทงหวา ในการขับ
ไล่กองทัพราชวงศ์หมิงของจีน ที่ยึดครองได่เวียด (Đại Việt) (เวียดนาม) ในปี 1418-1428  เมื่อได้รับชัยชนะที่
แล้ว เขาได้ให้รางวัลผู้นำกองกำลังของลาว 2 คนพี่น้อง คือหล่อคำบาน (Lò Khăm Ban) และหล่อคำเอียน 
(Lò Khăm Yên) ที่ได้มาช่วยเขารบ โดยให้หล่อคำบานผู้พี่ไปครองเมืองกายา (คอมมูนโห่ยซวน อำเภอกวาน
หวา ในปัจจุบัน) ส่วนหล่อ คำ เอียนผู้น้องไปครองเมืองมีน (คอมมูนเมืองมีน อำเภอกวานเซิน ในปัจจุบัน) ทั้ง
สองพี่น้อง เมื่อได้ถูกแต่งตั้งโดยกษัตริย์เลเหล่ยให้เป็นเจ้าเมืองแล้ว เพื่อแสดงความจงรักภักดีต่อเลเหล่ยจึงได้
เปลี่ยนนามสกุลจากหล่อ (ลอ ในสำเนียงลาว) ไปใช้นามสกุลของเวียดนาม คือนามสกุลฝั่บ (Phạm) นอกจากนี้ 
ประวัติศาสตร์ยังได้บันทึกอีกว่าเลเหล่ยได้ขึ้นไปกวาดต้อนคนไทที่ต่อต้านเขา ซึ่งเป็นกลุ่มคนไทที่ไปเข้าร่วมกับ
กองทัพราชวงศ์หมิง จากบางเมืองของสิบสองจุไท (ภาคตะว้นตกเฉียงเหนือของเวียดนามในปัจจุบัน) เช่น
เมืองหม้วย มาไว้ที่ปัจจุบันคือกวานเซินและกวานหวา เพ่ือไม่ให้มีกำลังมาก่อกวนการตั้งราชวงศ์ใหม่ได้  

 
4 ต่อมาในปี 1428 เขาได้ชัยชนะต่อกองทัพจีนและได้สถาปนาราชวงศ์เล (Lê) ขึ้น เขาจึงเป็นปฐมกษัตรยิ์แห่งราชวงศ์นี้ นามว่า เลถ่ายโต๋  (Lê Thái 
Tổ)  



 
 

 

39 
 

กวานเซินในอดีตประกอบด้วยหลายเมืองใน “จูส่าน”5 มีฐานะเป็นเมืองชายแดนมาอย่างน้อยตั้งแต่
ศตวรรษที่ 14 หรือ 15 เห็นได้จากผลการรบระหว่างอาณาจักรได่เวียดและหลวงพระบางที่จบลงด้วยการปัก
ปันเขตแดนด้วยเสาทองแดง อีกท้ัง อาณาจักรได่เวียดยังตั้ง “ตือม้าฮายด่าว” เป็นเจ้าเมืองชายแดนที่เมืองเซีย 
อันเป็นเหมืองหลวงของจูส่าน (ปัจจุบัน เมืองเซียคือคอมมูนเซินถูยและนาแหม่ว อำเภอกวานเซิน) ตือม้าฮาย
ด่าวทำหน้าที่รวบรวมบรรณาการจากเมืองเล็กเมืองน้อยส่งอาณาจักรได่เวียด (เรื่องราวของตือม้าฮายด่าวจะได้
กล่าวต่อไป) เมืองเซียหมายถึง “เมืองเสีย” หรือก็คือการเสียเมืองนั่นเอง จากตำนานของคนไท ชื่อเมืองเซีย
สะท้อนให้เห็นความเจ็บปวดของการสูญเสียเมืองของลูกเจ้าเมืองเซียที่เป็นคนไท ที่ซึ่งพ่ายแพ้แก่น้องชายต่าง
มารดาที่มีบิดาเป็นคนกิง ในการแข่งขันการยิงธนูล่าเหยี่ยวยักษ์ที่มาทำลายเมือง เดิมเมืองนี้ปกครองโดยต่าว 
(ท้าว) เมืองที่เป็นคนไท เขาเสียชีวิตในวัยหนุ่มทิ้งภรรยาสาวและบุตรชายที่ยังเป็นเด็กเล็กไว้ 2 คน จนกระทั่ง
ภรรยาต่าวไปแต่งงานกับปราชญ์ขงจื๊อชาวกิง ผู้มาสอนหนังสือให้แก่บุตรชาย จนมีบุตรชายเพิ่มอีกคน เมื่อถึง
เวลาที่เด็กทั้ง 3 คนโตเป็นหนุ่ม และจูส่านต้องการหาท้าวเมืองคนใหม่ที่มีความสามารถ เมื่อตกลงกันไม่ได้จึง
ต้องมีการแข่งขันแสดงความสามารถ  บนกฎของการแข่งขัน ผู้ที่แพ้จะไม่มีสิทธิในการปกครองเมือง และต้อง
ออกจากเมืองไปเพื่อสร้างบ้านแปงเมืองใหม่ เมืองจูส่านแห่งนี้จึงถูกเรียกโดยพี่ชายผู้พ่ายแพ้ทั้งสองว่า “เมือง
เซีย” น้องชายที่มีบิดาเป็นชาวกิง ผู้ซึ่งใช้นามสกุล Phạm Bá (ฝั่บบ๊า) ของบิดาตนจึงได้ปกครองบ้านเมือง 
ลูกหลานผู้สืบสกุล “ฝั่บบ๊า” ด้วยการผสมผสานทางชาติพันธุ์และวัฒนธรรม ได้กลายไปเป็นคนไท แม้ใน
ปัจจุบัน ก็เป็นที่ยอมรับทั่วไปว่า สกุลฝั่บบ๊า นามสกุลของคนไท (แม้ว่านามสกุลนี้เป็นชื่อเวียดนาม ทั้งยังมีต้น
กำเนิดจากคนกิงก็ตาม)  แม้แต่ตือม้าฮายด่าว ที่คนไทเมืองจูส่านนับถือว่าเป็นทั้งเจ้าเมือง บรรพบุรุษ และเทพ
ผู้คุ้มครองเมือง ยังเป็นคนชาติพันธุ์ “เหมื่อง” แต่สุดท้ายแล้วเขาก็กลายไปเป็นคนไท ดังนั้น เมืองเซีย สำหรับ
คนไท จึงถึงว่าเป็น “แผ่นดินของบรรพบุรุษชาวไท” แม้ว่าปัจจุบัน พวกเขาอยู่อาศัยร่วมกับคนกิง คนเหมื่อง 
และคนม้งก็ตาม (อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ, 2561: 69-70) 

ประวัติศาสตร์เมืองเซีย นอกจากจะสัมพันธ์กับตำนานการเสียเมืองแล้ว ยังสัมพันธ์อย่างแนบแนน่กับ 
“ตือม้าฮายด่าว” ผู้ซึ ่งเป็นทั้งแม่ทัพผู ้ขับไล่ศัตรู (อ้ายลาว หลวงพระบาง) ออกจากดินแดนของได่เวียด 
ผู้ปกครองเมืองจูส่าน ที่มีเมืองย่อยในนั้นอีก 20 เมือง ผู้ที่ได้ชื่อว่าเป็นเทพชายแดน เทพผู้คุ้มครองเมือง และ
บรรพบุรุษของคนไทเมืองเซีย แม้ประวัติศาสตร์ของรัฐเวียดนามไม่ได้บันทึกชื่อเขาไว้เลย แต่จากการสืบค้น
เอกสารไทโบราณที่เขียนด้วยพู่กันในสมุดข่อย ที่คัดลอกต่อๆ กันมา ที่มีไม่น้อยกว่า 4 เล่ม ในอำเภอกวานเซิน 
เมืองล้าด บ๋าเทื๊อก จังหวัดแทงหวา และมายโจว จังหวัดหว่าบิ่ง รวมทั้งเรื ่องเล่า (oral narrative) ต่างๆ 
เกี่ยวกับเขา ทำให้เชื่อได้ว่าตือม้าฮายด่าวน่าจะเป็นคนที่มีตัวตนจริงในประวัติศาสตร์ ประวัติศาสตร์ที่เกี่ยวข้อง
กับท่านกล่าวโดยย่อ6 เป็นดังนี้ คือท่านเป็นแม่ทัพของอาณาจักรได่เวียดที่ไปรบกับอาณาจักรอ้ายลาว ซึ่งก่อน

 
5 จู (บา้งก็ออกเสียงว่า โจว หรอื เจา) คือเมืองใหญ่ที่ประกอบไปด้วยเมืองเล็กๆ หลายเมือง ผูป้กครองจูเรียกว่า “ตา่วจ”ู  
6 ดูรายละเอียดทางประวัติศาสตร์ต่อม้าฮายด่าวที่สัมพันธ์ด้านการรบของได่เวียด -ลาว และการปักปันเขตแดนของรัฐทั้งสองได้ที่ อัจฉริยา                 
ชูวงศ์เลิศ. (2561). การสร้างพื้นที่ทางวัฒนธรรม สถานที่และอัตลักษณ์ ในการพัฒนาสังคมไท ภาคกลางตอนเหนือของเวียดนาม ในยุคก่อนระบบ
เศรษฐกิจการตลาด. พิษณุโลก: กองส่งเสริมศิลปวัฒนธรรม มหาวิทยาลัยนเรศวร. (บทที่ 6) 



 
 

 

40 
 

หน้านี้หลายปี ดินแดนแถบนี้ถูกกองทัพลาวชิงเอาไป โดยตกลงกับได่เวียดว่าจะปกครองเป็นเวลา 3 ปีแล้วจะ
คืนให้ได่เวียด แต่เมื่อ 3 ปีผ่านไปก็ไม่มีการคืนดินแดนแถบนี้ ให้ตามที่ตกลงไว้ ทำให้ได่เวียดต้องยกกองทัพมา
โจมตีอ้ายลาว แต่ก็พ่ายแพ้กลับไปหลายครั้ง จากเรื่องเล่า ที่พ่ายแพ้นั้นเป็นเพราะกองทัพลาวใช้กลองศึกที่ลง
คาถาอาคม เมื่อตีกลองศึกนั้นในคราใด ทหารได่เวียดก็จะหมดพลัง แต่ทหารลาวกลับมีพลังมากขึ้น จนเมื่อวัน
หนึ่งตือม้าฮายด่าวอาสากษัตริย์ได่เวียดเป็นแม่ทัพไปรบกับอ้ายลาว ได่เวียดจึงได้รับชัยชนะและมีการปักปัน
เส้นเขตแดนกับลาวด้วยเสาทองแดง  ตือม้าฮายด่าวเดิมเป็นคนชาติพันธุ์เหมื่อง เขาเป็นคนรับใช้ของต่าวเมือง
โค (ปัจจุบันคือ หมู่บ้านด่าว อำเภอบาเทื๊อก จังหวัดแทงหวา) เขาติดตามต่าวเมืองโคเข้าไปยังราชสำนักทัง
ลอง/ดงโดของได่เวียด แล้วมีโอกาสสอบเป็น “จ่างเหงวียน (จอหงวน) ทั้งบู๊และบุ๋น ต่อมาท่านได้แต่งงานกับ
พระราชธิดาของกษัตริย์ เป็นราชบุตรเขยของกษัตริย์ได่เวียด ชาวบ้านมักเรียกท่านด้วยฉายา “phó mã Tến 
Tằn (ฝ๋อม้าแต๋นตั่น - ราชบุตรเขยแต๋นตั่น)”7 (อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ, 2561) 

การรบของตือม้าฮายด่าวในครั้งนั้น ถ้าไม่อยู่ในสมัยราชวงศ์เจิ่น (Trần) ในศตวรรษที่ 14 รัชสมัยของ
ยุวกษัตริย์เจิ่นเฮ้ียนตง (Trần Hiến Tông) (ค.ศ. 1329 - 1341) ที่มีพระราชบิดา อดีตกษัตริย์เจิ่นมิงตง (Trần 
Minh Tông) เป็นผู้สำเร็จราชการแผ่นดินและมีบทบาทสำคัญในการรบกับอ้ายลาว หากใม่ใช่อยู่ในสมัย
ราชวงศ์เจิ่น เหตุการณ์นี้ก็จะน่าจะอยู่ในสมัยราชวงศ์เล (Lê) ในศตวรรษที่ 15 รัชสมัยกษัตริย์เลแท้งตง (Lê 
Thánh Tông) หรืออีกชื่อหนึ่งคือกษัตริย์ห่งดึ๊ก (Hồng Đức) (ค.ศ.1460 - 1497) เพราะในสองสมัยนี้เป็นสมัย
ที่มีการบันทึกทางประวัติศาสตร์กระแสหลักของเวียดนามว่ามีการรบกับลาวในบริเวณท่ีเป็นชายแดนภาคกลาง
ตอนเหนือและภาคตะวันตกเฉียงเหนือของเวียดนามในปัจจุบันที่ได่เวียดได้รับชัยชนะ หรืออย่างน้อย หากไม่
ชนะเด็ดขาด แต่ก็มีการขับไล่อ้ายลาวออกไป และมักจะจบลงด้วยการเจรจาปักปันเขตแดนกัน8 

ชัยชนะของตือม้าฮายด่าว ในฐานะแม่ทัพที่ออกอุบายขโมยกลองศึก จนได่เวียดชนะศึกครั้งนั้น ทำให้
เขามีชื่อเสียง พื้นที่ชายแดนที่เรียกว่า “แต๋นตั่น (Tến Tằn)” (ปัจจุบันคือคอมมูนแต๋นตั่น อำเภอเมืองล้าด 
จังหวัดแทงหวา เป็นอำเภออยู่ติดกับอำเภอกวานเซิน) กลายเป็นสัญลักษณ์ของชัยชนะ และเป็นจุดของการปัก
ปันเขตแดนของทั้งสองรัฐ กษัตริย์ได่เวียดได้ตั้งเขาเป็นเจ้าเมือง ได้ปกครองเมืองชายแดน 20 เมืองในบริเวณ
นั้น ที่รวมแล้วเรียกว่า “จูส่าน” หรือ “เมืองจูส่าน” อันเป็นชื่อของเมืองใหญ่ที่มีเมืองเล็ก 20 เมืองเป็นบริวาร 
ทั้ง 20 เมืองดังกล่าว ในปัจจุบันอยู่ในเขตจังหวัดเซินลา หว่าบิ่ง แทงหวา ลายโจว ในประเทศเวียดนาม รวมทั้ง
เมืองซำเหนือ แขวงหัวพัน สปป.ลาว ต่อมา ในช่วงปลายของชีวิตท่านมาอาศัยที่เมืองเซีย ซึ่งถือเป็นศูนย์กลาง
ของจูส่าน มีเรื่องเล่าว่าท่านเสียชีวิตเพราะถูกกษัตริย์ได่เวียดประหารเพราะท่านถูกกล่าวหาว่าทรยศต่อราช

 
7 Tến Tằn (แต๋นตั่น) เป็นพื้นที่ชายแดนเวียดนาม-ลาว ตั้งแต่อดีต (อย่างน้อยตั้งแต่ยุคตือม้าฮายด่าว) จนถึงปัจจุบัน และเป็นพื้นที่ที่เขาในฐานะแม่
ทัพได่เวียดรบชนะกองทัพลาวด้วย 
8 อ่านเพิ่มเติมเกี่ยวกับมโนทัศนว่าด้วยพรมแดนและเส้นเขตแดนได้ที่ อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ . (2561). การสร้างพื้นที่ทางวัฒนธรรม สถานที่และอัต
ลักษณ์ ในการพัฒนาสังคมไท ภาคกลางตอนเหนือของเวียดนาม ในยุคก่อนระบบเศรษฐกิจการตลาด . พิษณุโลก: กองส่งเสริมศิลปวัฒนธรรม 
มหาวิทยาลัยนเรศวร. (บทที่ 6) 
 

 



 
 

 

41 
 

สำนัก เมื่อท่านเสียชีวิตแล้วชาวเมืองกว่าหลายเมือง (หรืออาจจะทั้งหมด 20 เมือง) ต่างก็สร้างศาลเจ้าเพ่ือ
เคารพเซ่นไหว้ทุกปี ศาลเหล่านี้ยังคงหลงเหลืออยู่ในยุคอาณานิคมฝรั่งเศส ในยุคสังคมนิยม ศาลถูกทำลายไป
หมด ด้วยเหตุจากสงครามกองทัพปลดปล่อยของเวียดมิงห์กับกองทัพเจ้าอาณานิคม และนโยบายการเลือก
รักษาวัฒนธรรมของรัฐบาลคอมมิวนิสต์ในยุคหลังชัยชนะที่เดียนเบียนฝู๋ ในปี 1953 ต่อมาในปี 2010 ศาล
เจ้าตือม้าฮายด่าวก็ได้รับการสร้างใหม่ที่เมืองเซีย (คอมมูนเซินถูย อำเภอกวานเซินในปัจจุบัน) (อัจฉริยา ชูวงศ์
เลิศ 2561) และมีการสร้างศาลฯ แห่งที่สองที่เพิ่งแล้วเสร็จเมื่อต้นปี 2021 ที่ด่านชายแดนแต๋นตั่น คอมมูน
แต๋นตั่น อำเภอเมืองล้าด จังหวัดแทงหวา อันเป็นผลผลิตจากความพยายามของเจ้าหน้าที่รัฐและปัญญาชนคน
ไทที่กวานเซินและที่เมืองล้าดในการสร้างสัญลักษณ์บางอย่างที่สะท้อนอำนาจวัฒนธรรมของท้องถิ่นและอัต
ลักษณ์ของพวกเขา  

ศพของเขาถูกฝังไว้ที่ภูฟ้าสั่ว เมืองเซีย (ปัจจุบันอยู่ตรงกลางระหว่างคอมมูนเมืองมีนกับคอมมูนเซินถูย 
อำเภอกวานเซิน) กลายเป็นพื้นที่ที่ศักดิ์สิทธิ์ นอกจากเป็นที่อยู่ของร่างไร้วิญญาณของตือม้าฮายด่าวแล้ว ยัง
เป็นที่อยู่ของเทพและผีประเภทต่างๆ ทั้งผี/เทพดีแลผี/เทพร้ายอีกด้วย นอกจากนี้ สถานที่นี้ยังเป็นที่ฝังร่ างไร้
วิญญาณของวีรบุรุษของไทในยุคต่อมาอีกด้วย เช่นร่างของฝั่บแหล่ง (Phạm Lành) ผู้ที่เป็นผู้นำกองกำลัง
ต่อต้านฮ่อธงเหลือง9 ที่เข้ามารุกรานเวียดนามเหนือเมื่อกว่า 150 ปีที่แล้ว อย่างไรก็ดี ในบรรดาเทพที่อยู่ที่ภู
ฟ้าสั่วนี้ ตือม้าฮายด่าวได้รับการยกย่องว่าเป็นจอมเทพ คือเป็นเทพที่ใหญ่ที่สุดในบรรดาเทพทั้งหมด เรื่องราว
ของเขา ไม่เพียงแต่ถูกบันทึกไว้ในสมุดข่อยไทโบราณและเรื่องเล่าที่ถูกจดจำมาตลอดกาลอันยืดยาวนานกว่า 
500-600 ปี ทว่ารัฐบาลคอมมิวนิสต์ยังเขียนถึงเขาไว้ใน “Lịch sử đảng bộ huyện Quan Sơn tập I 
(ประวัติศาสตร์อำเภอกวานเซิน 1)” (2006). และ “Địa Chỉ Huyện Quan Sơn (ถิ่นที่อำเภอกวานเซิน)” 
(2016) ต่อมายังมีการจัดประชุมวิชาการ เรื่อง “Tướng quan Tư Mã Hai Đào và di tích về ông trên 
đất Mường Lát (แม่ทัพตือม้าฮายด่าวและหลักฐานทางโบราณคดีเกี่ยวกับท่านที่เมืองล้าด)” ที่จัดขึ้นโดย
คณะกรรมการประชาชนอำเภอเมืองล้าด และกลุ่มนักวิชาการด้านประวัติศาสตร์ จังหวัดแทงหวา เมื่อวันที่ 13 
กรกฎาคม 2018 เหล่านี้ยังไม่นับรวมบรรดาบทสวดของแม่มด จามนและจาเกื่อง เรื่องเล่าและวรรณกรรม
ประเภทต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับท่านที่ถูกเขียน เล่า และร้องขึ้นมาอีกเป็นจำนวนมาก 

ด้วยเหตุนี้ สำหรับคนไท-ลาวในเมืองจูส่าน ตือม้าฮายด่าวจึงไม่ใช่เพียงแค่เป็นวีรบุรุษผู้ซึ่งนำชัยชนะมา
ให้อาณาจักรได่เวียด และเจ้าเมืองชาติพันธุ์เหมื่องที่ซึ่งอาณาจักรได่เวียดมอบอำนาจให้มาปกครองบ้านเมืองไท 
เพราะถ้าเป็นเช่นนั้น ตือม้าฮายด่าวก็คงไม่มีความหมายทางจิตใจและอารมณ์อะไรแก่คนไท-ลาวใน 20 เมือง
ย่อยของเมืองจูส่าน ที่จะต้องมานับถือท่านในฐานะบรรพบุรุษท่ีพวกตนที่ต้องเซ่นไหว้ทุกปี เป็นเวลากว่า 500- 

 

 
9 กบฏไท่ผิงเทียนกั๋ว (ค.ศ. 1851-1864) เป็นกบฎที่ต่อต้านรัฐบาลราชวงศชิงที่ปักกิ่ง  มีศูนย์กลางอยู่ทางจีนตอนใต้แล้วหนีการไล่ล่าจากกองทัพจีน 
ลงมาทางเวียดนาม 



 
 

 

42 
 

 
 

ภาพ 2.1  ศาลเจ้าตือม้าฮายด่าว ที่คอมมูนเซินถูย อำเภอกวานเซิน จังหวัดแทงหวา                                     
ที่ปรับปรุงภูมิทัศน์ใหม่ในปี 2023 

ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 12 มีนาคม 2023 
 

600 ปี ทั้งยังได้รับการฟื้นฟูและสร้างใหม่ศาลเจ้าของท่านขึ้นมาในอีก 2 เมือง หลังจากท่ีถูกทำลายไปกว่า 60-
70 ปี อย่างไรก็ดี เรื่องเล่าตือม้าฮายด่าว ที่ได้สร้างความหมายต่อชีวิตและความรู้สึกผูกพันต่อคนไท-ลาวใน
บริเวณนี้ เป็นสิ่งที่ต้องค้นคว้าต่อไป ทั้งจากประวัติศาสตร์ตัวเขียนในเอกสารโบราณและประวัติศาสตร์บอกเล่า 
เพราะเป็นสิ่งที่ยืนยันได้ถึงการสร้างเรื่องเล่าว่าด้วยชาติและชาติพันธุ์ ที่ซ้อนไปกับ (double narratives) เรื่อง
เล่าว่าด้วยชาตินิยมเวียดนาม ซึ่งจะได้กล่าวต่อไป 

ยิ่งไปกว่านั้น ทั้งตำนานว่าด้วยชื่อเมืองเซีย-เสียเมือง และประวัติศาสตร์-เรื่องเล่าตือม้าฮายด่าวหลาย
เวอร์ชั่นต่างก็สะท้อนให้เห็นถึงความผูกพันกับบรรพบุรุษและสถานที่ของคนไทกวานเซิน แม้ว่าหลักฐานและ
ความทรงจำของคนในเมืองเซียและอีกหลายเมืองในกวานเซินเกี่ยวกับรากเหง้าของบรรพบุรุษที่นำพวกเขา
อพยพเขามาสร้างบ้านแปงเมืองในบริเวณนี้ได้หายไปแล้ว สิ่งที่พวกเขาจำได้ นอกเหนือจากชื่อเมืองต่างๆ ใน
บทสวดส่งวิญญาณคนตายกลับไปยังเมืองของบรรพบุรุษ (ที่ไม่เกี่ยวข้องอะไรกับชีวิตของคนเป็นแล้ว) ก็คือตือ
ม้าฮายด่าวนี้เอง ดังนั้น การบูชาตือม้าฮายด่าวในฐานะบรรพบุรุษไทและวีรบุรุษของสถานที่ จึงได้ทำให้กวาน
เซินกลายเป็นถิ่นที่ (place) อันเป็นรากเหง้าของคนไท และการเป็นสถานที่ของไทนี้เองทีใ่ห้เกิดปฏิบัติการที่ซึ่ง
ต่อๆ มามีความหมายต่อการปกป้องวิถีชีวิตและทรัพยากรของคนไทนั่นเอง 

ความเป็นสถานที่ของคนไทได้เกิดการเปลี่ยนแปลงในเชิงสถาบันและองค์ประกอบต่างๆ เริ่มจากการ
เข้าสู่ยุคสังคมนิยม ในช่วงปี 1961 – 1998 รัฐบาลได้มีนโยบายที่ชื่อว่า “xây dựng các vủng kinh tế mới 
(การสร้างพ้ืนที่เศรษฐกิจใหม่)” ซึ่งเน้นไปท่ีพ้ืนที่ตอนกลางของประเทศ พ้ืนที่สูง พ้ืนที่ชายแดน และเกาะต่างๆ 



 
 

 

43 
 

ซึ่งเป็นพื้นที่ห่างไกล ทุรกันดาร และมักเป็นที่อยู่อาศัยของชนกลุ่มน้อย ด้วยนโยบายนี้ รัฐบาลได้ย้ายคนที่อยู่
บนพื้นที่ราบ ซึ่งเกือบทั้งหมดคือคนกิง (เวียด) ซึ่งเป็นชนกลุ่มใหญ่มาตั้งถิ ่นฐานใหม่ร่วมกับชนกลุ่มน้อย 
(McElwee, 2004) แต่กระนั้นก็ตาม คนกิงที่อพยพเข้ามาที่กวานเซินก็ยังถือว่าน้อยมากอยู่ เมื ่อเทียบกับ
อำเภอหรือจังหวัดใกล้เคียง กล่าวคือในปัจจุบัน กวานเซินยังมีประชากรที่เป็นคนไทอยู่ถึงร้อยละ 81 คนกิ
งร้อยละ 9.1 คนเหมื่องร้อยละ 7.4 คนม้งร้อยละ 2.3 (Trưởng et.al, 2016) ซึ่งเป็นไปได้ว่า ในยุคนั้น ทาง
หลวงหมายเลข 217 ซึ่งเป็นทางหลวงจากอำเภอบ๋าเที๊อกไปยังอำเภอกวานเซินและด่านชายแดนนาแหม่ว ยัง
ไม่ได้ปรับปรุง การเดินทางไปกวานเซินทุรกันดารมาก (ผู้วิจัยเคยเดินทางไปแล้วเมื่อปี 2014 รถเก๋งผ่านไปไม่ได้ 
ต้องใช้รถโฟร์วิลล์ไดรฟ์) จนเมื่อปี 2016 ถนนจึงได้ถูกปรับปรุงและรถทุกคันผ่ านไปได้ ทั้งนี้เพื่อเปิดพื้นที่
ทางการค้าชายแดนที่ด่านนาแหม่วของเวียดนามกับด่านน้ำโซย สปป.ลาว   

นอกจากนี้ เพราะมีถนนหลวงหมายเลข 217 กอรปกับการเป็นเมืองชายแดน ที่มีทรัพยากรอุดม
สมบูรณ์ โดยเฉพาะหินปูนและไม่ไผ่ลวก ที่สามารถนำมาเป็นวัตถุดิบในอุตสาหกรรมก่อสร้าง และอุตสาหกรรม
ที่เกี่ยวข้องกับไม้ไผ่ (ตามลำดับ) ทำให้กวานเซิน นับแต่นโยบายการเข้าสู่ตลาดเสรี (Đổi Mới – โด๋ยเม้ย) ใน
ราวต้นทศวรรษท่ี 1990 กลายเป็นพื้นที่ของการช่วงชิงทรัพยากร การค้า และการพัฒนาระหว่างรัฐกับท้องถิ่น 

2.2  พลวัตทางเศรษฐกิจและภูมิศาสตร์ของอำเภอกวานเซิน 
กวานเซินเป็นอำเภอบนพื้นที่สูง (high land) ของจังหวัดแทงหวา ทั้งมีพรมแดนอยู่ติดกับเมืองเวียงไซ 

แขวงหัวพัน สปป.ลาว มีด่าน “นาแหม่ว (Na Mèo)” เป็นด่านตรวจคนเข้าเมืองและการค้าชายแดน ระหว่าง
เวียดนามและ สปป.ลาว เดิมในพื้นที่ที่เป็นกวานเซินในปัจจุบันมีคนจีนมาค้าขายและตั้งรกรากเป็นจำนวนไม่
น้อย เนื่องจากพื้นที่นี้เป็นเส้นทางการค้าที่มาทางแม่น้ำแดง จากจีนตอนใต้ผ่านเข้ามาทางเวียดนามภาคเหนือ 
ภาคตะวันตกเฉียงเหนือ ภาคกลางตอนเหนือ เข้าไปยังแขวงหัวพัน สปป.ลาว  (อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ, 2561: 
126-7) เริ่มต้นจากแม่น้ำแดงที่มีต้นกำเนิดในจีนตอนใต้ ไหลผ่านคุนหมิง เข้ามาทางจังหวัดลายโจว ภาคเหนือ
ของเวียดนาม แล้วมาสบกับแม่น้ำดำ (ภาพ 2.2) จากนั้น ก็ล่องแม่น้ำดำขึ้นไปทางภาคตะวันออกเฉียงเหนือ
เวียดนาม แต่ไปไม่สุดแม่น้ำ ทว่ามาขึ้นฝั่งที่อำเภอมายโจว จังหวัดหว่าบิ่ง แล้วเดินเท้ามาอีกประมาณ 35 
กิโลเมตร ก็ถึงแม่น้ำมา10 ในจังหวัดแทงหวา ภาคกลางตอนเหนือ แล้วล่องแม่น้ำขึ้นเหนือไปทางอำเภอกวาน
หวา กวานเซิน เมืองล้าด (เวียดนาม) และแขวงหัวพัน (สปป.ลาว) โดยเส้นทางนี้อำเภอกวานเซินจึงเป็นรอยต่อ
ระหว่างลุ่มน้ำมากับเมืองซำเหนือ จากซำเหนือเข้าสู่หลวงพระบาง และภาคเหนือของประเทศไทย  

 

 
10 โดยที่แม่น้ำมานั้นไหลลงมาจากอำเภอเดียนเบียนดง จังหวัดเดียนเบียน (ภาตะวันตกเฉียงเหนือของเวียดนาม) ผ่านอำเภอซงหมา จังหวัดเซินลา 
แล้วผ่านไปยังแขวงหัวพัน สปป.ลาว ก่อนที่จะวกลับเข้ามาที่อำเภอ อำเภอเมืองล้าด กวานหวา อำเภอบ๋าเทื๊อก  และไหลลงสู่ทะเลที่เมืองแทงหวา 
จังหวัดแทงหวา 



 
 

 

44 
 

  
 

ภาพ 2.2 บริเวณแม่น้ำดำที่อำเภอมายโจว จังหวัดหว่าบิ่ง 
ที่มา: ปรับปรุงจาก https://reference.vn/song-hong-bat-nguon-tu-dau.html 

 
นอกจากนี้ ในเอกสารไทโบราณ11 ได้กล่าวถึงตือม้าฮายด่าวในฐานะเทพผู้พิทักษ์เมืองเซีย ก็แสดงให้

เห็นว่าพ้ืนที่นี้เป็นเส้นทางที่มีการเคลื่อนตัวสูงอันเกิดจากการค้าเส้นทางแม่น้ำและบกและการสงคราม ดังนี้ 
 

“เฮย....บัดนี้มาแนจั่งบวนเจียนแนปางก่อนยามหืง แหนจึงเจียงโกงโสบสิมแตนตันโดงกวา้ง 
ต๋านก็ได้ไขกว้างก๋านั้นหลายลวงนุ่งแกว เหิงนานแล้วเป็นเซอนกายก้าน ต๋านก็ได้ขวีจ้างจิงเกือบดิน
ลาว ซาวฟาหมื่นกือจังนุ่งแถ่นไบ่แนก่าวต้านคักไคปางก่อนลางดาย เฟอบวนก้าวัวควายได้เล เฮ็ดผู้
ไปมาโตทาวนุ่งอาน กวานหลวงไปถ้าววางนุงบ๋อง ผู้ตื่อหล่องโกบไปแจหัว งินกัวหลายเปิ๊ดลงแจ่บ้าง 
(เฮย แต่บัดนี้มา จะเล่าความแต่ปางก่อนเมื่อนานมาแล้ว ที่เจียงโกง โสบสิม แต๋นตั่น  ดงกว้าง ท่าน
ได้รักษาแผ่นดินจากที่นี่ลงไปยัง (แผ่นดินของ) (คน) นุง (คน) แกว (เวียด) นานมาแล้วแม่น้ำภูเขามี
เทพ (องค์นี้) รักษา ท่านได้ขี่ช้างไปชิงดินลาวได้ยี่สิบแถนฟ้าเป็นผู้พิทักษ์ ไปเดินทางลงที่ลุ่มข้ามไป
ต้องกราบไหว้ ใครซื้อควายขายวัวก็ต้องกราบไหว้ด้วย ใครไปใครมาต้องลงจากหลังม้ากราบไหว้ 
ทหารหลวงผ่านไปต้องลงก้มหัว คนที่ถือร่มต้องหุบร่มลงแล้วก้มหัว ได้ยินกลัวมากเอาหมวกลง)” 
 

 
11 ปริวรรตและแปลเอกสารไทโบราณ จากภาษาไทเป็นภาษาไทย โดยอจัฉริยา ชวูงศ์เลิศ (2561) 

ประเทศจีน 
คุนหมิง 

แม่น้ำแดง 

ฮานอย 

https://reference.vn/song-hong-bat-nguon-tu-dau.html


 
 

 

45 
 

กวานเซินมีพื้นท่ี 92,663 เฮกตาร์ (579,139.38 ไร่) ทั้งนี้ ในปี 2015 กวานเซินมีพ้ืนที่ป่าถึง 87,854.6 
เฮกตาร์ (549,091.25 ไร่) ซึ่งคิดเป็นร้อยละ 88 ของพ้ืนที่ คิดเป็น 14.6% ของพ้ืนที่ป่าทั้งหมดของจังหวัดแทง
หวา พื้นที่ป่าในปี 2558 ส่วนพื้นที่เกษตรกรรมมีเพียง 2,574.56 เฮกตาร์ (16,091 ไร่) คิดเป็นร้อยละ 2.72 
พ้ืนที่ทำการประมง 72.6 เฮกตาร์ (453.75 ไร่) คิดเป็นร้อยละ 0.08 ที่เหลือเป็นพื้นท่ีอยู่อาศัยและสวนครัว ใน
พื้นที่มีแม่น้ำ 3 สายไหลผ่าน ทั้งยังคงมีลำธารน้อย-ใหญ่ไหลผ่านระหว่างหุบเขาเพื่อให้พวกเขาผันน้ำมาทำนา
ลุ่ม ปลูกผัก และเลี้ยงสัตว์ ในจำนวนพื้นที่ป่าทั้งหมด จัดเป็นป่าเศรษฐกิจ (rừng sán xuất) ร้อยละ 54.7 
ในขณะที่ป่าสงวน (rừng phòng hộ) มีร้อยละ 46.3 คำนวณประชากรต่อพื้นที่ป่าคิดเป็น 1.9 คน/เฮกตาร์ 
(11.88) (Trưởng et al., 2016) ทั้งนี้ กวานเซินไม่มีป่าอนุรักษ์ อุทยานแห่งชาติ และป่าท่ีสงวนไว้ใช้ใช้ในกรณี
พิเศษด้วย  

ด้วยภูมิศาสตร์ที่ตั้งของกวานเซินที่ห่างตัวเมืองแทงหวาเพียง 157 กิโลเมตร ทั้งยังเป็นเมืองชายแดน
ของเวียดนามที่ติดกับแขวงหัวพัน สปป.ลาว ตลอดจนการปรับปรุงถนนหลวงหมายเลข 217 ที่ผ่านจังหวัดแทง
หวาไปยังด่านชายแดนนาแหม่วที่แล้วเสร็จเมื่อเดือนกรกฎาคม 2016 ทำให้กวานเซินเริ่มมีความสำคัญในแง่
ของการค้าข้ามแดนระหว่างเวียดนามและ สปป.ลาว (แม้ไม่มากเท่าด่านชายแดนอื่นๆ ของเวียดนาม 
โดยเฉพาะด่านที ่ติดกับประเทศจีน) โดยเฉพาะการค้าไม้ที่นำเข้ามาจาก สปป.ลาว และที่สำคัญคือการ
คมนาคมขนส่งที่สะดวกข้ึนทำให้อุตสาหกรรมการทำไม้ของกวานเซินเจริญรุดหน้ามาก 

 

 



 
 

 

46 
 

 
ภาพ 2.3 (บน) และ 2.4 (ล่าง) ลักษณะภูมิประเทศอำเภอกวานเซิน 

ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 30 เมษายน 2022 

 

 
ภาพ 2.5 ป่าไผ่ของชาวบ้าน อำเภอกวานเซิน 

ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 30 เมษายน 2022 
 

ตามกฎหมายที่ดินของเวียดนาม ปี 1996 ได้แบ่งประเภทของป่า เป็นป่าเศรษฐกิจ ให้แต่ละครัวเรือน
ใช้ประโยชน์และดูแล โดยที่ชาวบ้านสามารถตัดไม้ไผ่ ปลูกพืช เก็บเก่ียวได้ แต่ห้ามตัดไม้ยืนต้น ยกเว้นชาวบ้าน
เป็นผู้ปลูกและขออนุญาตตัดตามเงื ่อนไขในกฎหมาย ในปี 1991 และ 2004 รัฐได้ออกฎหมายให้แต่ละ



 
 

 

47 
 

ครัวเรือนและคอมมูนดูแลป่าสงวน โดยที่มีการห้ามตัดไม้ยื่นต้น แต่ตัดไม้ไผ่ หาของป่า เช่น รังผึ้ง เห็ด ผัก 
หน่อไม้ได้ นั่นหมายความว่า โดยกฎหมาย ชาวบ้านสามารถใช้ประโยชน์จากป่าและเป็นผู้อนุรักษ์ป่าได้  
นอกจากนี้ยังมีป่าอนุรักษ์ (rừng báo tồn thiên nhiên) อุทยานแห่งชาติ (rừng vườn quốc gia) และป่าที่
สงวนไว้ใช้ในกรณีพิเศษ (rừng đặc dùng) กระนั้นก็ตาม ในปัจจุบันคณะกรรมการประชาชนอำเภอกวานเซิน
ยอมรับว่าป่าไม้คือ “แหล่งรายได้” ที่สำคัญของประเทศ จึงได้มีนโยบายในการทำให้ป่ามีมูลค่าเพิ่มอย่าง
รวดเร็ว (giá trị lâm nghiệp tăng tăng nhanh) ด้วยการปรับประเภทของป่าเป็น 3 ประเภท โดยใช้เกณฑ์
มูลค่าทางเศรษฐกิจสูง-ต่ำ โดยใช้การรับรองในโครงการของ FSC (Forest Stewardship Council) (โครงการ 
FSC มีลักษณะอย่างไร จะได้กล่าวต่อไป) และด้วยนโยบายการจัดสรรที่ดิน ที่ป่าให้แก่ครัวเรือนจัดการดูแล 
ปกป้องและใช้ประโยชน์จากที่ดินและป่า ในปี 2022 ได้มีการจัดสรรที่ดินให้ไปแล้วจำนวน 13.434,14 เฮกตาร์ 
หรือร้อยละ 49 ของพ้ืนที่ป่าทั้งหมด โดยเฉลี่ยต่อหัวประชากรแล้วคิดเป็น 2.4 เฮกตาร์ นอกจากนี้ยังจัดสรรให้
ชุมชนรวมแล้ว 2,904.92 เฮกตาร์ (ร้อยละ 30.5) ของพื้นที่ป่าเศรษฐกิจ ด้วยเหตุนี้ เศรษฐกิจทั้งในระดับ
อำเภอและระดับครัวเรือนของกวานเซินจึงไม่ได้ขึ้นอยู่กับผลิตผลจากภาคการเกษตร (ซึ่งมีเพียงร้อยละ 20) 
และการค้า (ร้อยละ 5) (Ủy Ban Nhân Dân huyện Quan Sơn, 2021) ทว่าขึ้นอยู่กับอุตสาหกรรมการทำไม้
เป็นหลัก อาจกล่าวได้ว่ารัฐให้ชาวบ้านดูแลธรรมชาติ แต่รัฐก็พยายามแปลงธรรมชาติให้เป็นสินค้า อย่างไรก็ดี 
เมื่อเทียบกับอำเภอใกล้เคียงที่เป็นอำเภอในพื้นที่สูงมีภูมิประเทศคล้ายคลึงกัน ไม่ว่าจะเป็นอำเภอกวานหวา 
อำเภอเมืองล้าด หรืออำเภอลางแจ๋ง เศรษฐกิจของอำเภอเหล่านี้ไม่ได้ขึ้นอยู่กับผลผลิตจากป่า ยิ่งอำเภออื่น ๆ 
แม้อยู่ในพื้นที่สูง ก็ไม่ได้หมายความว่ามีต้นไผ่ที่อุดมสมบูรณ์และคุณภาพดีเฉกเช่นที่กวานเซินมี ชาวบ้านใน
อำเภออื่น ๆ มักถางป่าเศรษฐกิจเพื่อปลูกพืชเศรษฐกิจ เช่น ทำไร่ข้าวโพด ซึ่งเป็นพืชที่ต้องลงทุนสูงทั้งเมล็ด
พันธุ์ ปุ๋ย ยาฆ่าแมลง เป็นต้น เป็นเหตุให้ชาวบ้านเหล่านั้นต้องประสบกับภาวะหนี้สิน  

ที่อำเภอกวานเซินแบ่งป่าออกเป็น 4 ประเภท ได้แก่ 1) ป่าเบญจพรรณ (rừng nguyên sinh) 2) ป่าที่
สงวนไว้ใช้ในกรณีพิเศษ (rừng đặc dụng) 3) ป่าสงวน (rừng phòng hộ) 4) ป่าเศรษฐกิจ (rừng sản xuất) 
ป่าเศรษฐกิจมี 34,673.28 เฮกตาร์ หรือร้อยละ 54.7 ของพ้ืนที่ป่าในอำเภอฯ ในป่าประเภทนี้ส่วนใหญ่ปลูกไผ่
ซาง ไผ่รวก ไผ่เฮี้ยะ และไผ่ชนิดอื่น ๆ รวมทั้งต้นกระถินณรงค์ด้วย ส่วนป่าสงวนมีร้อยละ 45.3 ส่วนใหญ่อยู่ท่ี
คอมมูนจุงซวน (Trung Xuân) จุงเถื่อง (Trung Thượng) เซินห่า (Sơn Hà) เซินถูย (Sơn Thủy) ตามแทง 
(Tam Thanh) นาแหม่ว (Na Mèo) ตามเลือ (Tam Lư) เซินเดี่ยน (Sơn Điện) และเมืองมีน (Mường Min)  

แน่นอนว่าอำเภอกวานเซินมีชื่อเสียงด้านการทำไม้และการส่งออกผลิตภัณฑ์เกี่ยวกับไม้ไผ่ แม้มีไม้
อื่นๆ อีกหลากหลายชนิดก็ตาม แต่ในแง่ภูมิศาสตร์เศรษฐกิจ กวานเซินมีชื่อเสียงด้านการผลิตไม้ไผ่คุณภาพดี 
ยิ่งไปกว่านั้น จากการที่ในปี 2015 รัฐลงทุนปรับปรุงเส้นทางหลวงสาย 217 ระหว่างด่านชายแดนเวียดนาม-
สปป.ลาว (ด่านนาแหม่ว) จนถึงสามแยกด่งเติม ที่อำเภอบ๋าเทื๊อกพื้นที่ราบสูง เพื่อให้รองรับน้ำหนักรถบรรทุก
ไม้ขนาดใหญ่ได้ รวมทั้งการปรับปรุงเส้นทางเข้า-ออกระหว่างหมู่บ้านต่าง ๆ ที่ทำให้เกิดความสะดวกในการชัก
ลากไม้ออกมาโดยหรือมาขึ้นรถบรรทุก 10 ล้อ เหล่านี้คือสิ่งดึงดูดบริษัททำไม้เป็นจำนวนมาก ไม้ไผ่ที่เป็นไม้
เศรษฐกิจของกวานเซินส่วนใหญ่คือ ไม้หล่วง (ไผ่ตง) ไม้เฮี้ย (ไผ่เฮี้ย) และไม้กวั๋น (ไผ่ซาง) ส่วนไม้ยืนต้นที่เป็น



 
 

 

48 
 

ไม้เศรษฐกิจ ที่ชาวบ้านปลูกและขออนุญาตตัดขาย ได้แก่ กอลงเล็ง กอเฮง กอ(ซ)ยม กอฮัม กอเกอเลิง ลิงเฮือง 
กอฮาว กอจวง กอกอ กอก๋า กอกู๋ (ในภาษาไท)  

ปัจจุบันในอำเภอกวานเซินมีสถานประกอบการ 34 แห่ง และโรงงานแปรรูปไม้อีก 109 แห่ง ในช่วง
ไม่ก่ีปีที่ผ่านมา อัตราของสถานประกอบการแปรรูปและการค้าไม้แปรรูป และไม้ไผ่แปรรูปเพิ่มขึ้นอย่างรวดเร็ว 
ผลิตภัณฑ์หลักถูกแปรรูป เช่น แผ่นลอกเปลือก ไม้กระดาน และผลิตภัณฑ์หัตถกรรมจากไม้ เรื่องใช้สอยใน
ครัวเรือน มีการบริโภคทั้งตลาดภายในประเทศและต่างประเทศ ส่วนหนึ่งส่งออกไปยังจีนและไต้หวัน สถาน
ประกอบการและสถานประกอบการหลายแห่งได้นำความก้าวหน้าทางวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีมาใช้กับการ
ผลิต เพิ่มประสิทธิภาพแรงงาน และปรับปรุงคุณภาพผลิตภัณฑ์อย่างจริงจัง สถานประกอบการเหล่านี้มุ่งเน้น
ในด้านการผลิตและการแปรรูปผลิตภัณฑ์จากไม้ไผ่เป็นหลัก การสร้างงานให้กับคนงานเกือบ 1,000 คน โดยมี
รายได้ตั้งแต่ 4.5 ล้านด่อง (ประมาณ 6,923 บาท)  ถึง 10 ล้านด่อง (ประมาณ 15,385 บาท) ต่อคน/เดือน ซึ่ง
มีส่วนสำคัญในการปรับโครงสร้างเศรษฐกิจในท้องถิ่น และการลดความยากจน กล่าวคือในช่วง 10 เดือนแรก
ของปี 2020 มูลค่าการผลิตป่าไม้ของอำเภอกวานเซิน สูงถึงกว่า 5 แสนล้านดอง เพิ่มขึ้น 11.6% ในช่วงเวลา
เดียวกัน บริษัทเหล่านี้มุ่งเน้นการแปรรูปวัตถุดิบของหน่อไม้และไม้ไผ่ 4 ประเภทหลัก เช่น ไม้ซี่ แผ่นไม้อัด เยื่อ
กระดาษ เป็นต้น สำหรับวัสดุไม้ไผ่และไม้อัดซึ่งส่งออกโดยตรงไปยังตลาดจีน (คิดเป็นประมBauาณ 70% ของ
ผลผลิตรวมของวัสดุที่ส่งออก) ผ่านด่านพรมแดนมองก๋าย (Móng Cái) จังหวัดกว่างนิง (Quảng Ninh) โดยที่
ตลาดไม่มีข้อกำหนดที่เข้มงวดเกี่ยวกับแหล่งกำเนิดและที่มาของวัตถุดิบ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง เศษไม้ไผ่และเยื่อ
กระดาษที่ขายให้กับโรงงานแปรรูปกระดาษในจังหวัดแทงหวาหรือจังหวัดใกล้เคียง (คิดเป็นประมาณ 30% 
ของผลผลิตรวมของวัตถุดิบสำหรับขาย)  

  
ภาพ 2.6 โรงงานทำตะเกียบจากไม้ไผ่ที่บ้านเอียน คอมมูนเมืองเมีน เป็นสิ่งพบเห็นได้ทั่วไปที่อำเภอกวานเซิน  

ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 25 เมษายน 2022 
 

จากการสนทนากับฝั่บซวนกื่อ ปัญญาชนท้องถิ่นอำเภอกวานเซิน และอดีตผู้อำนวยการสำนักงานป่า
สงวน (rừng phòng hộ) จังหวัดแทงหวา ณ อำเภอกวานเซิน การสนทนากับชาวบ้านคนอ่ืน ๆ ต่างกรรม ต่าง



 
 

 

49 
 

วาระ พบว่าแม้ครัวเรือนมีรายได้จากป่าไม้เพียงแหล่งเดียวก็เพียงพอที่จะมีรายได้เลี้ยงครอบครัว รวมทั้งลงทุน
ด้านการศึกษาของบุตรได้จนถึงระดับมัธยมปลาย โดยมีรายได้ประมาณเดือนละ 4-5 ล้านด่อง (6,135 – 7,692 
บาท) การทำไม้ไผ่ นอกจากแรงงานในครัวเรือนที่ต้องตัดไม้แล้ว แทบไม่ต้องลงทุนด้วยวัสดุอุปกรณ์ในการปลูก
มากนัก (อาจมีบางปีที่ต้องใส่ปุ๋ยบ้าง แต่รัฐมักสนับสนุนให้ปุ๋ยแก่ชาวบ้าน) อย่างไรก็ดี ผู้วิจัยพบว่าการที่
ครัวเรือนจะมีรายได้จากการทำไม้ไผ่เพียงพอแก่การเลี้ยงชีพและลงทุนด้านการศึกษาของบุตรได้นั ้น ยังมี
เงื่อนไขอ่ืน ๆ ประกอบ เช่นจำนวนแรงงานด้านการทำไม้ในครัวเรือนต้องมีมากพอ (ประมาณ 2-3 คน) จำนวน
สมาชิกที่เป็นภาระแก่ครัวเรือนต้องมีจำนวนน้อย (1-2 คน) สถานที่ตั้งของป่าที่ครัวเรือนได้รับการจัดสรร (อยู่
ห่างจากถนนมาก-น้อยเพียงใด) เป็นต้น  โดยเฉพาะอย่างยิ่งกับครัวเรือนที่คอมมูนตามแทง (Tam Thanh) 
และตามลือ (Tam Lư) ที่เข้าร่วมโครงการ FSC  ซึ่งเป็นโครงการที่รัฐร่วมกับบริษัทเอกชน (สำหรับกวานเซิน
คือบริษัท หง็อกเซิน จำกัด) ให้ทำการผลิตร่วมกับชุมชนในการจัดการป่าด้วยธรรมาภิบาล คือหลักความ
โปร่งใส ตรวจสอบได้ โดยให้ข้อมูลถึงที่มาของไม้ ผู้ปลูก วิธีการปลูก ภายใต้แนวคิดการพัฒนาอย่างยั่งยืน ใน
การปลูก การแปรรูปและส่งออกผลิตภัณฑ์ไม่ไผ่ไปยังยุโรป เช่น การห้ามเผาป่า ล่าสัตว์ใหญ่ -น้อย ใส่ปุ๋ยเคมี 
การใช้สารเคมีกำจัดวัชพืช การสวมชุดป้องกันเมื่อเข้าป่า เป็นต้น  

สำหรับการจัดการป่าในชีวิตประจำวัน (นอกโครงการ FSC) พบว่าชาวบ้านจัดการกันเองได้ด้วยกลไก
ทางวัฒนธรรม และกลไกเชิงสถาบันทางสังคมของกลุ ่มกรรมการป่าของหมู่บ้าน ปฏิบัติการรักษาป่าใน
ชีวิตประจำวันทำให้ชาวบ้านมีรายได้จากป่าอย่าสม่ำเสมอ และไม่มีข้อพิพาทที่รุนแรง แต่ในโครงการ FSC 
เนื่องจากโครงการนี้เป็นโครงการที่มีค่าใช้จ่ายในการลงทุนและมีกฎระเบียบมากมายตามมาตรฐานธรรมาภิ
บาลป่าไม้ของยุโรป แม้ว่าโครงการฯ นี้ตอบสนองต่อวาทกรรมการพัฒนาของรัฐได้ดี แต่มีหลายประเด็นที่ไม่
สอดคล้องกับวิถีชีวิตและของชาวบ้านในการจัดการป่าอย่างยั่งยืนในความเชื่ อ ความรู้ และความรู้สึกของ
ชาวบ้าน เช่น การเผาป่า ล่าสัตว์ใหญ่-น้อย การใส่ปุ๋ยเคมี การใช้สารเคมีกำจัดวัชพืช ซึ่งไม่ได้เป็นสิ่งต้องห้ามใน
จารีตท้องถิ ่นถ้ากระทำในป่า “เอ็ดกิน” ไม่สอดคล้องกับความสมเหตุสมผลทางเศรษฐกิจ (economic 
rationality) โดยเฉพาะอย่างยิ่งสำหรับชาวบ้านที่มีทุนน้อยไม่สามารถลงทุนในบางสิ่งได้ เช่น ไม่มีเงินเพียง
พอที่จะดูแลป่า การสวมชุดป้องกันเมื่อเข้าป่าที่มีราคาแพงและเกินจำเป็น ค่าขนส่งที่สูงสำหรับบางพ้ืนที่ที่การ
คมนาคมลำบาก ชาวบ้านต้องการผลิตเร็วจึงต้องใช้ปุ๋ยเคมีผสมปุ๋ยชีวภาพ เป็นต้น นอกจากนี้ ยังมีการสร้างข้อ
ผูกมัดระหว่างชาวบ้านกับบริษัทหง็อกเซินฯ มากเกินไป ทำให้บริษัทหง็อกเซินฯ กลายเป็นผู้ผูกขาดการทำไม้
ไปโดยปริยาย นอกจากนี้ กวานเซินยังเป็นพื้นที่ที่อุดมสมบูรณ์ด้วยหินปูน จึงเป็นที่ดึงดูดของอุตสาหกรรมโรง
โม่หิน ที่ต้องใช้การระเบิดภูเขา และยังอุดมสมบูรณ์ไปด้วยไม้ไผ่ลวกขนาดใหญ่ที่นำไปใช้อุตสาหกรรมการทำไม้
ตะเกียบ ไม่จิ้มฟัน กระดาษ และการก่อสร้าง ด้วยเหตุนี้ สำหรับชาวบ้านไทกวานเซินที่มีมโนทัศน์ต่อทรัพยากร
ที่แตกต่างไปจากคนกิงและต่างไปจากการพัฒนาแบบสมัยใหม่ ยิ่งไปกว่านั้น ท่ามกลางการสูญเสียอำนาจใน
การจัดการทรัพยากรของท้องถิ่น หนุ่ม-สาวชาวกวานเซินประมาณ 1 ใน 3 ก็กลายไปเป็นแรงงานย้ายถิ่น พวก
เขามุ่งหน้าไปยังเมืองอุตสาหกรรมของภาคเหนืองและภาคใต้ของประเทศ รวมทั้งไปยังประเทศไทยเพื่อหา
ช่องทางทำมาหากินอ่ืนๆ   

https://vi.wikipedia.org/wiki/Forest_Stewardship_Council


 
 

 

50 
 

นอกจากเศรษฐกิจที่ขึ้นอยู่กับอุตสาหกรรมทำไม้แล้ว ด้วยภูมิศาสตร์ที่ตั้งของกวานเซินที่ห่างตัวเมือง
แทงหวาเพียง 157 กิโลเมตร ทั้งยังเป็นเมืองชายแดนของเวียดนามที่ติดกับแขวงหัวพัน สปป.ลาว ตลอดจน
การปรับปรุงถนนหลวงหมายเลข 217 ที่ผ่านจังหวัดแทงหวาไปยังด่านชายแดนนาแหม่วที่แล้วเสร็จเมื่อเดือน
กรกฎาคม 2016 ดังที่กล่าวแล้ว ทำให้กวานเซินเริ่มมีความสำคัญในแง่ของการค้าข้ามแดนระหว่างเวียดนาม
และ สปป.ลาว (แม้ไม่มากเท่าด่านชายแดนอ่ืนๆ ของเวียดนาม โดยเฉพาะด่านที่ติดกับประเทศจีน) โดยเฉพาะ
การค้าไม้ที่นำเข้ามาจาก สปป.ลาว จากข้อมูลจากฝั่งลาวพบว่าเมื่อสิ้นเดือนตุลาคม ปี 2019 รายได้จากการค้า
ชายแดนด่านนาแหม่ว (เวียดนาม) และด่านน้ำโซย (สปป.ลาว) เกินกว่าที่ตั้งเป้าไปว้ถึง 128.17  % (Tạp chí 
Lào-Việt, 2019) 

กระนั้นก็ตาม ปัญญาชนไทและเจ้าหน้าที่รัฐท้องถิ่น (ส่วนใหญ่เป็นคนไท) พยายามอย่างยิ่งในการ
รักษาทรัพยากรธรรมชาติและวิถีชีวิตที่พวกเขาควบคุมได้ ให้ได้มากที่สุด กลางปี 2015 เป็นต้นมา  ทางรัฐ
ท้องถิ่นพยายามผลักดันนโยบายในการพัฒนาถ้ำบ่อกุ้งในเขตรักษาธรรมชาตินาแหม่ว (Khu bào tồn thiên 
nhiên Na Mẽo) ให้เป็นแหล่งท่องเที่ยว นอกจากจะมีกลุ่มเป้าหมาย คือนักท่องเที่ยวชาวเวียดนามแล้ว ยังมี
นักท่องเที่ยวชาวลาวอีกจำนวนหนึ่งที่มาจากแขวงหัวพันและแขวงอ่ืนๆ ที่ใกล้เคียง ที่ซึ่งมักมาเที่ยวทะเลที่หาด
เสิ่มเซิน (Sầm Sỡn) ที่ตั ้งอยู่ที ่ตัวเมืองแทงหวา ห่างจากด่านชายแดนนาแหม่ว ผ่านถนนหมายเลข 217 
ประมาณ 323 กิโลเมตร ซึ่งถือว่าเป็นทะเลที่ใกล้ที่สุดของชาวลาวในแถบนั้นแล้ว  

อย่างไรก็ดี ความพยายามในการรักษาอำนาจในการจัดการทรัพยากรในมโนทัศน์ของคนไทที่คนยัง
สัมพันธ์กับความเชื่อ ผี/เทพผู้คุ้มครองป่าและธรรมเนียมดั้งเดิมในการจัดการป่า ได้ถูกกระทำควบคู่ไปกับการ
รักษาองค์กรทางสังคมดั้งเดิมของชุมชน หรืออาจกล่าวอีกนัยหนึ่งว่าเป็นการรักษาสังคมการเมือง (political 
society) ที่มีทั้ง 1) สถาบันความรู้ของแม่มด (รวมจามน (พ่อมนต์) จามอ (หมอสวด) อยู่ในนั้น) เป็นผู้ควบคุม
พฤติกรรมทางสังคมของผู้คน อำนาจของท้องถิ่น และ 2) สถาบันศาสนาเทพและผี ได้แก่ แถน ผีชนิดต่างๆ 
ของแม่มดและจามน ผีร้าย ขวัญร้าย ผีหิว และผีบรรพบุรุษของเมือง หรือเทพผู้คุ้มครองเมือง (ตือม้าฮายด่าว)  

2.3  มุมมองด้านนิเวศวิทยา ความเชื่อ การจัดการทรัพยากรธรรมชาติ และพิธีกรรมของคนไทกวานเซิน 

 การจัดองค์กรทางสังคมของคนไทยุคก่อนสมัยใหม่ คือการมีบ้าน เมือง และจู/จูเมือง (เมืองใหญ่) บ้าน 
เมือง และจู มีชื่อเรียกตำแหน่งผู้ปกครองว่า “ต่าว (ท้าว)” ได้แก่ ต่าวบ้าน ต่าวเมือง ต่าวจู ทุกคนต้องเชื่อ
ฟังต่าว ต่าวมีหน้าที่ควบคุมพฤติกรรมการผลิตของชาวบ้านที่เกี่ยวข้องกับการใช้ทรัพยากรธรรมชาติ ภายใต้
มโนทัศน์ของการปกป้องคุ้มครองควบคู่ไปกับการใช้ประโยชน์ โลกทัศน์ต่อการใช้ทรัพยากรธรรมชาติของคนไท 
แตกต่างจากคนกิง (เวียด) อย่างมาก คนกิง นานมาแล้วมีภาษิตว่าด้วยการใช้ทรัพยการธรรมชาติว่า “rừng 
vàng biển bạc” แปลว่าป่าเป็นทรัพยากรที่มีค่าเหมือนเงินและทอง นั่นคือการมองป่าในแง่ผลประโยชน์ด้าน
วัตถุ/สินค้า ในขณะที่คนไทมีมุมมองต่อทรัพยากรในแง่ที่เป็น “องค์รวม” (holistic view) ที่เชื่อมโยงระหว่าง
มนุษย์ ทรัพยากรธรรมชาติ และสิ่งที่เหนือธรรมชาติ คนไทไม่ได้มองสิ่งแวดล้อมในฐานะที่เป็นสินค้า สำหรับ
พวกเขา ขณะที่ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมได้สร้างการดำรงชีพเบื้องต้น (เข้าป่า ล่าสัตว์ เก็บผักเก็บ



 
 

 

51 
 

หญ้า หาอยู่ หากิน) ทรัพยากรฯ ก็เป็นส่วนหนึ่งในระบบนิเวศวิทยา-สังคม ดังนั้น ทุกคนที่ใช้ทรัพยากรต้อง
ปกป้องทรัพยากรด้วย (Tùng 217, 823)  

 วิถีจัดการทรัพยากรธรรมชาติของคนไท มีด้วยกัน 7 องค์ประกอบได้แก่  

1) ทรัพยากรธรรมชาติ เช่น ป่า ป่าศักดิ์สิทธิ์ เขื่อน และคลอง เป็นต้น 
2) ความรู้ ในการปกป้องรักษาทรัพยากรธรรมชาติ 
3) ความเชื่อและความเห็นของชาวบ้าน 
4) ความหมายของพิธีกรรมและการเฉลิมฉลองในการควบคุมและจัดการทรัพยากร 
5) จารีตธรรมเนียมและแนวจริตของชาวบ้าน 
6) ผู้นำและองค์กร 
7) สิทธิของปัจเจก 

สิ่งเหล่านี้เป็นสิ่งที่คนไทปฏิบัติตามกันมาหลายชั่ววอายุคนแล้ว ดวยการปกป้องสิ่งแวดล้อมผ่านปฏิบัติการของ
การใช้อย่างยั่งยืนและการรักษาไว้ซึ่งสถาบันทางสังคม (Cam, 1999: 58-60) 

 ยิ่งไปกว่าการที่มีจารีตธรรมเนียมในการใช้ทรัพยากรอย่างยั่งยืนและการรักษาทรัพยากร คือความรับ
ผิดขอบของชุมชนในการปกป้องและใช้ป่าอย่างยั่งยืน สำหรับคนไท การฟังเสียงชาวบ้านและความเชื่อทาง
ศาสนาคือวิธีการของการแสดงบทบาทในการแนะนำและบังคับสมาขิกแต่ละคนให้ยึดถือด้วยการใช้จารีตและ
แนวจริต นอกจากนี้ ความเชื่อที่มั่นคงในเรื่องเทพและผี ทั้งเชื่อว่าธรรมชาติทุกสิ่งมีจิตวิญญาณ เราต้องขอ
อนุญาตจากเทพ/ผีก่อนที่จะให้ทรัพยากรธรรมชาติด้วยการประกอบพิธีกรรม ดังนั้น ในขณะที่พิธีกรรมทำ
หน้าที่ในฐานะกลไกในการควบคุมการจัดการทรัพยากร ชาวบ้านก็ได้สะสมความรู้จำนวนมากในการปกป้อง
และใช้ประโยชน์จากทรัพยการในหลากหลายรูปแบบและวิธีการ เช่น การจัดการระบบชลประทานโดยองค์กร
ชาวบ้าน เพื่อสร้างความมั่นใจว่าจะมีน้ำใช้สำหรับทุกครัวเรือนตลอดทั้งปี สำหรับการปลูกข้าวสองครั้ง ยิ่งไป
กว่านั้น โดยจารีตธรรมเนียมยังห้ามการใช้ทรัพยากรที่ไม่ยั่งยืนอีกด้วย การฝ่าฝืนจะถูกประณามจากชาวบ้าน
และจะต้องโดยปรับเงิน ภายใต้องค์กรทางสังคม แต่ละครัวเรือนจะต้องส่งคนมาเป็นแรงงานในการสร้างเขื่อน
และต้องผลัดเวรกันมาดูแลรรับผิดชอบ การจัดการน้ำเช่นนี้ทำให้เกิดความร่วมมือของกลุ่ม (Choowonglert, 
2012: 97-8) 

 ส่วนต่าวเมืองทำหน้าที่แก้ปัญหาความขัดแย้งที่เกิดขึ้นจากบ้านต่างๆ โดยเฉพาะในการควบคุมระบบ
ชลประทาน ในการใช้ทรัพยากรธรรมชาติอย่างเหมาะสม ชาวบ้านจะต้องให้ความสำคัญกับสิทธิของกันและกัน 
และกับสิทธิของชุมชนโดยรวม สำหรับคนไทที่กวานเซิน ความเชื่อทางศาสนาเทพ/ผีถือเป็นแนวทางและภาค
บังคับของชุมชนในการปฏิบัติตาม ผีนั้นสิงอยู่ในป่าที่ซึ่งได้สร้างวิญญาณอันศักดิ์สิทธิ์ของเมือขึ้นมา 

 คนไทมีการจำแนกแยกแยะป่าออกเป็นหลายประเภทตามประเภทของผี ดังนี้  



 
 

 

52 
 

1) Pa sần (ป่าเสิ่น) หรือ pa đông sần (ป่าดงเสิ่น) คือป่าผีเจ้าที่ เป็นป่าศักดิ์สิทธิ์เป็นที่สิงสถิตย์
ของผีในป่าและในต้นไม้ สถานที่นี้อาจจะเป็นได้ทั้ง 1) ที่ฝังศพของเจ้าเมืองคนแรกที่สร้างเมือง
ขึ้นมา โดยที่ศพของเขาถูกฝังใต้ต้นไม้ศักดิ์สิทธิ์ ที่ชาวบ้านเรียกว่า “กอผี” หรือ “กอมีผี” 2) เป็น
สถานที่ที่เคยเป็นสนามรบและมีทหารและบรรพบุรุษของเราได้ตายในที่นั้น 3) เป็นที่อยู่อาศัยของ
เสือ “ปาคำ pà cằm” ที่ฆ่าคนตาย 4) เป็นสุสานของทหาร 5) เป็นที่ที่คนตายโดยไม่ทราบสาเหตุ 
หรือไม่ก็เพราะหลงป่า 6) เป็นพื้นที่ที่ถูกใช้อย่างผิดๆ โดยไม่ขออนุญาต 7) เป็นป่าชุมชนของ
บรรพชนที่เรียกว่า “ป่าเสลียง (pa sliếng)” คือดิ้ยเสียงคนแก่คุยกัน หัวเราะ ร้องไห้ ฯลฯ     

2) Pa cắm (ป่าก๋ำ) คือป่าต้องห้าม เป็นป่าที่เป็นต้นน้ำ เป็นป่าชุมชนชนิดหนึ่ง ที่ห้ามคนเข้าไปล่า
สัตว์และเก็บของป่า หากต้องการไปล่าสัตว์และเก็บของป่าจะต้องได้รับอนุญาติจากเจ้าเมือง โดย
เฉพาเมื่อป่านั้นอยู่ใกล้กับหมู่บ้าน ที่ซึ่งชาวบ้านมักไปสร้างศาลไว้ที่นั่น ผู้ฝ่าฝืนต้องถูกปรับเงิน
และถูกประนามจากชาวบ้าน 

3) Pa ết kin (ป่าเอ็ดกิน) คือป่าทำกิน เป็นป่าที่ชาวบ้านใช้ประโยชน์ในการเก็บของป่า ล่าสัตว์ ทำ
เกษตร และเลี้ยงสัตว์ ในอดีต ป่าเอ็ดกินนี้มีประมาณร้อยละ 70-80 ของพ้ืนที่ 

ด้วยเหตุที่ป่าเสิ่น (ป่าเจ้าที่) และป่าเก๋ิม (ป่าต้องห้าม) เปราะบางต่อความรู้สึกและความเชื่อของคนไท
กวานเซิน ด้วยเหตุนี้ พวกเขาจึงต้องปกป้องป่าเหล่านี้ไว้ไม่ให้ถูกทำลายจากการใช้ทรัพยากรบนมโนทัศน์ที่
แตกต่างกันโดยคนกิง ดังที่ได้กล่าวแล้วว่า ภูฟ้าสั่ว (แท้ที่จริงแล้วมีสถานที่อื่นๆ อีก เช่น ภูฟ้าแฮน ซึ่งจะได้
กล่าวต่อไป) เป็นสถานที่สิงสถิตย์ของวิญญาณตือม้าฮายด่าว ฝั่บแหล๋ง และเทพ/ผีอื่นๆ อีกเป็นจำนวนมาก 
เป็นป่าที่ต้องห้ามเข้าไป ด้วยการใช้อำนาจทางวัฒนธรรมผ่านทางเรื่องเล่าและพิธีกรรมเซ่นเมือง คนไทกวาน
เซินจึงยังปกปอ้งภูฟ้าสั่วนี้ไว้ได้ เรื่องเล่าเก่ียวกับภูฟ้าสั่วมีหลายเวอร์ชั่น ผู้วิจัยขอยกตัวอย่างบางเวอร์ชั่น ดังนี้  

“ภูฟ้าสั่วเป็นสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ เป็นสถานที่สำหรับการเซ่นไหว้ 7 เทพ และวิญญาณเหล่า
ทหาร คือตือม้าฮายด่าว แม่ทัพของได่เวียด และทหารที่สู้รบกับกองทัพ (ราชวงศ์) หมิงของจีน ตือม้า
ฮายด่าว ปกครองเมืองชายแดนจาก (จังหวัด) เซินลา ถึง (จังหวัด) เหงะอาน เขาตายที่เมืองเซีย และ
วิญญาณของเขาถูกนำมาที่ภูฟ้าสั่ว ที่ภูฟ้าสั่วนี้ก็มีดวงวิญญาณของฝั่บแหล๋ง คนไทที่บ้านเจียง เมืองมีน 
ในศตวรรษที่ 18 (ที่จริงคือ 19 - ผู้วิจัย) ฝั่บแหล๋งนำทหารไปที่บ้านบ่อ (คอมมูน) เจี่ยงโจว (อำเภอ) 
มายโจว (จังหวัด) หว่าบิ่ง เพื่อไปสู้รบกับฮ่อธงเหลือง12 ที่มารุกรานพื้นที่บริเวณนี้ เขาตายที่นั่น เราไม่
สามารถนำร่างเขากลับมาที่นี่ได้ แต่เราได้อัญเชิญดวงวิญญาณเขากลับมาที่ภูฟ้าสั ่ว คนหนุ่มสาว
จำนวนมากไปเป็นทหารในสงครามกับฝรั่งเศสและอเมริกา พวกเขาตายเพียงไม่กี่คน ส่วนใหญ่กลับ
บ้านอย่างปลอดภัย เพราะ 7 เทพที่ภูฟ้าสั่วปกป้องพวกเขาไว้ ในปี 1957 มีชาวบ้านเจียงคนหนึ่งเข้า
ไปในภูฟ้าสั่วนี้ โดยไม่คาดฝัน เสือได้เข้ามาขย้ำเขาและควายสองตัวของเขาตาย ผี (เสือ) ได้ฆ่าพวกเขา 
(Trường et al., 2016: 813) 

 
12 กบฏไท่ผิงเทียนกั๋ว ที่ต่อต้านราชวงศ์ชิงของจีน อ้างแลว้  



 
 

 

53 
 

 นอกจากนี้แล้ว จารีตในการจัดการทรัพยากรฯ ยังถูกเชื่อมโยงไว้กับเรื่องเล่าในการปกป้องป่า มีภาษิต
ที่ติดปากคนไทที่เก่ียวข้องกับเรื่องนี้ว่า 

 “ป่าดงสงโก๊ด ไม้ปีนขึ้น เกิ่นปีน้วด ป่าก๋ำ ดงแข้ว ไม้หัวต๋า หน้าหัวบ้อ ป่าต่ำ ดินเพียง ป่า
แฮว ดงก่ำ ป่าก๋ำ ดงเ(ซ)ย็น (ต้นไม้แก่มีหลายกิ่งก้าน เหมือนคนแก่มีหนวด ป่าอุดมสมบูรณ์ที่ ต้นน้ำ 

ป่าต้นน้ำ คือป่าที่เราห้าม เป็นป่าเจ้าที่)” (Tùng, 2017: 217, 826) 

 ดังนั้น ก่อนการใช้ทรัพยากรธรรมชาติ ชาวบ้านจำเป็นต้องขออนุญาตจากเทพและผีผ่านการเซ่นไหว้ 
การเซ่นไหว้ประจำปีของเมือง เรียกว่าพิธี “เซ่นเมือง” พิธีดังกล่าวทำหน้าที่ในการเป็นกลไกควบคุมการใช้
ทรัพยากร ดังนั้น ความเป็นองค์รวมของคนไทในการจัดการทรัพยากรคือลัทธิ (cult) ของการรวมเอาเมืองฟ้า 
โลก ดิน เจ้าเมือง และบรรพบุรุษ (ในที่นี้คือตือม้าฮายด่าว) เข้าไว้ในระบบเดียวกัน อีกท้ังบทบาทของเจ้าเมืองก็
ยังเป็นการรักษาไว้ซึ่งระบบศักดินาอีกด้วย คนไทมีความเชื่อในเรื่องแถนและผี แถนมีฐานะเทียบเท่ากับเทพ/
เทวดา ที่อยู่สูงกว่าผี  ผีในความเชื่อของคนไทก็มีหลากหลาย เช่น ผีเรือน ผีบ้าน ผีเมือง ผีนา ผีป่า ผีภู ผี 3 
ประเภทแรกคือผีบรรพบุรุษ  (Vạn, 1972: 188)  

 ด้วยเหตุที่เจ้าเมืองและตระกูลของเขาอยู่ในฐานะอันสูงส่ง เขาจึงยึดกุมอำนาจในการปกครองเมือง 
ไพร่จำเป็นที่ต้องช่วยเจ้าเมืองในการทำกิจการต่างๆ ด้วยความจงรักภักดีและศรัทธาต่อเจ้าเมือง พิธีเซ่นเมืองที่
กระทำทุกปี คือสิ่งที่ทให้อำนาจของเจ้าเมืองในฐานะที่เป็นลัทธิได้รับการตอกย้ำให้มั่นคง ในพิธีเซ่นเมือง เจ้า
เมืองกระทำตัวเป็นสื่อกลางระหว่างแถนกับผีบรรพบุรุษและผีในธรรมชาติ เขาเป็นผู้รวบรวมเครื่องเซ่น ได้แก่ 
เนื้อควาย เนื้อหมู เพ่ือให้แถนและผีปกป้องคุ้มครองชาวเมือง ทั้งนี้โดยมีแม่มด และจามนเป็นผู้ประกอบพิธีสวด
เซ่นไหว้ เมื่อเสร็จพิธีเซ่นไหว้แล้ว ชาวบ้านก็ฉลองพิธีกรรมนี้ด้วยการกิน-ดื่ม เต้นรำ เล่นเกม เป็นเวลาสองวัน 
สองคืน ดังนั้น พิธีเซ่นเมืองจึงได้ทำให้ชาวบ้านรู้สึกถึงการยอมรับในอำนาจ/ความชอบธรรมของเจ้าเมืองในการ
ปกครองเมือง (Vạn, 1972: 190-1) และควบคุมการใช้ทรัพยากรของเมือง 

 ที่เมืองเซียในยุคศักดินา รัฐจารีต ชาวบ้านต้องทำงานให้กับเจ้าเมืองและขุนนางโดยไม่มีค่าแรงเพ่ือที่จะ
ได้รับสิทธิในการใช้ที่ดินเพื่อการเกษตร ในทางกลับกันเจ้าเมืองและขุนนางต่างก็มีสิทธิในการครอบครองที่ดิน
อย่างไม่มีจำกัด (ตราบเท่าท่ีมีปัญญาใช้ไพร่หักล้างถางพง) ทั้งๆ ที่โดยกฎหมายจารีตถือว่าที่ดินทั้งหมดเป็นของ
ชุมชน (Vạn 1972, 177-8) การเซ่นเมืองเซีย ได้สร้างความรู้สึกความสัมพันธ์ในฐานะเป็นบิดา-บุตรระหว่างเจ้า
เมืองกับไพร่ ไม่ว่าเจ้าเมืองนั้นยังคงมีชีวิตอยู่หรือตายไปแล้ว เจ้าเมืองก็ยังคงต้องปกป้องประชาชน เช่น
เดียวกับตือม้าฮายด่าวที่ได้รับการนับถือว่าเป็นบรรพบุรุษของคนไทกวานเซิน ท่านก็ยังคงมีหน้าที่ปกป้อง
ประชาชนตลอดไป สิ่งนี้ซึ่งถือเป็นการควบคุมเชิงอุดมการณ์ในอีกรูปแบบหนึ่ง 

 อย่างไรก็ดี โครงสร้างของศักดินาถูกสั่นคลอนในยุคอาณานิคมฝรั่งเศส แม้ในช่วงแรกของการยึดครอง
ดูเหมือนว่าเจ้าอาณานิคมได้เสริมความแข็งแกร่งให้กับระบอบศักดินา แต่ต่อมากลับเปลี่ยนให้ที่ดินของชุมชน
ไปเป็นพื้นที่เกษตรขนาดใหญ่และได้นำแรงงานไพร่ให้ไปทำงานในที่ดินของเจ้าอาณานิคมโดยไม่ได้รับค่าจ้าง สิ่ง
นี้ได้ทำให้อำนาจของเจ้าเมืองไทลดลงไป ต่อมาเจ้าเมืองได้แสดงการขัดขืนเพ่ือทวงคืนอำนาจของตนในทางการ



 
 

 

54 
 

ปกครองและในการใช้ที่ดินของชุมชนคืนจากเจ้าอาณานิคม (Vạn, 1972: 184-5) และหนึ่งในวิธีการทวงคืน
อำนาจดังกล่าวคือการยังคงรักษาไว้ซึ่งพิธีเซนเมือง ทั้งๆ ที่มีความยากลำบากมากข้ึนก็ตาม 

 ต่อมาในยุคสังคมนิยม ที่รัฐบาลคอมมิวนิสต์ได้ใช้ระบบนารวมและคณะกรรมการสหกรณ์เข้ามาจัดการ
ทรัพยากรธรรมชาติ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง การจัดการน้ำด้วยระบบชลประทานของการทำงานเป็นหมู่คณะ  การ
จัดการในลักษณะนี้คล้ายกับการจัดการของกลุ่มชาวบ้านในยุคศักดินา อำนาจในการจัดการที่ดินยังคงเป็นของ
ประชาชน จึงไม่เกิดความตึงเครียดในการใช้ทรัพยากร อย่างไรก็ดี เมื่อเวียดนามเข้าสู่ระบบตลาดเสรีในปลายปี 
1986 ได้ทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงการใช้ที่ดินไปมาก ที่ดินถูกแบ่งให้เป็นของปัจเจก (ครัวเรือน) ตลอดจนการ
รวมที่ดินให้เป็นผืนใหญ่แล้วให้สัมปทานแก่นายทุนทำธุรกิจ ทำให้วิถีชีวิตชาวบ้านกับสิทธิในที่ดินเปลี่ยนแปลง
ไปมาก ป่าเอ็ดกิน (ป่าใช้สอย) ยังคงไม่เป็นปัญหาในการใช้ แต่ป่าเจ้าที่และป่าห้าม หากโดนแตะต้องจากการให้
นายทุนสัมปทานที่ดิน คงเป็นปัญหา เพราะไม่ว่าช่วงเวลาใด คนไทที่กวานเซินยังคงยึดมั่นในความเชื่ อเรื่องวิถี
ชีวิตและความม่ังคั่งที่ต้องยึดโยงอยู่กับแถนและผี ป่าและน้ำ ไม่เปลี่ยนแปลง  

2.4  เศรษฐกิจอำเภอกวานเซิน ในวาทกรรมการพัฒนาของรัฐและภาคปฏิบัติการของวาทกรรม13 

ไม่เพียงการวิเคราะห์นโยบายการส่งเสริมการจัดการป่าอย่างยั่งยืนผ่านกฎหมายที่ดิน กลไกและ
กระบวนการปฏิบัติการตามกฎหมาย อีกทั้งโครงการ FSC ดังที่ได้กล่าวในหัวข้อที่ผ่านมาแล้ว วาทกรรมการ
พัฒนาของรัฐต่อพื้นที่สูงก็สามารถเห็นได้โดยทั่วไปในรูปแบบของป้ายโฆษณาชวนเชื่อ เป็นระยะเวลากว่า 2 
ทศวรรษ หากเราเข้าไปในเวียดนาม โดยเฉพาะในช่วงปี 2022-2023 ไม่ว่าที่ใดที่มีถนนและการจราจร  แม้ว่า
จะอยู่ในพื้นที่ราบหรือพ้ืนที่สูง เช่นที่อำเภอกวานเซิน กวานหวา เมืองล้าด ลางแจ๋ง ในจังหวัดแทงหวา ซึ่งเป็น
อำเภอที่มีพรมแดนติดกับ สปป.ลาว จะพบว่าสองข้างทางของทางหลวงหมายเลข 217 ที่เชื่อมระหว่างพ้ืนที่สูง
กับพื้นราบแทงหวา ไปจนถึงด่านชายแดนนาแหม่ว หรือแม้แต่ถนนขนาดเล็กในหมู่บ้านที่ อยู่ห่างไกล ก็เต็มไป
ด้วยป้ายโฆษณาวาทกรรมของการพัฒนาของรัฐ (ภาพ 3.1) เรียกได้ว่าป้ายต่าง ๆ เข้าถึงประชาชนที่สัญจรผ่าน
ไปมาทุกวัน  

ป้ายต่างๆ ที่พบในอำเภอกวานเซิน มีเนื้อหาที่เกี่ยวข้องกับการพัฒนาในมิติและในอุดมการณ์ต่าง ๆ 
ดังนี้ 

เมื่อนำวาทกรรมการพัฒนาจากป้ายต่าง ๆ ที่พบ สามารถเรียงความถี่จากการที่มีป้ายมากไปน้อยได้
ดังภาพ 

1. การสร้างชนบทใหม่ มีนัยแสดงให้เห็นความทันสมัยและความก้าวหน้าของการพัฒนา  

- การสร้างชนบทใหม่เพ่ือความสุขและความมั่งค่ังของประชาชน 

 
13 เนื้อหาในส่วนนี้มาจาก อจัฉริยา ขวูงศ์เลิศ. (2566). เทพชายแดน ไม่มีพรมแดน: เร่ืองเล่าชาติพันธุ์กับการสร้างถิ่นที่ในธรรมาภิบาลท้องถิ่นของ
คนไทในเวียดนาม. รายงานการวิจยัเสนอต่อสำนักงานการวจิัยแห่งชาติ 

 



 
 

 

55 
 

- การสร้างชนบทใหม่ คือแก่นแกนของระบบสังคมและการเมืองทั้งหมด  
- การส่งเสริมการเป็น (สังคม)อุตสาหกรรม ความทันสมัย เกษตรกรรม ชนบทเกี่ยวข้องกับ

การสร้างชนบทใหม่ 
- การยกระดับความตระหนักรู้ในการสร้างชนบทใหม่ คือการสร้างตัวตนของคุณ 
- เกษตรกรรมพัฒนา ชนบทมีความเป็นอารยะ เกษตรกรมีความร่ำรวย 

- ประชาชนทุกคนต่างกระตือรือร้นต่อสู้ ลบล้างความคิด ร่วมกันปฏิบัติการด้าน
เกษตรกรรม ทิ้งความเคยชินในสิ่งที่ล้าหลัง เพ่ือสร้างวิถีชีวิตอารยะและก้าวหน้า 

- การแข่งขันคือการรักชาติ การรักชาติคือต้องแข่งขัน 
- ทั้งหมดเพ่ือเป้าหมายคือความร่ำรวยของประชาชน ความเข้มแข็งของชาติ ความเสมอ

ภาค และความเป็นอารยะ 

 

 
ภาพ 2.7 ป้ายโฆษณาของรัฐบาลที่อยู่ในหมู่บ้านลกเลา คอมมูนเมืองมีน อำเภอกวานเซิน พ้ืนที่สูง                      

ในภาคตะวันตกของจังหวัดแทงหวา อันสะท้อนวาทกรรมของการพัฒนาของรัฐชาติ 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 2 พฤษภาคม 2022 

 

2. การส่งเสริมระบอบสังคมนิยมภายใต้อุดมการณ์มาร์กซ์-เลนิน และโฮจิมินห์ 

- การยกระดับจิตวิญญาณเพ่ือต่อต้านปัจเจกชนนิยม ทั้งพูดและท้ังทำ 

- ความแน่วแน่ในเป้าหมายในเอกสารราชของชาติพันธุ์ เกี่ยวของกับลัทธิสังคมนิยม

มาร์กซ์-เลนิน และอุดมการณ์ของโฮจิมินห์ 

- ลัทธิมาร์กซ์-เลนิน อุดมการณ์โฮจิมินท์จงเจริญนับพันปี 



 
 

 

56 
 

- ดำรงชีวิตด้วยการต่อสู้ ทำงาน และปฏิบัติตามแบบอย่างอันทรงพลังของลุงโฮ 

- เจ้าหน้าที่รัฐ สมาชิกพรรค และผู้มีตำแหน่งต้องเป็นแบบอย่างเพ่ือให้ประชาชนเชื่อถือ

และปฏิบัติตาม 

- พรรคคอมมิวนิส์เวียดนาม คือผู้บริหารและผู้นำชัยชนะในการปฏิวัติเวียดนามตลอดนับ

พัน ๆ ปี 

3. การมีส่วนร่วมของประชาชน 

- การมีส่วนร่วมสร้างชนบทใหม่คือความรับผิดชอบและสิทธิของประชาชนทุกคน 

- ประชาชนแต่ละคนมาร่วมกันสร้างวิถึชีวิต วัฒนธรรมในที่ที่เราอาศัยอยู่ 

- พรรคคอมมิวนิสต์ ประชาชน กองทัพ ร่วมแรงแข่งขัน กระทำภารกิจได้สำเร็จในการ

พัฒนาเศรษฐกิจ-สังคมป ี2019 

4. การส่งเสริมประชาธิปไตยและความเสมอภาค 

- ทุกเป้าหมายเพ่ือความร่ำรวยของประชาชนและความเข้มแข็งของประชาธิปไตย ความ

เสมอภาค และการเป็นอารยะประเทศ 

- การพัฒนาวัฒนธรรม การดำเนินการตามระบอบประชาธิปไตย เป็นการพัฒนาความเป็น

ธรรมทางสังคม 

5.  การส่งเสริมวัฒนธรรม 

- รักษาและส่งเสริมมรดกทางวัฒนธรรมของชาติพันธุ์ 

- การปกป้องคุณค่าทางวัฒนธรรม เกี่ยวของกับการพัฒนาเศรษฐกิจ-สังคมอย่างยั่งยืน 

- มรดกทางวัฒนธรรมอยู่ในหัวใจ และในมือของพวกเรา 

6. การส่งเสริมสิ่งแวดล้อม 

- การรักษาสิ่งแวดล้อมให้เขียวขจี สะอาด สวย คือการมีส่วนร่วมในการสร้างชนบทใหม่ 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

57 
 

 

ที ่ ป้ายโฆษณาของรัฐที่สะท้อนวาทกรรมการพัฒนา แปลภาษาไทย 

1  การสร้างชนบทใหม่เพ่ือความสุข
และความมั่งค่ังของประชาชน 

2  การส่งเสริมการเป็น (สังคม)
อุตสาหกรรม ความทันสมัย 
เกษตรกรรม ชนบทเกี่ยวข้องกับ
การสร้างชนบทใหม่ 



 
 

 

58 
 

3  การยกระดับความตระหนักรู้ใน
การสร้างชนบทใหม่ คือการสร้าง
ตัวตนของคุณ 

4  เกษตรกรรมพัฒนา ชนบทมี
ความเป็นอารยะ เกษตรกรมี
ความร่ำรวย 
 

5  การยกระดับจิตวิญญาณเพ่ือ
ต่อต้านปัจเจกชนนิยม ทั้งพูด
และท้ังทำ  
 



 
 

 

59 
 

6  การสร้างชนบทใหม่ คือแก่นแกน
ของระบบสังคมและการเมือง
ทั้งหมด  

7  

 
 

การมีส่วนร่วมสร้างชนบทใหม่คือ
ความรับผิดชอบและสิทธิของ
ประชาชนทุกคน 



 
 

 

60 
 

8 

 

การรักษาสิ่งแวดล้อมให้เขียวขจี 
สะอาด สวย คือการมีส่วนร่วมใน
การสร้างชนบทใหม่ 

9 

 
 

ประชาชนแต่ละคนมาร่วมกัน
สร้างวิถึชีวิต วัฒนธรรมในที่ที่เรา
อาศัยอยู่ 

10 

 

ประชาชนทุกคนต่าง
กระตือรือร้นต่อสู้ ลบล้าง
ความคิด ร่วมกันปฏิบัติการด้าน
เกษตรกรรม ทิ้งความเคยชินใน
สิ่งที่ล้าหลัง เพ่ือสร้างวิถีชีวิต
อารยะและก้าวหน้า 
 



 
 

 

61 
 

แม้ป้ายโฆษณาชวนเชื่อวาทกรรมการพัฒนาเป็นที่นิยมใช้กันมาก แม้เป็นสื่อเชิงรับ แต่กระบวนการที่
ไปติดป้ายจำนวนมากในหมู่บ้านต่าง ๆ ในหุบเขาห่างไกลในพ้ืนที่ชายแดนอย่างเช่นกวานเซิน เป็นกระบวนการ
เชิงรุกเพราะทำให้ชาวบ้านเห็นและเข้าไปในหัวของชาวบ้านแทบทุกวัน เป็นภาษาใหม่ในเชิงวาทกรรมที่รัฐ
สื่อสารกับชาวบ้านที่มีประสิทธิภาพเพราะมันทำให้ชาวบ้านเข้าใจได้ (make sense) เพราะมันคือวัฒนธรรม
ใหม่  

วาทกรรมการพัฒนาที่พบในพื้นที่อำเภอกวานเซินส่วนใหญ่เป็นวาทกรรมที่เกี่ยวข้องกับการพัฒนา
ชนบทให้เป็นสมัยใหม่ มีความก้าวหน้า และมีอารยะ มีนัยของการพัฒนาอุตสาหกรรมและการตลาด และให้
ละทิ้งชีวิตดั้งเดิมของตนไปเสีย ทั้งนี้ โดยมีเป้าหมายเพื่อความมั่งคั่ง ขณะเดียวกันก็ส่งเสริมอุดมการณ์สังคม
นิยมภายใต้ลัทธิมาร์กซ์-เลนิน และอุดมการณ์ของโฮจิมินห์ ทั้งยังเรียกร้องการมีส่วนร่วม/ความร่วมมือของ
ประชาชนในการพัฒนาจำนวนไม่น้อย ทั้งมีวาทกรรมที่เกี่ยวข้องกับการทำตัวเป็นแบบอย่างที่ดีของเจ้าหน้าที่
รัฐ อันสะท้อนปัญหาพฤติกรรมของเจ้าหน้าที่ ที่น่าสนใจคือการส่งเสริมประชาธิปไตยและความเสมอภาค 
ประชาธิปไตยในแง่นี ้ น่าจะหมายถึงการให้ความร่วมมือของประชาชนต่อนโยบายและกฎหมายของรัฐ 
มากกว่าที่จะเป็นเรื่องสิทธิ เสรีภาพ เพราะมีวาทกรรมหนึ่งที่ต่อต้านความเป็นปัจเจก คือวาทกรรม “ การ
ยกระดับจิตวิญญาณเพื่อต่อต้านปัจเจกชนนิยม ทั้งพูดและทั้งทำ” ส่วนวาทกรรมอื่น ๆ คือเรื่องการส่งเสริม
มรดกทางวัฒนธรรม และการรักษาสิ่งแวดล้อม ซึ่งในท่ีนี้น่าจะหมายถึงรักษาป่าและต้นไม้  

ในภาคปฏิบัติของวาทกรรมการสร้างชนบทใหม่ที่สัมพันธ์กับการจัดการทรัพยากรธรรมชาติ รัฐมี
นโยบายหลายอย่างสนับสนุนการใช้ประโยชน์และปกป้องป่าอย่างยั่งยืนภายใต้คำสั่งของนายกรัฐมนตรีที่ 
12/2003/CT-TTg คำสั่งที่ 1685/20/2011/CT-TTg ลงวันที่ 27 กันยายน 2011 ของนายกรัฐมนตรีว่าด้วย
การเสริมสร้างทิศทางของการดำเนินการตามมาตรการเพื่อปกป้องป่าไม้ การป้องกันการตัดไม้ทำลายป่า และ
การต่อสู้กับคนตัดไม้ทำลายป่า ดำเนินมาตรการป้องกันและลดผลกระทบจากการรุกล้ำทรัพยากรป่าไม้ได้
ทันท่วงที กองคุ้มครองป่าไม้ อำเภอกวานเซินได้ประสานงานกับตำรวจอำเภอฯ และกองบัญชาการทหารใน
อำเภอฯ เพื่อจัดตั้งทีมเพื่อประสานงานกับหน่วยงานของคอมมูนต่าง ๆ เพื่อตรวจสอบและปราบปรามองค์กร
และบุคคลที่ผิดกฎหมายทรัพยากรป่าไม้อย่างสม่ำเสมอ ทีมกฎหมายซึ่งเป็นหน่วยเคลื่อนที่ของกองคุ้มครองป่า
ไม้ประจำอำเภอฯ ตรวจสอบสถานที่ผลิต ธุรกิจ และแปรรูปผลิตภัณฑ์จากป่าไม้และสัตว์ป่าอย่างสม่ำเสมอ 
เพ่ือป้องกันการละเมิดกฎหมายป่าไม้ที่อาจเกิดขึ้นได้ในเขตอำเภอโดยทันที 

เมื่อวิเคราะห์ร่วมกับวาทกรรมดังกล่าว จึงไม่เป็นที่สงสัยว่ารัฐให้สิทธิแก่ครัวเรือนในการใช้ประโยชน์
และอนุรักษ์ป่า พร้อมทั้งสร้างกลไกการมีส่วนร่วมของภาคประชาชนในระดับท้องถิ่น (อำเภอและหมู่บ้าน) การ
ให้ผู้ประกอบการทำไม้เข้ามามีส่วนในการพัฒนาอุตสาหกรรมทำไม้อย่างยั่งยืนภายใต้โครงการ FSC สิ่งที่
น่าสนใจและต้องวิเคราะห์ในบทถัดไป คือปฏิบัติการของท้องถิ่นจริง ๆ แล้วเป็นเช่นไร ความเชื่อเรื่องเทพ -ผี 
และปฏิบัติการของเรื่องเล่าตือม้าฮายด่าวจะถูกกระทำในฐานะที่เป็นทุนทางวัฒนธรรมในการจัดการป่าภายใต้
กรอบการมีส่วนร่วมของท้องถิ่นได้หรือไม่   



 
 

 

62 
 

ดังนั้น ในหัวข้อถัดไป ผู้วิจัยจะให้ภาพอีกด้านหนึ่ง คือภาพของท้องสถานที่เกี่ยวข้องกับนิเวศวิทยา ที่
เกี่ยวข้องกับความเชื่อและธรรมเนียมในการจัดการทรัพยากรธรรมชาติในอดีต ซึ่งเป็นเงื่อนไขสำคัญในฐานะที่
เป็นทุนทางวัฒนธรรม ที่จะปะทะประสานกับระบบระเบียบและกลไกการจัดการป่าสมัยใหม่ นอกจากนี้ ใน
หัวข้อถัดไปอีกจะกล่าวถึงเรื ่องเล่าขนาดเล็ก (little narrative) ของท้องถิ่นว่าด้วยป่า เพื่อปูทางไปสู๋การ
วิเคราะห์การผลิตซ้ำและการผลิตทุนทางวัฒนธรรมในกลไกท้องถิ่นในการจัดการป่า 

2.5  สรุป 

ในบทนี้ เป็นบทนำเสนอภาพรวมของบริบททางประวัติศาสตร์ เศรษฐกิจ และสังคมของคนไทใน
อำเภอกวานเซิน จังหวัดแทงหวา ประเทศเวียดนาม ซึ่งเป็นพื้นที่ติดชายแดนกับแขวงหัวพัน สปป.ลาว  
โดยเฉพาะอย่างยิ่งการจัดการทรัพยากรธรรมชาติของคนไท และความเชื่อเรื่องเทพ-ผี  ซึ่งเป็นสิ่งสำคัญในการ
ควบคุมการใช้ทรัพยากรธรรมชาติ  และยังแสดงให้เห็นถึงความรู้สึกเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน  

บริบททางประวัติศาสตร์ เศรษฐกิจ และสังคมของคนไทในอำเภอกวานเซิน ซึ่งเป็นพื้นที่ติดชายแดน
กับแขวงหัวพัน สปป.ลาว ประวัติศาสตร์ของกวานเซิน ประวัติศาสตร์ของคนไทในกวานเซินอ้างอิงจากข้อมูล
จากปัญญาชนท้องถิ่น เอกสารทางรัฐท้องถิ่น และเอกสารไทโบราณ โดยเฉพาะในช่วงศตวรรษที่ 15-17 ซึ่ง
ระบุว่าบรรพบุรุษของคนไทส่วนใหญ่มาจากทางเมืองต่าง ๆ ในภาคตะวันตกเฉียงเหนือ หัวพัน (แขวงหัวพัน 
สปป.ลาวในปัจจุบัน) และจังหวัดเหงะอาน (Nghệ An) ประเทศเวียดนาม นอกจากนี้ ประวัติศาสตร์ของ
อำเภอกวานเซินยังเกี่ยวข้องกับราชสำนักได่เวียด โดยเฉพาะการโยกย้ายถิ่นฐานในช่วงที่เลเหล่ย (Lê Lợi)  นำ
กองทัพขับไล่กองทัพราชวงศ์หมิงของจีน ที่ยึดครองเวียดนาม (Đại Việt) ในปี 1418-1428 โดยได้มอบรางวัล
ให้กับคนลาวสองพี่น้อง คือ หล่อคำบาน (Lò Khăm Ban) และ หล่อคำ เอียน (Lò Khăm Yên) ที่ได้มาช่วย
เขารบ ซึ่งทำให้ทั้งสองได้รับการแต่งตั้งให้เป็นเจ้าเมือง  และเปลี่ยนนามสกุลจาก หล่อ (ลอ ในสำเนียงลาว) ไป
ใช้นามสกุลเวียดนาม คือ ฝั่บ (Phạm)   

 ในแง่พื้นที่วัฒนธรรม กวานเซินตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน อยู่ในฐานะเป็นเมืองชายแดนมาอย่างน้อย
ตั้งแต่ศตวรรษที่ 14-15  โดยถูกปกครองโดยต่าว (ท้าว) ผู้เป็นคนไท แต่ต่อมาถูกน้องชายต่างมารดาผู้มีบิดา
เป็นคนกิง (เวียด) ยึดครองเมือง ทำให้เมืองนี้ได้ชื ่อว่า “เมืองเสีย” หรือ เมืองเซีย ยิ่งไปกว่าการเสียเมือง 
ความหมายของถิ่นที่แห่งนี้ คือการเป็นพ้ืนที่ศักดิ์สิทธิ์ ซึ่งมีความเก่ียวพันกับราชสำนักได่เวีย คือเทพตือม้าฮาย
ด่าว ซึ่งเป็นแม่ทัพของกองทัพเวียดนามที่มีบทบาทสำคัญในการรบกับกองทัพอ้ายลาว โดยเฉพาะในการรบชิง
ดินแดนแถบนี้ในช่วงเวลาต่าง ๆ ทำให้เขาได้รับการยกย่องว่าเป็นเทพชายแดน เทพผู้คุ้มครองเมือง และบรรพ
บุรุษของคนไทเมืองเซีย 

ในเชิงพลวัตทางเศรษฐกิจและภูมิศาสตร์ กวานเซินถือเป็นพื้นที่ยุทธศาสตร์ คือที่เป็นอำเภอบนพื้นที่
สูงของจังหวัดแทงหวา มีพรมแดนติดกับเมืองเวียงไซ แขวงหัวพัน สปป.ลาว มีด่าน นาแหม่ว (Na Mèo) เป็น
ด่านตรวจคนเข้าเมืองและการค้าชายแดนระหว่างเวียดนามกับ สปป.ลาว  มีอดีตมีประวัติความเป็นมาของ
เส้นทางการค้าและการโยกย้ายถิ่นฐานในพ้ืนที่นี้ ตั้งแต่สมัยที่คนจีนเข้ามาค้าขายและตั้งรกราก ซึ่งเป็นเส้นทาง



 
 

 

63 
 

การค้าที่สำคัญเชื่อมต่อระหว่างจีนตอนใต้ ผ่านเวียดนามภาคเหนือ ภาคตะวันตกเฉียงเหนือ ภาคกลางตอน
เหนือ เข้าไปยังแขวงหัวพัน สปป.ลาว นอกจากนี้ ยังมีทรัพยากรธรรมชาติในอำเภอกวานเซิน ซึ่งอุดมสมบรูณ์
ไปด้วยป่าไม้ ทรัพยากรน้ำ และแร่ธาตุ เช่น ป่าไผ่ ไม้ยืนต้น หินปูน น้ำ และแร่ธาตุ  โดยเฉพาะป่าไผ่ที่เป็น
ทรัพยากรสำคัญในการพัฒนาเศรษฐกิจของอำเภอกวานเซิน  โดยรัฐบาลได้มีการส่งเสริมการใช้ประโยชน์และ
การปกป้องป่าไม้ผ่านทางโครงการ FSC ซึ่งเป็นโครงการที่รัฐร่วมกับบริษัทเอกชนในการจัดการป่าอย่างยั่งยืน 

   นโยบายการพัฒนาของรัฐบาลต่อพื้นที่สูง ที่กวานเซิน ถูกผลิตเป็นวาทกรรมการพัฒนา โดยเฉพาะใน
รูปแบบของป้ายโฆษณาชวนเชื่อ ซึ่งมักจะพบเห็นได้ทั่วไปในเวียดนาม  โดยเฉพาะในพื้นที่ สูง  เช่น ที่อำเภอ
กวานเซิน  ซึ่งมีเนื้อหาเกี่ยวกับการส่งเสริมการสร้างชนบทใหม่ การส่งเสริมระบอบสังคมนิยมภายใต้อุดมการณ์
มาร์กซ์-เลนิน และโฮจิมินห์ การมีส่วนร่วมของประชาชน การส่งเสริมประชาธิปไตยและความเสมอภาค การ
ส่งเสริมวัฒนธรรม การส่งเสริมสิ่งแวดล้อม อย่างไรก็ดี วาทกรรมการพัฒนาของรัฐบาลดังกล่าว มักจะเน้นการ
พัฒนาชนบทให้เป็นสมัยใหม่ มีความก้าวหน้า และมีอารยะ  โดยมีเป้าหมายเพื่อความมั่งคั่ง  และส่งเสริม
อุดมการณ์สังคมนิยม  โดยมีผลทำให้ชาวบ้านละทิ้งชีวิตดั้งเดิมของตนและขาดสิทธิ ในการจัดการทรัพยากรที่
ควรจะเป็น 

ในมุมมองด้านนิเวศวิทยา ความเชื่อ การจัดการทรัพยากรธรรมชาติ และพิธีกรรมของคนไทกวานเซิน 
มุมมองของคนไทต่อทรัพยากรธรรมชาติ โดยเฉพาะในแง่ของความเชื่อเรื่องเทพ-ผี ซึ่งเป็นสิ่งสำคัญในการ
ควบคุมการใช้ทรัพยากรธรรมชาติของคนไท  โดยคนไทจะต้องขออนุญาตจากเทพ -ผี ก่อนที ่จะใช้
ทรัพยากรธรรมชาติ เช่น ป่าไม้ และน้ำ  พิธีกรรมเซ่นไหว้เทพ-ผี ซึ่งเป็นพิธีกรรมสำคัญที่ทำหน้าที่เป็นกลไกใน
การควบคุมการใช้ทรัพยากรธรรมชาติ  และยังแสดงให้เห็นถึงความรู้สึกเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันระหว่างเทพ-ผี 
กับชาวบ้าน   

  

 

 

 

 

 
 
 
 
 



 
 

 

64 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

บทที่ 3 
 

แม่มดในสังคมการเมืองไทในเวียดนาม 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 

65 
 

 
3.1 ความนำ 

ดังที่ได้เกริ่นในบทที่ 1 แล้วว่าสังคมไทที่อำเภอกวานเซินเป็นสังคมการเมือง (political society) คือ
สังคมที่มีอำนาจตามกฎ-จารีตของชาวบ้าน อำนาจทางประเพณี ธรรมเนียมปฏิบัติ สถาบันของท้องถิ่น 
Margaret Gilbert (มากาเร็ต เกริลเบิร์ต) (Gilbert, 2006) กล่าวว่าชุมชนท้องถิ่นท่ีมีอำนาจเหล่านี้ คือชุมชนที่
เป็นสังคมการเมือง หมายความว่าสังคมการเมืองเป็นที่ซึ ่งเป็นสถาบันของการปกครอง (institutions of 
governance) ซึ่งมีกฎสังคมหรือกฎการปกครอง สังคมเหล่านี้มักมีอำนาจทางศีลธรรมและอำนาจศักดิ์สิทธิ์ที่
ชาวบ้านได้จากการเรื่องเล่าที่เกี ่ยวข้องกับความศักดิ์สิทธิ์ ดังนั้นสังคมการ เมืองจึงเป็นสังคมที่มีกลไกเชิง
อุดมการณ์และระบบศีลธรรมเพื่อการดำรงอยู่ เพื่อทำหน้าที่ในการควบคุมพฤติกรรมของปัจเจกและยึดโยง
ความสัมพันธ์ของคนกลุ่มต่าง ๆ ที่มีความแตกต่าง มีความตึงเครียดและมีความขัดแย้งให้ร้อยรัดกันไว้เป็นหนึ่ง
เดียว สังคมการเมืองของชาวบ้านประกอบไปด้วยเครือข่ายความสัมพันธ์อันสลับซับซ้อนที่เชื่อมโยงผู้คนเข้ากับ
สิ่งที่มีอำนาจในลักษณะต่างๆ ซึ่งสร้างผ่านปฏิสัมพันธ์ทางสังคม พิธีกรรม ภาษา และการใช้แรงงานใน
ชีวิตประจำวัน (Walker, 2012) สังคมเช่นนี้มักมีพิธีกรรมเพ่ือแสดงออกและยึดโยงความสัมพันธ์ทางสังคม จัด
ระเบียบสังคม และสถาปนาสถาบันทางสังคมของคนในชุมชนนั้นๆ เช่นวิญญาณบรรพบุรุษที่สามารถสั่งให้
ลูกหลานที่ทะเลาะกันหันมาคืนดีกันได้ (กาญจนา แก้วเทพ, 2552: 9) 

ความเป็นสังคมการเมืองของคนไทในกวานเซินมีจารีตและกฎเกณฑ์ของชุมชนในการรับมือกับการ
เปลี่ยนแปลงดังกล่าว สำหรับสังคมในลักษณะนี้จึงมีการนับถือเทพท้องถิ่น ผู้นำทางจิตวิญญาณ คือกลไกใน
การธำรงไว้ซึ่งพลังของปัจเจก สังคม ความสุข และความสมบูรณ์ของธรรมชาติ มีความเกี่ยวพันกับการผลิต
อุดมการณ์และอำนาจทางศีลธรรมของสังคมท้องถิ่น ในการใช้อำนาจผ่านพิธีกรรม Andrew Walker (2012) 
พบว่าชาวบ้านเรียนรู้ที่จะใช้อำนาจของผีที่อันตรายให้กลายเป็นอำนาจที่รับใช้เป้าหมายที่ดีได้ ด้วยการทำให้
อำนาจของผีเชื่องลง และถูกดึงเข้าสู่พื้นที่ภายในและประสานเข้ากับพลังท้องถิ่นเพื่อสร้างความมั่นคงมั่งคั่ง
ให้แก่ตนเองได้  

ด้วยเหตุที่เศรษฐกิจครัวเรือนของกวานเซินยังขึ้นอยู่กับการที่ต้องเข้าป่าทำไม้ไผ่เสียเป็นส่วนใหญ่ จึง
ทำให้ชาวบ้านยังคงพัวพันกับผีและความเชื่อเรื่องผีประเภทต่าง ๆ ที่ทำให้ตนเองเจ็บป่วยอันเนื่องมาจากการ
เข้าไปในป่าในช่วง “เจ่อฮ้าย” (เวลาที่ฤกษ์-ยามไม่ดี) เช่น การถูกผีฟง ผีปู-ผีป่าทำให้เกิดอาการเจ็บป่วยต่าง ๆ 
นานา เป็นต้น อีกทั้ง การเป็นแรงงานอพยพทำให้เกิดความเปราะบางภายในครอบครัว กล่าวคือแทนที่บุตร
หลานจะได้ทำอาชีพเกี่ยวกับป่าไม้ ซึ่งเป็นที่มาของรายได้ “ของครัวเรือน” (เพราะป่าที่รัฐจัดสรร ๆ ให้แต่ละ
ครัวเรือน มิใช่ปัจเจก) แต่กลับไปมีรายได้ “ส่วนตัว” อันเกิดจากการเป็นแรงงานอพยพรับจ้าง นั่นหมายความ
ว่าการขาดแรงงานในวัยหนุ่ม-สาวในการทำไม้ของครัวเรือน เหลือเพียงแต่ผู้สูงวัยที่มีข้อจำกัดด้านกำลังกาย 
การจ้างคนอื่นตัดไม้เป็นต้นทุนที่ค่อนข้างสูง กำไรที่ได้ไม่คุ้มเสียเมื่อราคาไม้ตกต่ำ หลายครอบครัวที่มีเพียงผู้สูง
วัยและเด็กเล็กจึงมีความเปราะบางด้านรายได้และความมั่นคงในชีวิต เช่น ครอบครัวหนึ่งที่ ผู้วิจัยไปพักอาศัย
ด้วย แม้จะมีข้าวเปลือก ผักในสวน และหน่อไม้ แต่มีความขัดสนในด้านการเงินในการซื ้ออาหารอื ่น ๆ 



 
 

 

66 
 

รับประทาน ซื้อยาแก้ปวด หรือแม้แต่การไปพบแพทย์ (ในประเทศที่ซึ่งไม่ได้มีสวัสดิการด้านการแพทย์และ
สาธารณสุขถ้วนหน้า)  

อาจกล่าวได้ว่า เพราะมีชีวิตอยู่กับเศรษฐกิจอุตสาหกรรมการทำไม้และใข้ประโยชน์จากป่าถี่ขึ้น จึง
ยังคงความเชื่อเรื่องผีในป่า ที่ยังเหนียวแน่นกว่าพื้นที่อื่น ๆ ที่มิได้มีเศรษฐกิจที่อาศัยป่าไม้  ทั้งนี้ ไม่ว่าชาวบา้น
มองป่าเป็นสินค้า เป็นสังคม หรือเป็นธรรมชาติก็ตาม แต่การเข้าไปในป่าก็ต้องเผชิญกับการ “ถืกผีเฮ็ดฮ้าย” 
หรืออาจจะ “ตกจวงผี” อยู่ดี การตกจวงผี หมายถึงผีชอบหาคนรัก เมื่อผีชอบคน ๆ นั้น ปรารถนาที่จะให้มา
เป็นคนรัก ผีก็จะทำให้คน ๆ นั้นเจ็บป่วย นอนไม่หลับ เจ็บเนื้อ เจ็บตัว เมื่อรู้สึกเจ็บป่วย คนป่วยนั้นจะมาหาแม่
มด ๆ จะพยากรณ์สมุหฐานของโรค และมักพบว่า “ตกจวงผี”  

สำหรับสังคมการเมือง การนับถือเทพ ผี แม่มด จามน (พ่อมนต์) ในฐานะผู้นำทางจิตวิญญาณที่ซึ่งทำ
หน้าที่ดำรงไว้ซึ่งพลังของปัจเจก สังคม ความสุข และความสมบูรณ์ของธรรมชาติ มีความเกี่ยวพันกับการผลิต
อุดมการณ์และอำนาจทางศีลธรรมของสังคมท้องถิ ่น ในบริบทที่ท้องถิ ่นเผชิญกับปัจจัยภายนอกเช่นนี้  
กฎเกณฑ์ทางสังคม ระบบศีลธรรม ที่สัมพันธ์เรื่องเล่าที่เกี่ยวข้องกับความศักดิ์สิทธิ์ของผีและเทพจึงเข้ามามี
บทบาท พลังอำนาจของท้องถิ่นจะรับมือกับพลังภายนอก อันเป็นการตอบโจทย์ปัญหาของชาวบ้านที่มีความ
สลับซับซ้อนได้มากข้ึน อันมีผลต่อการดำรงไว้ซึ่งอำนาจทางศีลธรรมและอำนาจศักดิ์สิทธิ์ในสังคมการเมืองของ
คนไทในภาคกลางตอนเหนือของเวียดนาม ในบริบทของการที่ท้องถิ่นไปพัวพันกับรัฐ ตลาดเสรี และการเป็น
แรงงานย้ายถิ่นที่มีมากข้ึนเรื่อย ๆ  

เพื่อการดำรงไว้ซึ่งอำนาจในการทำหน้าที่รักษาคนป่วย ทั้งยังมีบทบาทหน้าที่ที่ต้องทำให้ชุมชนมีสุข
ภาวะที่ดี ทั้งด้านสุขภาพกายและการทำมาหากินผ่านการทำพิธีจ๋าเจียง (ซึ่งจะได้กล่าวต่อไป) และเรื่องราวของ
แม่มดจึงมีความสำคัญอยู่ที่การประกอบสร้างทางสังคม การประกอบสร้างดังกล่าวอาจจะอยู่ในรูปของเทพ
ปกรณัมทางวัฒนธรรม (cultural mythologies) ซึ่งเป็นเรื่องของขอบเขตเชิงจินตนาการ (imaginal realm) 
ที่ซึ่งดูคล้ายความจริงที่ถูกพัฒนาจากกลุ่มผู้ปฏิบัติการและนักทฤษฎ ี ที่ได้ถูกเผยแพร่โดยทั่วไป จนมันกลายเป็น
ความรู้ที่ดูเป็นธรรมชาติสำหรับปัญญาชนแม่มด (Waddock, 2015: 161) 

อย่างไรก็ดี ในยุคสมัยใหม่ของความก้าวหน้าทางวิทยาศาสตร์และการแพทย์ การมีสถาบันทางสังคม
ด้านสาธารณสุขแบบสมัยใหม่ เช่น โรงพยาบาล พยาบาลประจำหมู่บ้าน เพื่อจัดการกับสุขภาพของประชาชน 
ได้ทำให้การรักษาโรคของแม่มดกลายเป็นชายขอบของการดูแลสุขภาพชุมชน แม่มดถูกลดตำแหน่งแห่งที่และ
ความสำคัญลงไปให้อยู่ในปริมณฑลด้านวัฒนธรรมของชนกลุ่มน้อยที่ดูแล้วมีความแปลกตา หรือมิเช่นนั้นก็
กลายเป็นสินค้าของความศักดิ์สิทธิ์ (เช่นการให้บริการน้ำมนต์ เครื่องลาง-ของขลัง และบริการด้านพิธีกรรม 
การทำของ ฯลฯ)  แต่สิ่งนี้กลับไม่ใช่สิ่งที่เกิดขึ้นกับเครือข่ายแม่มด -จามน (พ่อมนต์) ของบ่าหงว้าน แม่มด
เมืองจึ (คอมมูนจุงหะ ในปัจจุบัน) และบ่าหลา แม่มดเมืองมอ (คอมมูนตามแทง ในปัจจุบัน) ที่ยังคงรักษา
บทบาทของแม่มด-จามนในสังคมการเมืองของคนไท คือการเป็นผู้รักษาโรค เป็นครูที่สอนลูกศิษย์ (เหล่าแม่มด
ใหม่) เป็นผู้นำทางจิตวิญญาณ และเป็นผู้มีส่วนสำคัญในการกำหนดทิศทางด้านวัฒนธรรมไทของอำเภอกวาน
เซิน  



 
 

 

67 
 

แม่มดคือผู ้รักษาโรคที่ยึดความสัมพ ันธ์ระหว่างจิตใจกับร่างกาย ระหว่างคนป่วยกับสมาชิกใน
ครอบครัว ระหว่างคนป่วย ครอบครัวและวิญญาณบรรพบุรุษและผีประเภทต่างๆ ในการรักษาโรค แม่มดได้ทำ
ให้คนป่วยยอมรับโลกแห่งจินตนาการหรือสิ่งที่นางได้อธิบายว่าจริงหรือเชื่อถือได้ นั่นคือโลกใบนี้เป็นโลกที่ไร้
ระเบียบ แตแ่ม่มดด้วยการรักษาโรคให้ผู้ป่วย และการทำพิธีจ๋าเจียงที่นำสุขภาวะมาสู่เมือง สามารถนำระเบียบ
เข้ามาสู ่โลกได้ (Waddock 2015, 162) แม่มดจึงเป็นคนกลางของความจริง (mediator of reality) ผู้
เชื่อมโยงและผู้สร้าง “ความรู้สึก” ในส่วนถัดไป ผู้วิจัยจะกล่าวถึงลักษณะของพิธีกรรมจ๋าเจียง เพื่อเป็นการปู
ทางไปสู่การวิเคราะห์คติท้องถิ่นในฐานะท่ีเป็นรูปธรรมของโครงสร้างของความรู้สึกจากพิธีกรรมนี้ 

แม่มดไทเป็นทั้งครูและทั้งหมอ ปฏิบัติงานเยี่ยงปัญญาชน เพราะทั้งรักษาโรค สอนลูกศิษย์ และ
เชื่อมโยงระหว่างคนกับแถนและผี เป็นดังปราชญ์ชาวบ้านหรือเป็นปัญญาชน ดังที่แซนดร้า วาร์ดดอค (Sandra 
Waddock, 2015) นิยามว่าเหล่าแม่มด/พ่อหมอก็คือ “มด/หมอปัญญาชน (intellectual shaman)” เป็นผู้มี
ภูมิปัญญาในการบูรณาการ (integration) ความเข้าใจในระดบบ จินตนาการเชิงศีลธรรม และความรู้สึกในเชิง
สุนทรียะในการบริการที่ดียิ่งข้ึนในการรักษาโรค  

ดังที่ได้กล่าวในบทที่ 1 แล้วว่าบทบาทของแม่มดกวานเซินในปัจจุบัน เป็นสิ่งที่เกิดขึ้นพร้อมกับ
นโยบายการผ่อนคลายและการส่งเสริมการปฏิบัติการทางวัฒนธรรมของชาติและชาติพันธุ์ รวมทั้งการใช้
ทรัพยากรในพื้นที่สูงเพื่อการพัฒนาอุตสาหกรรมผลิตภัณฑ์จากไม้ไผ่และการโม่หิน ตลอดจนการค้าชายแดน
เวียดนามกับสปป.ลาวที่เข้ามาพร้อมๆ กับการปรับปรุงถนนสาย 217 จากสามแยกด่งเติม (Đồng Tâm) 
อำเภอบ๋าเทื๊อกไปจนถึงด่านชายแดนนาแหม่วที่พาดผ่านอำเภอกวานเซินตลอดทั้งสายจนถึงชายแดนฯ ซึ่ง
หมายถึงการเชื่อมพื้นที่ราบกับพื้นที่สูงของจังหวัดแทงหวาซึ่งมีแม่น้ำมา (Sông Mã) พาดผ่านเข้าด้วยกัน ด้วย
เหตุนี้ วิถีชีวิตทางเศรษฐกิจของคนท้องถิ่นจึงเปลี่ยนไปมาก และกลายเป็นชายขอบของการพัฒนาประเทศ 
เนื่องจากอุตสาหกรรม/การค้าต่างๆ ต่างก็พยายามใช้ทุน (ทรัพยากรธรรมชาติ และทุนทางกายภาพ) ของ
กวานเซินในการสร้างเศรษฐกิจและสถาบันทางสังคมสมัยใหม่ ด้วยกระบวนการปกครองแบบชีวญาน 
(Governmentality) และการรวมอำนาจต่างๆ เข้าไว้ที่ส่วนกลาง (Centalization)  

บทบาทของแม่มดในชุมชนท้องถิ ่นในบริบทของการทำให้เป็นสมัยใหม่จึงอยู ่ในฐานะผู ้นำทาง
วัฒนธรรมและจิตวิญญาณ พวกนางต่อรองกับอำนาจดังกล่าวด้วยการแสดงให้เห็นถึงความเป็น “สังคม
การเมือง” ของคนไทในกวานเซินที่มีจารีต และกฎเกณฑ์ของชุมชนในการรับมือกับการเปลี่ยนแปลงดังกล่าว  

3.2 ความเป็นมาของแม่มดและจามนในตำนาน/ความเชื่อของสังคมไทในภาคกลางตอนเหนือของเวียดนาม 

เนื่องจากแม่มดมีอำนาจในทางวัฒนธรรมสูงที่สุดในบรรดาพวกมด จามนและจาเกื่องทั้งหลาย ดงันัน้ 
เพื่อการดำรงไว้ซึ่งอำนาจในการทำหน้าที่รักษาคนป่วย สื่อสารกับครอบครัว/ชุมชน และสั่งสอนลูกศิษย์  ใน
สังคมการเมือง อำนาจทางวัฒนธรรมของแม่มดถูกประกอบสร้างจากหลายแหล่ง เช่น จากปฏิบัติการใน
พิธีกรรม และความเชื่อในปกรณัมทางวัฒนธรรม (cultural mythologies) ซึ ่งเป็นเรื ่องของขอบเขตเชิง



 
 

 

68 
 

จินตนาการ (imaginal realm) ที่ซึ่งดูคล้ายความจริงที่ถูกพัฒนาจากกลุ่มผู้ปฏิบัติการและนักทฤษฎ ี ที่ได้ถูก
เผยแพร่โดยทั่วไป จนมันกลายเป็นความรู้ที่ดูเป็นธรรมชาติสำหรับปัญญาชนแม่มด (Waddock 2015, 161)  

ในพ้ืนที่วัฒนธรรมของกลุ่มไทที่อำเภอมายโจว อำเภอหมกโจว จังหวัดหว่าบิ่ง และคนไทที่จังหวัดแทง
หวาซึ่งหลายกลุ่มมีถิ่นกำเนิดเดียวกัน คือจากบริเวณพรมแดนทางตอนเหนือของเวียดนามกับตอนใต้ของจีน 
แถบกวางสี พวกเขาจึงมักภาษา ตำนานเทพปกรณัม และความเชื่อร่วมกันหลายอย่าง โดยเฉพาะอย่างยิ่งเรื่อง
การกำเนิดโลกและมนุษย์ จากหนังสือ เรื ่อง “Ẳm Ệt: Sử Thị Thần Thoại Dân Tộc Thái – Mai Châu 
(ปฐมกาล: ตำนานและวรรณคดีของคนไทมายโจว)” ที่พิมพ์ในปี 2001 โดยกองงานวัฒนธรรมจังหวัดหว่าบิ่ง 
และคณะกรรมการประชาชนอำเภอมายโจว (จังหวัดหว่าบิ่ง) กล่าวถึงการกำเนิดแม่มดที่สัมพันธ์กับการกำเนิด
โลกมนุษย์ และสรรพสัตว์ ที่ผู้วิจัยเคยปริวรรตและแปลเอกสาร (อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ , 2561: 101-7) โดยสรุป
ความได้ดังนี้  

ฟ้าและดินมีกำเนิดมาจาก “ท้าวอิง” กับ “นางออน” โดยมีแถนที่แต่งดินให้มีหญ้า 
แต่งฟ้าให้มีเดือนมีดาวและมีพระอาทิตย์ ทั้งยังให้ “ท้าวกับ” กับ “นางแก่” ลงมาปกครอง
เมืองมนุษย์ สอนมนุษย์ให้ทำมาหากิน ต่อมามนุษย์ไม่เชื่อฟังและทรยศแถน ทั้งยังต่อสู้และ
ฆ่าเสือและเงือก (สัตว์คล้ายนาค) ซึ่งเป็นบริวารของแถน แถนจึงโกรธมากจึงลงโทษมนุษย์
ด้วยการฆ่าใหตายด้วยการล่อให้มนุษย์ลงมาเก็บเงิน-ทองที่ตกลงมาจากฟ้า จากนั้นจึงทำดาบ
ตกลงมาทำให้มนุษย์ตายหมด จนเหลือมนุษย์รอดเพียงแค่ 7 คน คือสามพี่น้องอั๋มอีและสี่พ่ี
น้องผู้ชาย เพราะพวกเขาเอาตัวลอดยู่ใต้ตระกร้าใส่ข้าว หัวเขามุดถ้ำหิน จากนั้นพวกเขาจึง
สร้างบ้านเมืองใหม่ด้วยการไปตัดไม้ใหญ่เพื่อสร้างบ้าน-เมือง ต้นไม้ใหญ่ต่อรองแลกสิ่งที่มีค่า
เพื่อขอชีวิต แต่คนไม่ฟัง ตัดต้นไม่ได้ 3 ปี ใหม่ใหญ่ล้ม ทับคนตายเป็นจำนวนมาก ส่วนคนที่
รอดตายก็กระจัดกระจายไปตามที่ต่างๆ สิ่งนี้ทำให้แถนหลวงโกรธมนุษย์มากจึงทำให้ฝนตก
ลงมาน้ำท่วมโลกจนถึงยอดเขา คนตายเกลื่อนศพลอยน้ำเป็นอันมาก เหลือเฉพาะท้าวกับกับ
นางแก่ไม่ตาย เอาไม้มาทำแพ เอาข้อแหมาทำถ่อ ถ่อแพขึ้นไปอ้อนวอนแถนบนฟ้า แถนให้ 
“หมากเตา” และ “หมากตาปูง” ให้ท้าวกับกับนางแก่เข้าไปอยู่ในนั้น แล้วมันก็ลอยขึ้นเมือง
บน ไหลขึ้นไปบนเมืองฟ้าเพื่อให้ไปถึงแถน เมื่อถึงแล้วพวกเขากุมมือที่หน้าอก หมอบลงร้อง
ขอโทษแถน แถนจึงให้อภัย และบอกนอกน้อย “โองโตน” ไปไขทางน้ำให้ไหลออก คาบขอน
ไม้ เก็บขยะ น้ำจึงหมุนขึ้นเมืองบน ปีนขึ้นไปเมืองฟ้า แม่น้ำมาแห้งเท่าจานข้าว แม่น้ำแต้แห้ง
เท่าตะเกียบ แถนให้แสงสว่าง มีกลางวัน แต่ก็ยังมีซากสัตว์ตาย ซากคนตาย กลิ่นเห้นคาวไป
ทั่วเมือง กลิ่นเหม็น ความล่ำลือไปถึงแถนเฒ่า ไปถึงฟ้ายูใหญ่แถนหลวง แถนจึงให้สามสิบ
หมู่หมอผี ห้าสิบหมู่แม่มด ลงเมืองต่ำมาช่วยฝังซากสัตว์ตาย ลงเมืองใต้ช่วยฝังซากคนตาย 
นั่งสวดศพคนตาย แต่แม่มด หมอผีเหล่านั้นก็ยังไม่สามารถฝังซากสัตว์ ซากคนได้สำเร็จ 
ความล่ำลือไปถึงแถนเฒ่า ไปถึงฟ้ายูใหญ่แถนหลวง แถนจึงให้สามสิบปู่ไตเฒ่า (พ่อหมอเฒ่า) 
กับเก้าสิบมิ่งหมอเมือง (พ่อหมอเมือง) ลงมาช่วยฝังซากสัตว์ ซากคนตาย ช่วยฝังซากสัตว์ได้



 
 

 

69 
 

จนเสร็จ ส่วนท้าวกับกับนางแก่นั้น แถนให้ลงมาแต่งเมือง เป็นผู้ปกครองเมืองและให้กำเนิด
ลูกหลานสืบไป 

ในเรื่องนี้ อัจฉริยา (2561, น. 106-7) ได้ทำการวิเคราะห์เกี่ยวกับแม่มดและประเด็นที่เกี่ยวข้องกับ
สังคมการเมืองของเมืองไทต่อไปว่า  

“การจัดการสังคมเมือง คือจัดการแบบองค์รวมทั้งภูมิศาสตร์ ทรัพยากรธรรมชาติ 
สิ่งแวดล้อม และการจัดองค์กรทางสังคม โดยมีแถนเป็นผู้ออกกฎและมีต่าวเป็นผู้ปกครอง
เมือง โดยมีผู้หมอเฒ่า มิ่งหมอเมือง แม่มด และหมอผี เป็นชนชั้นรองลงมา ทั้งหมดนี้มีกำเนิด
จากฟ้า ซึ่งต่างจากมนุษย์และสัตว์ ที่มีกำเนิดบนโลกผ่านการสมสู่และตั้งครรภ์จากมนุษย์คู่
แรก สถานะของชนชั้นปกครองจึงถูกกำหนดโดยชาติกำเนิด (given) ให้สูงส่งกว่าคนธรรมดา  

การจัดองค์กรทางสังคมไทในอดีตที่มีผู้ปกครองซึ่งเป็นกลุ่มคนที่ “แถนประทาน” 
อันได้แก่ ต่าว (ท้าว) เมือง ผู้หมอเฒ่า มิ่งหมอเมือง แม่มด และหมอผี นอกจากนี้ หลังจาก
การสร้างใหม่มนุษย์และบ้านเมืองหลังจากน้ำท่วมโลก แถนได้ตั้งกฎไว้ว่า “แถนแต่งทาง
เหนือให้มีแถนหลวง ทางกลางมีแถน “บัก” กับแถน “บั้ม” แถนต่ำกับแถนสูง แถนต่ำถือ
หอก แถนสูงถือดาบง้าว มีเมืองต้องมีท้าวครองเมือง แต่งบ้านแต่งเมืองตั้งแต่คราวนั้น บ้าน
ฟังเมือง เป็นเมืองต้องฟังต่าว แต่งให้มีฉลาดมีโง่ มีต่ำมีสูง ทำให้คนพึ่งพากัน ต่อว่ากันไม่ได้ 
คนน้อยต้องฟังคนเฒ่า คนหลังต้องฟังคนก่อน ป่าจึงเป็นใบ ใส่ใจทำนาจึงเป็นข้าว แถนทำให้
ในน้ำมีปลา ในนามีข้าว” เหล่านี้สะท้อนความเป็นสารัตถะ (essence) ของสังคมมนุษย์ที่ถูก
หนดมาแล้ว (given) โดยธรรมชาติ (แถน) 

จากการตีความนี้เองจึงทำให้เห็นว่าสังคมของคนไทในที่นี้เป็นสังคมการเมืองที่มีแถนใช้อำนาจในรูปของ
กฎ-ธรรมเนียมปฏิบัติผ่านกลุ่มผู้ปกครองและกลุ่มชนชั้นนำ (มด-หมอ-ผู้เฒ่า)  

เมื่อเทียบกับตำนานานของชาวล้านนา ถือว่ามีตำนานของการกำเนิดแม่มดแตกต่างกันมาก ในหนังสือ
เรื่องผีของชาวล้านนาไทยโบราณ (แก้วมงคล ชัยสุริยันต์, 2486, น. 46-51) กล่าวถึงกำเนิดของผีมดผีเมง ที่อิง
คติพุทธ-พราหมณ์ซึ่งแตกต่างจากปกรณัมมดในวัฒนธรรมไทกวานเซินอย่างมาก ทั้งนี้โดยมีรายละเอียดดังนี้  

“ชนชาวที่เคารพนับถือลัทธิผีมดหรือผีเมงนี้มีเหลืออยู่ตามจังหวัดเชียงใหม่ ลำพูน 
ลำปาง และเชียงราย เชียงแสน เปนบางพื้นที่เพียงส่วนน้อย ได้ซาบว่าที่ในสหรัถไทยไหย่
ปัจจุบันยังมีชนชาวลัทธินี้ตั้งหลักแหล่งอยู่ตามท้องที่แม่น้ำคง (สลวิน) อีกมาก เค้ามูลที่แท้จิง
ของลัทธิผีมด จะมีมาหย่างไรไม่เคยได้ฟังอธิบาย หรือได้พบหลักถานคัมภีร์ของลัทธินี้ มีแต่
คำเล่ากันหยุ่ในพื้นเมืองเปนเรื่องเจิ้ย “นิทาน” ว่าชนชาวที่นับถือผีมดหรือผีเมงนี้ เชื่อถือกั 
ว่าคนเราเมื่อเกิดขึ้นแล้วมีอายุหยู่เปนคนได้ไม่เกิน 60 บื ถ้าผู้ไดมีอายุล่วง  60 บืจัดว่าผู้นั้น
เปนผู้จเรินไนคุนธัม เพราะได้รู้เห็นเหตุการณ์ของโลกมามากกว่าผู้ที่ยังมีอายุไม่ถิ่ง 60 ผู้นั้น
สมควนได้ไปเสวยสุขสมบัติไนเมืองพรหม อันเปนที่บรมสุขยิ่งกว่าโลกทั้งหลาย และเลือดเนื้อ



 
 

 

70 
 

ของผู้มีอายุล่วง 60 บืแล้วนั้นก็เปนของประเสิด ผู้ไดได้กินก็บังเกิดเป็นสิริสวัสดิ์จำเรินด้วย
ลาภสักการ ด้วยเหตุนี้ผู้มีอายุล่วง 60 บืแล้ว จึงปรารถนาจะขึ้นไปเสวยสุขสมบัติไนพรหม
โลก และยอมอุทิสเลือดเนื้อไห้ลูกหลานทำเปนอาหารเลี้ยงดูกันไห้เปนสวัสดิมงคลไนวงษ์
ตระกูล  ลูกหลานก็พร้อมกันค่าพ่อแม่ผู้มีอายุล่วง 60 แล้วนั้นสู่กันกิน เพ่ือไห้เปนความจเริน
รุ่งเรืองแก่ตน และเปนการช่วยไห้ความปราถนาของพ่อแม่ทิ่หยากขึ้นไปเสวยทิพสมบัติยัง
เมืองพรหมนั้นสำเหร็ด เมื่อเลี้ยงดูกันแล้วลูกหลานพร้อมกันส่งวิญญานพ่อแม่ทิ่ค่ากินนั้นขึ้นสู่
พรหมโลก เปนการสแดงความกตัญญูกตเวทีต่อพ่อแม่ ถือกันว่าเปนการสนองคุนหย่างสูงทิ่
ลูกหลานสนองคุนของพ่อแม่ การส่งวิญญาณของพ่อแม่ข้ึนสู่พรหมโลกนั้น เล่ากันว่าไซ้ “ดวง
ไจ” คือต่อมหัวไจจิงๆ โยนขึ้นไปบนอากาสเท่านั้น 

 ลัทธิผีมดหรือผีเมงนี้ จะแรกเกิดมีงึ้นและจเรินหยู่ไนสมัยไหนไม่ปรากตไนเพรื่องกล่าว
อ้างกันแต่ว่า “มีหยู่เมื่อครั้งมูละมูลิ่หัวทิ่ก่อนพ้น” เท่านั้น ลัทธิผีมดจเรินมาจนถึงกาลขุนคงคำ
ร้อย บางทิ่เรียกว่า พญาและ เจ้าคงคำร้อย เปนกสัตรชาติไดเมืองไหนไม่ปรากตๆ แต่ว่าขุนคง
คำร้อยยกทัพโยธามาปราบชาวลัทธินี้ได้ แล้วจัดไห้รวบรวมกันส้างบ้านเมืองหยู่เปนหลักแหล่ง
เดียวกัน ออกนามเมืองว่า  “เมืองวะ หรือ เมืองว้า” และชี้ว่าตั้งหยู่ไนอานาเขตเมืองโกสามพี 
“แสนหวี” ฝั่งตะวันตกแม่น้ำคง (สลวิน) ต่อมาชาวเมืองว้าหรือเมืองวะมีมากขึ้น ผู้มีอายุล่วง 60 
บืทิ่จะได้ไปเสวยทิพสมบัติยังเมืองพรหมก็มีจำนวนมากขึ้น   ลูกหลานชาวบ้านชาวเมืองสาลวน
หยู่แต่การค่าพ่อแม่ผู้มีอายุล่วง 60 กินเปนอาหารและส่งวิญญ่นขึ้นเมืองพรหมไม่เว้นแต่ละเดือน
เพราะมีอายุล่วง 60 บืเกิดต่างวันต่างเดือนกัน ขุนคงคำร้อยจิ่งกำหนดไว้ว่าปีหนึ่งไห้ค่าผู้มีอายุ
ล่วง 60 กินเปนอาหารแต่คน 1 ผู้มีอายุล่วง 60 บืคนไดจะได้ขึ้นไปสู่เมืองพรหม  ไห้ทำการเสี่ยง
ทายโดยเนื ้อหมูไห้ “มด” ซิ ่งถือว่าเปนสัตว์ประเสิดมีหูทิพ ตาทิพ จมูกทิพ สามาถล่วงรู้
เหตุการน์ต่างๆ ล่วงหน้า   และอาดท่องเที่ยวไปถิ่งทิ่ไกล้และไกลได้ตลอดทุกพิภพเปน “ผู้ชิ้
ขาด” พิธิ่เสี่ยงทาย ไห้คนอายุล่วง 60 บืแล้วนำเนื้อหมูมาสู่ทิ่ประชุมลูกหลานคนละชิ้น เมื่อ
พร้อมกันแล้วต่างคนต่างตั้งสัจจาธิถานว่าถ้าตนจะได้ไปเสวยสุขสมบัติยังเมืองพรหมไนปีนั้น ขอ
ไห้ มด มาตอมก้อน เนื้อหมูของตนก่อนเพ่ือน อธิถานเส็ดแล้ววางก้อนเนื้อหมูลงไว้บนแท่นสิลา
ไนมนทลพิธิ่ มดมาตอมเนื้อหมูของผู้ไดก่อน ลูกหลานก็พร้อมกัน ค่าผู้นั้นสู่กันกินแล้วพร้อมกัน
ส่งดวงไจ “วิญญาน” ขึ้นไปสู่พรหมโลกลัทธินี้จิ่งได้นามว่า “ผีมด” ขุนคงคำร้อยก็ได้นรับชื่อ
ว่าเปน “เจ้าผีมด”และอ้างกันอีกหย่างหนึ่งว่าแม่น้ำคง (สลวิน) นั้นได้ชื่อตามนามของขุนคำร้อย 
ดั่งนี้ จำเนียรกาลนานมา   วิญญานที่ได้ขึ้นไปเสวยสุขไนเมืองพรหมเกิดความเดือดร้อน  ด้วยมี
พรหมมากขึ้น   ทิพสมบัติเกิดมีไม่ทันพรหมกินพรหมก็พากันอดหยาก พรหมตนหนึ่งจิ่งลงมา
บอกหมู่ลูกหลานไห้งดการส่งวิญญานคนแก่ขึ ้นไปยังเมืองพรหมไว้ก่อน   แต่ไห้เปลี่ยนเอา
ลูกหลานชั้นเด็กขนาดอายุ 10-15 บืสังเวยไห้พรหมกินแทนเครื่องทิพอาหารเดือนละ 1 คน เมื่อ
พรหมได้รับเสวยเนื้อเด็กแล้ว วิญญานของเด็กจะได้เกิดไหม่ไนทิ่ทิ่มีความสุขกว่าทิ่เกิดมาแล้ว 



 
 

 

71 
 

ทั้งคาดโทสไว้ว่าถ้าเดือนไดไม่นำเด็กไปสังเวยตามคำสั่ง พรหมจะชวนกันลงมากินเลือดเนื้อของ
ลูกหลานไห้หมดทั้งบ้านทั้งเมืองไนวันเดียว นับตั้งแต่นั้นมาลัทธิผีมดทิ่เคยค่าพ่อแม่ผู้มีอายุล่วง 
60 กินเปนอาหาร ก็กลายมาเปนนำเด็กขนาดอายุ 10-15 บืไปสังเวยไห้พรหมเสวยแทนทิพ
อาหาร 

พิธีทิ่แด็กสังเวยพรหมนั้น  กะทำไนเวลาเข้าได้เข้าไฟ คือเวลาพลบค่ำขมุกขมัว  เริ่มต้น
ตั้งแต่เวลาราว  17 น. นะทิ่ไนบ้านไนเมืองคือ จัดการเอาเด็กผู้ทิ่จะนำไปสังเวยนั้นอาบน้ำชำระ
ร่างกานไห้ไสสอาดด้วยน้ำ  “ขมิ้นส้มป่อย” แล้วทำการสมโภชและบำเรอซวันไปจนถึงเวลา
พลบค่ำ จิ่งพาเด็กไปยังทิ่ทำการสังเวยบน “จอมคอย” (ยอดภูเขา)นะทิ่นี้ทำ  “ร้าน” ไว้บนค่า
ไม้ไหย่ (แบบเดียวกับ “ห้าง” ทิ่พรานบ่าทำสำหรับดักยิงเสือไนบ่าไหย่)   เอาเด็กข้ึนไปแขวนคอ
ด้วยเส้นหวายไส้ไก่ไว้บนห้างนั้น  ทางพื้นแผ่นดินก่อจัดการก่อไฟกองไหย่ไว้โดยรอบและรื่นเริง
กันหยู่จนเดือนข้ึนพ้นยอดไม้ก็พากันกลับมาบ้านเรือน  เปนเส็ดพิธีสืบเวลากาลต่อมา  เห็นจะไม่
ช้านานเท่าได เด็ก ๆ ลูกหลานของชาวลัทธินี้ก็ร่อยหรอสิ้นเปลืองไปโดยลำดับจนหมด  เพราะ
นำไปสังเวยพรหมเดือนละคน  จิ่งแต่งกันออกล่าลักเด็กลูกหลานของชนชาวลัทธิอื่น    เอาไป
สังเวยพรหม  เด็กทิ่ล่าลักเอาไปนี้ต้องประกอบพิธีผูกมือถือขวันเอาเปนลูกหลานของชาวลัทธผิี
มดเสียก่อน  แล้วจิ่งนำไปสังเวย   โดยเหตุทิ่ต้องสังเวยทุกเดือน  การล่าลักเด็กก็ขยายวงกว้าง
ออกไปทุกทิ่  ไนชั้นแรกล่าตามบ้านเมืองทิ่หยู่ไกล้เคียงกัน  และขยายเขตล่าออกไปจนถิ่งต่าง
บ้านต่างเมืองไกลจนสุดหล้าฟ้าเขียว   จิ่งสรุบกล่าวว่าไปล่าลักเอามาจากทุกสารทิสกล่าวถึงชาว
ชนนอกลัทธิผีมด  ทิ่ถูกลักเด็กไปนั้น  ไนเบื้องต้นก็ไม่รู้ว่าเด็กของตนได้หายสาบสูญไปทางไหน  
จิ่งพากันพยายามสืบสวนติดตามหาลูกหลาน  ครั้นรู้เรื่องก็ช่วยกันคอยขัดขวางปราบปราม
พวกท่ิมาล่าลักเด็ก และขนานนามพวกทิ่มาลักเด็กนี้ว่า  “ผีล่าวอด”  เพราะพวกนี้ล่าไปถิ่งบ้าน
ไหนเมืองไหน  เด็กของบ้านนั้นเมืองนั้นก็สูญหายวายวอดไปทิ่ละคนสองคน  เมื่อสืบรู้ถิ่งสำนัก
หลักแหล่งของพวกผีล่า วอดแน่นอนแล้ว  ก็รวมกันเข้าเปนกองทัพยกไปปราบ  ทำลายชาวชน
ลัทธิผีมดเปนคราว ๆ พวกลัทธิผีมดถูกชนาบบ่อย ๆ  ก็ย้ายแยกแตกจาก-กันหลบไปซ้อนเร้นอยู่
ตามบ่าดงพงเขาทั่วไป  และไปได้นามอีกหย่างหนึ่งว่า  “ผีตองเหลือง” เนื่องมาแต่พวกชาวลัทธิ
นี้ไปตั้งหยู่รวมกันทิ่ไหน ๆ ไม่ได้นาน   เพราะยังปติบัติบูชาพรหมด้วยการสังเวยเด็กหยู่และออก
ล่าลักเด็กไม่หยั้งหยุด  ชาวต่างลัทธิรู้แห่งเข้าก็พากันตามไปปราบปราม   จิ่งตั้งชุมชนกันหยู่ได้
แต่แห่งละ 9 วัน 10 วันแล้วย้ายไปหยู่แห่งอื่น   การตั้งชุมนุมกันหยู่นั้น  ชาวลัทธิผีมดทำพะเพิง
เปนทิ่อาสัยพะเพิงนั้นมุงหลังคาด้วยไบตองไบไม้ แล้วคอยสังเกตดูพอไบตองนั้นแห้ งมี  “สี
เหลือง”  แล้วก็ย้าย ชาวชนลัทธิอื่นจิ่งขนานนามไห้ว่า  “ผีตองเหลือง”  ตามเหตุนี้  เล่ากันว่าทิ่
พวกผีตองเหลืองทำพะเพิงอาสัยดังว่ามา  เปนการป้องกันตัวโดยซ้อนรอยพ่อค้าไหย่  ทิ่ไช้ม้า
และวัวบันทุกสินค้าไปค้าทางไกล  แล้วทำพะเพิงมุงไบตองพักไนระหว่างทาง  พวกลัทธิผีมดจิ่ง



 
 

 

72 
 

เอาหย่างเพื่อลวงพวกทิ่ไป ปราบปรามไห้ เข้าไจเมื่อแลเห็นแต่ไกลว่าเปนพ่อค้าไหย่  ...ล่ายัง
ยืนยันกันหยู่ว่า ผีล่าวอด  ผีตองเหลือง  ทุกวันนี้ยังคงมีหยู่ตามป่าตามดงไหย่ทั่วไป 

ส่วนชาวลัทธิผีมดทิ่หยู่ไนบ้านไนเมือง  หาประพริ่ติการดังเล่านี้ไม่การบวงสวงผีทิ่ทำหยู่
เปนปรกติก็ทำพิธีคล้าย กับลัทธิผีปู่ย่าทิ่เล่ามาแล้วผิดกันแต่ลัทธิผีมดบวงสวงปฟระจำปีไนเดือน 
4 คือเดือนยิ่ได้แรม 4 ค่ำและมีการ  “ส่งวิญญาน”  เท่านั้น การส่งวิญญานนั้น คือทำ “ทง
ตะขาบ” นำไปบูชาพระรัตนตรัยตรวดน้ำอุทิสผลไห้บรรพบุรุสเมื่อเส็ดพิธีบวงสวง  ถือกันว่า
หางทงตะขาบทิ่สบัดไปมาเมื่อลมพัด  จะพาวิญญาณส่งขึ้นไปสวรรค ดั่งนี้ แต่พุทธสาสนิกชนก็
นิยมทำทงตะขาบถวายพระพระไนเมื่อทำบุญก่อพระเจดิ่ยซาย ซึ่งประพริ่ติกันไนเทสกาลมหา
สงกรานต์ขึ้นปีไหม่. 

ผลานิสงส์ของการทานทงตะขาบ มีปรากตไนตำนานเมืองเงินยางเชียงแสน (ประชุมพง
สาวดารภาค61หน้า 45-57) ว่า “จะเปนสักราชเท่าไดไม่ปรากต  สิงหะกุดตะอำมาจ  เอาทงคือ
ตุงไปบูชาพระประธานองค์ไหย่และพระเจดิ่ยคิ่ริ่  ครั้นสิ้นอายุจะไปตกนรก  พระยายมราชก็ส
แดงทงนั้นไห้เห็น แล้วพระยายมราชจิ่งกล่าวว่าเมื่อท่านทำบุญวันนั้นท่านยังตรวดน้ำแผ่กุศลมา
ถิ่งเรา  และบัดนี้ท่านจงขึ้นไปบนสวรรคเทอนแต่นั้นมายังมีพรานเนื้อผู้หนึ่ง  มันค่าเนื้อเบื่อปลา
ตั้งแต่อายุมันได้ 15 บื จนถิ่งอายุได้ 58 บื ยังมีวันหนึ่งมันเข้าไปบ่าเพื่อประสงค์จะหาเนื้อ พอไป
ถิ่งทิ่วัดสรีโคมคำ พระประติมากรไหย่ (เมืองพะเยา)  ก็เห็นท่านแขวนทงคือตุงไว้ทิ่นั้นอันพายุ
พัดไปพัดมา มันเห็นแลดูงามแก่ตานัก  พอมาถึงบ้านก็จัดแจงหาผ้ามาทำทงคือตุง   แล้วเอาไป
บูชาพระประธานไหย่ หยู่มาครั้นมันตายพระยายมราชมิทันได้พิจารนา  ก็เอามันโยนลงนรก  
ไนทันไดนั้นทงทิ่มันทานนั้นก็มาพันเอาตัวมันออกจากนรกเสีย  พระยายมราชจื่งพิจารนาดูรู้
แล้วก็บอกไห้มันขึ้นไปบนสวรรคแล เมื่อตติยสักราชได้ 908 บืชวดอักสกเดือน 6 ขึ้น 15 ค่ำ  
ขนะนั้นยังมิ่ชาวชานผู้หนึ่งมิ่ทงรูปภาพผืนหนึ่งมาบูชาพระประธานไหย่ พอถวายทานแล้วก็เอา
ถวายขึ้นแขวนบนเพดาน  แล้วก็พลาดตกลงมาตายตรงผืนนั้นก็รับเอาท่านผู้นั่นขึ้นไปบนสวรรค  
ไปปรากตทิ่พระเกสแก้วจุลามนี ขนะนั้นเทวาดาทั้งปวงมิ่พระอินทเปนประธาน  พากันมา
นมัสการพระเกสแก้วจุลามนี  ก็เห็นเทวดาไหม่องค์หนึ่งปรากตหยู่ทิ่นั้น ซงเครื่องประดับตนดู
งามยิ่งเทวดาทั้งหลาย  พระอินทจิ่งถามไปว่าท่านได้ทำบุญสิ่งไรบ้างแกก็บอกอาการทิ่ได้ทำบุญ
ไห้พระอินทฟังทุกประการ  พระอินทก็ตรัตว่าพระประธานไหย่องค์นั้นประเสิดนัก  เมื่อพระ
มหากรุนาธิคุนเจ้ายังทรมานหยู่นั้นท่านก็ทำนายไว้แลเมื่อแรกเขาส้างนั้น  เราพระอินทก็ได้ลงไป
ช่วยเขาทำพระพักตรไห้งามเหมือนพระก์กุสนธ์  พระโกนาคมน์  พระกัสสปแล แล้วพระอิน
ทก็บอกให้มันผู้นั้นว่าอายุของท่านยังไม่ถิ่งทิ่ตายเลย  ท่านจงกลับไปเมืองมนุสเสียก่อน  ไห้ส้าง
การกุสลไห้มากยิ่งกว่านี้  พระอินทตรัตเท่านี้ คนผู้นั้นกลับหายจากท่ินั้น ลงมาเมืองมนุสแล้ว มา
เข้าร่างกายของตนดังเก่าเขาตายเวลาเช้าถิ่งเวลาค่ำจิ่งคืนเปนคนแล  แล้วเขาก็เล่าเหตุการน์ทิ่
ตนได้รู้ได้เห็นนั้น  ไห้คนทั้งหลายฟังทุกประการแล. 



 
 

 

73 
 

3.3 หลักม่ัน/หลักเมือง/สายเมืองกับแม่มด 

ดังที่กล่าวแล้วว่ากวานเซินมีลักษณะสังคมการเมือง คือมี “ฮีตคอง” (จารีตประเพณีและธรรมเนียม
ปฏิบัติ) ในฐานะกฎ-ระเบียบของสังคมโดยมี “เมืองหมุ” เป็นผู้ดูแลการปฏิบัติตามฮีตคอง ทั้งยังมีผีเมืองคอย
คุ้มครองอีกด้วย ในแง่ของพรมแดน สังคมการเมืองมีความเชื่อเรื ่องหลักมั่น/หลักเมือง (คล้ายกับเสาเสา
อินทขีลในภาคเหนือของไทย) ซึ่งเป็นศูนย์กลางของเมือง คล้ายกับแนวคิดเรื่องมณฑล (mandala)) หลักมั่น
หรือเสาอินทขีล/เสาเมือง หมายถึงพรมแดนของอาฮัก/เสื้อเมือง (ผีเมือง)  (ชิเกฮารุ ทานาเบ้, 2560) (หรือ 
“เซินเมือง” ในภาษาไท) ทุกเมืองต้องมีเซินเมืองประจำเมือง เซินเมือง คือผีเจ้าเมืองคนแรกที่เป็นคนสร้าง
เมืองและเป็นคนให้แม่มดทำพิธีลงหลักมั่น  

หลักมั่นในเมืองต่าง ๆ ในอดีตของอำเภอกวานเซินเป็นก้อนหินที่มีลักษณะพิเศษที่หาจากธรรมชาติ 
ด้วยการฝังไว้ในดินลึกประมาณ 1 เมตร ในตำแหน่งที่เป็นกลางเมือง เพื่อสื่อความหมายว่าเป็นเป็นศูนย์กลาง
ของเมือง หลักม่ันเป็นสัญลักษณ์ของการสร้างเมืองของเจ้าเมืองคนแรก เป็นสิ่งที่ศักดิ์สิทธิ์ และเป็นที่รวมขวัญ
ของเจ้าเมืองและชาวเมือง สำหรับเมืองเซีย เจ้าเมืองคนแรกที่ลงหลักมั่นคือต่าว (ท้าว) ตระกูล “ห่า (Hà)” 
เมืองมีนคือต่าวตระกูลวี (Vi) ส่วนเจ้าเมืองคนต่อ ๆ มา คือผู้อุปถัมภ์ความเชื่อเรื่องเซินเมืองผ่านปฏิบัติการทาง
พิธีกรรม ในความหมายเชิงสัญญะทางการเมือง หลักมั่น/หลักเมือง มีนัยถึงอำนาจรัฐและผีด้ำ (บรรพบุรุษ) 
ของเมือง เป็การสถาปนาอำนาจรัฐของชาวไท (ชลธิรา สัตยาวัฒนา, 2561: 363-366) 

แม่มดเมืองเป็นผู้ประกอบพิธีฝังหลักมั่น ดังคำกล่าวที่ว่า “หลักมั่นแม่มดเมืองมาเสือง (สร้าง) หลัก
เมืองมดหลวงมาสร้าง แต่งเอาไว้เป็นมิ่งหลักเมือง” หลักเมืองเกี่ยวข้องกับ “สายเมือง” ที่เชื่อมโยงเมืองนั้นไว้
กับเมืองฟ้าและเมืองลุ่ม (โลกมนุษย์) เมืองต่าง ๆ ทั้งนี้ โดยมีคำสวดถึงหลักมั่น โดยผู้วิจัยคัดมาเฉพาะเท่าที่
เกี่ยวข้องกับแม่มด ดังนี้  

“หล่างโว้นสายเมือง 
1.  อินลักว้าน 4 แสนเสือง หลักเมือง 4 แสนฮัน ลักว้านนั้นมดเฒ่ามาเสือง หลักเมืองมด
เลื้องมาสร้าง ตบตีนขึ้นสายว้านเมือเปือง, ตบตีนขึ้นสายเมืองเมื่อแหม่ก 
2. อิมเมืองมอกตี ้ฟ้าข้าว เมืองล้าวตี ้ลินดำฟ้าตัมมอก 7 เจื ้องมอกเมืองผันลัน มอก 7 
ชันกื้อเหล้าเปิ่ดเมือ  
3. ก้อขื้องน้อยก้าบไฉ่ฟ้าตี้วูนลิน 
4. ฮินขายก้าบฮินก้องชองน้อยตี้ลึงเตว แนวเหมิ่ดม่อลัมเลือนลึงขัน  
5. เลิ่นเมืองวู้นเมืองเต็งเจื้องก้า แล้นเมืองฟ้าเมืองมอกเจื้องวาง  
6. ฮินบ้าบอกมึงโว้นม้องวานลันต๋อม้งเมืองเปียงฮินจ้วงเงินจ้วงคำม้องลองเมืองลุ่มตานจัง
ลายเติ่บตินขึนก้อนฮินเวนเมืองฟ้า 14 แสนพั้น เติ่บตินขันก้อนฮินกันฮินคำ 14 แสนผันนา 
นา 1 ยองไหล 1 ไป 1 ยองโว๊ค ล็อคแล๊ก ก้ากส้ายว้านมาพ้ือง ล็อคแล็กก้ากสายมืองมาห้อย 
สายสักสอยไกวซุ้ปเเลื้องแล้ง สายหนึ่งลุกหัวแทงมาป้อง สายหนึ่งลุกฮ้องเนื้อกตุกต้านจ้าว



 
 

 

74 
 

มาถ่ึง สายหนึ่งยันเมือจ้าวว้าต่าวปั้วเปี๊อกตินเลื้อง สายหนึ่งตกเมือแถนหลวงนังชองซุ้งนาไมย 
สายหนึ่งก้าบสายลานสายมีนเมืองม่าง สายกันหงว่างสายมิ่งเมืองส่อน สายถ้วนตกตาง
เหนือย้อดคำปินซ้อย สายสักส่อยเมือมิ้งซอลา สายคว้าตกเมืองเวียปินท้าต  สายกว้านกู้ม
เทียนหะปินย้อดเหวอคำ แสนสายซัมเหลี่ยนลัมลุงลุ่ม สายหนึ่งตอกคิงจุย้อดคำปินแก้ว สาย
หนึ่งตกหัวแทงปินมีนซันท่อ สายท่อตกตังเหนือย้อดคำปิดอ้าย สายอวายหน้าเมือปุ่น
เมือเนื๊อกเมืองเหงวียน (มองโกล – ผู้วิจัย) สายเล้นเกินก๋ายตังเนื้อกหาน (จีน - ผู้วิจัย) สาย
ป้านฟ้าเมือเหนือกเจี๋ยมแถ่ง (จามปา - ผู้วิจัย) สายหวายตกจอมแลงห์กวนเจื้อง (ใม่ทราบ
ว่าเมืองใด - ผู้วิจัย) ปินอ้าย สายเมืองเวียง (เวียงจันทน์ - ผู้วิจัย) ปินน้อง สายยูก้องลับลี
เมือเนื้อกเมืองแกว (เวียดนาม - ผู้วิจัย) สายเมืองโยน (โยนก – ผู้วิจัย) สายปานสายเมือง
ฮานสายเงิน สายเมืองเกิ ่นเมืองห่ามสายหลั ่วส้ายกวั ๊กกั ่วเทียนหะเมือเนื ้อก เมืองแกว 
(เวียดนาม - ผู้วิจัย) ฮ่าวก้องม้องพ่อฟ้าเมืองลุมเลื้องยาน, หินต้อไล้แคน้ำข้ายซันล่ายป้อง, 
อันแฮ่กลังแงนัมไล้ล้าน ฟ้าตาหินต๋อไซเลื้องโลนหินแหไลยนา อันนันข้าวว้าก่กฟ้าก่กม้อกเทม
ตาว, อันนั่นข้าวว้าเซาก่า เมียงเลื้องนกต่องเสาฟ้า เฮ็นต๋อขุ๊บเม้อลวมปกฟ้าลุ่มปือตเต็ง
ฮ่ัวหมื่าวอดปินม่อ เขียวมือเมือบินเสา, แถนจังขักสายฟ้าหลุ่งไกว เซียลุมมันจังแล้ดออกต้อง
เทียนห่ะ, ฟ้ายเซียเฮือเสียไคย, หินต้อคุ้งเวไล้ยตกฟองอึ้งเตืองมีแม้น้ำอึ้งขึ้นเปียงจ่ายหลัง
ล้าดเซียนาแถน ล้าเห้อมีเตียวน้ำยู, แถนจังแต่งเห้อแถนเลืองกับก๋าย ห้านเซอลงก้ายนัม ลง
ก๋ายกู้มแม่น้ำเมืองเนื้อกก่อนแข เฝอจังฝิดจังม้างเว้ายังถามฟ้า ตางเตอนั่นแถนทุ้มก้อมา ตาง
เหนือนั่นขุนลาขึ้นหวัง ตานจังจังกว่างเมือแจงเมือนคำสาน, แค้นจังสานจ่ายหลุ่มจ่านสายเห
อปองล๊อคแล็กไล้เหื๊อกนัมเหอปองไล้เมือง แคก๊กสานเมื่อปอง 3 ตางเมืองหานน้องแนแค 2 
สานเมือปินนัมแต่แคล้างปินัมม้าน, มนจังไล้ยสานตั๋วปื่นฟ้าเมืองเนื้อโก่นขวางแคไล้ว้างจ้อบ
ปอเซ้ือกน้าก้ากแคอ้อตแคล้าปอสวยลิน มือตื่อแคเฮือนเขิ้นห้าปินเปคงเหว่ไฮ้ต ฟองเป็นหน้า
ตกเซอหน้าลานเตียวเป๋ไล้ยเคือ, อันนั้นข้าวซ้าส่านห่งตี้ยามแก่ก, อันนัมเข้าว้าปุ่งก้อม่องลุ่มมู 
ปินแก้นข้าวแต่งขึ้นลานเงื้อกล้อนข้าวต่า, ฟ้าเฮือนล่วนเฮือนค้ายเซ้อล้อนล้ายเตียน, ก้วงเด่น
ซอนไล้คำจ้อนจำล้ำเมือเวืองฟ้ายซายหินหัวติมต้า, ลั้มเมือเหวืองฝายคว้าฮุ้งเฮืองติ้มหน้า, ลั้ม
เขิ้นฟ้าหินมูล้าวเงิน หินต้อนเฟ้ินเปี่ยงกว้างก้วงล่องปิ้มฟอ, น้อกู๋หน้าวันหวุจ้าวจึ๊กเฮือนกว้าน
, ลู้ปันจันซายจึ๊กเฮือนกว้าน ลู้ปันจันส่ายหลวงปั้วเหยอก๊อนเต๋อวางล้าฟุ๊กล้า เจียนป่ายเหนือ
ไวยเที้ยนกก๊วนล้าต๊อง, ห้องฝ่ายซ่าย วางลื้อล่อกหวาหล่าย, ป่ายเนอวายกวนวิงลิ้งเตื๋องจู้
เวื้องจู้ล้ายต่าวห้องแวงไล้ตื่อ, เฝ๋อ 2 ซัมเปี่ยงกัน สองสามีแต่จ่างกับม่าขั่วข้วนเตอเหว่, มีแต่
แก่นล้ากองต่างก้องน้อคู, มีแต่คุ้งขับตุย้ายป๊อกน้อห่าง หล่ายเตื๋องลิ้งก้ากกวานจู๋เมืองมาเฝ้า, 
หินต้อเหอคำตั้งก้างเมืองเต็มฟอมีแต่วอนั่มส้าล๊อกเซิ้(ย)มขึ้ง หินต้อฟ้าแล้ดแลงเซ้อซองตีนมือ
, นางเนื้องนั่งสางหัวเสี่ยมหง่าวเอาไว้ยังเฮือยนัมน้อยหน้าตุ้ง  หวุ่งว้อนต้อนน้อต้าปูสูงว้าน
เมืองคั้นหม็อง ฟุ้งวานโลนตังแห่กปู่สูง, มดฟุ้งนี่ฟุ้งเนอ วั่นกายคำคายไล้ด๊อตนัมมีม้าก่ายตีน 



 
 

 

75 
 

แสน้อมายส่องห้อนกินม้ากค้าก้าดจอนมีหยอ หมุ่ยหอมป้อมฟ้าลานเปียงเงินข้าวชาย กุบนง
ฟ้ายแม้น้ำหอมอ้อนหอมห้วย 
7. มดลัมขึ้นแปงจั๊กแปงจ่องต่าวซี มดฮีเขิ้นแป้งจามแป้งจ้อดซ้าหล่า  
8. ตกเหนือก้อเหลื่อั้งเมืองฟ้าค้าคว้างต่างหลวงฟ้ายเจี่ยจ่าวมาปองนัมแม้น ลั้มกิ้งกับลั้มข้าว
ลั้มปูเป้าเมืองป่าปองกอนเจี้ยมหล่างล้มล้าวล้อย, ลั้มก่อยฟ้าหน้าม้ากหมอนก่อยแถน....” 

จากคำสวดสายเมืองข้างต้น พบว่าแม่มดเป็นผู้มาทำพิธีลงหลักมั่น ดังคำกล่าวที่ว่า ลักว้านนั้นมดเฒ่า
มาเสือง หลักเมืองมดเลื้องมาสร้าง (หลักมั่นแม่มดเฒ่ามาสร้าง หลักเมืองมดหลวงมาสร้าง) ที่หลักมั่นเป็นจุดที่
โยงสายเมือง ยังที่ต่าง ๆ ทั้งเมืองฟ้า และเมืองลุ่ม (โลกมนุษย์) ไปยังเมืองต่าง ๆ รอบ ๆ กวานเซิน ละไปไกลถึง
เมืองเหงวียน (มงโกล) เนื้อกหาน (จีน) เจี๋ยมแถ่ง (จามปา) เมืองเวียง (เวียงจันทน์)  เมืองโยน (โยนก) จอม
แลงห์กวนเจื้อง (ไม่ทราบว่าเมืองใด) และเมืองแกว (เวียดนาม) เมืองต่าง ๆ ที่สายเมืองไปตกนั้นถูกนับว่ามี
ความสัมพันธ์กับกวานเซิน บางเมืองนับพ่ีนับน้อยกัน เช่น จอมแลงห์กวนเจื้องเป็นอ้าย (พ่ี) ส่วนเมืองเวียงเป็น
น้อง อันสะท้อนการเป็นเครือข่ายเมืองของกวานเซินในอดีตด้วยอำนาจศักดิ์สิทธิ์ของสายเมือง สะท้อน
อุดมการณ์ของการเป็นพวกเดียวกัน 

ในแต่ละปี คนไทที่เมืองเซีย (คอมมูนเซินถูย และนาแหม่ว) จะประกอบพิธีเซ่นเมืองเซีย ในพิธีดังกล่าว 
มีการสวดเซ่นสถานที่ศักดิ์สิทธิ์สำคัญของเมือง 5 แห่ง และ 1 ในนั้นคือสวดเซ่นหลักมั่น เดิมทีนั้น แม่มดเป็นผู้
สวด ต่อมาเมื่อเข้าสู่ยุคสังคมนิยม ตั้งแต่ปี 1957 เป็นต้นมา ก็ไม่ได้มีการทำพิธีนี้อีก จนมีการฟื้นฟูพิธีนี้ขึ้นมา
ใหม่ในปี 2010 ปีแรก แม่มดยังคงเป็นผู้สวด ต่อมา เมืองเซียไม่มีแม่มดอีกต่อไปจึงต้องอาศัยจามนเป็นผู้ทำพิธี
สวด ต่อ ๆ มาจึงเป็นพวกจาเก่ือง  

ในการสวดเซ่นต้องยืนสวด เพื่อแสดงความเคารพเพราะวิญณาณเจ้าเมืองที่สถิตย์อยู่ในหลักมั่น คือ 
“เซินเมือง” (เสื้อเมือง) ถือเป็นผีชั้นสูง (แต่ถ้าเป็นการสวดเซ่นผี ผีบ้าน หรือผีบรรพบุรุษหมอสวดนั่งสวดได้) 
สถานที่แห่งนี้เปรียบเสมือนจุดเชื่อมต่อระหว่างโลกกับเมืองฟาช่วยให้ขวัญและหมอสวดขึ้นไปบนเมืองฟ้าได้ 
บนฟ้าเป็นที่ซึ่งมีชีวิตฝ่ายจิตวิญญาณ จึงมีแถนหลวง แถนต่าง ๆ และผีบรรพบุรุษทีป่กครองที่ควบคุมผู้คน สัตว์ 
พืชผล และอื่น ๆ บนโลกมนุษย์อีกมากมาย สำหรับคนไท แถนมีหลากหลายประเภท โดยความเชื่อของคนไท 
แถนมีหลายประเภท เมื่อลงมาบนโลกมนุษย์แล้วก็มีสถานที่หลายแห่งที่ลงมาได้ เช่น ที่หลักเมือง ดังคำสวด
ที่ว่า  

 



 
 

 

76 
 

 
ภาพ 3.1 หลักม่ันของเมืองเซีย (จมอยู่ในดิน ที่โผล่พ้นดินคือหินที่เป็นแลนด์มาร์ก) 

ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 7 เมษายน 2023 

 

ภาพ 3.2 หมอสวดกำลังสวดเซ่นหลักม่ัน 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 28 มีนาคม 2023 

“ก้อนหินแปดเมืองฟ้า สิบสี่แสนฝน ก้อนกินเงินหินคำสิบสี่แสนหน้า ล๊อกแล็กโหมด
หน้า โหมดยองหล่าย โหมดป่ายโหมดยองบ๊อก ล๊อกแล็กก๋ายสายปันมาเปือง ล๊อกแล๊กก้าก
สายเมืองมาห้อย ห้อยเอาไว้เป็นมิ่งสายเมือง สายเมืองเลอซันลงเมืองนั่น กอจวงจั่น เก่าปัน
ล้านขา โหมดขาโหมดย่องลาย โหมดปลายโหมดยองบ๊อก”  

จากคำสวดข้างต้น แปลความโดยย่อได้ว่า “มีก้อนหินแปดเมืองฟ้า สิบสี่แสนฝน มีก้อนหินเงิน หินทอง
สิบสี่แสนก้อน มีจำนวนมากมายหลายชนิด ทั้งด้านหน้า มีหลากหลายดอกไม้ มีสายเมืองลงมากมายมาย ห้อย
เอาไว้เป็นมิ่งสายเมือง สายเมืองใดก็ลงมาเมืองนั้น มีต้นไม้ที่ชื่อ “จวงจั่น” มีกิ่งก้านจำนวนมาก แต่ละขาก็มี



 
 

 

77 
 

หลายชนิด มีดอกไม้หลายชนิด” ในบทสวดนี้มีคำว่า “ม่ิงสายเมือง” ซึ่งหมายถึง “ขวัญเมือง” สำหรับคนไทที่นี่ 
ฝั่บบ๋าเถือก กล่าวว่า “มิ่ง” คือขวัญของคนทั้งเมืองที่รวมกัน แต่บ้างก็ว่า มิ่งคือเงา แสดงให้เห็นพิธีกรรมนี้ที่
สร้างสำนึกร่วมของความเป็นคนไทในเมืองเซีย หรือคนไทในอำเภอกวานเซินในความหมายในปัจจุบัน ที่
พิธีกรรมถูกเขียนให้เมืองเซียเดิมถูกขยายพรมแดนทางวัฒนธรรมไปเท่ากับอำเภอกวานเซิน 

จากนั้น จึงมีการสวดเซ่นสายเมืองและตามมาด้วยการสวดเรียกขวัญเมือง ด้วยคำสวดที่ว่า “ตั้งเต้อห
ล่าเฮ้ป้อก๋าป้อเกือ ตังเหนือหล่าเฮ้ปอก๋าป้อหลิกป้อลายหล่าปัวสองไปส้างเหซือเหงะอาน ตั่งควานี่ห่อกก๋าน้ำ
แต้อหวัดมา” ทางหมอสวดก็ให้ขวัญเข้ามานั่งเสื่อกินเครื่องเซ่น ที่ชาวบ้านเรียกว่า “ปานงาย” โดยสวดว่า  

“เหม่อยปานแคนเหลื่อดเหนยมอค้อยเหนืยแถนแค่นมอเมืองหยากแค่นล้อยห้อยสัย
เหม้ยหน่อยนายกินแสนเหล้ยเฮยไคยมอเมือง จือเหว่ดหม่าเบ๋า นี่ปั ่นปันเข้า มอเข้า มา
เหมยคีด้อไหล่ยหล่าไตยเข้า” 

การเรียกขวัญของเมืองต่าง ๆ ที่ปัจจุบันคืออำเภอกวานเซินและอำเภอกวานหวานั้นเหมือนกัน คือ
การเรียกขวัญชาวบ้านชาวเมืองมาท่ีหลักมั่น จากนั้นจะกล่าวว่า “มีจ่ามมีจ๊อดซาลา” ซึ่งหมายถึงการเรียกขวัญ
จากที่ต่าง ๆ (ที่ชาวเมืองอพยพไปเรียน/ทำงาน/อ่ืน ๆ) กลับมาท่ีหลักม่ัน  

3.4 แม่มดกับเทพผู้ปกป้องเมือง (ตือม้าฮายด่าว) และพิธีเซ่นเมือง 

บทสวดเชิญตือม้าฮายด่าวและเหล่าเทพ/ผีอ่ืนๆ มากินเครื่องเซ่นในพิธีเซ่นเมืองเซียที่กระทำในพิธีเซ่น
เมืองเซีย เดิมในยุคก่อนสมัยใหม่คนสวดมีอยู่ด้วยกัน 5 คน เป็นหญิง 3 คน ชาย 2 คน คนสวดหลักเป็นหญิงผู้
เป็น “แม่มดเมือง” หญิงที่เหลืออีก 2 คนคือแม่มดผู้ช่วย และชายอีก 2 คน คือองมอ (หมอสวด) ซึ่งอยู่ในฐานะ
ที่ต่ำกว่าแม่มด เป็นผู้ช่วยสวด ผู้ผลิตเนื้อหาไม่ทราบแน่ชัด เพราะเป็นบทสวดตั้งแต่โบราณมาแล้ว เนื้อหาใน
การสวด (บางส่วน) โดยมีรายละเอียดดังนี้ 

โดยจารีตประเพณี หน้าที่ของแม่มดมิได้มีเพียงการรักษาโรคให้ชาวบ้านเท่านั้น แต่แม่มดคือผู้สวดนใน
พิธีเซ่นบ้าน เซ่นเมือง อย่างไรก็ดี เท่าที่สนทนากับโกเวิน ภรรยาของฝั่บบ๋าเถือก ก่อนที่จะเริ่มโครงกรวิจัยนี้ 
(โกเวิน, สนทนา วันที่ 8 มีนาคม 2017) นางผู้ซึ่งอายุ 66 ปี (2024) กล่าวว่าในอดีต แม่มดที่สวดเซ่นเมืองก็มี
การฟ้อนรำด้วย ในการเซ่นเมืองในอดีต ใช้เวลาทำพิธี 2-3 วัน ฆ่าควาย 3 ตัว มีการปิดบริเวณที่ทำพิธีไม่ให้มี
การเข้า-ออก ในพิธีกรรมมีการสวดเชิญตือม้าฮายด่าวมากินเครื่องเซ่น มีการทำความสะอาดป่า ที่ดิน กิ่งไม้ มี
การขับร้อง การเต้น ปัจจุบันที่เมืองเซีย (คอมมูนเซินถูยและนาแหม่ว) ทำพิธีเซ่นเมืองโดยใช้เวลาเพียง 1 วัน
กับ 1 คืน สวดเซ่นเมืองโดยจามอ/จามอ เพราะที่เมืองนี้ในเวลานี้หลงเหลือแม่มดเพียงคนเดียว แต่นางชรา
ภาพมากร่างกายไม่แข็งแรงแล้ว ส่วนจามนในสองคอมมูนนี้ก็ไม่มี  

ดังที่กล่าวแล้วว่าการเซ่นเมืองของคนไทกวานเซิน (เมืองเซีย ในอดีต) คือการเซ่นเทพตือม้าฮายด่าว ผู้
เป็นเทพที่คุ้มครองเมืองและบรรพบุรุษของคนไทเมืองเซีย  ตือม้าฮายด่าวในประวัติศาสตร์ความทรงจำของ
เมืองเซีย อยู่ในฐานะเจ้าเมืองใหญ่ที่ปกครองจูเมือง (เมืองใหญ่ที่มีเมืองเล็กเป็นเมืองบริวาร/เมืองในเครือข่าย



 
 

 

78 
 

หลายเหมือง) ได้แก่ จูซา จูซ่าง และจูซาน จูซาน มีเมืองหลักคือเมืองเซีย ส่วนจูซาอยู่ที่เมืองกายา (ปัจจุบันคือ
คอมมูนโห่ยซวน อำเภอกวานหวา จังหวัดแทงหวา) และจูซ่าง อยู่ที่อำเภอหม่กโจว จังหวัดเซินลา 

จากการสังเกตการณ์การเซ่นเมืองเซียในวันที่ 1 มีนาคม 2023 มีข้ันตอนดังนี้  

1) ขบวนพาเหรดของแต่ละหมู่บ้านเดินเข้าไปในสนาม รวมทั้งหมู่บ้านม้ง 2 หมู่บ้านที่อยู่ในคอม
มูนเซินถูยด้วย 

2) ยก (หิน) หลักมั่น ซึ่งเปรียบเสมือนเสาหลักเมืองของไทย ขึ้นเกี้ยวแห่ไปที่ศาลตือม้าฮายด่าว
เทพประจำเมือง (tutelary deity) เพ่ือไปสวดทำพิธี ในขบวนแห่มีการเป่าปี่และแคนนำหน้า 
จากนั้นก็เดินตามด้วยจามอ 4 คน แต่ละคนแต่งกายคล้ายคนเวียดนามในอดีต จากนั้นใน
ขบวนก็ตามด้วยหญิงสาว 6 คนถือเครื่องเซ่น ที่มีท้ังของคาวและผลไม้ และปิดท้ายขบวนด้วย
เข้าหน้าที่รัฐ 

3) เมื่อถึงศาลตือม้าฮายด่าวก็มีเจ้าหน้าที่ยืนแจกธูปที่จุดไว้ เพื่อเข้าไปในศาลฯ เพื่อไหว้ตือมา
ฮายด่าว  

4) เมื ่อไหว้เสร็จ ก็มีการจัดสำหรับอาหารเพื ่อเตรียมสวดเซ่น เชิญเทพตือม้าฮายด่าวมา
รับประทานเครื่องเซ่น  

5) หมอสวดยืนสวดประมาณ 2 ชั่วโมง ในขณะที่ชาวบ้านเกือบทั้งหมดไปร่วมงานในส่วนที่เป็น
เทศกาล คือ การออกร้าน การเล่กีฬา และการละเล่นพ้ืนบ้าน 

 

 
 

ภาพ 3.3 เงินวันสว่านกำลังสวดเซ่นตือม้าฮายด่าว 
ภาพถ่ายโดยอัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 28 กุมภาพันธ์ 2023 



 
 

 

79 
 

ในพิธีเซ่นเมืองเซียนอกจากจะกระทำพิธีดังที่ได้กล่าวไว้ข้างต้นแล้ว ในการเซ่นเมือง ทางเจ้าหน้าที่รัฐ
ท้องถิ่น (ระดับคอมมูนจัดทุกปี ส่วนระดับอำเภอจัดทุกๆ 5 ปี) ก็ยังจัดเป็นเทศกาลด้วย กล่าวคือในก่อนวัน
ประกอบพิธีมีการทานเลี้ยงเฉลิมฉลอง เมื่อทานเลี้ยงเสร็จ ก็ชมการแสดงทางวัฒนธรรมบนเวทีกลางแจ้ง ส่วน
ในวันประกอบพิธีสวด  

3.5 การกลายเป็นแม่มด 

คนที่จะเป็นแม่มด จำเป็นต้องเป็นคนที่มี “แหขวางคอ” (มีรกพันคอ) เมื่อคลอดออกมา ทารกที่มี
ลักษณะเช่นนี้แสดงให้เห็นว่ามีผีมด (สำหรับผู้หญิง) และมีผีมน (สำหรับผู้ชาย) แต่ไม่ได้หมายความว่า เมื่อเติบ
ใหญ่แล้ว ทุกคนที่มีแหขวางคอจะต้องเป็นแม่มดและจามนเสมอไป แต่ถ้าอยู่มาวันหนึ่งเกิดป่วยไข้ มีเหตุต้องไป
รักษาด้วยการสวดไล่ผีโดยแม่มด แม่มดผู้ทำการรักษาจะรู้ว่าคนๆ นั้นมีผีมด/ผีมน เมื่อสืบสาวกลับไปใน
ช่วงเวลาคลอด ก็มักพบว่าร้อยทั้งร้อยมีแหขวางคอตอนเกิด หากไม่มีแหขวางคอและต้องการเป็นแม่มด/จามน
ก็ย่อมได้ แต่ต้องเรียนกับครูมด/ครูมน แต่ก็ไม่ดีนัก เพราะถือว่าไม่มีผีมด/ผีมนอยู่ด้วย ผู้นั้นก็จะไม่ได้รับความ
เชื่อถือเท่าใดนัก เพราะผู้ที่เป็นครูที่เหนือครูของเหล่าแม่มด/จามนนั้นคือ “ผี”  

ก่อนเป็นแม่มด มักมีอาการเจ็บเรื ้อรัง รักษาโดยการแพทย์แผนปัจจุบันและแผนโบราณ (ทานยา
สมุนไพร) แล้วไม่หาย เช่น แม่มดเมืองจึ ห่าถหิงว้าน หรือที่คนทั่วไปเรียกว่า “บ่าหงว่าน”14 ซึ่งป้จจุบันเป็นแม่
มดครู ลูกศิษย์สิบกว่าคน แม้นางมีมารดาเป็นแม่มด แต่นางก็มาเป็นแม่มดเมื่ออายุ 44 ปี (ปี 2008) เดิมนางมี
อาชีพค้าขาย เปิดร้านขายของชำในหมู่บ้าน นางเล่าให้ผู้วิจัยฟัง15 ถึงสาเหตุของการกลายมาเป็นแม่มดว่า เป็น
เพราะแก้มของนางเน่าทั้ง 2 ข้างรักษาไม่หายเป็นเวลา 3 เดือน ดังนั้น มารดาของนางซึ่งเป็นแม่มด จึงสวด
รักษาโรคให้ ในการรักษาโรคดังกล่าวพบว่าในตัวบ่าหงว้านมีผีสิง มารดาของนางสวดรักษาให้จนหาย นางจึง
ต้องรับแถนและผีมดเข้ามาและกลายเป็นแม่มด ตั้งแต่บัดนั้น  

อีกกรณีหนึ่งคือจิเบี้ยว ชาวบ้านคอมมูนตามลือ ป่วยด้วยอาการเจ็บศรีษะเรื้อรัง และบางคราวออก
อาการคุ้มคลั่ง (เป็นบ้า) มา 12 ปี ไปรักษาที่ใดก็ไม่หาย จนในที่สุดมาให้บ่าหงว้านรักษาโรคให้ บ่าหงว้านสวด
ถามผีและเสี่ยงทายไข่ไกจ่ึงทราบว่าจิเบี้ยวมีผีมด แต่ยังไม่ได้รับผีมดเข้ามาเพ่ือเป็นแม่มด เมื่อเวลาผ่านไป 2 ปี  
ในเดือนพฤศจิกายน 2019 จิเบี้ยวมีอาการกำเริบอีก ในต้นปี 2020 บ่าหงว้านต้องทำพิธี “ปันบ้านเมือง” (พิธี
ที่ให้สิทธิอำนาจแก่คนๆ นั้นเพื่อเป็นแม่มด) เมื่อมาถึงจุดนี้ จิเบี้ยวหรือใครก็ตาม แม้ ไม่ต้องการเป็นแม่มดก็ไม่
สามารถปฏิเสธได ้เพราะอาการป่วยของนางมีแต่การรับผีมดเข้ามาและกลายเป็นแม่มดเท่านั้นจึงจะรักษาหาย
ได ้ 

ส่วนแม่มดครูอีกคนหนึ่งคือแม่มดเมืองมอ (คอมมูนตามแทง อำเภอกวานเซิน ในปัจจุบัน) นางชื่อว่า 
“ฝั่บถิหลา” หรือที่คนทั่วไปเรียกว่า “บ่าหลา” (มีชื่อไทว่า “หยีคำ”) ปัจจุบัน (2024) อายุ 84 ปี นางเป็นแม่

 
14 แม่มดแทบทุกคนมกัมีคำนำหนา้ชื่อว่า “บ่า” (หรือ ยา่ ในภาษาไทย) เป็นการให้เกียรติถึงความอาวุโส แม้แม่มดนั้นยังอายุไม่มากนัก (โดยมากผู้
เร่ิมเป็นแม่มดมักจะมีอายุกว่า 40 ปีแลว้) 
15 สนทนากับบา่หงวา้น เมื่อวันที่ 9 มีนาคม 2017 ที่บ้านของนาง ณ บ้านไซ คอมมูนเจียงหะ อำเภอกวานเซิน จังหวัดแทงหวา 



 
 

 

80 
 

มดเม่ืออายุ 42 ปี การเป็นแม่มดเมืองมอ นอกจากจะต้องมีแหขวางคอ และต้องทำพิธีรับผีมดเม่ือเจ็บป่วยหนัก 
จนหายและกลายเป็นแม่มดแล้ว ก็มิใช่ว่าจะได้เป็นแม่มด ที่สามารถเข้าพิธีปันบ้านเมืองได้ กล่าวคือยังต้อง
เรียนรู้การเป็นแม่มดอีกประมาณ 6 เดือน ถึง 1 ปี เช่น วีถิล้อม หรือ “บ่าล้อม” เป็นแม่มดได้ประมาณ 5 ปี
แล้ว นางเรียนเป็นแม่มดกับบ่าหลาประมาณ 6 เดือน จึงได้ทำพิธีปันบ้านเมืองเป็นแม่มด อีกคนที่ผู้วิจัยพบ คือ
เลืองถิหมึ่ง เป็นผู้ที่มาเรียนรู้จากการฝึกปฏิบัติ (on the job training) กับแม่มดบ่าหลา เพื่อที่จะเป็นแม่มด 
ด้วยการติดตามบ่าหลาไปในพิธีต่าง ๆ ดูรายละเอียดและช่วยในการทำพิธี และฟังการสวดจากบ่าหลา รวมทั้ง
บ่าล้อมด้วยการนั่งฟังด้านหลังของแม่มด เหตุที่ต้องมาเรียนรู้ด้วยวิธีนี้เพราะบ่าหลาไม่มีตำรา/เอกสารใด ๆ ให้
เรียนรู้  

ที่เมืองจึก็เช่นกัน บ่าหงว้านสอนลูกศิษย์ด้วยการให้ลูกศิษย์เข้ามาหา และติดตามไปทำพิธีต่าง ๆ 
เพื่อให้ลูกศิษย์ได้ฝึกปฏิบัติการเป็นแม่มด บางคนบ่าหงว้านก็ให้เอกสารที่นางเขียนบทสวดเองแก่ลูกศิษย์ไป
เรียนท่องจำเอง แต่แตกต่างจากบ่าหลาตรงที่ สำหรับกลุ่มของบ่าหลา ต้องมีการฝึกเป็นแม่มดให้เชี่ยวชาญด้าน
การสวดและพิธีกรรมก่อนที่จะทำพิธีปันบ้านเมืองให้เป็นแม่มดต่อไป แต่กลุ่มของบ่าหงว้าน ผู้ที่จะเป็นแม่มด 
บ่าหงว้านปันบ้านเมืองให้ก่อน แล้วจึงมาฝึกงานแม่มด ทำให้มีแม่มดในกลุ่มของบ่าหงว้านจำนวนหนึ่ง ไ ม่
สามารถเป็นแม่มดในทางปฏิบัติได้ดีนัก คือทำพิธีสำคัญ ๆ เช่นการรักษาโรค ไม่ได้เลย และมีอีกจำนวนหนึ่งที่
ต้องเลิกเป็นแม่มด 

 

 
ภาพ 3.4 แม่มดบ่าหลา (แม่มดครู) แม่มดลูกศิษย์ และผู้ที่ฝึกงาน เตรียมตัวเป็นแม่มด ในพิธีสะซูย 

ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 18 มิถุนายน 2022  

 



 
 

 

81 
 

แม้โดยความเชื่อของชาวไทกวานเซิน การแม่มดจึงเป็นสิ่งที่ถูกำหนดมาจากเมืองฟ้า  ซึ่งผู้วิจัยสังเกต
ว่าน่าจะเป็นเช่นนั้น เพราะแม่มดที่บ่าหงว้านทำพิธีปันบ้านเมืองให้ ซึ่งต่อมากลายเป็นลูกศิษย์ของนางในการ
เรียนวิชาแม่มดนั้น ก็ไม่ใช่คนที่สนิทหรือที่นางชอบพอมากนัก แต่ด้วยการที่นางสวดรักษาโรคจึงทราบว่ามีผีมด 
หลายคนที่นางไม่ค่อยชอบนิสัย แม่มดบางคนยังอายุ่น้อยเกินไป เช่นแอมเฮวี่ยน เป็นแม่มดตอนอายุ 19 ปี บาง
คนอายุมากกว่าบ่าหงว้าน 20 ปี แต่ก็ต้องมาเป็นแม่มดลูกศิษย์ของบ่าหงว้าน แสดงให้เห็นว่าบ่าหงว้านไม่ได้
เลือกคนตามใจนาง แต่นางต้องรับคนเหล่านั้นมาเป็นแม่มดตามธรรมเนียมปฏิบัติ บนความเชื่อที่ว่าแม่มดถูก
กำหนดมาจากเมืองฟ้าเรียบร้อยแล้ว  

ส่วนผู้ที่จะเป็นแม่มดครูได้นั้น จะต้องมีลูกเลี้ยง (คนป่วยที่แม่มดรักษาหายแล้ว และรับแม่มดเป็นมา
เลี้ยง ซึ่งจะกล่าวต่อไป) มาแล้วหลายคน เช่น กลุ่มแม่มดเมืองมอ จะต้องมีลูกเลี้ยงอย่างน้อย 40 คน ยิ่งไปกว่า
นั้น แม่มดครูต้องต้องทำพิธีจ๋าเจียงของตนเอง ซึ่งเป็นพิธีใหญ่ของแม่มด จึงจะได้ชื่อว่าเป็นแม่มดครูที่สมบูรณ์  
ทึ่ซึ่งแม่มดครูจะต้องประกอบพิธีนี้ร่วมกับลูกศิษย์ของนาง จุดประสงค์และความหมายของพิธีนี้มีมากมาย ทว่า
หนึ่งในนั้นคือเป็นพิธีที่แม่มดครูสั่งสอนลูกศิษย์ (รายละเอียดของพิธีจ๋าเจียง จะกล่าวต่อไปในบทที่ 6) 

3.6 กลุ่มแม่มดที่กวานเซิน 

ที่กวานเซินมีเครือข่ายใหญ่ของแม่มดด้วยกัน 2 เครือข่าย คือ 1) เครือข่ายของแม่มด บ่าหงว้าน ที่
เมืองจึ (คอมมูนจุงหะ จุงเถื่อง จุงซวน และจุงเตี๋ยน ในปัจจุบัน) และ 2) เครือข่ายแม่มด บ่าหลา เมืองมอ 
(คอมมูนตามลือ และ ตามแทงในปัจจุบัน) 

1) กลุ่มแม่มดเมืองจึ บ่าหงว้าน  

ในที่นี้ผู้วิจัยจะนำเสนอให้เห็นภาพของแม่มดในเครือข่ายของบ่าหงว้านบางคน เพื่อพอจะเป็น
แนวทางให้ผู้อ่านได้เข้าใจลักษณะของแม่มด ดังนี้ 

แม่มดครู บ่าหงว้าน 

 บ่างหงว้านเป็นแม่มดคนหนึ่งที่มีชื่อเสียงและทรงอิทธิพลด้านจิตวิญญาณท่ีสุดในอำเภอกวานเซิน หรือ
อาจจะเรียกได้ว่าในจังหวัดแทงหวาด้วยซ้ำไป (เพราะอำเภออื่นๆ แทบจะไม่มีแม่มดหลงเหลืออยู่แล้ว ถึงแม้มี 
ก็ชราภาพมากแล้ว และอยู่ในลักษณะปัจเจกมากกว่าจะเป็นเครือข่ายแม่มด) อันเนื่องมาจากนางมีลักษณะที่
โดดเด่น เช่น สร้างสรรค์ (ตัด-แต่งบทสวด) ได้ กล้าพูด กล้าทำ มีความเชี่ยวชาญในประกอบพิธีกรรมการ
พยากรณ์และรักษาโรคด้วยความเชื่อมั่นในตนเอง  

ผู้วิจัยรู้จักบ่าหงว้านเมื่อวันที่ 9 มีนาคม 2017 ที่บ้านของนางที่บ้านไซ คอมมูนจุงหะ อำเภอกวานเซิน 
ที่ซึ่งอยู่ห่างจากคอมมูนเมืองมีน (ท่ีในเวลานั้นผู้วิจัยไปทำวิจัยอีกโครงการหนึ่งอยู่ที่นั่น) 47 กิโลเมตร ด้วยการ
ซ้อนท้ายมอร์เตอร์ไซด์ของฝั่บบ๋าเถือก ครูสอนภาษาไทและเจ้าหน้าที่แผนกวัฒนธรรมของอำเภอกวานเซินใน
วัย 59 ปี (2017) เนื่องจากความต้องการที่จะรู้จักแม่มด ในสภาวการณ์ที่แม่มดที่เมืองมีนไม่เหลืออยู่ ส่วนแม่
มดที่เมืองเซีย (คอมมูนนาแหม่ว) ชราภาพมากจนไม่สามารถทำหน้าที่แม่มดได้ 



 
 

 

82 
 

 
ภาพ 3.5  หิ้งผีมด เสื้อที่เห็นคือเสื้อของบรรดาผู้ป่วยที่มาให้แม่มดรักษาโรค 

ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 25 พฤศจิกายน 2017 
 

บ่าหงว้าน มีชื่ออย่างเป็นทางการว่า Hà Thị Ngoãn (ห่าถิ่หงว้าน) อายุ 57 (ปี 2021) มีบุตร 5 คน 
เกิดจากสามีเก่าที่เสียชีวิตไปแล้ว 2 คน เป็นชายและหญิง และมีบุตรกับสามีใหม่ (จาเกื่อง องหนู) เป็นหญิงทั้ง 
3 คน นางมีฐานะทางเศรษฐกิจไม่ค่อยดีนัก แต่ก็มีกินมีใช้ตลอดเวลา ครอบครัวของนางอยู่กัน 3 คือ นาง สามี 
และบิดาของสามีที่ป่วยเป็นอัมพาต ต้องคอยป้อนข้าว-ป้อนน้ำให้ ส่วนการพาไปเข้าห้องน้ำถ่ายหนัก เป็น
หน้าที่ของสามี บางครั้งบุตรสาวคนโต (ที่เกิดจากสามีใหม่) ที่แต่งงานไปอยู่กับสามีที่อำเภอกวานหวา อำเภอ
ใกล้เคียงก็จะเข้ามาช่วยดูแลบ้านเป็นระยะๆ ครั้งหนึ่งก็หลายวัน  

ก่อนและขณะที่เป็นแม่มดนางประกอบอาชีพหลากหลายมาก เช่น ทำไร่ เปิดร้านขายของชำ รวมทั้ง
รับไข่มาจากตัวจังหวัดแทงหวา แล้วนำใส่รถมอร์เตอร์ไซด์ตระเวนขายรอบๆ ชุมชนบ้านไซ รับต้นกล้าต้นไม้มา
ขาย ขายสมุนไพร และปลูกไม้ไผ่ขาย ต่อมา นางก็ค่อยๆ ละทิ้งอาชีพเดิมของนางไปเรื่อยๆ เพราะไม่มีเวลา
ดูแลธุรกิจ เมื่อต้นปี 2019 บ่าหงว้านยังตระเวณขายไข่อยู่ แต่ไม่ขายของชำแล้ว เมื่อต้นปี 2020 บ่าหงว้านเลิก
ขายไข่เพราะไม่มีเวลาขี่มอร์เตอร์ไซด์ออกไปตระเวณออกไปขาย แต่นางก็มีธุรกิจใหม่คือการเลี้ยงเป็ด ไปรับลูก
เป็ดและลูกห่านมาขาย ส่วนการปลูกกอไผ่ขายไม้ไผ่ การรับกล้าไม้และสมุนไพรมาขายต่อนางยังคงยึดเป็น
อาชีพเสริมอยู่ 
 



 
 

 

83 
 

 
 

ภาพ 3.6  บ่าหงว้านแมม่ดขณะกำลังเรียกขวัญโดยใช้ไข่ไก่เสี่ยงทาย 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 13 สิงหาคม 2019 

 

ผู้วิจัยสังเกตตลอดเวลาที่อาศัยอยู่ที่บ้านบ่าหงว้านต่างกรรมต่างวาระ ครั้งละหลายๆ วัน พบว่านาง
ต้องไปทำพิธีรักษาโรคไม่เว้นแต่ละวัน บางวันไปหลายที่กว่าจะกลับก็ค่ำมืดดึกดื่น ส่วนสามีของนางซึ่งเป็นจา
มน ทำหน้าที่ดูแลบ้านและรักษาโรคให้คนป่วยอยู่ที่บ้าน อย่างไรก็ดี  ทั้งๆ ที่ก็รู้อยู่แก่ใจว่านางต้องไปประกอบ
พิธีรักษาโรคทุกวัน แต่เพราะสังเกตเห็นว่าบ่าหงว้านมีฐานะทางเศรษฐกิจไม่ค่อยดีนัก ผู้วิจัยจึงถามนางว่า เหตุ
ใดไม่ขายของแล้ว นางบอกว่า เพราะแถนให้เรามาช่วยคน เราก็ต้องช่วย  แต่กระนั้นก็ตาม ในปี 2017 ผู้วิจัย
สังเกตเห็นว่าบ่าหงว้านก็ได้ขายยาแผนปัจจุบัน ที่เป็นยาชุดร่วมกับการสวดทำพิธีด้วย (แต่ในปี 2019 -2020 
ผู้วิจัยไม่เห็นนางขายยาชุดเลย)  

 สำหรับยาชุด ผู้วิจัยเคยตามนางไปซื้อยาที่ร้านขายยาแผนปัจจุบัน เมื่อเดือนมิถุนายน 2107 พบว่าบ่า
หงว้าน โดยคำแนะนำของเภสัชกรได้จัดยาชุดที่มีส่วนผสมของวิตามินและยาบำรุงร่างกายให้คนป่วยด้วย บ่า
หงว้านกล่าวแก่ผู้วิจัยว่า  

“ความลับ อย่าไปบอกใคร ชาวบ้าน เวลาปวดหัวบ่อยๆ มักไปซื้อยาที่ตำบลหรือที่ตัว
อำเภอฯ (อยู่ห่างตำบลจุงหะประมาณ 15 กิโลเมตร - ผู้วิจัย) คนขายยามักให้ยาตาม
อาการคืออาการปวดหัว แต่เราให้วิตามินและยาบำรุงด้วย เพ่ือให้กินได้นอนหลับ จะได้ไม่
เครียด ไม่ปวดหัว”  

แม่มด บ่าดั่ย 

บ่าดั่ยเป็นหญิงอายุประมาณ 55 ปี ครอบครัวของนางทำการเกษตร ฐานะค่อนข้างยากจน นางเป็น
แม่มดเมื่อปี 2014 เหตุที่ต้องมาเป็นแม่มดเพราะป่วยมีอาการปวดหัว คลื่นไส้ อาเจียน ปวดกระบอกตาเป็น
เวลากว่า 10 ปี ไปรักษาที่โรงพยาบาลก็ไม่หาย แต่เมื่อมาให้บ่าหงว้านรักษาโรคกลับมีอาการดีขึ้น แม้ระยะ



 
 

 

84 
 

หลังๆ จะมีอาการปวดหัวบ้าง แต่ก็น้อยกว่าก่อนหน้านี้ ในการรักษาโรคของบ่าหงว้าน นางได้พบว่าบ่าดั่ยมีผี
มด นางจึงให้บ่าดั่ยรับผีมดและเป็นแม่มด บ่าดั่ยเรียนวิชาแม่มดกับบ่าหงว้าน 3-4 ปีก็ประกอบพิธีกรรมรักษา
โรคได้ นางกล่าวแก่ผู้วิจัยว่า นางรักษาได้เฉพาะโรคที่มีผี 10 ประเภทเป็นสาเหตุ (ไม่มากเท่าบ่างหงว้านที่รักษา
ได้ทุกประเภทผี) และพยากรณ์การเจ็บป่วยจากไข่ไก่ได้เท่านั้น (แต่บ่าหงว้านกล่าวแก่ผู ้ว ิจัยว่าบ่าดั ่ยมี
ความสามารถน้อยกว่านั้น) (บ่าดั่ย, สนทนา, วันที่ 10 สิงหาคม 2019) 

อย่างไรก็ดี แม้เรียนวิชาแม่มดกับบ่าหงว้านนาน 3-4 ปี แต่บ่าดั่ยก็ไม่สวดตามที่บ่าหงว้านสอนสวด
ทั้งหมด นางสวดตามบ่าหงว้านแค่ร้อยละ 70-80 ส่วนที่เหลือนางแต่งคำสวดใหม่ นางกล่าวว่า (อ้างแล้ว) บ่า
หงว้านใช้เวลาสวดนานเกินไป นางจึงตัดบทสวดบางส่วนออกแล้วแต่งใหม่ เรื่องนี้คล้ายกับกรณีของบ่าหงว้านที่
แต่งเติมบทสวดใหม่หลายบท แสดงให้เห็นว่าบทสวดของแม่มดนั้นมีความยืดหยุ่นและเปิดโอกาสให้ปัจเจก
อย่างแม่มดตีความและสร้างใหม่ได้เสมอ  

 

 

แม่มด บ่าหญิง  

ในสิงหาคม 2019 แม่มดที่มีอายุมากที่สุดและมีเครือข่ายกว้างขวางมากที่สุด  คือบ่าญิง แม่ของบ่าหง
ว้านได้เสียชีวิตลง และเพิ่งฝังศพไปเมื่อวันที่ 3 พฤศจิกายน 2019 หลังจากป่วยหนักตั้งแต่ต้นเดือนสิงหาคมที่
ผ่านมา  บ่าญิงในวาระสุดท้ายของชีวิต มีญาติ เพื่อนบ้าน ลูกศิษย์ และลูกเลี้ยง หรือก็คือคนที่นางรักษาโรค
ผลัดเวรกันมาเฝ้าดูแลอาการป่วยไม่ขาดสาย เท่าที่ผู้วิจัยสังเกตวันที่ไปเยี่ยมนางเมื่อ 7 สิงหาคม 2019 มี
ประมาณ 70 คน แสดงให้เห็นความมีบารมีของนาง ส่วนงานฝังศพนาง ผู้วิจัยไม่ได้เข้าร่วม เพราะช่วงนั้นยัง
ไม่ได้เดินทางไปเก็บข้อมูลที่กวานเซิน แต่เท่าท่ีสังเกตการณ์ องก่ือและฝั่บบ๋าเถือก อดีตเจ้าหน้าที่รัฐของอำเภอ
กวานเซินผู้เกษียณอายุ ที่ซึ่งอยู่ไกลกว่า 40 กิโลเมตร ก็ยังมาแสดงความเสียใจต่อบ่าหงว้านถึงที่บ้านของนาง 
หลังจากท่ีบ่าญิงเสียชีวิตลงไม่กี่วัน 

แม่มด บ่าเห  

บ่าเห แม่มด มีศักดิ์เป็นหลานน้าของบ่าหงว้าน บ้านของนางอยู่ห่างจากบ้านของบ่าหงว้านไป 17 
กิโลเมตร คืออยู่ที ่ตำบลเลิมฝู๋ (Lâm Phủ) อำเภอลางแจ๋ง (Lan Chánh) อยู่ห่างจากบ้านบ่าหว้านไป 20 
กิโลเมตร นางมีลูก 2 คน ทั้งสองไปเป็นแรงงานย้ายถิ่นที่ภาคใต้ ส่วนสามีของนางตายไปหลายปีแล้ว นางจึงอยู่
ตัวคนเดียว อย่างไรก็ดี แม้เป็นหลาน แต่นางมีอายุมากกว่าบ่าหงว้าน 4 ปี แต่โดยศักดิ์ ในฐานะหลาน นางจึง
ต้องเชื่อฟังบ่าหงว้าน หลายครั้งนางต้องทิ้งบ้านมาคอยมาดูแลบ้านบ่าหงว้าน ตามคำสั่งของน้า (บ่าหงว้าน) 
เช่น มาช่วยเหลืองานศพของบ่าญิง  หรือเวลาที่ผู้วิจัยมาอยู่บ้านบ่าหงว้าน นางมักเรียกบ่าเหให้มาช่วยดูแลงาน
บ้านและอื่นๆ เพราะการมาอยู่ของผู้วิจัยก็เป็นภาระแก่บ่าหงว้านไม่น้อย บ่าเหเป็นแม่มดที่ไม่เคยรักษาโรคให้
ผู้ใด ทั้งยังสวดบทสวดต่าง ๆ ของแม่มดได้ไม่ดีนัก ด้วยความสนิทสนมกัน ผู้วิจัยจึงได้ถามบ่าเห (บ่าเห, สนทนา



 
 

 

85 
 

, เมื่อเดือนมิถุนายน 2022) อย่างตรงไปตรงมาว่า เหตุใดนางจึงไม่สามารถสวดบทสวดต่าง ๆ และรักษาโรคได้ 
นางตอบว่า เพราะนางไม่มีความสามารถรับเอาความรู้ (thu hút) จากแม่มด บ่าหงว้านได้ดี แม้แม่มดบ่าหง
ว้านจะสอนนาง แต่นางก็จำไม่ค่อยได้ ดังนั้น นางจึงได้เป็นแม่มดแต่ในนามและการในการร่วมประกอบ
พิธีกรรมจ๋าเจียงของบ่าหงว้าน ที่ต้องอาศัยบรรดาแม่มดลูกศิษย์เข้าร่วมพิธีกรรม (รายละเอียดของพิธีกรรมนี้ 
จะได้กล่าวถึงในบทที่ 5) 

 
ภาพ 3.7 แม่มด บ่าหงว้าน (ซ้าย) แม่มด บ่าเห (ขวา) และผู้วิจัย (กลาง) ณ บ้านของบ่าหงว้าน คอมมูนจุงหะ 

ภาพถ่ายโดย เลวันโตน เมื่อวันที่ 25 สิงหาคม 2023 

แม่มด แอมเฮวี่ยน 

  แอมเฮวี่ยนอายุประมาณ 22 ปี (ปี 2017) เป็นแม่มดได้ประมาณ 1 ปีแล้ว เดิมป่วยหนักเป็นพยาธิขึ้น
สมองจนนอนติดเตียง 6 เดือน ทานอาหารแทบไม่ได้ ไปพบแพทย์ที่โรงพยาบาลหลายครั้ง ก็ไม่หายจากโรค แต่
บ่าหงว้านรักษาโรคจนหายเป็นปกติ แต่เพราะบ่าหงว้านทราบในกระบวนการรักษาว่าแอมเฮวี่ยนมีผีมด นางจึง
ให้แอมเฮวี่ยนเป็นแม่มด และเรียนวิชาแม่มดกับนาง แอมเฮวี่ยนที่อยู่บ้านห่างออกไป 6 กิโลเมตรจากบ้านบ่า
หงว้าน มาเรียนเป็นแม่มดกับบ่าหงว้านได้ไม่กี่ครั้ง กลางปี 2019 นางก็เลิกเป็นแม่มด จากการสนทนากับบ่าหง
ว้านและแอมเฮ่ิน ลูกสาวของบ่าหงว้านต่างกรรมต่างวาระ ได้ข้อมูลว่านางไม่เชื่อว่านางมีผีมด เนื่องจากนางไป
ใช้บริการแม่มดอีกคนหนึ่งที่อยู่ที่ตัวอำเภอกวานเซิน นางแม่มดคนนั้นบอกแก่นางว่านางไม่ได้มีผีมด แต่มีผีร้าย
อยู่ในหิ้งผีมด แอมเฮวี่ยนจึงเอาหิ้งผีมดไปทิ้งลงแม่น้ำ และเลิกเป็นแม่มดตั้งแต่บัดนั้น แสดงการตัดขาดคาวม
เป็นอาจารย์-ศิษย์ตั้งแต่บัดนั้น ทำให้บ่าหงว้านโกรธมาก แม้ผู้วิจัยจะไปเยี่ยมแอมเฮวี่ยน บ่าหงว้านก็ห้ามไป 

2) กลุ่มแม่มดเมืองมอ บ่าหลา 



 
 

 

86 
 

ผู้วิจัยเพิ่งได้พบกับแม่มดเมืองมอ บ่าหลา (คอมมูนตามแทง อำเภอกวานเซิน ในปัจจุบัน) เมื่อปลาย
เดือนมิถุนายน 2022 นางมักไม่เป็นที่รู้จักของปัญญาชนท้องถิ่นที่กวานเซินเท่าใดนัก  การเดินทางมาพบนาง
ค่อนข้างลำบาก ตลอดจนเงื่อนไขต่าง ๆ ของที่อยู่นางไม่เอื้อให้ผู้วิจัยพักอาศัยค้างคืนเพื่อเก็บข้อมูล จึงทำให้
ผู้วิจัยมีข้อมูลเกี่ยวกับบ่าหลาค่อนข้างน้อย เนื่องจากบ้านของนางอยู่ในหุบเขาทุรกันดารมาก ต้องใช้เวลาขับ
จักรยานยนต์จากเมืองมีนมาเกือบ 2 ชั่วโมงเช่นเดียวกับบ่าหงว้าน นางมีลูกศิษย์ในสังกัด ที่เป็นแม่มด 12 คน 
จามน 4 คน จามอ 1 ส่วนลูกเลี้ยง สังเกตจากเสื้อคนป่วยที่หิ้งผีมดแล้ว น่าจะพอ ๆ กับบ่าหงว้าน คือกว่า 100 
คน นางมีลูกเลี้ยงและเป็นที่รู้จักโดยทั่วไปของชาวบ้านในพื้นที่ที่ติดกับชายแดน สปป.ลาว ได้แก่ คอมมูนตาม
ลือ ตามแทง เมืองมีน นาแหม่ว เซินถูย และเซินเดี่ยน 

3.7 เครือข่ายของแม่มด  

3.7.1 ลูกเลี้ยงของแม่มด: การต่างตอบแทนและการสถาปนาเครือข่ายและอำนาจของแม่มด  

ลูกเลี้ยงคือคนป่วยที่แม่มดรักษาโรคให้แล้วหายเป็นปกติ จากนั้นโดยจารีต พวกเขาต้องอาศัยอำนาจ
ของแม่มด (ที่อ้างอำนาจแถนและผีมดอีกทอดหนึ่ง) เพื่อปกปักษ์คุ้มครองตนผู้ที่หายป่วยแล้วจากผีร้าย ดังนั้น 
ผู้ที่หายป่วยจึงต้องรับแม่มดเป็นแม่เลี้ยง กรณีรักษาโรคโดยแม่มด และจามนมาเป็นพ่อเลี้ยง กรณีที่รักษาโรค
โดยจามน นั่นหมายความว่าพวกเขาเป็นลูกเลี้ยงของแม่มด ที่ซึ่งมีพันธะทางสังคม ที่จะต้องกลับมาตอบแทน
บุญคุณของแม่มด (recirprocity) เรามักพบลักษณะการตอบแทนเช่นนี้ในการประกอบพิธีกรรมขนาดใหญ่ 
เช่น จ๋าเจียง ซ่ึงเป็นพิธีกรรมใหญ่ทีจ่ัดพิธีนี้ทุกๆ 3 ปี หรือ 7 ปี แล้วแต่แม่มดแต่ละกลุ่ม หรือหากมีเหตุจำเป็น 
เช่นแม่มดป่วยเรื้อรัง ก็ต้องทำพิธีนี้เช่นกัน ทั้งนี้เพ่ือขอบคุณและตอบแทนแก่ผี/เทพ รวมทั้งไล่ผีร้ายที่มาทำให้
แม่มด ครอบครัว และชาวบ้านเจ็บป่วยอีกด้วย (สำหรับพิธีจ๋าเจียงจะได้กล่าวต่อไปในบทที่ 5)  

อย่างไรก็ดี ลูกเลี้ยงของบ่าหงว้าน แม่มดใหญ่ และแม่มดในเครือข่ายของนางมีเป็นจำนวนมาก นาง
กล่าวว่าในคอมมูน “4 จุง” (จุหะ จุงเถื่อง จุงเตี๋ยนและจุงซวน) มีประมาณ 800 คน แต่เฉพาะในคอมมูนจุงหะ 
ที่บ่าหงว้านอาศัยอยู่ มีประมาณ 500-700 คน ส่วนลูกเลี้ยงในอำเภอใกล้เคียง มีประมาณ 500 คน ที่ฮานอย 
(เมืองหลวง) ประมาณ 40 คน โฮจิมิงห์ซิตี้ (เมืองเศรษฐกิจที่ใหญ่ที่สุดในประเทศ ตั้งอยู่ทางภาคใต้) ประมาณ 
30 คน จังหวัดเหงะอาน (จังหวัดใกล้เคียง) มี 100 คน ส่วนคนลาว อีกประมาณ 200 คน รวมแล้วประมาณ 
1,700 คน ที่เป็นลูกเลี้ยงของเครือข่ายแม่มดของบ่าหงว้าน นางจึงนับได้ว่าเป็นผู้มีบารมีในสังคมเมืองไท 
(เมืองจึ - คอมมูน “4 จุง”) ไม่น้อย  

ในการลงพื้นที่วิจัย ผู้วิจัยมีโอกาสได้พบกับลูกเลี้ยงของบ่าหงว้านที่มาจากลาว กล่าวคือ เมื่อวันที่ 10 
สิงหาคม 2019 บ่าหงว้านไปสวดรักษาโรคที่หมู่บ้านที่ติดอยู่ด่านชายแดน ไกลจากบ้านถึง 60 กิโลเมตรด้วย
มอร์เตอร์ไซด์ที่ญาติคนป่วยมารับบ่าหงว้านไปรักษา ผู้วิจัยไม่ได้ไปด้วยเพราะรู้สึกสงสารแอมเหิ่น บุตรสาวของ
บ่าหงว้าน ที่จะต้องขี่มอร์เตอร์ไซด์พาผู้วิจัยซ้อนท้ายไปด้วย (ผู้วิจัยขี่มอร์เตอร์ไซด์ไม่เป็น) ผู้วิจัยจึงได้อยู่รอพบ
กับลูกเลี้ยงของบ่าหงว้านที่มาจากซำเหนือ แขวงหัวพัน สปป.ลาว เพื่อมาทำพิธี “ trả ơn (จ่าเอิน)” คือ



 
 

 

87 
 

ขอบคุณบ่าหงว้านและองหนูที่ทำพิธีรักษาโรคหัวใจของบุตรอายุ 4 ขวบ และอาการทางประสาทของสามีของ
เขาเม่ือปีก่อน (2018) 

ฟอนและมาคือชื่อของสองสามีภรรยา วัย 20 เศษ พวกเขาเดินทางมากับเพื่อนผู้ชายอีก 2 คน ชื่อสี
และพุด รวมเป็น 4 คนด้วยรถมอร์เตอร์ไซด์ 2 คัน จากซำเหนือตั้งแต่ตี 5 มาถึงบ้านของบ่าหงว้านเมื่อ 14.00 
น. โดยประมาณ อย่างไรก็ดี เพราะบ่าหงว้านไม่อยู่ องหนูสามีของบ่าหงว้านจึ งทำพิธี “จ่าเอิน” ให้ แต่ผู้วิจัย
สังเกตว่าพวกเขาไม่ได้มาแค่ทำพิธีจ่าเอิน (ขอบคุณ) บ่าหงว้านเท่านั้น เพราะมีเสื้อของทั้งครอบครัวมาด้วย 
น่าจะมาทำไสยศาสตร์ ประเภทน้ำมนต์และขิงด้วย เพราะองหนูนำเสื้อที่พวกเขานำมาขึ้นไปทำพิธี เสร็จแล้วก็
เอาน้ำมนต์และขิงที่ปลุกเสกมาให้ด้วย 

เหตุที่มาเป็นลูกเลี้ยงบ่าหงว้าน เพราะพวกเขาไปทำพิธีสวดรักษาโรคที่ สปป.ลาวแล้วไม่หาย เหตุที่
เลือกมาทำการรักษากับบ่าหงว้านทั้งๆ ที่เดินทางไกลมาก และต้องมีพาสปอร์ตข้ามแดน เพราะมาได้รับ
คำแนะนำลูกพ่ีลูกน้อง (ลูกลุง) ซึ่งเป็นญาติญาติฝ่ายบิดาซึ่งอยู่ที่อำเภอกวานเซิน เมื่อมาให้บ่าหงว้านสวดรักษา
โรคของบุตร บุตรของพวกเขาก็หายจากโรค 

ตัวอย่างของมา คือสิ่งที่แสดงให้เห็นว่าพรมแดนรัฐชาติไม่อาจปิดกั้นพรมแดนทางสังคมและวัฒนธรรม
ของสถาบันแม่มดได้ อีกทั้งความเป็นญาติ ก็ไม่ได้จำกัดอยู่แค่พรมแดนของรัฐชาติ บิดาของมา (เสียชีวิตตั้งแต่
มายังเล็ก) เป็นคนเวียดนามที่เดิมอาศัยอยู่ที่คอมมูนตามแทง อำเภอกวานเซิน แต่ได้ไปแต่งงานและอาศัยอยู่
กับมารดาของมาที่ สปป.ลาว มา ซึ่งมีญาติฝ่ายบิดา โดยเฉพาะลุงและป้าที่อยู่ที่คอมมูนตามแทงและคอมมูน
เซินเดี่ยน อำเภอกวานเซิน ที่ยังคงติดต่อกันไปมาอย่างสม่ำเสมอ  

3.7.2 จามนและจาเกื่อง 

สำหรับจามนและจาเก่ืองในสังคมไทที่กวานเซินคือผู้ชายที่มี “ผีมน” และ “ผีเกื่อง” (ตามลำดับ) พวก
เขาทำหน้าที่คล้ายคลึงกับแม่มด แต่มีสถานะต่ำกว่าแม่มดเพียงเล็กน้อย จามนกับจาเกื่องทำหน้าที่คล้ายกัน
มาก แตกต่างกันที่บทสวด จาเกื่องจะสวดสั้นกว่า และสวดผีเซ่นผีหลังคา (เก๊าผี) ได้ ในขณะที่แม่มดและจามน
ไม่ได้ทำหน้าที่สวดเซ่นผีหลังคา จามน/จาเกื่องบางคนเป็นผู้ช่วยแม่มดในการรักษาโรค บางคนก็ไม่ได้เป็นผู้ช่วย
แม่มด ซึ่งในความเป็นจริงแล้ว หากโรคไม่ร้ายแรงและเจ็บป่วยเรื้อรังมากนัก  กล่าวคือไม่มีผีที่ต้องเซ่นไหว้
พร้อมกันมากนัก ก็ไม่ต้องอาศัยการรักษาโรคทั้งจากแม่มดและจามน/จาเกื่องพร้อมกัน  ในพิธีการรักษาโรค
ของจามนคล้ายกับแม่มด คือมีการสวดโดยใช้เครื่องเซ่นให้ผีมด (กรณีแม่มด) ผีมน (กรณีจามน) ผีเกื่อง (กรณี
ของจาเกื่อง) ซึ่งทั้งผีมดและผีมนดังกล่าวถูกเซ่นไหว้ในฐานะครูของแม่มด/จามน  ผีเรือน (ผีบรรพบุรุษ) ของ
ผู้ป่วย ตลอดจนผีร้ายที่ทำให้ป่วย หรือแม้กระทั่ง บางโรค จำเป็นต้องเรียกผีน้ำ ผีดินมาด้วย ก็ต้องสวดเรียกมา
ทานเครื่องเซ่น  

สำหรับจามนและจาเกื่อง ยังมีพิธีที่น่าสนใจคือการปลุกเสกน้ำมนต์ ที่ใช้เสียงลมที่เปล่งออกมาจาก
ลำคอ คล้ายเสียงสัตว์ป่า ที่กำลังขู่กันในการต่อสู้ ราวกับว่าเขากำลังขู่ผีมาปลุกเสก คำท่ีพวกเขาปลุกเสกเป็นคำ
ที่เรียกว่าเป็น “คำฟ้าบ” ที่ผสมผสานหลายภาษาท้ังไท เวียด เหมื่อง จีน เขมร และเป็นความลับ จะไม่บอกให้



 
 

 

88 
 

ใครล่วงรู้ได้ ยกเว้นลูกศิษย์ตนเอง แม้กับลูกศิษย์ก็จะถ่ายทอดไม่หมด เมื่อใกล้ตายจึงจะเรียกลูกศิษย์มาบอก
สอนในส่วนที่เหลือ ทั้งนี้เพราะเกรงว่าถ้าบอกแต่เนิ่น ๆ ลูกศิษย์อาจจะ “ล้างครู” นอกจากนี้ จาเกื่องที่ ผู้วิจัย
รู้จัก เช่นองถิ่กและองหนู สามีบ่าหงว้าน มักปลุกเสกน้ำมนต์ ก่อน-หลังทำพิธีรักษาโรค ไม่ว่าตนเองหรือแม่มด
เป็นผู้ทำพิธีรักษาโรคก็ตาม การทำน้ำมนต์เพื่อให้คนป่วยเอาไว้ลูบหัวและร่างกายเพื่อเอาสิ่งที่ชั่วร้ายออกไป
จากตัวคนป่วย และให้กินขิงสดที่เสกคาถาแล้วเพื่อกันผีเข้าร่าง หลายคนสามารถทำใช้น้ำและขิงทำเสน่ห์ได้ 
ตลอดจนพยากรณ์สิ่งต่าง ๆ  จากการศึกษาตำราที่ประยุกต์จากความรู้ในการพยากรณ์ของเวียดนาม เช่น การ
พยากรณ์คู่ครอง การดูฤกษ์-ยามในการทำสิ่งต่าง ๆ เป็นต้น  
 

 
 

ภาพที่ 3.8 จาเกื่อง องถิ่ก ขณะกำลังประกอบพิธีปลุกเสกน้ำมนต์และขิงมนต์ 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 พฤศจิกายน 2017 

หลายครั้ง แม่มด บ้าหงว้านมักจะไปรักษาโรคร่วมกับ จาเกื่อง องถิ่ก และ “มนเกิด” หรือ “มนแท้ง” 
(หมอดูร่างทรง) นามว่าจิเบี้ยว16 ซึ่งเป็นการเพิ่มเข้ามาในพิธีกรรมรักษาโรคของแม่มด (ซึ่งจะได้กล่าวต่อไป) 
บางครั้งบ่าหงว้านก็ทำพิธีร่วมกับกับแม่มดคนอื่น เช่น บ่าดั่ยหรือแม้แต่กับพี่สาวของบ่าหงว้านเอง โดยไม่มีจา
เกื่อง บางครั้งบ่าหงว้านก็ไปกับมนแท้ง จิเบี้ยว ซึ่งแล้วแต่ลักษณะของโรค เช่น บางครั้งบ่าหงว้านในฐานะแม่
มดใหญ่ต้องสวดเรียกผีมด ซึ่งเป็นครูของตนเองมากินเครื่องเซ่น ในขณะที่จามนหรือแม่มดอีกคนหนึ่งสวดเรียก
ผีร้ายที่ทำให้คนเจ็บป่วย มากินเครื่องเซ่นซึ่งจัดไว้คนละสำรับ ส่วนเถ่ยบ๋อยทำหน้าที่เป็นร่างทรงหรือไม่ก็เป็น
สื่อกลาง (มองเห็นและได้ยินเสียงผี) ให้ผีบรรพบุรุษได้สนทนากับลูกหลาน  

ในยุคสมัยใหม่ของความก้าวหน้าทางวิทยาศาสตร์และการแพทย์ การมีสถาบันทางสังคมด้าน
สาธารณสุขแบบสมัยใหม่ เช่น โรงพยาบาล พยาบาลประจำหมู่บ้าน เพื่อจัดการกับสุขภาพของประชาชน ได้
ทำให้การรักษาโรคของแม่มดและจามนกลายเป็นชายขอบของการดูแลสุขภาพชุมชน แม่มดถูกลดตำแหน่ง
แห่งที่และความสำคัญลงไป ให้อยู ่ในปริมณฑลด้านวัฒนธรรมของชนกลุ ่มน้อยที ่ดูแล้วมีความแปลกตา 
(exotic) หรือมิเช่นนั้นก็กลายเป็นสินค้าของความศักดิ์สิทธิ์ (เช่นการให้บริการน้ำมนต์ เครื่องลาง -ของขลัง 

 
16 ก่อนปลายปี 2019 หมอดูร่างทรง จิเบี้ยวยังไม่ได้เป็นแม่มด ต่อมานางเกิดอาการป่วยอีก จำเป็นต้องรับผีมดเข้ามาด้วยการทำพิธีปันบ้านเมอืง 
และกลายเป็นแม่มดในที่สุด 



 
 

 

89 
 

และบริการด้านพิธีกรรม การทำของ การพยากรณ์ ฯลฯ)  แต่สิ่งนี้กลับไม่ใช่สิ่งที่เกิดขึ้นกับเครือข่ายของแม่มด 
บ่าหงว้านแห่งอำเภอกวานเซิน ที่ยังคงรักษาบทบาทของแม่มดและจามนในสังคมการเมืองของคนไท คือการ
เป็นหมอรักษาโรค เป็นครูที่สอนลูกศิษย์ (เหล่าแม่มดใหม่) เป็นผู้นำทางจิตใจ และเป็นผู้มีส่วนสำคัญในการ
กำหนดทิศทางด้านวัฒนธรรมไทของอำเภอกวานเซิน ส่วนจามนและจาเกื่อง แม้ทำหน้าที่คล้ายกับแม่มด แต่ก็
มีสิทธิและอำนาจต่ำกว่าแม่มด นอกจากนี้ ยังมีจามอ/องมอ (หมอสวด) ไม่ได้มีหน้าที่รักษาโรค มีหน้าที่แค่สวด
ส่งวิญญาณคนตายและเรียกขวัญได้บ้าง เรียกได้ว่าองมอนั้นแม้มีหน้าที่ทางจิตวิญญาณ แต่ก็เป็นคนละหน้าที่
กับแม่มด-จามน-และจาเก่ือง  

ดังนั้น ในทางพิธีกรรมที่เกี่ยวกับการรักษาคนป่วย การเกี่ยวข้องกับแถน ผีต่าง ๆ และขวัญ แม่มดมี
สถานะและบทบาทสูงที่สุด รองลงมาคือจามนและจาเกื่อง (ตามลำดับ) อย่างไรก็ดี ความแตกต่างของสถานะ
และบทบาทของทั้ง 3 ตำแหน่งไม่มีช่องว่างมากนัก ฝั่บบ๋าเถือก (Phạm Bá Thược) (สนทนา, วันที่ 9 มีนาคม 
2017) อดีตเจ้าหน้าที่แผนกวัฒนธรรมของอำเภอกวานเซินผู้เกษียณอายุ และครูสอนภาษาไทให้แก่เจ้าหน้าที่
ของรัฐในจังหวัดแทงหวากล่าวว่า แม่มดและจามนก็เหมือนกับสถานะของพี่น้อง ที่มีสถานะสูงกว่าน้องไม่มาก
นัก ถ้าเป็นขุนนางแม่มดก็อยู่ในตำแหน่งที่สูงกว่า มีอำนาจในการตัดสินใจมากกว่า แต่หน้าที่ในการเซ่นผี
ประเภทต่างๆ นั้นคล้ายคลึงกัน ส่วนจามนกับจาเกื่องนั้น จะว่าไปแล้วอำนาจก็เท่ากัน เพียงแต่ว่าจาเกื่องนั้น
สวดสั้นกว่า สังคมก็เลยยกย่องจามนสูงกว่านิดหน่อย ก็เท่านั้นเอง  

3.8 การเรียนรู้ในการเป็นแม่มด จามน และจาเกื่อง 

ดังที่กล่าวแล้วว่าจามนคือผู้ที่มีผีมน มีสถานะต่ำกว่าแม่มดเพียงเล็กน้อย บางคนเป็นผู้ช่วยแม่มดใน
การรักษาโรค บางคนก็ไม่เป็นผู้ช่วยแม่มด ซึ่งในความเป็นจริงแล้ว หากโรคไม่ร้ายแรงและเจ็บป่วยเรื้อรังมาก
นัก ก็ไม่ต้องอาศัยการรักษาโรคทั้งแม่มดและจามนพร้อมกัน จามนที่ผู้ วิจัยรู้จักมี 3 คน คือองลอน องห่าวัน
เนียม และองลื้อวันเมียง เป็นจามนเมืองมีนและเมืองเซีย (ตามลำดับ) ในที่นี้ ผู้วิจัยได้ข้อมูลจากองลอนมาก
ที่สุด จึงขอกล่าวถึงองลอน ดังนี้ 

จามนที่เมืองมีน องลอน อายุประมาณ 62 ปี (2024) เป็นคนเดียวที่ยังหลงเหลืออยู่ในเมืองมีนใน
ปัจจุบัน ผู้วิจัยได้มีโอกาสสนทนากับเขาเพียงครั้งเดียว การกลายเป็นจามน เหมือนกับแม่มด คนที่จะเป็นจามน
ได้ก็ต้องมีแหขวางคอ คือมีสายสะดือพันคอตั้งแต่เวลาคลอดออกมา สำหรับจามนคนนี้ก็ไม่ได้เป็นจามนตั้งแต่
วัยรุ่น ทว่าเพิ่งมาเป็นเมื่อปี 2008 อย่างไรก็ดี เมื่อเขาเป็นทารกอายุได้ 2-3 เดือน ปู่ของเขาซึ่งเป็นจามนบอก
ว่าเขามีผีมน ให้เขารับผีมนเข้ามาที่ตัว แต่เขาก็ไม่รับผีมนจนกระทั่งป่วยหนักในปี 2008 จึงรับเอาผีมนเข้ามา 
และเรียนการเป็นจามนจากความทรงจำและการปฏิบัติตามพี่ชายของปู่ เขายังกล่าวอีกว่าเพราะเป็นจามนทำ
ให้เขามีฐานะลำบาก เพราะเสียเวลาของการทำมาหากิน อีกทั้ง เมื่อมีคนป่วยมาให้รักษาก็ปฏิเสธยาก (จามน 
องลอน, สนทนา, วันที่ 9 มีนาคม 2017) องลองเรียนการเป็นจามนมาจากพ่ีชายของปู่ แกเรียนทุกบทสวดของ
จามน แม้ว่าบางบทสวด เช่น บทสวดเซ่นตือม้าฮายด่าว แกไม่เคยได้สวดเลยในชีวิตนี้ก็ตาม แต่แกก็ยังจำได้
และสวดให้ผู้วิจัยฟังด้วย (องลอน, สนทนา, วันที่ 1 พฤษภาคม 2022)   



 
 

 

90 
 

ในการรักษาโรค ก็คล้ายกับแม่มด โดยหลักคือการสวดโดยใช้เครื่องเซ่นให้ผีมน และผีเรือน (ผีบรรพ
บุรุษ) ของผู้ป่วย (กรณีที่ให้บริการรักษาที่บ้านผู้ป่วย) บทสวดรักษาโรคของจามน เป็นสิ่งที่ดูจะเป็นความลับ
มากกว่าของแม่มด  

เพราะทั้งองถิ่กและองหนู ไม่เคยสวดออกมาดังๆ เพื่อให้ผู้วิจัยอัดเสียงได้เลย อีกทั้งขอตำราสวดมา
ถ่ายรูป ก็ไม่ให้ถ่าย บางครั้ง องหนูก็ไม่ต้องการให้ผู้วิจัยถ่ายภาพขณะทำพิธีกรรมด้วยซ้ำไป ทั้งยังเน้นย้ำว่า 
ภาพที่ถ่ายไปแล้ว ห้ามนำไปลงเฟสบุ๊คเด็ดขาด ที่น่าสนใจคือเสียงปลุกเสกน้ำมนต์ ที่เป็นเสียงลมที่เปร่งออกมา
จากลำคอ คล้ายเสียงสัตว์ป่า ที่จะต่อสู้และขู่กันและกัน ราวกับว่าเขากำลังขู่ผี  

นอกจากนี้ จามนที่ผู้วิจัยสังเกตเห็น โดยเฉพาะองถิ่กและองหนู สามีบ่าหงว้าน มักปลุกเสกน้ำมนต์ 
ก่อน-หลังทำพิธีรักษาโรคโดยตนเอง หรือรักษาโดยบ่าหงว้าน แม่มดก็ตาม เพื่อให้คนป่วยเอาไว้ลูบหัวเพื่อเอา
สิ่งที่ชั่วร้ายออกไปจากตัวคนป่วย และให้กินขิงสดเพ่ือกันผีเข้าร่าง หลายคนสามารถ “ทำของ” ได้  

หลายครั้ง แม่มด (บ่าหงว้าน) มักจะไปรักษาโรคร่วมกับองถิ่ก จามน และจิเบี้ยว หมอดูร่างทรง (ก่อน
ปลายปี 2019 จิเบี้ยวยังไม่ได้เป็นแม่มด) บางครั้งบ่าหงว้านก็ทำพิธีร่วมกับกับแม่มดคนอื่น เช่น บ่าดั่ยหรือ
พี่สาวของบ่าหงว้านเอง โดยไม่มีจามน บางครั้งบ่าหงว้านก็ไปกับจิเบี้ยว หมอดู ผู้วิจัยพยายามจะแยกแยะให้
ออกว่าเหตุการณ์ใด ใช้ใครบ้างในการสวดรักษาโรค และเพราะเหตุใด แต่ข้อมูลในส่วนนี้ก็ยังไม่เพียงพอ 

เมื่อรับแถนและผีมดเข้ามาแล้ว เหล่าแม่มดจำต้องเรียนรู้การเป็นแม่มดจากอาจารย์ของตนเอง เช่น 
บ่าหงว้านจึงเรียนรู้ในการเป็นแม่มดจากมารดาของนาง โดยจำคำสวดต่างๆ จากมารดา รวมทั้งนำตำรามาจาก
ปู่และตาของนางซึ่งเป็นจามน โดยเฉพาะจากตา บ่าหงว้านกล่าวต่อว่านางเรียนการเป็นแม่มดจากตำราของ
คุณตาของนางเยอะมาก ทั้งตำราของลาวที่แปลเป็นภาษาเวียดนามแล้ว และตำราของไท เรื่องนี้ชี้ให้เห็นการ
ผสมผสานความรู้ที่มาจากหลายๆ ถิ่นในการสร้างอัตลักษณ์การเป็นของนางที่มีความโดดเด่น ไม่เหมือนใคร ยิ่ง
ไปกว่านั้น นางตัด-เพิ่มคำสวดลงไปในบทสวดอีกหลายบท ประมาณร้อยละ 30 ที่บ่าหงว้านแต่งขึ้นมาใหม่ 
เรื่องนี้ผู้วิจัยก็เคยสนทนากับแม่มด บ่าดั่ย (บ่าดั่ย, สนทนา วันที่ 10 สิงหาคม 2019)  แม่มดอีกคนที่เป็นลูก
ศิษย์ของนาง พบว่านางเองก็แต่งบทสวดของนางบางส่วน ประมาณร้อยละ 20 เท่านั้น ในขณะที่ผู้วิจัยสังเกต
ว่าจาเกือง ลุกถิ่กไม่เคยแต่งคำสวดใหม่เลย เขาเคร่งครัดในบทสวดที่ได้มาจากบรรพบุรุษมาก  

3.9 พิธีปันบ้านเมืองกับการสถาปนาอำนาจของแม่มด17 

ไม่เฉพาะแต่คนที่จะเป็นแม่มดที่ต้องทำพิธีปันบ้านเมืองเพื่อเข้าสู่ความเป็นแม่มด ทว่าจามน จาเกื่อง 
และจามอก็ต้องได้รับการปันบ้านเมืองก่อนที่จะกลายเป็น วัตถุประสงค์ของการปันเมือง คือการให้อำนาจคนที่
ถูกแถนเลือกไว้ ในเวลาที่เหมาะสม (ขณะป่วยหนัก/ป่วยเรื้อรังรักษาไม่หาย) เป็นการ “ออกหน้าแปน แหน
หน้าเจ้า” (การขออำนาจและตำแหน่งเพื่อเข้าเมืองมด) ให้สามารถเป็นแม่มด จามน จาเกือง และจามอได้ และ

 
17 ผู้วิจยัไม่เคยได้มีโอกาสสังเกตการณ์ในพิธีนี้ด้วยตนเองเลย เพราะในช่วงจังหวะเวลาที่ผู้วิจยัไปลงภาคสนามในหลายทีป่ี่ผ่านมา ไม่มีการทำพธิีนี้
เลย ข้อมูลที่ได้มาจึงมาจากการสัมภาษณ์และสนทนากับแม่มดตา่งกรรม ต่างวาระ  



 
 

 

91 
 

จะมี “บั่ง” (ตำแหน่ง) ซึ่งถูกกำหนดมาจากเมืองฟ้า การทำพิธีปันบ้านเมืองเป็นการบอกกล่าวผีบรรพบุรุษของ
เรา ส่วนแม่มดหรือจามนที่จะทำพิธีปันบ้านเมืองได้ เท่าที่ผู้วิจัยสังเกต คือคนที่มีเป็นแม่มด/จามนที่เป็นระดับ
ครู คือรักษาโรคของคนมาหลายสิบคน และเริ่มรับลูกศิษย์แล้วเท่านั้น เช่น บ่าหงว้าน เป็นแม่มดเมื่อปี 2008 
เป็นครูและสามารถปันบ้านเมืองได้ในปี 2018 คือเป็นแม่มดมา 10 ปีแล้ว 

ก่อนที่จะทำพิธีปันบ้านเมืองให้ว่าที่แม่มด ต้องมีการทำ “ฮ้านมด” (หิ้งผีมด) ส่วนว่าที่จามน ก็ต้องทำ 
“ฮ้านมน” (หิ้งผีมน) เสียก่อน แต่ไม่ต้องมีกอบ๊อกไม่ (หรือ กอซังบ๊อก) ซึ่งเป็นต้นไม้ของแม่มด (รายละเอียด
เกี่ยวกับกอบ๊อกไม่ จะได้กล่าวถึงในบทที่ 5) 

สิ่งที่ใช้ในพิธีปันบ้านเมืองการแต่ง “ปานข้าว” (คล้ายขันโตก) เพ่ือให้ผีเรือนได้กิน ได้แก่  

 เครื่องเซ่น  

1) หมู 3 ตัว ตัวหนึ่งขึ้นเมืองฟ้า ตัวหนึ่งให้แม่มด อีกตัวหนึ่งให้ผีเรือน จึงจะมีอำนาจและยศ
ในการเป็นเถ่ย (อาจารย์)  

2) ไก ่6 ตัว 1 ตัวเอาไปเซ่นไว้ผีเรือน ที่เหลือเอาไว้ให้คนมาช่วยทำพิธีได้กิน 
3) เหล้าส่า (เหล้าอุ) 1 ไห เพื่อป้องกันไม่ให้คนทำพิธีเจ็บป่วย 
4) ข้าวต้ม-ข้าวแบน-ข้าวหลาม 
5) ปลาฝ๋อ 

เครื่องดนตรี  

1) กลองกง และหมัดแกวงหลง  
2) หว่องวู้ (ไม่ไผ่ตัดขนาดยาว 1 ฟุต เอาไว้ตีกระทบไม้ให้เสียงดนตรี คู่กับเสียงกลอง) 
3) ไม้หมู (ไม้ทีห่ว่องวู้ตำกระทบให้เสียง) 

เสื้อผ้าสำหรับแม่มดที่ประกอบพิธี 

1) เสื้อแดง (เสื้อแม่มด)  
2) ผ้าถุงไท  
3) ต๋อมต๋อย (หมวกแม่มด)  
4) ฮ่ัง (ผ้าพันคอยาวของแม่มด)  

การทำพิธี   

แม่มดนั่งสวด (ออกผี) จากนั้นก็ไปรำ ไปกั้มเฮือน (แสดงบทบาทสมมติของการทำเสาเรือนให้มั ่นคง) 
แสดงบทบาทสมมติ ขี่ม้าไปขออนุญาตและขออำนาจจากแถน ผู้ซึ่งปกครองเมืองฟ้าและเมืองมนุษย์ ให้รับคน 
ๆ นั้นมาเป็นแม่มด เมื่อปันบ้านเมืองเสร็จแล้วก็ต้องไปเรียนการเป็นแม่มด โดยเฉพาะการ “ซิน” (การขอ) การ 



 
 

 

92 
 

“จำ” (เรียกขวัญ เรียกผีเฮือน) การ “เส่อ” (สวด เช่นสวดเซ่นบ้าน เซ่นเมือง) ก็จะกลายเป็นแม่มด/จามน/
จาเกื่องที่ทำหน้าที่ทางพิธีกรรมได้อย่างเต็มตัว 

3.10 พิธีสะซูย   

พิธีสะซูย (xạ xui) หรือภาษาเวียดนาม เรียกว่า “โซยโก๋ย” เป็นพิธีสวดที่ทั้งแม่มด จามน จาเกื่อง 
และจามอจะต้องกระทำเพื่อล้างบาปจากการฆ่าสัตว์เพื่อเซ่นผีต่าง ๆ เมื่อตนเองทำพิธีที ่ต้องฆ่าสัตว์แล้ว
ประมาณ 120-150 ครั้ง เพื่อให้บรรดาแม่มด จามน จาเกื่อง และจามอมีสุขภาพดี ทั้งตนเองและครอบครัว 
โดยความเชื่อของชาวไท หล่อวันหาย ผู้ที่แม่มดเมืองมอ บ่าหลาทำพิธีสะซูยให้ กล่าวแก่ผู้วิจัยถึงเหตุผลที่ทำพิธี
นี้แปลเป็นไทได้ว่า “ฆ่าวัวควายหลายตัว หมูหมาเป็ดไก่ ลูกหมู ลูกวัว ควายยังกองอยู่ทางหน้าต่าง เป็นกอง
ใหญ่ ขอหมู ขนไก่ ขนเป็ด ยังเต็มซอกเต็มทาง คิดถึงแม่มดมาลด (กรรม) มาแก้ (กรรม) มาปัด (กรรม) ส่งลงไป
ในแม่น้ำ ให้มันไหลไปยังรูที่ปูปลาเข้าถ้ำ” พิธีนี้เป็นพิธีสวด จากนั้น แม่มดก็สวดให้จามอที่ต้องทำพิธีสะซูยนั้น
ได้มีความโชคดี มีสุขภาพร่างกายแข็งแรง ต่อมาแม่มดก็มอบเงินให้จามอนั้น ถือเป็นเงินแห่งความโชคดี  
หลังจากพิธีนี้ ก็มีการทานอาหารที่เป็นเนื้อสุนัข 

3.11 บทบาทของแม่มด จามน จาเกื่องและจามอในสังคมการเมืองไทในเวียดนาม 

 ในยุคสมัยใหม่ของความก้าวหน้าทางวิทยาศาสตร์และการแพทย์ การมีสถาบันทางสังคมด้าน
สาธารณสุขแบบสมัยใหม่ เช่น โรงพยาบาล พยาบาลประจำหมู่บ้าน เพื่อจัดการกับสุขภาพของประชาชน ได้
ทำให้การรักษาโรคของแม่มด-จามกลายเป็นชายขอบของการดูแลสุขภาพชุมชน แม่มดถูกลดตำแหน่งแห่งที่
และความสำคัญลงไปให้อยู่ในปริมณฑลด้านวัฒนธรรมของชนกลุ่มน้อยที่ดูแล้วมีความแปลกตา หรือมิเช่นนั้นก็
กลายเป็นสินค้าของความศักดิ์สิทธิ์ (เช่นการให้บริการน้ำมนต์ เครื่องลาง-ของขลัง และบริการด้านพิธีกรรม 
การทำของ ฯลฯ)  แต่สิ่งนี้กลับไม่ใช่สิ่งที่เกิดขึ้นกับเครือข่ายของบ่าหงว้าน และบ่าหลา แม่มดแห่งกวานเซิน ที่
ยังคงรักษาบทบาทของแม่มด-จามนในสังคมการเมืองของคนไท คือการรักษาโรค เป็นครูที่สอนลูกศิษย์ (เหล่า
แม่มดใหม่) เป็นผู้มีบทบาทสำคัญทางจิตวิญญาณ และเป็นผู้มีส่วนสำคัญในการกำหนดทิศทางด้านวัฒนธรรม
ไทของอำเภอกวานเซิน ส่วนจามนและจาเกือง แม้จามนและจาเกื่องจะทำหน้าที่คล้ายกับแม่มด แต่ก็มีสิทธิ
และอำนาจต่ำกว่าแม่มด  

สำหรับจามอ ถือเป็นอีกกลุ่มหนึ่ง เพราะพวกเขาไม่ได้มีหน้าที่รักษาโรค แตม่ีหน้าที่แค่สวดส่งวิญญาณ
คนตายขึ้นเมืองฟ้า และเรียกขวัญได้บ้าง  ดังนั้น ในทางพิธีกรรมที่เกี่ยวกับคนป่วย แถน ผี และขวัญ แม่มดมี
สถานะและบทบาทสูงที่สุด รองลงมาคือจามนและจาเกื่อง (ตามลำดับ) อย่างไรก็ดี ความแตกต่างของสถานะ
และบทบาทของทั้งสองคนไม่มีช่องว่างมากนัก ฝั่บบ๋าเถือก อดีตเจ้าหน้าที่แผนกวัฒนธรรมของอำเภอกวาน
เซินและครูสอนภาษาไทให้แก่เจ้าหน้าที่ของรัฐในจังหวัดแทงหวากล่าวว่า แม่มดและจามนก็เหมือนกับสถานะ
ของพี่น้อง ที่พี่มีสถานะสูงกว่าน้องไม่มากนัก ถ้าเป็นขุนนางก็อยู่ในตำแหน่งที่สูงกว่า มีอำนาจในการตัดสินใจ
มากกว่า แต่หน้าที่ในการเซ่นผีประเภทต่างๆ นั้นคล้ายกัน (ฝั่บบ๋าเถือก, สัมภาษณ์ 9 มีนาคม 2017) (ตาราง 
3.1) 



 
 

 

93 
 

ตาราง 3.1 หน้าที่ของแม่มด จามน จาเกื่อง และจามอ  

ที ่ การสวด (มอ) ระดับของ
พิธีกรรม 

แม่มด  จามน/จาเกื่อง 
(พ่อมนต์/พ่อเกื่อง)  

จามอ   
(หมอสวด) 

1 มอเส่อ (สวดเล็ก - เรียกขวัญ) ครัวเรือน / / / 
2 มอเข็น (สวดใหญ่ – สวดส่งวิญญาณ

คนตาย) 
ครัวเรือน - - / 

ที ่ การสวด (มอ) ระดับของ
พิธีกรรม 

แม่มด  จามน/จาเกื่อง 
(พ่อมนต์/พ่อเกื่อง)  

จามอ   
(หมอสวด) 

3 มอผีเฮือน (สวดเซ่นผีเรือน) ครัวเรือน / / / 
4 มอผีบ้าน (สวดเซ่นผีบ้าน) หมู่บ้าน / เป็นผู้ช่วยแม่มด - 

5 มอเซ่นเมือง (สวดเซ่นผีเมือง) เมือง / เป็นผู้ช่วยแม่มด - 
6 มอคนเจ็บ (สวดไล่ผีร้าย) ครัวเรือน / / - 

7 บ๋อย (พยากรณ์การเจ็บป่วย) ครัวเรือน / / - 

8 มอเสื่อง (ไล่ผี) ครัวเรือน / / - 
9 มอกะเสด (ทำของ) ปัจเจก / / - 

10 ตัดกะเสด (เอาของออก) ปัจเจก / / - 
 

3.12  อำนาจทางวัฒนธรรมของแม่มดมาจากที่ใด 

ไม่ใช่การรักษาศีลเฉกเช่นศาสนาพุทธ อำนาจทางวัฒนธรรมของแม่มดมาจากปกรณัม (ดังท่ีกล่าวแล้ว
ข้างต้น)  เป็นที่มาของความเชื่อ อันเป็นอำนาจทางประเพณี ที่มาจากแถน (เทพเจ้าผู้สร้างโลก) สำหรับคนไท
ในอำเภอมายโจว จังหวัดหว่าบิ่ง และในพื้นที่สูงของจังหวัดแทงหวาต่างเชื่อว่าแม่มดเป็นผู้ที่รับหน้าที่จากแถน
ให้มาจัดการกับคนเจ็บป่วยและชุมชนที่ได้รับเคราะห์ แต่ผู ้ที ่จะเป็นแม่มดได้นั้นจำเป็นต้องเป็นผู้ที ่แถน
เลือกสรรให้ทำหน้าที่นี้ คือเป็นคนทีม่ี “แหขวางคอ” (มีรกพันคอ) ขณะที่คลอดออกมา ทารกท่ีมีลักษณะเช่นนี้
แสดงให้เห็นว่ามีผีมด (สำหรับผู้หญิง) มีผีมน/ผีเกื่อง (สำหรับผู้ชาย) แต่ไม่ได้หมายความว่า เมื่อเติบใหญ่แล้ว 
ทุกคนที่มีแหขวางคอจะต้องเป็นแม่มด จามน และจาเกื่องเสมอไป จะเป็นก็ต่อเมื่อเกิดเจ็บป่วยเรื้อร้ง รักษา
ด้วยแพทย์แผนปัจจุบันไม่หาย ต้องไปรักษาด้วยการสวดไล่ผีโดยแม่มด/จามน/จาเกื่อง  แม่มด/จามน/จาเกื่อง
ผู้ทำการรักษาจึงจะรู้ว่าคน ๆ นั้นมีผีมด/ผีมนหรือไม่ เมื่อสืบสาวกลับไปในช่วงเวลาคลอด ก็มักพบว่าทุกคนที่มี
ผีมด/ผีมน/ผีเกื่องนั้นมี “แหขวางคอ” เมื่อตอนคลอดออกมาทั้งสิ้น สังคมไทที่นี้เชื่อว่าการมีแหขวางคอคือการ
ได้อำนาจจากผีมด/ผีมน/ผีเกื่อง คน ๆ นั้น เมื่อต่อมาเป็นแม่มด/จามน/จาเกื่อง จะรู้และทำสิ่งต่าง ๆ อันเป็น
หน้าที่ของแม่มด “ได้เอง” เป็นส่วนใหญ่ เพราะมีผีมด/ผีมน/ผีเกื่องเป็นครู (ครูผี) และเรียนรู้จากแม่มดที่เป็น
คนปันบ้านเมือง หรือจามน/จาเกื่องผู้ที่เป็นครู (คน) เพ่ิมเติมอีกเล็กน้อย  



 
 

 

94 
 

เช่น บ่าหงว้านตอนคลอดออกมามีแหขวางคอ ทั้งยังมีมารดาเป็นแม่มด แต่นางได้มาเป็นแม่มดเมื่อ
อายุ 44 ปี (ปี 2008) เดิมนางมีอาชีพค้าขาย เปิดร้านขายของชำในหมู่บ้าน นางเล่าให้ผู้วิจัยฟัง ถึงสาเหตุของ
การกลายมาเป็นแม่มดว่า เป็นเพราะแก้มของนางเน่าทั้ง 2 ข้างรักษาไม่หายเป็นเวลา 3 เดือน ดังนั้น มารดา
ของนางซึ่งเป็นแม่มด จึงสวดรักษาโรคให้ ในการรักษาโรคดังกล่าวพบว่าในตัวบ่าหงว้านมีผีมด มารดาของนาง
สวดรักษาให้จนหาย นางจึงต้องรับเอาอำนาจแถนและผีมดเข้ามา ทำ “พิธีปันบ้านเมือง” เพื่อที่จะเป็นแม่มด 
และเรียนรู้การเป็นแม่มด โดยเรียนรู้จักผีชนิดต่าง ๆ การพยากรณ์ การสวดเซ่นผีชนิดต่างๆ จากมารดาของ
นางซึ่งเป็นทั้งมารดาและเป็นครู (บ่าหงว้าน, สนทนา, วันที่ 9 มีนาคม 2017)18 ในช่วงแรก นางเป็นทั้งแม่มด
และแม่ค้า ต่อมานางมีงานสวดรักษาโรคมากมายจนค้าขายไม่ไหว สุดท้าย นางจึงต้องละทิ้งอาชีพแม่ค้าไป 
เหลือไว้แต่การค้าขายต้นกล้าไม้ สมุนไพรตากแห้ง ลูกเป็ด-ลูกไก-่ลูกห่าน และไข่ไก-่ไข่เป็ดในบางเวลาเท่านั้น  

ส่วนผู้ที่จะเป็นจามน องลอน ก็มีลักษณะเดียวกันแม่มด ผู้วิจัยเคยสนทนากับองลอน19 พบว่าเขาไม่ได้
เป็นจามนตั้งแต่วัยรุ่น ทว่าเพิ่งมาเป็นเมื่อปี 2008 เขาเกิดมาพร้อมกับการมี “แหขวางคอ” และเมื่อเขาเป็น
ทารกอายุได้ 2-3 เดือน ปู่ของเขาซึ่งเป็นจามนบอกว่าเขามีผีมน ให้เขารับผีมนเข้ามาที่ตัว แต่เขาก็ไม่รับผีมน
จนกระทั่งป่วยหนักในปี 2008 จึงรับเอาผีมนเข้ามา เขาเรียนรู้การเป็นจามนจากความทรงจำที่จำได้ง่ายดาย
ประดุจ “มีของ” อยู่แล้วตามธรรมชาติ (หรือผีมนมาเป็นครูนั่นเอง) และการปฏิบัติตามปู่ เขายังกล่าวอีกว่า
เพราะเป็นจามนทำให้เขามีฐานะทางเศรษฐกิจที่ลำบาก เพราะเสียเวลาในการทำมาหากิน (เลี้ยงวัว) เนื่องจาก
เมื่อมีคนป่วยมาให้รักษาก็ปฏิเสธยาก ค่าตอบแทนในการทำพิธีก็เรียกไม่ได้ แล้วแต่ครอบครัวคนป่วยจะให้ (อง
ลอน, สัมภาษณ์ วันที่ 10 มีนาคม 2017)  

อย่างไรก็ดี ผู้ที่จะเป็นแม่มด จามน และจาเกื่องจะต้องผ่านพิธี “ปันบ้านเมือง” โดยแม่มด ไม่ว่าจะปัน
บ้านเมืองให้แม่มด หรือจามน หรือจาเกื่อง ก็ต้องให้แม่มดเป็นคนปันบ้านเมืองทั้งสิ้น ยกเว้นสังคมนั้นไม่มีแม่
มด ก็ให้จามนปันให้ได้ วัตถุประสงค์ของพิธีปันบ้านเมืองคือการ “ออกหน้าแปน แหงนหน้าเจ้า” (การขอ
อำนาจและตำแหน่งเพื่อเข้าเมืองมด) นั่นคือการให้อำนาจกับคนที่ถูกแถนเลือกไว้ (มีแหขวางคอ) ในเวลาที่
เหมาะสม (ขณะป่วยหนัก/ป่วยเรื้อรังรักษาไม่หาย) ให้เป็นแม่มด (ผู้หญิง) หรือจามน หรือจาเกื่อง (ผู้ชาย) ได้ 
หรือสิ่งที่บ่าหง้านกล่าวว่าคือการให้ “บั่ง” (bằng - ยศ) ซึ่งถูกกำหนดมาจากแถนที่เมืองฟ้า ส่วนแม่มดหรือจา
มนที่จะทำพิธีปันบ้านเมืองได้คือคนที่มีความอาวุโสเพียงพอ ไม่ใช่ว่าแม่มดหรือจามนคนใดก็เป็นผู้กระทำพิธีปัน
บ้านเมืองได ้

ในพิธีนี้ต้องมีเครื่องดนตรีด้วยเช่นกัน ได้แก่ 1) กลองกง (กลองทัด) และหมัดแกวงหลง (ไม้ตีกลอง) 2) 
หว่องวู้ (ไม่ไผ่ตัดขนาดยาว 1 ฟุต เอาไว้ตีกระทบไม้ให้เสียงดนตรี คู่กับเสียงกลอง)  3) ไม้หมู (ไม้ที่หว่องวู้ตำ
กระทบให้เสียง) ในการทำพิธี แม่มดนั่งสวด (ออกผี) จากนั้นก็ไปฟ้อน ไปกำเฮือน ขี่ม้าไปเมืองฟ้าเพื่อบอก
กล่าวแก่แถน เพื่อขออำนาจแถน พิธีนี้ใช้เวลาประมาณ 22 ชั่วโมง เริ่มบ่ายสองโมง แล้วเสร็จพิธีเวลาเที่ยงวัน

 
18 สนทนาก่อนดำเนินโครงการวิจยันี้  
19 สนทนาก่อนดำเนินโครงการวิจยันี้  



 
 

 

95 
 

ของอีกวันหนึ่ง เมื่อเข้าพิธีปันบ้านเมืองเสร็จแล้วผู้นั้นก็จะกลายเป็นแม่มด/จามน นาง/เขาก็ต้องไปเรียนการ
เป็นแม่มด/จามน โดยเฉพาะความรู้ในด้านการซิน (การขอ) การจำ (เรียกขวัญ เรียกผีเฮือน) การเส่อ (สวด 
เช่นสวดเซ่นบ้าน เซ่นเมือง) 

สำหรับค่าบริการในการสวดรักษาโรค บ่าหงว้านบอกว่านางไม่ได้คิดค่ารักษา แล้วแต่ผู้ป่วยและ/หรือ
ครอบครัวจะให้ บ่าหงว้านกล่าวกับผู้วิจัย (อ้างแล้ว) ว่านางไม่ชอบแม่มดที่ไปคิดเงินคนป่วยในการประกอบ
พิธีกรรมรักษาโรค บางคนคิดเงินแพงมาก คือ 3-5 ล้านด่อง (ประมาณ 4,166 – 6,944 บาท) นางกล่าวว่า
หน้าที่ของแม่มดคือการ “เอ็ดฟุ๊ก” (สร้างความสุข) ให้คนอ่ืน  

อย่างไรก็ดี แม้ไม่ระบุค่าตอบแทนในการทำพิธีนี ้ แต่ค่าใช้จ่ายโดยรวมของพิธีนี ้ถือว่ามาก ผู้วิจัย
สนทนากับโกเวิน ภรรยาฝั่บบ๋าเถือก (อ้างแล้ว) นางกล่าวว่าคนที่มาขอทำพิธีนี้เสียเงินมาก คือค่าอาหารที่เซ่น
ไหว้ผีมด และผีบรรพบุรุษ ถาดละ 500,000 – 1,000,000 ด่อง (ประมาณ 694 – 1,389 บาท) บางครั้งต้องฆ่า
หมูทั้งตัว แล้วแต่แม่มดจะบอกว่าเครื่องเซ่นเป็นอะไรบ้าง ไก่ เป็ด หรือหมู หรือทั้งสอง -สามอย่าง เมื่อทำพิธี
เสร็จแล้ว อาหารที่เซ่นไหว้ก็จะเป็นของแม่มด นอกจากนี้ การไปรับ-ส่งแม่มดมาทำพิธีก็ต้องเสีย อย่างไรก็ดี 
ส่วนใหญ่ที่ผู้วิจัยพบเห็น ชาวบ้านก็มักเอารถมอร์เตอร์ไซด์มารับ ยกเว้นคนพอมีฐานะ ก็จะใช้รถเก๋งมารับ  

3.13 การรักษาความเป็นแม่มดจากการปฏิบัติตัวในชีวิตประจำวัน 

 แม้เป็นแม่มดแล้ว แต่แม่มดทุกคนก็ใช้ชีวิตปกติเยี่ยงคนธรรมดา คือมีครอบครัวและยังต้องประกอบ
อาชีพ เพียงแต่มีหน้าที่ด้านพิธีกรรมเพ่ิมเข้ามา กระนั้นก็ตาม ผู้วิจัยพบว่าบ่าหงว้านได้แยกเตียงและนอนคนละ
มุมบ้านกับสามี อีกทั้ง ในการพบกับบ่าหงว้านครั้งแรก นางก็บอกผู้วิจัยว่านางไม่นอนกับสามี เพราะผีมาไต่ 
บอกนางว่าควรมีพฤติกรรมอย่างไร ควรทำและไม่ควรทำอะไรบ้าง คุณสมบัติและการปฏิบัติต ัวใน
ชีวิตประจำวันเพ่ือรักษาคุณสมบัติของแม่มดมีดังนี้ (บ่าหงว้าน, สนทนา, วันที่ 9 มีนาคม 2017) 

1) แม่มดมีผีมดเป็นอาจารย์ พวกนางสามารถติดต่อกับผีแถน ผีมด และผีอ่ืนๆ ได้ และสำหรับบ่าหง
ว้าน นางบอกว่านางมีผีมน (ซึ่งเป็นผีของจามน) ด้วย   

2) แม่มดต้องเรียนรู้เรื่องพิธีกรรมที่เก่ียวข้อง และต้องรู้จักสวดในบทต่างๆ 

3) แม่มดต้องมีจิตใจที่ดีงาม มุ่งให้คนอื่นมีความสุข 

หน้าที่ทางพิธีกรรมของแม่มด คือการพยากรณ์และสวดรักษาคนเจ็บ/ป่วย การมอเส่อ (เรียกขวัญ) 
การเซ่น(หมู่) บ้าน การเซ่นเมือง อย่างไรก็ดี จากการสังเกตการณ์ในภาคสนาม ผู้วิจัยพบว่าแม่มด (รวมทั้ง
จามน) ต่างก็ให้บริการเสกมนต์ “ทำของ” หรือแม้กระทั่งการทำน้ำมนต์ (หรือการทำ “กะเสด” ในภาษาไท 
และการ “bùa (บั่ว)” ในภาษาเวียดนาม) ในเรื่องโชคลาภ ความรัก และการประสบความสำเร็จในเรื่องอ่ืนๆ  

 ผู้วิจัยได้ไต่ถามถึงความรู้สึกในการเป็นแม่มด บ่าหงว้านตอบว่า ลำบากมาก ต้องเรียนรู้เยอะมาก อีก
ประการหนึ่งคือ หากใครต้องการให้เราช่วยสวดรักษาโรค หรือพยากรณ์อะไรก็ต้องช่วยเขา เช่นเขามาปลุก



 
 

 

96 
 

ตอนตี 2-3 ก็ต้องไปทำพิธีให้เขา ซึ่งก็จริง เมื่อครั้งที่ผู้วิจัยอยู่กับบ่าหงว้าน นางก็ถูกปลุกจากเตียงในตอนตี 1 
ไปทำพิธีให้จิเบี้ยว (ซึ่งจะได้กล่าวถึงนางต่อไป) เพราะนางมีอาการผีเข้า กว่าจะกลับถึงบ้านก็ตี 5 แล้ว เป็นต้น  

3.14 นโยบายรัฐกับแม่มด 
ที่กวานเซิน แทบจะเป็นเพียงไม่กี่พ้ืนที่หรือแทบจะเป็นพ้ืนที่เดียวด้วยซ้ำที่ยังมีการปฏิบัติพิธีกรรมของ

แม่มด จามน และจาเกื่องอยู่อย่างกว้างขวาง ถ้ารวมทั้งอำเภอกวานเซิน ทั้งยังคงเหลือแม่มดประมาณ 30-40 
คน จามน และจาเกื่องอย่างละ 10 คน (โดยประมาณ)  อย่างไรก็ตาม แม้ว่าการทำน้ำมนต์ การทำขิงมนต์ 
หรือการใช้มนต์ทำของอ่ืน ๆ เป็นสิ่งต้องห้ามในรัฐสังคมนิยมเวียดนาม เพราะขัดกับนโยบายเรื่อง “วัฒนธรรม
ใหม่” (văn hóa mới - วันหวาเหมย) ที่คนต้องหลุดพ้นจากความงมงายในเรื่องเหนือธรรมชาติ (mê tín dị 
đoan - เมตี๋นซีดวาน) ที่มีมาตั้งแต่ยุคสังคมนิยมจนถึงปัจจุบัน แม้กระท่ังการรักษาโรคภัยไข้เจ็บของแม่มด โดย
นโยบายก็ยังห้ามกระทำด้วยซ้ำ แม้ว่ารัฐชาติเวียดนามได้ส่งเสริมให้มีการฟื้นฟูภาษา วัฒนธรรมและศาสนา/
ความเชื่อของกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ อย่างจริงจังตั้งแต่กลางทศวรรษที่ 2000 เป็นต้นมาก็ตาม แต่สิ่งเหล่านั้น
จะต้องได้รับการอนุญาตให้กระทำและ/หรือประกอบพิธีกรรมโดยหน่วยงานที่เกี่ยวข้องในสำนักงานจังหวัด 
เช่น การเรียนการสอนภาษาท้องถิ่น การประกอบพิธีเซ่นเมือง เป็นต้น (อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ, 2561)  

ทว่ากับพิธีกรรมที่กระทำในครัวเรือน ที่หมิ่นเหม่ต่อลักษณะ “เมตี๋นซีดวาน”  ที่ซึ่งชาวบ้านไม่ขอ
อนุญาตอย่างเป็นทางการ โดยกฎหมาย ถือว่าเป็นสิ่งที่ผิด แต่เพราะเป็นปฏิบัติการที่กระทำในครัวเรือน ยาก
แก่การเข้าถึงและตรวจสอบจากคนนอกอย่างเจ้าหน้าที่รัฐ ในทางปฏิบัติก็ยากแก่การจับกุม แม้เจ้าหน้าที่รัฐ
ท้องถิ่นบางแห่งทราบว่ามีการปฏิบัติพิธีกรรมนี้อยู่ แต่ในบางพื้นที่เช่นที่กวานเซินก็มักปล่อยให้กระทำ ตราบ
เท่าที่ไม่เกิดเรื่องร้องเรียน แต่ถ้าหากเกิดเรื่องร้องเรียนขึ้นมา ทางการก็จะจับและปรับแม่มดและจามนผู้ทำ
พิธีกรรมอย่างหนัก หรือไม่ก็ติดคุกหากความผิดนั้นร้ายแรง ด้วยเหตุนี้ จาเกื่อง องหนูซึ่งเป็นสามีของแม่มด บ่า
หงว้าน จึงไม่สบายใจที่ผู้วิจัยได้ข้อมูลการสวดรักษาโรคจากจาเกื่อง องถิ่กไปมาก องหนูมานั่งคุยกับผู้วิจัยอย่าง
ตรงไปตรงมาว่า โดยกล่าวเป็นภาษาไท ซึ่งแปลความเป็นไทยได้ว่า “เราอยู่ในระบบใหม่ (สังคมนิยม) เราต้อง
เชื่อฟังรัฐที่ให้เราลบล้างความเชื่อผีที่องถิ่กบอก (ผู้วิจัย) ออกไป” ในเวลานั้นแม่มด บ่าหงว้านได้ยินบทสนทนา
ระหว่างผู้วิจัยกับสามีของนาง นางไม่เห็นด้วยกับสามีของนางเท่าใดนัก นางกล่าวว่า “ก็แค่บอกชื่อผี (แก่ผู้วิจัย) 
ไม่เป็นไรดอก” องหนูยังกล่าวอีกว่า  

“รัฐอนุญาตให้แค่การสวดเซ่นเจ้าดิน การสวดเซ่นผีป่า ผีนอก เป็นเรื่องงมงาย ล้าหลัง รัฐ
ห้าม ที่เราสวดทุกวันนี้ ก็เพื่อให้ชาวบ้านได้ความสุข (có phúc) และได้รับการอวยพร (จาก
บรรพบุรุษ) (lộc) ช่วยเหลือคนป่วย คนเจ็บ ไมใช่ไปทำอย่างอ่ืน” 

ทั้งกล่าวต่ออีกว่า 
“สิ่งที่พวกเราทำ คือการทำหน้าที่นำความสุขมาให้ครอบครัวของคนป่วยที่มาขอรับการ
รักษาจากแม่มดและจามน ได้หายจากโรคภัยไข้เจ็บทั้งทางกายและทางใจ ตลอดจนให้แก่
ชุมชนเพื่อไม่ให้ผีมาทำร้ายและนำความสุข ความเจริญมาให้แก่ชุมชน อีกทั้งพวกเราไม่ได้



 
 

 

97 
 

เรียกรับเงินทองจากการประกอบพิธีกรรม คนให้เขาเต็มใจให้เอง ได้เท่าไรก็เอาเท่านั้น” 
(องหนู, สนทนา, 11 สิงหาคม 2019)  

ต่อประเด็นนี้ คำพูดขององหนูโดยหลักการคือถูกต้อง แต่แท้จริงแล้วอาจแฝงด้วยนัยอื่น ที่อาจตีความได้ว่าอง
หนูเป็นผู้ที ่มี “ความลับทางไสยศาสตร์” บางอย่างที่ไม่ต้องการให้ผู ้วิจัยรู ้ ทั ้งนี้เพราะผู้วิจัยเห็นว่าการที่
เจ้าหน้าที่รัฐท้องถิ่น (อำเภอกวานเซิน) ซึ่งส่วนใหญ่เป็นคนไทมีความเข้าใจในวิถีชีวิตและเศรษฐกิจของ
ชาวบ้านที่พัวพันอยู่กับความเชื่อเรื่องผีและความเจ็บป่วย จึงไม่คุกคามบรรดาแม่มดและจามนในการประกอบ
พิธี  แต่คอยดูอยู่ห่าง ๆ นั้น เพ่ือที่ว่าจะไม่สร้างแรงกดดันให้กับชาวบ้านในทางวัฒนธรรมและการดูแลสุขภาวะ
ในแบบดั้งเดิม แสดงให้เห็นว่าอุดมการณ์อยู่เหนือกฎระเบียบ แต่กระนั้น ชาวบ้านผู้ประกอบพิธีกรรมก็ไม่ควร
นำการประกอบพิธีกรรมมาโพสต์ในสื่อสังคมออนไลน์อย่างเฟสบุ๊ก เพื่อให้เจ้าหน้าที่รัฐลำบากใจที่จะต้องไป
เตือนหรือจับกุม และต้องไม่สร้างปัญหาอันเกิดจากการประกอบพิธีกรรมนี้ โดยเฉพาะการเรียกรับเงินทองจาก
ชาวบ้านมากเกินไป หรือการคดโกงชาวบ้าน เป็นต้น และท่ีสำคัญคือจะต้องไม่ทำตัวเป็นเจ้าลัทธิที่วิจารณ์หรือ
เป็นภัยคุกคามต่อพรรคคอมมิวนิสต์และรัฐบาล 

ผู้วิจัยได้สนทนากับทั้งแม่มด จามน จาเกื่อง ชาวบ้าน และอดีตเจ้าหน้าที่รัฐที่เกษียณอายุหลายท่าน 
หรือแม้แต่อดีตประธานประชาชนอำเภอกวานเซิน ในต่างกรรมต่างวาระ พบว่าสาเหตุในเบื้องต้นของการยังคง
มีวัฒนธรรมและสถาบันแม่มด-จามนเหลืออยู่มีดังนี้ ประการแรก ชาวบ้านเชื่อว่าพ้ืนที่นี้มีป่าเขาเยอะ จึงยังคง
เชื ่อว่ามีผีอยู ่จำนวนมาก เพราะผีหลายประเภทอยู ่ตามป่า -เขา-แม่น้ำ พื ้นที ่ที ่มีความเป็นเมืองหรือทำ
การเกษตรพื้นราบมาก มักมีผีน้อยตามไปด้วย ที่สำคัญคือเศรษฐกิจการตลาดของชาวบ้านที่เกี่ยวข้องกับการ
ทำไม้ ต้องอาศัยการเข้าไปใช้ประโยชน์และปลูกป่า จึงหลีกเลี่ยงไม่ได้ที่จะต้อง “ถืกผีปู-ผีป่า” หรือโดนผีป่าทำ
ร้าย ประการต่อมา ความยืดหยุ่นของเจ้าหน้าที่รัฐท้องถิ่นของอำเภอกวานเซินในการบังคับใช้นโยบายที่ห้าม
ทำพิธีกรรมเชิงการพยากรณ์ (ดูดวง) และรักษาโรค ในทางปฏิบัติทางเจ้าหน้าที่รัฐท้องถิ่นก็มักจะไม่ห้าม หาก
ไม่มีปัญหาเป็นคดีความ-เรื่องร้องเรียน ในขณะที่อำเภออื่น เจ้าหน้าที่รัฐค่อนข้างเคร่งครัดในการประกอบ
พิธีกรรม เช่นที่อำเภอลานแจ๋ง (อยู่ติดกับกวานเซิน) หากจะประกอบพิธีกรรมจะต้องมาขออนุญาตจาก
เจ้าหน้าที่รัฐก่อน  

อย่างไรก็ดี แม่มดและจามนหลายคน ไม่ได้มองพิธีกรรมการรักษาโรคว่าเป็นเรื่องความงมงาย  (mê 
tín dị doan - เมตี๋นสิดว่าน) ทว่าเป็นเรื่องของการช่วยชีวิตผู้คน (cứu dân đồ thế - กิ๋วเซินโด่เถ๋) อีกสิ่งหนึ่ง
ที่ทำให้เครือข่ายของแม่มดอย่างบ่าหงว้านอยู่รอดก็เพราะว่านางไม่ได้ทำตัวเป็นฝ่ายตรงกันข้ามกับรัฐ หรือ
เพิกเฉยต่ออำนาจรัฐ ทว่านางได้เข้าไปมีปฏิสัมพันธ์กับทางภาครัฐ  จะว่าไปแล้ว บ่าหงว้านมีกลยุทธ์ที่ได้ผลใน
การต่อรองกับภาครัฐ ตัวอย่างเช่น บ่าหงว้านเป็นสมาชิกกลุ่มวัฒนธรรมพื้นบ้านของอำเภอกวานเซิน ซึ่งอยู่ใน
การกำกับดูแลของเจ้าหน้าที่รัฐ ทั้งยังมีพฤติกรรมในการประกอบพิธีกรรมที่ “อยู่กับร่องกับรอย” เช่น ไม่
พยากรณ์เกินกว่าจารีตในอดีตที่เคยปฏิบัติมา และไม่เรียกรับเงินจากผู้ป่วย (ควรให้และรับเงินจำนวนเท่าใด 
เป็นที่รู้กันในกลุ่มแม่มดและชาวบ้าน โดยไม่ต้องกล่าวออกมาอย่างชัดเจน) อีกทั้ งยังมีความสัมพันธ์ต่างตอบ
แทน (reciprocity) เป็นการส่วนตัวกับเจ้าหน้าที่รัฐและประธานกลุ่มวัฒนธรรมพ้ืนบ้านอีกด้วย เช่นเท่าที่ผู้วิจัย



 
 

 

98 
 

ได้ทราบมา บ่าหงว้านไปช่วยกู้เงินมาให้ทางเจ้าหน้าที่รัฐ 2 คน กู้ต่ออีกทีหนึ่ง นางกล่าวแก่ผู้วิจัยว่า เจ้าหน้าที่
รัฐเหล่านั้น มักนำเงินมาคืนนางช้ากกว่ากำหนด แต่นางต้องใช้หนี้แก่เจ้าหนี้ตามกำหนด แม้นางบ่น แต่นางก็
ต้องอดทนเพราะนางอยู ่ภายใต้ความสัมพันธ์ต่างตอบแทนดังกล่าว อีกทั ้ง นางยังชอบคบหาสมาคมกับ
เจ้าหน้าที่รัฐท้องถิ่นเพื่อให้ผลิตสื่อให้นาง เพื่อส่งเสริมพิธีกรรมของนางในฐานะที่เป็นมรดกทางวัฒนธรรมของ
ไท (บ่าหงว้าน, สนทนา, วันที่ 5 กุมภาพันธ์ 2020) 

3.15 สรุป 

ในบทนี้ ผู้วิจัยได้นำเสนอการวิเคราะห์บทบาทของแม่มดในสังคมการเมืองไท ในอำเภอกวานเซิน จังหวัด
แทงหวา ประเทศเวียดนาม ซึ่งเป็นสังคมการเมืองที่มีอำนาจตามกฎ-จารีตของชาวบ้าน อำนาจทางประเพณี 
ธรรมเนียมปฏิบัติ สถาบันของท้องถิ่น และมีผู้นำทางจิตวิญญาณอย่าง แม่มด หมอผี เทพ ผี บรรพบุรุษ และ 
จามน (พ่อมนต์) และจาเก่ือง (พ่อเกื่อง) ที่ทำหน้าที่เป็นผู้ดำรงไว้ซึ่งพลังของปัจเจก สังคม ความสุข และความ
สมบูรณ์ของธรรมชาติ บทนี้ได้เน้นย้ำการศึกษาถึงที่มาของแม่มด การกลายเป็นแม่มด การเรียนรู้การเป็นแม่
มด การสถาปนาอำนาจของแม่มด และเครือข่ายของแม่มด ในบริบทสังคมการเมืองของชาวไท อำเภอกวาน
เซิน ซึ่งเผชิญกับปัจจัยภายนอก เช่น ปัญหาเศรษฐกิจครัวเรือน สังคม การเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรม และ
สังคมแบบสมัยใหม่ แสดงให้เห็นถึงความซับซ้อนของวัฒนธรรมและความเชื่อของชาวไทในเวียดนาม  บทบาท
ของแม่มดไม่ได้จำกัดอยู่แค่การเป็นหมอรักษาโรค  แต่ยังเป็นผู้สอน  ผู้ที่ทำพิธีกรรม  และเป็นผู้ที่ร้อยรัด
ความสัมพันธ์ของคนในสังคม  แม้ว่ารัฐบาลจะมีนโยบายในการสนับสนุนวัฒนธรรมของชาติพันธุ์   แต่ก็ไม่ได้
หมายความว่าวัฒนธรรมดั้งเดิมจะถูกแทนที่ด้วยวัฒนธรรมสมัยใหม่  แม่มดและจามนยังคงมีบทบาทสำคัญใน
ชีวิตของชาวไท  โดยเฉพาะในด้านการดูแลสุขภาพและความเป็นอยู่  ถึงแม้ว่านโยบายและภาคปฏิบัติของ
นโยบายของรัฐต่อวัฒนธรรมแม่มดดูมีความกระอักอ่วน กล่าวคือ รัฐบาลเวียดนามมีนโยบายในการสนับสนุน
วัฒนธรรมและภาษาของชาวไท  แต่ห้ามไม่ให้มีการประกอบพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับการรักษาโรคและการ
พยากรณ์  อย่างไรก็ตาม  แม่มดและจามนยังคงทำพิธีกรรมของตนเอง  โดยเฉพาะพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับการ
รักษาโรคและการเรียกขวัญ  กระนั้นก็ตาม ความยืดหยุ่นของเจ้าหน้าที่รัฐท้องถิ่น และการมีส่วนร่วมของแม่
มดในโครงการของรัฐบาล  เป็นปัจจัยสำคัญท่ีทำให้แม่มดและจามนยังคงมีบทบาทในสังคมไทที่กวานเซิน 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

99 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

บทที่ 4 
 

ภาษาและการสื่อสารของแม่มด จามน และมนแท้งในการรักษาโรคในชีวิตประจำวัน 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

100 
 

4.1 ความนำ 

แม่มดคือผู ้รักษาโรคที่ยึดความสัมพ ันธ์ระหว่างจิตใจกับร่างกาย ระหว่างคนป่วยกับสมาชิกใน
ครอบครัว ระหว่างคนป่วย ครอบครัวและวิญญาณบรรพบุรุษและผีประเภทต่างๆ ในการรักษาโรค แม่มดได้ทำ
ให้คนป่วยยอมรับโลกแห่งจินตนาการหรือสิ่งที่นางได้อธิบายว่าจริงหรือเชื่อถือได้ นั่นคือโลกใบนี้เป็นโลกที่ไร้
ระเบียบ แต่แม่มดสามารถนำระเบียบเข้ามาสู่โลกได้ ด้วยการรักษาโรคให้ผู้ป่วย  (Waddock 2015, 162) แม่
มดจึงเป็นคนกลางของความจริง (mediator of reality) ผู้เชื่อมโยงและผู้สร้างความรู้สึก 

ดังที่กล่าวในตอนต้นแล้วว่าบริเวณอำเภอกวานเซินเป็นที่ที่ยังมีการปฏิบัติการสถาบันทางสังคมและ
วัฒนธรรมแม่มด-จามนอยู่อย่างกว้างขวาง และยังคงเหลือแม่มดและจามนอยู่หลายคน แม้ว่าเรื่องการใช้มนต์
ทำของ รวมทั้งการทำน้ำมนต์นี้เป็นเรื ่องต้องห้ามในรัฐสังคมนิยมเวียดนาม เพราะไปขัดกับนโยบายเรื่อง 
“วัฒนธรรมใหม่ (văn hóa mới)” ที่คนต้องหลุดพ้นจากความงมงายในเรื่องเหนือธรรมชาติ (mê tín dị 
đoan) แม้กระท่ังการรักษาโรคภัยไข้เจ็บของแม่มด โดยนโยบายก็ยังห้าม  

แต่ในทางปฏิบัติ รัฐก็ยังปล่อยให้ทำได้ตราบใดที่ไม่เกิดเรื่องร้องเรียน หากเกิดเรื่องขึ้นมา ทางการก็จะ
จับและปรับแม่มด/ผู้ทำพิธีกรรมอย่างหนัก หรือไม่ก็ติดคุกหากความผิดนั้นร้ายแรง กระนั้น จาเกื่อง องหนู ซึ่ง
เป็นสามีของบ่าหงว้าน แม่มดก็ไม่สบายใจที่ผู้วิจัยได้ข้อมูลการสวดรักษาโรคจากองถิ่ก จามนไปมาก เขามานั่ง
คุยกับผู้วิจัยอย่างตรงไปตรงมาว่า “เราอยู่ในระบบใหม่ (สังคมนิยม) เราต้องเชื่อฟังรัฐที่ให้เราลบความเชื่อผีที่
องถิ่กบอกออกไป” ในเวลานั้นบ่าหงว้านได้ยินบทสนทาระหว่างผู้วิจัยกับสามีของนาง นางไม่เห็นด้วยกับสามี
ของนางเท่าใดนัก นางบอกว่า “ก็แค่ชื่อผี ไม่เป็นไร” องหนูยังกล่าวอีกว่า รัฐอนุญาตให้สวดเซ่นแค่เจ้าดิน การ
สวดเซ่นผีป่า ผีนอก เป็นเรื่องงมงาย ล้าหลัง รัฐห้าม ที่เราสวดทุกวันนี้ ก็เพื่อให้ชาวบ้านได้ความสุข (phúc) 
และได้รับการแบ่งปัน (จากบรรพบุรุษ) (lộc) ช่วยเหลือคนป่วย คนเจ็บ ไมใช่ไปทำอย่างอื่น) (องหนู, สนทนา, 
วันที่ 11 สิงหาคม 2019) 

องหนูกล่าวว่าสิ่งที่พวกเขาทำ พวกเขาทำหน้าที่นำความสุขมาให้ครอบครัว (ของคนป่วย) และชุมชน
ให้ครอบครัวและชุมชนหายจากโรคภัยไข้เจ็บทั้งทางกายและทางใจ อีกทั้งพวกเขาไม่ได้เรียกรับเงินทองจาก
การประกอบพิธีกรรม คนให้เขาเต็มใจให้เอง ได้เท่าไรก็เอาเท่านั้น  

ผู้วิจัยคิดว่าการที่รัฐท้องถิ่น (อำเภอกวานเซิน) ไม่คุกคามบรรดาแม่มด-จามนในการประกอบพิธี แต่
คอยดูอยู่ห่างๆ นั้น เพื่อที่ว่าไม่ได้การสร้างแรงกดดันให้กับชาวบ้านในทางวัฒนธรรมและสุขภาวะ แต่กระนั้น 
ชาวบ้านผู้ประกอบพิธีกรรมก็ไม่ควรนำการประกอบพิธีกรรมมาโพสต์ในสื่อสังคมออนไลน์ เพื่อให้นลำบากใจที่
จะต้องไปเตือน/จับกุม และต้องไม่สร้างปัญหาอันเกิดจากการทำมาหากินด้วยพิธีกรรมนี้ โดยเฉพาะการเรียก
รับเงินทองมากเกินไป 

จากการสังเกตการณ์ต่างวาระ แม่มด บ่าหงว้านที่ผู ้วิจัยไปอาศัยอยู่ด้วยเป็นระยะ ๆ มีงานด้าน
พิธีกรรมสวดรักษาโรคแก่ชาวบ้านอำเภอกวานเซิน และชุมชนในเขต สปป.ลาว แทบทุกวัน  บางวันต้องไปสวด
ถึง 3-4 ที่ ด้วยซ้ำ หลายครั้งบ่าหงว้านต้องกลับมาถึงบ้านค่อนข้างค่ำแล้ว  แม้มีหน้าที่ในการรักษาโรค 



 
 

 

101 
 

โดยเฉพาะโรคเรื้อรังท่ีรักษาไม่หายโดยแพทย์แผนปัจจุบัน บ่าหงว้าน (อ้างแล้ว) กล่าวว่า คนป่วยที่มารับบริการ
ของนางเคยไปรักษาตัวที่โรงพยาบาลมาแล้วทั้งนั้น กระนั้นก็ตามแม่มดและจามนก็รักษาไม่ได้ทุกโรค เรื่องนี้บ่า
หงว้านกล่าวแก่ผู้วิจัย สรุปความได้ว่า สมุหฐานของโรคมี 2 ประเภทใหญ่ คือโรคที่เกิดจากผีทำให้เกิดและที่
ไม่ได้เกิดจากผี สำหรับโรคที่เกิดจากผี นางรักษาได้ ส่วนโรคอย่างหลัง นางรักษาไม่ได้ แม้โรคที่เกิดจากผี หาก
สวดเซ่นผีแล้วกลับไปป่วยอีก ก็โทษนางไม่ได้ เพราะนางไม่ได้ไปเรียกร้องค่ารักษาโรคจากคนป่วย คนป่วย
วางเงินใส่จานพร้อมหมาก-พลูให้นางเอง (บ่าหงว้าน, สนทนา, วันที่ 11 สิงหาคม 2019) 

4.2 พิธีรักษาโรคของแม่มดไทที่กวานเซิน: การเปรียบเทียบกับแม่มด/ผีมด/ผีฟ้า/ผีปู่ย่า/มะม็วดในวัฒนธรรม
ต่าง ๆ 

ในสังคมท่ืกวานเซิน แม่มดคือผู้ที่ทำหน้าที่รักษาโรคหรือให้การคุ้มครองชาวบ้าน กระนั้นก็ตามแม่มดม
ไม่สามารถรักษาได้ทุกโรค บ่าหงว้านกล่าวแก่ผู้วิจัย (อ้างแล้ว)  สรุปความได้ว่า สมุหฐานของโรคมี 2 ประเภท
ใหญ่ คือโรคที่เกิดจากผีทำให้เกิด และที่ไม่ได้เกิดจากผี โรคที่เกิดจากผี แม่มดรักษาได้ ส่วนโรคอย่างหลัง แม่
มดรักษาไม่ได้ แม้โรคที่เกิดจากผี หากรักษาแล้วไม่หายขาด ก็โทษแม่มดไม่ได้ เพราะแม่มดไม่ได้ไปเก็บค่ารักษา
โรคจากคนป่วย คนป่วยวางเงินใส่จานพร้อมหมาก-พลูให้แม่มดเอง อย่างไรก็ดี จากการสังเกตการณ์และ
สนทนากับแม่มดต่างกรรมต่างวาระ พบว่าการรักษาโรคของแม่มด จะกระทำโดยการต่อรองกับผีก่อน โดยแม่
มดเป็นผู้ยื่นข้อเสนอให้ผี ว่าหากคนป่วยหายจากอาการป่วย แม่มดจึงจะให้เครื่องเซ่นแก่ผีนั้นกิน หากไม่หายผี
ก็จะไม่ได้กินเครื่องเซ่น เครื่องเซ่นเป็นเนื้อสัตว์ใดนั้น ขึ้นอยู่กับประเภทของผี บางชนิดกินไก่ เช่น ผีเรือน บาง
ประเภทกินเนื้อหมู เนื้อสุนัข บางคนอายุมากแล้วเจ็บป่วยหนัก ต้องการต่ออายุ ก็ต้องเสียหมูตัวใหญ่เป็น
เครื่องเซ่น สาเหตุที่ผีถึงต้องยอมรับข้อเสนอของแม่มด เพราะแม่มดอาศัยอำนาจผีมด ซึ่งเป็นผีเมืองฟ้า มี
อำนาจใหญ่เหนือผีทั ้งปวงบนโลกนี ้ จะเป็นรองก็เฉพาะกับแถนเท่านั ้น ผีจึงเกรงกลัวแม่มด อีกทั ้งได้
ผลประโยชน์ในการเชื่อฟังแม่มด คือได้กินเครื่องเซ่น ส่วนผีที่ร้ายกาจมาก ไม่ยอมเพียงแค่กินเครื่องเซ่นแล้ว
ออกไป จะเป็นหน้าที่ของจามนมาจัดการฆ่าผีนั้นเสีย ในแง่นี้ ผู้ป่วยต้องหายจากโรคแล้วเท่านั้นจึงจะเสีย
เครื่องเซ่น (คล้ายกับการไปบนบานศาลกล่าวของคนไทย เมื่อสมหวังแล้วจึงนำของไปแก้บน) กระนั้นก็ตาม 
ผู้ป่วยจำนวนหนึ่ง เมื่ออาการดีขึ้น ก็เข้าใจว่าตนเองหายจากโรคแล้ว จึงได้ประกอบพิธีเซ่นผี แต่ต่อมาก็พบว่า
อาการป่วยก็กำเริบขึ้นมาอีก ดังนั้น การเซ่นผีของแม่มดจึงไม่เป็นการรับประกันว่าอาการของโรคจะไม่กลับ
กำเริบขึ้นอีก ดังที่บ่างหว้านกล่าว 

อย่างไรก็ดี พิธีกรรมแม่มดมีอยู่ในวัฒนธรรมของคนไท ไทย ลาว และกัมพูชา เมื่อเปรียบเทียบกับแม่
มดไทที่กวานเซินแล้ว พบว่าแตกต่างกันมาก แม่มดไทที่กวานเซินไม่มีพิธีการรำรักษาโรค ส่วนวัฒนธรรมอ่ืน ๆ 
มักมีการสวดและ/หรือรำ/ลำ ถือเป็นวัฒนธรรมของร่วมชองคนในวัฒนธรรมเหล่านี้  แม่มดอาจมีชื่อเรียก
เหมือนหรือต่างกัน เช่น มด ผีฟ้า มะม็วด เป็นต้น แม้ในวัฒนธรรมที่ดูจะใกล้ที่สุดเช่น มดที่ภาคเหนือของ
ประเทศไทย เมื่อเปรียบเทียบพิธีกรรมรักษาโรคระหว่างแม่มดที ่กวานเซิน กลับมีความแตกต่างกันมาก 
กล่าวคือ ในขณะที่แม่มดไทในกวานเซินกระทำพิธีกรรมโดยอาศัยอำนาจของผีมดที่อยู่บนเมืองมด (เป็นเมือง



 
 

 

102 
 

หนึ่งของเมืองฟ้า) มดในภาคเหนือเป็นผีประเภทผีปู่ย่า หรือเป็นผีบรรพบุรุษของตระกูล ไม่ได้เป็นที่นับถือของ
คนนอกตระกูล ผีปู่ย่าสืบเชื้อสายมาจากชนชั้นปกครอง (ณัฐภัทร์ สุรินทร์วงศ์  และบรานี บุญทรง, 2560: 73) 
ผีมด ในภาคเหนือของไทยเกี่ยวข้องกับโครงสร้างภายในระบบครอบครัวและเครือญาติ ส่วนผีมดไทในกวาน
เซินไม่ใช่ผีปู่ย่า/ผีประจำตระกูล แต่เป็นผีเมืองฟ้าที่มีอำนาจสูงรองจากแถน สูงกว่าบรรดาผีทั้งหลาย (แน่นอน
ว่าใหญ่กว่าผีบรรพบุรุษด้วย) อาศัยอำนาจผีมดแล้วจึงรักษาโรคได้ที่ทำให้คนเจ็บป่วย  

ผีมดไทที่กวานเซินมีลักษณะเป็นเทพ (deity) ที่ได้รับอำนาจมาจากแถน แม่มดคือผู้ที่อ้างอำนาจผีมด
มากระทำการบนโลกมนุษย์ แถนเป็นผู้เลือกว่าใครจะเป็นแม่มด ซึ่งก็คือผู้ที่เกิดมาพร้อมกับการมีรกพันคอ 
(ดังที่กล่าวแล้ว) ที่บ้านแม่มดทุกคนจะต้องมีหิ้งผีมด ที่แยกต่างหากจากหิ้งผีเฮือน (ผีเรือน คือผีปู่ย่า สำหรับ
สังคมไทย) เพราะเป็นผีคนละประเภทกันต้องเซ่นไหว้บูชาต่างกัน หิ้งผีมด เป็นที่ที่แม่มดนำเครื่องเซ่นไหว้มา
ให้แก่ผีมด ทั้งยังเป็นที่ท่ีนำเสื้อผ้าของคนป่วยมาพาดไว้ด้านล่างของหิ้งเพ่ือให้ผีมดคุ้มครองป้องกันภัยจากผีร้าย 
ในพิธีกรรมการรักษาโรค แม่มดที่กวานเซินก็ไม่ต้องรำ เพียงแต่ใช้การสวดเท่านั้น ดังนั้นจึงไม่มีผาม (ปะรำเพ่ือ
ฟ้อน) ฟ้อนผีมดเช่นภาคเหนือของไทย 

อย่างไรก็ดี เนื่องจากวัฒนธรรมไทที่กวานเซินไม่มีการฟ้อนผีมดเพื่อเชิญผีมดเข้ามาที่ม้าขี่ (ร่างทรง) 
เพื่อพบปะกับลูกหลาน ดังนั้น การทำพิธีของแม่มดมีแต่เพียงอาศัยการอ้างอิงอำนาจของผีมดและแถนในการ
รักษาโรค โดยสวดเรียกทั้งผีมด ผีเรือน และผีที่ทำให้ผู้ป่วยเจ็บป่วยเข้ามากินเครื่องเซ่น ประหนึ่งเป็นการเจรจา
ต่อรองกับผีร้ายให้ผีเหล่านั้นไปจากผู้ป่วย (ดังท่ีกล่าวแล้วข้างต้น) 

นอกจากนี้ ในวัฒนธรรม แม่มดยังมีพิธีจ๋าเจียง (chả chiễng) หรือพิธีบุนเอ็ดจ๋า อันเป็นการขอบคุณ
และข้ึนเมืองฟ้าไปสื่อสารกับแถน ผีมด และผีอื่น ๆ เพื่อยังรักษาความสัมพันธ์ของเหล่าแม่มดไว้กับแถน และไว้
กับชาวบ้านในสังคมการเมืองอีกด้วย (ซึ่งจะได้กล่าวถึงพิธีนี้ในบทต่อไป) อย่างไรก็ดี ในสังคมไทกวานเซิน 
ความต้องการในการพยากรณ์เรื่องราวในป้จจุบันและในอนาคต ตลอดจนการ “ทำเสน่ห์” (กะเสด ในภาษาไท) 
และการ “ทำของ” (เอ๋ม ในภาษาไท) นั้นยังคงมีอยู่ ผู้ที่กระทำมักเป็นจามนและจาเกื่อง แต่เป็นพิธีกรรมที่แยก
ต่างหากจากพิธีกรรมสวดรักษาโรคของแม่มด จามน  และจาเกื่อง นอกจากนี้ จามนและจาเกื่องมักอาศัย
ความรู้ที่ได้รับการหยิบยืมจากสังคมเวียดนามมาพยากรณ์ดวงชะตา ส่วนการทำกะเสดและเอ๋มน่าจะเป็น
วัฒนธรรมที่ได้รับอิทธิพลมาจากเขมร แต่จะมาอย่างไรนั้น เป็นเรื่องที่นอกเหนือขอบเขตของงานชิ้นนี้  

นอกจากการเปรียบเทียบกับผีมดในวัฒนธรรมภาคเหนือของประเทศไทยแล้ว แม่มดไทที่กวานเซินมี
บางอย่างคล้ายกับวัฒนธรรมกับ “มะม็วด” พิธีกรรม “ปัญโจลมะม็วด” และพิธี “เรือมมะม็วด” ของมะม็วด 
ของชาวเขมรในจังหวัดสุรินทร์และศรีสะเกษด้วยเช่นกัน จากงานของสารภี ขาวดี (2554) เชิดศักดิ์ ฉายถวิล 
(2550) และพิมวลี ดีสม และสวภา เวชสุรักษ์ (2563) พบว่ามีแง่มุมที่คล้ายและแตกต่างกันในด้านต่าง ๆ ดังนี้ 
ประการแรก มะม็วด หมายถึงแม่มด ซึ่งก็อาจจะมีรากเหง้าทางวัฒนธรรมเดียวกับแม่มดไทที่กวานเซิน 
ประการที่สอง มะม็วดทำหน้าที่รักษาโรคที่เชื่อว่ามีสาเหตุจากอำนาจเหนือธรรมชาติ โดยเฉพาะอำนาจของผี
บรรพบุรุษที่มาลงโทษลูกหลาน ซึ่งมีความคล้ายกันกับแม่มดไทที่กวานเซิน แต่แม่มดที่กวานเซินรักษาโรคอัน



 
 

 

103 
 

เกิดจากผีได้กว่า 30 ชนิดผี ประการที่สาม การรักษาโรคในพิธีกรรมปัญโจลมะม็วด คือการพิธีรำของแม่มด
หรือพิธีเรือมมะม็วด ในพิธีนี้มะม็วดทำหน้าที่เป็นร่างทรงที่เป็นสื่อกลางระหว่างผีกับผู้ป่วย ในขณะที่  พิธีกรรม
ของแม่มดไทในกวานเซิน แม้แม่มดอยู่ในฐานะสื่อกลาง แต่ก็ไม่ได้มีฐานะเป็นร่างทรงและก็ไม่ได้ใช้การร่ายรำ
ในการรักษาโรค ทว่าใช้วิธีการสวดเรียกผีที่ทำให้ป่วยมากินเครื่องเซ่นแล้วให้เลิกรังควาญคนป่วย ประการที่สี่ 
การรักษาโรคในพิธีปัญโจลมะม็วด นอกจากจะร่ายรำแล้ว อาจจะใช้วิธีการรักษาด้วยวิธีอื่นๆ ร่วมด้วย เช่น 
การเสกเป่า พ่นน้ำหมาก พรมน้ำมนต์ บีบนวดตามร่างกาย ในขณะที่แม่มดไม่ได้ทำวิธีการอื่นๆ ทว่าใช้จามน 
(ซึ่งก็มีหน้าที่สวดรักษาโรคเช่นเดียวกับแม่มด) ทำน้ำมนต์ล้างหน้าประพรมกาย พร้อมทั้งดื่มและทานขิงที่เสก
คาถาแล้ว นอกจากการเป็นสื่อกลางระหว่างคนกับผีในการรักษาโรคแล้ว ประการที่ห้า ทั้งมะม็วดและแม่มดก็
ยังทำพิธีเรียกขวัญหรือ “เฮาปลึง” ในวัฒนธรรมไทยเขมรให้แก่ผู้ป่วยด้วย  

นอกจากนี้ ยังมีการศึกษาพิธีเสนเต็ง ซึ่งป็นพิธีกรรมรักษาโรคของแม่มดในวัฒนธรรมของชาวไทดำใน
ประเทศไทยและใน สปป.ลาว โดยไอยเรศ บุญฤทธิ์ (2561) ผู้ทำพิธีเสนเต็งคือแม่มด (หมอมด) เพื่อขอร้องให้
แถนช่วยยกโทษและปลดปล่อยวิญญาณบรรพบุรุษที่ถูกอำนาจของแถนจองจำไว้บนเมืองฟ้า ให้หลุดจาก
พันธนาการ  

4.3 การค้นหาสมุหฐานของโรคด้วยการพยากรณ์จากเสื้อของคนที่เจ็บ/ป่วย 

  บ่าหงว้าน (อ้างแล้ว) กล่าวว่า คนป่วยที่มารับบริการของนางเคยไปรักษาตัวที่โรงพยาบาลมาแล้ว
ทั้งนั้น แต่ก็รักษาไม่หาย ที่รักษาไม่หาย บ่าหงว้านเห็นว่าเพราะเป็นโรคที่ผีทำให้เป็นไป การจะทราบว่าเป็นผี
ประเภทใดเป็นสมุหฐานของโรค จะต้องพยากรณ์โดยใช้ไข่ไก่สดและเสื้อคนป่วย  

การดูเสื้อคนป่วยเป็นความสามารถของแม่มดในการทำนายคนเจ็บ ในขณะที่จามนไม่มีความสามารถ
ในด้านนี้ เมื่อดูเสื้อคนป่วยแล้ว แม่มดจะพบว่าเป็นผีหรือไม่ ถ้าใช่แล้วเป็นผีประเภทใดมาทำให้ผู้ป่วยเกิด
อาการป่วย และผีประเภทนั้นอยู่ที่ใด ในขณะที่แม่มดพยากรณ์สมุหฐานของโรคจากผีได้ทุกประเภท แต่จามนมี
ข้อจำกัด คือเห็นผีได้บางประเภทเท่านั้น  

ขั้นตอนการทำนายสมุหฐานของโรคโดยใช้เสื้อคนป่วยของแม่มดและจามน 

ทั้งแม่มดและจามนใช้วิธีเดียวกัน ดังนี้ 

1) ชาวบ้านป่วยหรือญาติของเขาที่ต้องการให้แม่มด/จามนรักษาโรคมาหาแม่มด โดยเอาเสื้อคนป่วย
มาพร้อมกับหมาก-พลูและเงิน 20,000 ด่อง (ประมาณ 30 บาท) มาให้แม่มดทำนาย 

2) แม่มด/จามนพยากรณ์การเจ็บป่วยมาจากสาเหตุใด โดยนำเสื้อคนป่วยมาม้วนและมัดให้กลม แล้ว
ให้มีแขนโผล่ (เหมือนหาง) ออกมาเล็กน้อย   

3) จากนั้นก็เอานิ้วจับจับแขนเสื้อที่โผล่ (หาง) ไว้ 2 นิ้ว แล้วห้อยเสื้อส่วนที่ม้วน -มัดกลมแล้วสวด 
“พึมพำ” ในลำคอเพื่อไม่ให้ใครได้ยิน ต่อมาจึงนำหมากพลูเหน็บไว้กับเสื้อแล้วแกว่งต่อ นางจะ
ไม่ให้ใครได้ยิน “คำสวด” ของนาง แต่คำสวดนั้นสรุปได้ว่า นางผีว่าใช่ผีตนนี้หรือไม่ หากใช่ ผีจะ



 
 

 

104 
 

ทำให้เสื้อแกว่ง หากไม่ใช่ เสื้อก็จะไม่แก่วง ในขณะที่ถามแม่มดก็จะบอกว่า เรามีไก่ มีเหล้า มี
เครื่อเซ่น (ระบุชนิดของเนื้อสัตว์) มาให้กิน ถ้าใช่ก็มากินไก่ เหล้า และกินเครื่องเซ่น ต่าง ๆ นา ๆ 
แล้วแต่ชนิดของผี และอาการป่วยไข้ หนัก/เบา นานเพียงใด   

4) หากไม่ใช่ (เสื้อยังไม่แกว่ง) ก็ต้องถามเช่นนี้ไปเรื่อยๆ โดยใช้ชื่อผีอื่นๆ โดยอาศัยประสบการณ์ว่า
อาการป่วยเช่นนี้น่าจะเป็นผีประเภทใดมาทำให้ป่วย จนกระท่ังเสื้อแกว่ง จึงทราบว่าผีใดมาทำให้
ป่วย เช่นเมื่อคืนวันที่ 5 กุมภาพันธ์ 2020 บ่าเหซึ่งมีอาการไอเรื้อรัง ก็ได้พยากรณ์ตนเองด้วยการ
ใช้เสื้อนี้ว่าผีตนใดมาทำให้นางป่วย และนางก็พบว่ามีผีชื่อ (ผู้วิจัยจำชื่อไม่ได้) มาทำให้นางป่วย 
นางบอกว่า เมื่อกลับ (อำเภอลางแจ๋ง) บ้านไปแล้ว จะทำพิธีเซ่นผีรักษาโรคของตนเอง  อีกกรณี
หนึ่งเมื่อวันที่ 20 มิถุนายน 2022 ที่บ้านเบิน คอมมูนเมืองมีน มีแม่ลูกคู่หนึ่งมาให้จามน องลอน
ค้นหาสมุหฐานของโรค พบว่าเป็นผีฟงฟ้า (ผีหลวง) ทำให้เจ็บ จะต้องเซ่นด้วยไก่และสุนัข ปู ปลา 
เขียด ยอดกล้วย อ้อย เหตุที่ถูกผีฟงฟ้าทำให้เจ็บเพราะไปในเวลาร้าย (เวลาที่ไม่เป็นมงคล) หลง
ทาง ถูกผีจับเอา (จากประสบการณ์ในการทำงานในพื้นที่นี้ คนไทที่นี่หัความสำคัญกับความเชื่อ
เรื่องฤกษ์ยามมาก เมื่อต้องทำกิจการงานใด/หรือไปร่วมงานใด ๆ ที่ไม่ใช่งานในชีวิตประจำวัน 
พวกเขามักจะต้องคำนวณฤกษ์ยามก่อนออกจากบ้านเสมอ)  

5) เมื่อทราบว่าเป็นผีใดมาทำให้เจ็บป่วยแล้ว แม่มด/จามนก็จะใช้อำนาจผีมดของตนเองที่อยู่เหนือผี
ทั้งปวงมาเจรจากับผี เพ่ือให้ผีหยุดทำร้ายคน เมื่อคนป่วยหายจากอาการเจ็บป่วยแล้ว แม่มดจึงจะ
ทำพิธีเซ่นไหว้ เพ่ือให้ผีนั้นได้กินเครื่องเซ่น (แม่มดระบุเครื่องเซ่นแล้วแต่ชนิดของผี) แต่ถ้าคนป่วย
ไม่หายเจ็บป่วย ภายใน 3-5 วัน ผีก็จะไม่ได้กินเครื่องเซ่น ดังนั้น แม่มดจะประกอบพิธีกรรมรักษา
โรค เมื่อผู้ป่วยหายเจ็บป่วยแล้ว เรียกได้ว่าไม่เสียเครื่องเซ่นผีก่อน โดยไม่ทราบว่าจะหายป่วย
หรือไม่  

กระนั้นก็ตาม การรู้ว่าสามารถรักษาโรคได้หรือไม่ เริ่มต้นจากการรู้ว่าคนป่วยถูกผีใดทำให้เป็นไป ด้วย
วิธีการต่างๆ ได้แก่  

1) การนับข้อมือโดยเริ่มจากเดือนต่าง ๆ ทั้งปี  
2) การใช้ไข่ไก่สดเสี่ยงทาย และ  
3) การทำพิธี “ลู้ปาน” คือการเชิญผีมดและผีไต (ผีของแม่มด) ลงมาเข้าร่างของแม่มดเพ่ือพยากรณ์ 
4) การพยากรณ์ด้วยการแกว่งเสื้อของคนป่วย  

 



 
 

 

105 
 

 
ภาพ 4.1  แม่มดเมืองมอ บ่าหลา กำลังทำการแกว่งเสื้อทำนายผีที่มาทำให้คนป่วย 

ณ บ้านขาม คอมมูนตามแทง อำเภอกวานเซิน จังหวัดแทงหวา 
ถ่ายภาพ โดยอัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 18 มิถุนายน 2022 

 

 
 

ภาพ 4.2 จามนเมืองมีน องลอน กำลังทำการแกว่งเสื้อทำนายผีที่มาทำให้คนป่วย 
ณ คอมมูนเมืองมีน อำเภอกวานเซิน จังหวัดแทงหวา 

ถ่ายภาพ โดยอัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 20 มิถุนายน 2022 
 



 
 

 

106 
 

การสื่อสารดังกล่าวข้างต้น เป็นการสื่อสารระหว่างแม่มดกับผี ที่มีการใช้สัญลักษณ์ คือเสื้อผู้ป่วย 
หมากพลูและเงินใส่จาน การสื่อสารในพิธีกรรมของแม่มดจึงมีทั้งเนื้อหา  (content) และรูปแบบ (form) ที่
ตายตัวและกระทำซ้ำ (กาญจนา แก้วเทพ, 2010: 14-5) ทว่าเป็นการสื่อสารกับผีเป็นหลัก โดยที่แม่มดคือผู้ส่ง
สารและผีเป็นผู้รับสาร ในเป็นการสื่อสารกับผีต่าง ๆ ที่มาทำให้เจ้าของเสื้อเจ็บป่วย ในการสื่อสารกับผี แม่มด
ซึ่งโดยความเชื่อ คือผู้ที่แถนส่งลงมาโลกมนุษย์ มีผีมดเป็น “ครู” ยังอ้างอำนาจจากการที่ตนมี “ผีเ(ซ)สือ ก” 
หรือ “ผีเมืองเ(ซ)สือก” อันเป็นผีประจำตัวของแม่มดที่จะทำให้ผีที่ทำให้เจ้าของเสื้อเจ็บป่วยออกมายอมรับว่า
ตนเป็นผู้กระทำ อย่างไรก็ดี ผู้วิจัยได้ถามแม่มด (หรือแม้แต่จามนผู้สามารถประกอบพิธีดังกล่าวได้) ถึง “คำ
สวดและบทสนทนากับผี” ว่ามีสวดและพูดอะไรบ้าง พวกเขากลับตอบว่ามันเป็น “ความฟ้าบ” หรือเป็นภาษา
อันศักดิ์สิทธิ์ที่ทำให้ผีกลัว ไม่สามารถเปิดเผยเนื้อหาแก่คนที่ไม่ใช่ลูกศิษย์ได้ ถึงแม้เป็นศิษย์ก็หาใช่ว่าจะสอน
ความฟ้าบให้หมดทุกคำ ความฟ้าบประกอบไปด้วยภาษาที่ปะปนกันหลากหลาย ไม่ว่าจะเป็นภาษาไท ภาษา
เวียด ภาษาจีน ภาษา (ชาติพันธุ์) เหมื่อง ภาษาเขมร หรือแม้แต่ภาษาบาลี เช่นผู้วิจัยได้ยินคำหนึ่งว่า “สาธุ 
สาธุ” จากจามนอย่างน้อย 2 คน แต่กระนั้นแม่มดทุกคนที่ผู้วิจัยได้สอบถามในต่างกรรมต่างวาระ ต่างก็ได้สรุป
ให้ผู้วิจัยฟังว่าเนื้อหาที่พวกนางสนทนากับผีคือการถามว่า “ใช่ผีตนนั้น ตนนี้มาทำให้ป่วยหรือไม่”  และถ้าใช่
นางจะต่อรองเพ่ือทำให้ผู้ป่วยหายป่วยก่อนจึงจะให้กินเครื่องเซ่น ดังที่ได้กล่าวไว้ข้างต้น  

อย่างไรก็ดี เมื่อได้ผลอันเป็นสมหุฐานของโรคแล้ว แม่มดจะบอกผู้ป่วยว่าผีชนิดมาทำให้ผู้ป่วยเจ็บป่วย 
และเพราะเหตุใด สาเหตุที่ทำให้เจ็บป่วย มักเป็นสาเหตุที่เป็น “แบบฟอร์ม”ของเนื้อหาอยู่แล้ว เช่น หาก “ตก
จวงผีคำหวัง” (ถูกผีคำหวังกระทำ) แสดงว่าเข้าไปใน “ป่าห้าม” หรือถูกผีฟงฟ้าทำร้าย แสดงว่าเดินไปในทางที่
ไม่คุ้นชิน ในเวลาที่ไม่ดี (แม้ในปัจจุบันคนไทที่กวานเซินยังคงยึดถือความเชื่อเรื่องวัน -เวลาดี-ร้าย วัน-เวลาใด
ควรทำอะไร ไม่ควรทำอะไร) ถูกผีปู่เป้า เพราะเขาต้องการมากินข้าวกับลูกหลาน ถูกผีเรือนทำร้าย เพราะไป
ทำงานต่างถิ่นโดยไม่บอกกล่าวผีเรือนหรือบอกไม่ถูกวิธี เป็นต้น จากนั้น แม่มดก็จะบอกแก่ผู้ป่วยและญาติว่า
นางจะขอให้ผีนั้นหยุดทำร้ายผู้ป่วย และหากหายดีแล้ว ให้เอาเครื่องเซ่น อันได้แก่ เนื้อสัตว์ (แล้วแต่ชนิดของผี) 
เหล้า หมากพลู ผ้าฝ้าย และอื่น ๆ (แล้วแต่ชนิดของผี) มาเซ่นแก่ผีนั้น ๆ อันเป็นแบบฟอร์มคำพูดที่มีลักษณะ
ค่อนข้างตายตัว 

4.4 ประเภทของเทพ/ผี และเทพ/ผีที่สัมพันธ์กับการรักษาโรคของแม่มดและจามน 

เพื่อเป็นการปูพื้นให้เข้าใจเรื ่องผีที่สัมพันธ์กับการรักษาโรคของแม่มดและจามน ในส่วนนี้ผู้วิจัยขอให้
ความรู้พื้นฐานเกี่ยวกับประเภทและระดับชั้นของเทพประเภทต่าง ๆ ตามความเชื่อของชาวกิง (เวียด) และชาวไทที่
กวานเซินที่มีความคล้ายคลึงกัน ดังนี้ สำหรับชาวกิง Mai Thị Hồng Hải (มายถิ่ห่งหาย)20 และ Ngô Xuân Sao 
(โงซวนซาว)21 กล่าวว่าในความเชื่อของคนเวียดนาม เทพมีด้วยกัน 3 ระดับคือ   

 
20 ผู้อำนวยการศูนย์วจิัยการพัฒนาภูมิภาค จังหวัดแทงหวา (Trung tâm nghiên cứu phát triển vùng, Tỉnh Thanh Hóa)  
21 ผู้อำนวยการศูนย์วจิัยสังคมและการพฒันา มหาวิทยาลัยห่งดึ๊ก (Trung tâm nghiên cứu xã hội và phát triển, Trường Đại Học Hồng 
Đức) 



 
 

 

107 
 

1) Thiên thần (เทียนเถิ่น) คือเทพที่อยู่บนชั้นฟ้า เทียบได้กับ “แถน” ของคนไท  
2) Nhiên Thần (เหยงียนเถิ่น) คือเทพที่อยู่ตามธรรมชาติ คอยปกปักษ์คุ้มครองธรรมชาติ เทียบกับ

เทพของคนไท เช่น เจ้าดิน เจ้าป่า  
3) Nhân thần (เยินเถิ่น) คือเทพที่เป็นมนุษย์ที่ทำความดีแก่สังคม เมื่อเสียชีวิตแล้วคนยังนับถือเซ่น

สรวงบูชา จึงกลายเป็นเทพปกปักษ์คุ้มครองสังคมมนุษย์ตลอดจนธรรมชาติ ทั้งยังเป็นผู้เชื่อมโยงมนุษย์กับ
ธรรมชาติด้วย (มายถิห่งหายและโงซวนซาว, สนทนา, วันที่ 23 เมษายน 2024) 

สำหรับชาวไท มีประเพณีบูชาเทพเจ้า เรียกว่า “phi xân (ผีเซิน)” เทพเจ้าเป็นพลังเหนือธรรมชาติที่อวย
พรและปกป้องชีวิตมนุษย์ เทพมีสองประเภท คือ เทพธรรมชาติ (เทียบกับของชาวกิงคือ nhiên thần หรือ เยียน
เถิ่น) และเทพที่มาจากมนุษย์ (เทียบกับของชาวกิงคือ nhân thần หรือ เยินเถิ่น) เยียนเถิ่น มีต้นกำเนิดมาจากตัว
ละครในเรื่อง “toi ắm oóc nặm đin (ถ้อยอั๋มออกน้ำดิน ซึ่งหมายถึงการเกิดขึ้นของน้ำและดิน)  ที่กล่าวว่า  

“เป็นพี่น้องกันเจ็ดคน ออกล่าสัตว์ใหญ่ที่ gò Xác (กอซ้าก) และดื่มน้ำจากลำธารที่ gò 
Ngang (กองาง) ต้องขอบคุณแมลงวัน (ตอม) ควายที่บินขึ้นไปบนฟ้า เรียนรู้การถูไม้ก่อไฟ ย่าง
อาหาร อาหารอร่อย คนมีสุขภาพที่ดีขึ้น หลังจากรับประทานอาหารที่อร่อยแล้ว พวกเขาก็แยก
ย้ายกันไปยังสถานที่ต่าง ๆ มากมาย กลายเป็นเทพเจ้าเจ็ดองค์เพื่ออวยพรผู้คน ได้แก่ เทพในถ้ำ
ลึก เทพภูเขาสูง เทพแห่งน้ำ เทพดิน เทพเจ้าเมือง เทพไม้เก่าแก่ และเทพหลังคา” 

 

สำหรับคนไท เยินเถิ่นหรือเทพเจ้าที่มาจากมนุษย์เป็นดวงวิญญาณของผู้คนที่ได้รับความเคารพและบูชา
จากชุมชน แบ่งออกเป็น 3 ประเภท ได้แก่  

1) เทพเจ้าผู้ยิ่งใหญ่ (xân luống tín tại, xân ái tín viêng) คือเทพเจ้าที่มีคุณประโยชน์ต่อประเทศ  
2) เทพเจ้าประจำหมู่บ้านเมือง (khau semi-con pin coc, muong clan con pin tao) มีลักษณะ

คล้ายกับเทพเจ้าในการปกครองของชาวกิง (เวียด) และ  
3) เทพประจำตระกูล บุคคลที่มีเกียรติในตระกูล หากคนไทในภาคตะวันตกเฉียงเหนือมักจะให้

ความสำคัญกับบุคคลในตำนาน เช่น นางหาน เจืองหาน นางอั่ว เป็นต้น ในทางกลับกัน คนไท
แทงหวาส่วนใหญ่จะบูชาบุคคลสำคัญทางประวัติศาสตร์ เช่น กษัตริย์เลเหล่ย และตือม้าฮายดา่ว 
ต๋งซุยเติน เกิ่มบ๋าเถือก ห่าวันยอ 

อย่างไรก็ดี จากประสบการณ์และกระบวนการรับรู้ของคนไท พบว่าในยุคจารีต พิธีเซ่นเมืองสะท้อน
จักรวาลทัศน์ของคนไทที่มีต่อตนเองและอำนาจของผี/เทพ ภายใต้กรอบอ้างอิงคน-ผี (ดังท่ีกล่าวแล้วในการทบทวน
วรรณกรรม) จากการสนทนากับรองศาสตราจารย์ ดร. มายถิห่งหาย22 กล่าวว่าจักรวาลทัศน์ของคนไทมีด้วยกัน 3 
โลก ได้แก่ โลกบนฟ้า เป็นโลกแรก และโลกบนดินอีก 2 โลก คือโลกมนุษย์ อีกโลกหนึ่งคือโลกของผี จากการ
สนทนากับแม่มด ปัญญาชนท้องถิ่น และการอ่านเอกสารไทประเภทต่าง ๆ พบว่ามีผีที่อยู่ในสังคมไท ดังนี้  

 
22 มายถิห่งหาย ผูอ้ำนวยการ “Trung tâm nghiên cứu phát triển vùng tỉnh Thanh Hóa (ศูนย์วจิัยเพื่อการพัฒนาพื้นที่ จังหวัดแทงหวา) 

อดีตอาจารย์มหาวิทยาลัยห่งดึ๊ก จังหวัดแทงหวา ผู้เชีย่วชาญด้านชาติพันธุ์วิทยา (Ethnology) เมื่อวันที่ 25 ตุลาคม 2022 โดยเลวันโตน 



 
 

 

108 
 

1) โลกบนฟ้า  

ประกอบด้วยผีเมืองบน แบ่งเป็น เมืองแถน เมืองมด เมืองมุน (เมืองมน) เมืองมอ และเมืองเสือกบนเมือง
แถน มีแถนหลวงเป็นผู้มีตำแหน่งสูงที่สุดที่ปกครองทั้งโลกฟ้าและโลกดิน ทั้งคนและสัตว์ ดังนั้นแถนจึงต้องมีเทพ
ต่าง ๆ คอยช่วยงาน (เทียบกับของชาวกิงคือ เทียนเถิ่น)+ แถนคือผู้ที่สร้างและควบคุมกฎ/ระเบียบของโลก มนุษย์ 
และสรรพสัตว์ อาศัยอยู่ที่เมืองฟ้า ในขณะที่มนุษย์และสัตว์อาศัยอยู่ที่เมืองลุ่ม (โลกมนุษย์) หากมนุษย์ทำผิดจะ
ได้รับการลงโทษจากแถน แถนมีหลายระดับ (Dau Thuan Nam, 2564) ได้แก่  

- แถนหลวง คือแถนผู้เป็นใหญ่ในหมู่แถน  
- แถนคุม คือผู้คอยปกป้องดูแลสารทุกข์สุขดิบของผู้คน 
- แถนตั้ง คือแถนผู้ที่ทำให้เกิดคนและสัตว์  
- แถนเบ้า คือแถนผู้เตรียมดินสำหรับทำเป็นคนและสัตว์ 
- แถนขัด คือแถนช่าง   
- แถนทุ้ม คือผู้ที่ทำให้เกิดน้ำท่วม ฟ้าแลบ ฟ้าผ่า 
- แถนเก๊า คือผู้พิพากษาและเป็นผู้คุมนักโทษ 
- แถนกม คือผู้ที่ดูแลท้องฟ้าทั้งสี่ทิศ 
- แถนปัก คือผู้ที่คอยดูแลช่วงเวลาของชีวิตของคนบนพ้ืนโลก  
- ผีแถน  คือผู้ให้สิทธิการให้คนมีอายุ โดยมี “เอ้ยอา” เป็นคนบอกว่าใครมีอายุครบกำหนดแล้ว

ก็เรียกข้ึนเมืองบน ทำให้คนในโลกมีความสุข 
ส่วนเมืองมด มีผีเมืองมด เป็นผู้ได้รับสิทธิจากแถนในการเป็นมด เพ่ือช่วยเหลือผู้ป่วย นอกจากนี้ ยังมี

ผีเมืองเสือก เป็นเทพของเมืองเสือก ใช้สำหรับการพยากรณ์ ผีครู เป็นผีสิงร่าง บางคนตายแล้ว บางคนยังมี
ชีวิตอยู่ หมายถึงคนที่เราเรียนรู้จากเขา 

2) โลกบนดินที่เป็นโลกมนุษย์ 

ผีเมือง (เซินเมือง) คือผีบรรพบุรุษของเมือง ก๋อกงเหวยหล่าง, ฟาบแหล๋ง เป็นต้น เป็นผีที่คุ้มครอง
เมือง โดยเฉพาะทรัพยากรธรรมชาติของเมือง หากคนในเมืองกระทำผิดจารีต ผีจะลงโทษด้วยการทำให้ตาย 
หรือให้ทำมาหากินไม่ได้ผล ในอดีตคนไทบูชาผีเมืองปีละครั้ง เรียกว่าพิธีเซ่นเมือง ปัจจุบัน พิธีนี้ถูกฟ้ืนฟูขึ้นมา
ใหม่เฉพาะบางเมืองที่เจ้าหน้าที่รัฐท้องถิ่นและประชาชนให้ความสำคัญและมีส่วนร่วมในการบริจาค -จัดงาน
เท่านั้น  

ผีบ้าน หรือผีหมู่บ้าน เถิ่นหว่างหล่าง - ก๋อกง เลิ่บบ้าน เลิ่บเมือง เป็นผู้ที่มีกง เพ่ือปกป้องบ้านนั้น ๆ – 
แม่มดให้ผีเซินช่วยคนป่วย และช่วยชาวบ้านหล่ามหมู่ หล่ามหม่าง (หมั่วหม่าง)  

เซินจู ตือม้าฮายด่าว 3 จ ู(หรือ โจว)23  มีหลายผีเกี่ยวข้อง เช่น ผีเมืองสั่ว ผีต้นน้ำเซีย  

 
23 จูหรือโจว คือเมืองใหญ่ที่ประกอบด้วยเมืองย่อย ๆ หลายเมือง เมืองยอ่ย ๆ มีขนาดเท่ากับตำบลหรืออำเภอ ในปจัจุบัน ส่วนจู/โจว อาจมีขนาด
เท่ากับ จังหวัดหรือใหญก่วา่นั้น  



 
 

 

109 
 

 ผีเจ้าดิน เป็นเทพของพวกต้นไม้ต่าง ๆ เป็นเทพที่อยู่ในดิน คุ้มครองแผ่นดิน การทำกิจกรรมใดๆ ที่
เกี่ยวข้องกับที่ดิน เช่นการสร้างบ้าน ต้องบอกกล่าวแก่ผีดินเสมอ  

ผีเจ้าน้ำ เป็นวิญญาณท่ีอยู่ในแม่น้ำ ห้วย คลอง หนองขนาดใหญ่ เพ่ือคุ้ครองน้ำ 
ผีขวัญ คือขวัญของคน 

3) โลกบนดินที่เป็นโลกของผี  

ในทุกหนทุกแห่งมีผีปกครอง หากต้องการตั้งหมู่บ้าน ถางป่า ถางทุ่ง จับปลา และล่าสัตว์ ทั้งหมดนี้
ต้องขออนุญาตจากผีป่า ผีทุ่ง ผีน้ำ/ลำธาร ฯลฯ เทพในเมืองฟ้าหรือผีบนดินที่กล่าวถึงข้างต้น พร้อมด้วยผีบ้าน 
(พี่เฮือน) ผีตระกูล (ผีด้ำ) ซึ่งเป็นปู่ย่าตายาย (ปู่เป้า) ที่ เสียชีวิตแล้ว มาเป็นผู้พิทักษ์คุ้มครองปกป้องผู้คน/บตุร
หลาน ในชีวิตทางจิตวิญญาณ (đời sống tâm linh)  (เทียบกับชาวกิงแล้วคือ เยียนเถิ่นและเยินเถิ่น) 

  ผีทีแ่ม่มดต้องปราบเป็นผีในโลกบนดิน มี 32 ชนิด แบ่งเป็นผีดีและผีร้าย ดังนี้ 

ประเภทผีด ี
ที ่ ชื่อผี ลักษณะของผี 

1 แถน (พ่อฟ้า) เป็นผี (เทพ) ที่เป็นใหญ่กว่าเทพและผีทั้งปวง เป็นผู้ให้กำเนิดโลก 
ผู้คน ธรรมชาติ และสรรพสัตว์ เป็นผู้ควบคุมธรรมชาติ ระเบียบของ
โลกมนุษย์และเมืองฟ้า 

2 ผีเมืองฟ้า เมืองฟ้าได้แก่ เมืองมด เมืองมุน (เมืองมน) เมืองมอ และเมืองเสือก 
เป็นผีแต่ละเมืองคือ ผีมด ผีมุน ผีมอ และเสื้อเมือง เป็นผีที่คุ้มครอง
ผู้คน และคอยกำจัดผีร้าย  

3 ผีเฮือน (ผีโต่เตียน) เป็นผีบรรพบุรุษของเรือน ทำหน้าที่ปกป้องลูกหลานช่วยให้ลูกหลาน
ให้ทำงานได้ดี 
เป็นผีคุ้มครองคนในเรือน หากคนในบ้านทำผิดจารีต ผีเฮือนก็จะ
บันดาลให้คนในบ้านเจ็บป่วย ทำมาหากินไม่ได้ผล คนไทมักเซ่นไหว้ผี
เฮือนเดือนละ 2 ครั้ง ทั้งยังทำพิธี “เลาข้าวเหมอ (กินข้าวใหม่)” เพื่อ
เซ่นไหว้แก่ผีเฮือนหลังการเก็บเกี่ยวข้าวทุกครั้ง  

 4 เซินบ้าน (เสื้อบ้าน) เป็นผีบรรพบุรุษของหมู่บ้าน เป็นผีคุ้มครองคนในหมู่บ้านหากคนใน
หมู่บ้านทำผิดจารีต เซินบ้านก็จะบันดาลให้คนในหมู่บ้านเจ็บป่วย ทำ
มาหากินไม่ได้ผล ในอดีตคนไททำพิธีบูชาผีบ้านปีละครั้ง โดยเรียกพิธี
นี้ว่า “เซ่นบ้าน” ปัจจุบัน พิธีนี้ไม่มีการทำอีกแล้ว  

 
 
 



 
 

 

110 
 

ที ่ ชื่อผี ลักษณะของผี 

5 เซินเมือง (เสื้อเมือง) เป็นผีที่ถือว่าเป็นบรรพบุรุษของเมือง กล่าวคือเป็นผีของเจ้าเมืองคน
แรกท่ีสร้างเมืองและลง “หลักม่ัน/เสาเมือง” ของเมืองไว้ เซินเมือง
เป็นผีที่คอยปกป้องคุ้มครองเมืองให้มีความร่มเย็นเป็นสุขแก่ชาวเมือง 
ในอดีตคนไททำพิธีบูชาปีละครั้ง เรียกว่าพิธี “เซ่นเมือง” ปัจจุบันมี
เพียงบางเมืองที่ฟ้ืนฟูขึ้นมาได้ 

6 ผีเจ้าไฟ อยู่กับผีเฮือน – เสือกี๋ไฟให้เขา ล้ำกวนเสาเซาตอ ล้ำเข้าหล่อห้องจอง
เซอ ล้ำกกคือเหือนลูกไม้ซาง ล้ำกกคาง เฮือนลูกไม้ปอง ล้ำเข้าหล่อ
ห้องเฮือนลูกร่มเย็น ล้ำเติงนอกลำหลวง ลำตางกวง ล้ำน้อย ล้ำซอด
แซว ล้ำหมู่ลุงตา ล้ำตีนไล้ตี๋ตันสาน ล้ำหน้าต่างตี๋ตันแตว แนวมดมอ
เลิงเขิน ลำกอนแลง ตกสองฝ่าย ล้ำชายคา ตกสองเมือง ล้ำกอนแลง 
ปีสูมอก ล้ำกอนเหล่งโลย ปีสู่ลม (เป็นชื่อผีในบ้าน ล้ำคือผี) เป็น
วิญญาณท่ีอยู่ในไฟ มักอยู่ตามชายป่า  

7 ผีเจ้าดิน คุ้มครองดูแลพ้ืนดิน สถิตอยู่ในพื้นดินเวลาจะทำการเกษตร 
หรือปลูกสิ่งก่อสร้างบนพ้ืนดินจึงจะต้องบอกกล่าวก่อนเสมอ 

8 ผีขวัญ ขวัญของคน ขวัญของบ้าน-เมือง คุ้มครองผู้คนให้สุขภาพดี 

9 ผีกอบ๋า ผีบาย เป็นผีทีอ่ยู่ที่ต้นโพธิ์ ต้นไทร เป็นผีที่ปล่อยขวัญมิ่งกลับมาหาคน อยู่
ตามต้นไม้ ทำให้คนเจ็บตัว เจ็บหัว เจ็บท้อง เจ็บขา เจ็บแขน 

10 ผีจ๋อย ผีช่วย เป็นผีที่แม่มดเรียกให้มาช่วย 

11 ผีแม่เบ้า-แม่แหว  ผีอยู่ที่เมืองฟ้าดูแลเรื่องขวัญและการมีชีวิตอยู่ 
 

 

ประเภทผีร้าย 

ที ่ ชื่อผี ลักษณะของผี 

1 ผีกางก้อย เป็นผีป่าชนิดหนึ่ง มีลักษณะเป็นเหมือนนก เสียงแหลมเล็ก ร้องเสียง 
“กางก้อยๆ”  

2 ผีหย่าบาย (ไม่มีข้อมูล) 
3 ผีเหงือก เป็นผีที่มีลักษณะคล้ายพญานาค อยู่ในน้ำ ทำให้คนป่วย เจ็บ คนเดิน

ไปใกล้แม่น้ำ ลำธาร อาจโดนผีเหงือกทำร้ายได้  
4 ผีปู (ภู) เป็นผีที่อยู่และคุ้มครองภู-ดอย ทำร้ายคนที่เข้าไปในป่าต้องห้าม  

 ผีป่า เป็นผีที่สิงอยู่ตามต้นไม้ใหญ่มักทำร้ายชาวบ้านที่เข้าไปในป่าดงอัน
เป็นที่ต้องห้าม 

5 ผีแหว เป็นผีที่อยู่ในป่าช้า (ผีเหงี่ยเดี่ย) ผีเอ็งอ่อน (ทำให้เด็กเจ็บ) 



 
 

 

111 
 

ที ่ ชื่อผี ลักษณะของผี 

6 ผีเป๋อ เป็นผีเมียตาย 
7 ผีเปอ (ผีเอ๋ม) เปนการทำของใส่คนอื่น เช่นลูกสะใภ้เกลียดแม่ผัวอย่างมาก เพราะ

ถูกทำขอ การแก้ไข คือต้องไป “ตัดเอ๋ม” (เอาของออก) ให้  

8 ผีเฮ็ดแฮน เป็นผีทีแ่ถนให้ลงมาหาคนที่ป่วยใกล้ตาย เพ่ือมาจับวิญญาณ 
10 ผีแม่เกิด (ผีลิงน้อย) เป็นผีที่ทำให้เด็กน้อยเจ็บป่วย เป็นผีของคนท่ีเกิด 

11 ผีห่าเกิ๊ด  เป็นผีทีอ่ยู่เมืองฟ้าลงมาเกิด แต่เข้าท้องไม่ได้ ทำให้เด็กเล็กร้องไห้ 
12 ผีเฮ็ดแฮ่นขอ คนชราใกล้ตาย ทำพิธีต่ออายุ  

13 ผีซิน เป็นผีที่มาขอเอาขวัญของลูก-หลาน  

14 ผีฟง  ผีที่มาตอนกลางคืน จับเด็ก คนคลอดลูก จับกิน ผีที่สิงร่างคน กินคน 
15 ผีสมอ เป็นผีหิว ทำให้คนปวดท้อง 

16 ผีบุก เป็นผีขอคนที่จมน้ำตาย มักเข้าสิงร่างคน  

17 ผีฮาง เป็นผีที่จับเอาขวัญมิ่งของคน 
18 ผีตาเง็น เป็นผีพระอาทิตย์ ให้คนปวดหัว 

19 ผีกอไห่หัวต๋า ผีกอบ๋าหัว
เมือง ผีกอไม้ออกควน  

เป็นผีป่า เป็นผีร้าย ผีพเนจร 
 

20 ผีกวนโกออกหอก ผีในหิน 

21 ผีปูซังกำ เป็นผีที่อยู่ในภูเขาและแม่น้ำ 
22 ผีมัมสันหลวง  ผีแม่น้ำใหญ่ 

23 ผีห่า  เป็นผีที่ตายอย่างกระทันหันหรือตายเพราะอดอยากทรมาน ตาย
เพราะอกหัก หรือตายโดยที่ไม่มีสามี/ภรรยา เป็นการตาย “สุดด้วน” 
(ไม่มีผู้สืบทอด) วิญญาณพวกเขาอยู่ชั้นล่างสุดของเมืองฟ้าที่อยู่ในเขต
แดนของพวกอสูรผู้กินน้ำค้างและลม ไม่สามารถไปอยู่บนชั้น “ด้ำ
เจ้า” (ตระกูล) ได้ เป็นพวกที่ครองเมืองมืด ไม่อยู่กับที่ (Dau Tuan 
Nam, 2564) 

24 ผีซังเหลา เป็นผีตัวโต เมื่อในอดีตเป็นคนตัวใหญ่มาก ตายมาก็เป็นผีซังเหลา 
25 ผีคำหวัง คือคนที่ยังมีชีวิตอยู่ แต่ต้องมนต์และติดตามเทพ “คำหวัง” ไป 

26 ผีเสือขบ (เสือกิน) เป็นผีทีท่ำให้เจ็บศรีษะ 

27 ผีเมืองลุ่ม (ผีเฮ้ือน) เป็นผีทีท่ำให้ร่างกายเป็นตุ่มพุพองเหมือนเป็นโรคเรื้อน 
28 ผีตกไม ้ (ไม่มีข้อมูล) 

29 ผีลวง (ไม่มีข้อมูล) 

30 ผีโกงกก-โกงกาง (ไม่มีข้อมูล) 



 
 

 

112 
 

ที ่ ชื่อผี ลักษณะของผี 

31 ผีโกงแก่ว-โกงคำ (ไม่มีข้อมูล) 
32 ผีกอไฮ ผีที่สิงอยู่ที่ต้นไม้ใหญ่ (กอไฮ) 

33 ผีกอเฮือง ผีที่สิงอยู่ที่ต้นไม้ใหญ่ (กอเฮือง) 
 

4.5 ข้ันตอนการรักษาโรคและการตีความใหม่ของการรักษาโรค 
วิธีการรักษา คือการทำพิธีสวดเรียกทั้งผีมด/ผีมน (ในฐานะอาจารย์ของแม่มด/จามน) ผีบรรพบุรุษ (ผู้

คุ้มครองครอบครัว) และผีที่ทำให้คนป่วยมากินเครื่องเซ่น ซึ่งเป็นบทสวดเฉพาะ ไม่มีในตำราแต่ถ่ายทอดด้วย
การบอกสอนและการจดจำ ส่วนเครื่องเซ่นก็แล้วแต่ชนิดของผี เมื่อผีได้กินเครื่องเซ่นแล้ว ก็จะจากไป ไม่ทำให้
ผู้ป่วยป่วยอีก ผีบางประเภทก็ต้องเสียหมูหรือสุนัข ส่วนคนชราป่วยและรู้สึกว่าใกล้ตาย แต่ต้องการร้อของแถน
เพื่อต่ออายุ ต้องเสียหมูตัวใหญ่ทำพิธี อย่างไรก็ดี เหตุที่ผีต้องเชื่อฟังแม่มด/จามน เนื่องจากความเชื่อใน
ปกรณัมที่เก่ียวกับอำนาจของแม่มด/จามนอ้างอิงอยู่กับแถนซึ่งเป็นผู้ปกครองเมืองฟ้าและเมืองลุ่ม (โลกมนุษย์) 
ได้มอบอำนาจแม่มด/จามนให้มาจัดการกับผี ดังที่กล่าวแล้ว กรณีท่ีผีไม่เชื่อฟังแม่มด/จามน พวกเขาก็จะทำพิธี
บอกกล่าวแก่แถน แถนก็จะลงมาเข้าร่างแม่มด/จามนเพื่อบอกให้ผีเชื่อฟังความของแม่มด/จามน (แต่ไม่บ่อย
นักที่แถนจะลงมาเข้าร่างแม่มด/จามน)  

สำหรับการสื่อสารในพิธีกรรมในการรักษาโรคของแม่มด  ผู้วิจัยมีโอกาสติดตามแม่มด บ่าหงว้านไป
สวดรักษาโรคหลายครั้ง ในพิธีกรรม เป็นการสื่อสารโดยปราศจากสารสนเทศกับผู้ป่วย แต่มีสาร (บทสวด) ที่
เรียกผีมากินเครื่องเซ่น ด้วยการพรรณนาคุณสมบัติของเครื่องเซ่นนั้น ๆ และเรียกผีมากิน จากนั้น ก็สวดให้ผี
มดและผีเรือนมากินเครื่องเซ่น พรรณนาคุณสมบัติของเครื่องเซ่น และให้ช่วยคุ้มครองผู้ป่วยให้หายขาด ทั้ง
เนื้อหาและรูแบบการสื่อสารที่สื่อกับผีค่อนข้างจะตายตัว แม่มด บ่าหงว้านจะกล่าวว่า บางครั้ง โดยธรรมชาติ
นางคิดบทสวดได้เองโดยไม่ต้องเรียนจากครูที่เป็นมารดาของนาง คล้ายกับว่าผีมดของนางเป็นคนดลบันดาลให้
นางมีพรเมืองฟ้าเช่นนี้ การสื่อสารในพิธีกรรมนี้ แม่มดแทบไม่ต้องมีสารสนเทศ ส่งไปผู้ป่วยหรือญาติผู้ป่วยเลย 
(ยกเว้นการสนทนานอกพิธีกรรม เช่น การสั่งให้เตรียมและจัดวางเครื ่องเซ่น -สวดให้ถูกต้อง การไต่ถาม
สารทุกข์สุกดิบ) ตัวพิธีกรรมโดยตัวมันเองมีรูปแบบที่เป็นรหัสทางวัฒนธรรมที่ถูกสื่อไปยังผู้ป่วยและญาติอยู่
แล้ว ว่าท่านจะหายป่วยเมื่อผ่านพิธีกรรมนี้ โดยไม่ต้องมีเนื้อหา (message) ใด ๆ ที่กล่าวแก่ญาติโดยตรง  

กระนั้นก็ตาม ผู้วิจัยพบว่าในหลายครั้ง ผู้ป่วยและญาติต้องการสื่อสารกับผีมดหรือแถน (เทพ) ด้วย
สารสนเทศ ที่มากกว่าการ “ทึกทัก” (taken for granted) เอาจากสัญลักษณ์ เนื้อหาและรูปแบบที่ตายตัวของ
พิธีกรรมว่าชีวิตจะดีขึ้น ทั้งนี้โดยสังเกตจากการที่ในช่วงปี 2019-2021 บ่าหงว้านได้พา “มนเกิด” หรือ “มน
แท้ง (môn thánh)” (หมอดูร่างทรง) ไปพร้อมกับนางในการประกอบพิธีรักษาโรคเสมอ มนแท้ง เป็นผู้ที่
ชาวบ้านเชื่อว่ามีอำนาจจากผีเมืองเ(ซ)สือก เทพ หรือผีบรรพบุรุษที่รู้อนาคต ที่ต้องการมาสร้างบุญในโลก
มนุษย์ ด้วยการเข้ามาสิงร่างทรง แล้วมาบอกทางเดินชีวิตในอนาคตแก่มนุษย์ ว่าควรทำสิ่งใด ไม่ควรทำสิ่งใด 
ทำสิ่งใดแล้วจะดี/ไม่ดีอย่างไร คนที่เป็นมนแท้งไม่จำเป็นต้องเรียนรู้การพยากรณ์เพราะผู้พยากรณ์คือเทพ/ผี
นั่นเอง แต่กระนั้นก็ตาม เมื่อมีเทพ/ผีแล้วผู้ที่เป็นมนแท้งจำเป็นที่ต้องเรียนรู้การพยากรณ์จากตำราบ้าง เพ่ือต่อ



 
 

 

113 
 

ยอดสิ่งที่มาจากเทพ/ผี เพื่อให้อำนาจศักดิ์สิทธิ๋ยังคงอยู่ในตัวผู้ที่เป็นมนแท้ง เพราะบางครั้ง เทพ/ผีนั้นก็ไม่ได้
อยู่กับผู้ที่เป็นมนแท้งตลอดเวลาและตลอดไป 

เพ่ือให้เห็นภาพของพิธีกรรมและการสื่อสารในพิธีกรรม ผู้วิจัยขอยกตัวอย่าง 4 กรณี ดังนี้ 

กรณีแรก การรักษาโรคของเด็กที่บ้านบิ่น คอมมูนเซินลือ อำเภอกวานเซิน 

เมื่อวันที่ 8 สิงหาคม 2019 บ่าหงว้านก็ได้ไปสวดเรียกขวัญให้กับเด็กอายุประมาณ 12 -13 ขวบ ที่
กำลังเรียนอยู่ชั้นมัธยมศึกษาปีที่ 1 ผู้ซึ่งมีอาการปวดท้องอยู่เนือง  ๆ บ้านของเด็นคนนี้อยู่ห่างจากบ้านของบ่า
หงว้านไปราว 47 กิโลเมตร โดยมีผู้ชาย 2 คนเอารถจักรยานยนต์ 2 คัน มารับบ่าหงว้านไปพร้อมกับผู้วิจัย ส่วน
องถิ่กและจิเบี้ยวก็ไปสมทบกันที่นั่นด้วยเช่นกัน เมื่อไปถึงท่ีบ้านคนป่วยแล้ว พบว่ามีผู้คนมารอบ่าหงว้านทำพิธี
รักษาโรคค่อนข้างมาก ส่วนใหญ่เป็นผู้หญิง มีผู้ชายเพียง 2-3 คน บ่าหงว้านสวดเรียกขวัญ (มอขวัน ในภาษา
ไท) ในขณะทีอ่งถิ่กสวดเรียกผีมดและผีเกื่อง ผีฟ้า ผีดิน ผีน้ำ ผีครัว มากินเครื่องเซ่นผีมดและผีมน (เซ่นรวมกัน) 
มีธูปปัก 3 ดอกที่ถ้วยข้าวสาร ส่วนผีน้ำ ผีดิน และผีอื่นๆ มีปักธูปอย่างละดอก ส่วนข้าวเหนียวนึ่งที่ใช้สำหรับ
เรียกขวัญมีสีแดงและสีเหลืองในถ้วยเดียวกันแสดงให้เห็นความสมดุลย์ของ 2 ธาตุ จากการพยากรณ์สมุหฐาน
ของโรคโดยบ่าหงว้าน การเจ็บป่วยของเด็กคนนี้ ไม่ได้เกิดจากการที่มีผีมาทำให้ป่วย แต่เกิดจากการที่ขวัญหลง 
ดังนั้น การรักษาโรคของบ่าหงว้านจึงเป็นการเรียกขวัญกลับมา เมื่อบ่าหงว้านทำพิธีสวดเรียกขวัญแล้ว บ่าหง
ว้านจะเสี่ยงทายจากไข่ไก่สด 3 ครั้ง เพ่ือตรวจสอบว่าขวัญกลับมาแล้ว หากไข่ตั้งข้ึน แสดงว่าขวัญมาเรือนแล้ว 
หากไข่ไม่ตั้งขึ้นแสดงว่าขวัญยังไม่มา ในวันนี้เมื่อทานข้าวกันแล้วหมอดู จิเบี้ยว ก็เริ่มทำนายด้วยการฟังเสยีงผี
ที่มากระซิบบอกตน (ไม่ได้เข้าทรง) โดยที่มีผู้หญิงมาล้อมวงกันถามคำถามอย่างสนใจ 

เมื่อผีบรรพบุรุษ และผีอ่ืน ๆ ที่ทำให้เจ็บป่วย ถูกสวดด้วยบทสวดเฉพาะให้มาทานเครื่องเซ่นเรียบร้อย
แล้ว คนในครอบครัวทุกคนรวมทั้งญาติสนิทที่มีเรือนอยู่ไม่ไกล ต้องมาทานข้าวพร้อมกันกับแม่มดและจามน 
เจ้าบ้านและแม่มดจะนั่งทานข้าวในสำรับที่จัดให้ผีบรรพบุรุษ ก็เป็นอันว่ าเสร็จพิธีกรรม ในกรณีที่ไม่สะดวก 
เช่นมืดค่ำแล้ว หรือมีเรือนที่แม่มดและจามนต้องไปสวดต่อ เจ้าบ้านจะนำเอาไก่ต้มและเครื่องเซ่นต่าง ๆ ที่เซ่น
แล้ว ใส่ถุงให้แม่มดและจาเกื่องกลับไปรับประทานที่บ้าน  

กรณีที ่2 การรักษาโรคของจิเลิม ที่บ้านซุง คอมมูนเซินหะ 

วันที่ 6 กุมภาพันธ์  2020 ที่บ้านซุง คอมมูนเซินหะ อำเภอกวานเซิน บ่าหงว้านพร้อมด้วยจาเกื่อง อง
ถิ่ก และมนแท้ง (หมอดูร่างทรง) จิเบี้ยว ไปรักษาอาการปวดศรีษะเรื้อรังให้แก่ “จิเลิม” ชาวบ้านวัย 50 กว่าปี 
ในการสวดรักษาโรคครั้งนี้บ่าหงว้านได้นำขิงที่ปลุกเสกและน้ำมนต์ที่บรรจุขวดโค้กขนาด 1.25 ลิตร มาด้วย 
แสดงให้เห็นว่า คราวนี้ไม่ใช่แค่การสวดรักษาโรคอย่างเดียว ทว่ายังมีการทำน้ำมนต์และเสกขิงในคืนก่อนที่บ่า
หงว้านจะไปรักษาโรคให้จิเลิม ผู้ทำน้ำมนต์และขิงมนต์นั้นคือจาเกื่อง องหนูซึ่งเป็นสามีของบ่าหงว้านนั่นเอง 

จิเลิมมีอาการปวดหัว คอและบ่าเรื้อรังมาตลอด 1 ปี ไปรักษาที่โรงพยาบาลแล้วไม่หาย  บ่าหงว้านบ
อกว่าจิเลิมมีผีมดด้วย แต่ยังไม่ได้ทำพิธี “ปันบ้านเมือง” นางจึงยังไม่ได้เรียนวิชาแม่มดแต่อย่างใด บ่าหงว้านไป
สวดเรียกให้ผีมดและผีเรือนมากินเครื่องเซ่นไปพร้อม ๆ กัน เครื่องเซ่นคือไก่ต้ม เหล้า และข้าวต้ม-ข้าวแบน 



 
 

 

114 
 

(ข้าวต้มแต่ห่อแบน ๆ) มันต้ม เผือกต้ม มะละกอลวก จิ้มน้ำจิ้มที่ทำจากขิงซอยกับตะไคร้ และมะเขือเปาะ ส่วน
จาเกื่อง องถิ่กนั้นสวดเรียกผีเกื่องให้กินแต่เหล้ากับหมาก-พลู ไม่มีเนื้อสัตว์ ไม่มีข้าว  

ทั้งแม่มดและจาเกื่องสวดเรียกผีข้างต้นมารับเครื่องเซ่นและให้คุ้มครองผู้ป่วย ซึ่งเป็นบทสวดที่มี
เนื้อหาและรูปแบบเฉพาะตามจารีต ที่ซึ่งสวดโดยที่คนป่วยและญาติที่นั่งห่างออกไปไม่สามารถจับใจความได้ 
อันเป็นลักษณะของสารสนเทศในพิธีกรรม (กาญจนา แก้วเทพ, 2010: 14-5) เมื่อทั้งสองสวดเสร็จ มนแท้ง จิ
เบี้ยวก็มีอาการเหมือนถูกผีสิง จิเบี้ยวหัวเราะเสียงแหลมตลอดเวลา ต่อมาจิเลิมซึ่งเป็นคนป่วยก็หัวเราะด้วย สัก
พักหนึ่งผีเรือน ซึ่งเป็นปู่ของบ้านนี้ก็เข้าสิงร่างจิเบี้ยว แล้วกล่าวแก่คนในเรือนว่า “เรื่องเงิน (ปู่) บอกว่าอย่าไป
ซื้อ (ของ) (ลูกหลานไม่ฟังความ) กลับไปซื้อ” จากนั้น ผีเรือนในร่างของจิเบี้ยว ก็แสดงความต้องการกินข้าวต้ม
ข้าวแบน มันต้ม เผือกต้ม ฯลฯ ที่เป็นเครื่องเซ่นพร้อมผู้ป่วยและเจ้าเรือน โดยมีบ่าหงว้านและผู้วิจัยที่ถูกบ่าหง
ว้านเรียก ไปนั่งร่วมวงกินด้วย เมื่อทำพิธีเสร็จ คนป่วยก็เอาน้ำมนต์ล้างหน้า ลูบหัว และทานขิงที่ปลุกเสก
มาแล้ว เป็นอันเสร็จพิธี ผู้วิจัยสังเกตเห็นว่าทางบ้านคนป่วยนำเงินใส่จานผีมดให้บ่าหงว้าน 500,000 ด่อง 
(ประมาณ 685 บาท) ส่วนในจานผีเกื่อง ให้ลูงถิ่ก ใส่ให้แค่ 200,000 ด่อง (ประมาณ 274 บาท) ต่อมาบ่าหง
ว้านได้แบ่งเงินให้จิเบี้ยวจำนวนหนึ่ง เมื่อเสร็จพิธี มีการทานอาหารร่วมกันระหว่างทุกคนในเรือนและญาติสนิท 
ร่วมกับแม่มด จามน และหมอดู ยกเว้นกรณีที่แม่มด จามน และหมอดูต้องรีบไปทำพิธีที่อื่น หรือในเวลานั้น
พลบค่ำแล้ว กลับบ้านลำบาก  

กรณีที่ 3  การเรียกขวัญของแม่มดที่คอมมูนจุงหะ 

การเจ็บป่วย นอกจากมีผีมาทำให้ป่วยแล้ว ยังเกิดจากการที่ขวัญหนีไป การรักษาโรคของแม่มดใน
บางครั้งจึงต้องมีการเรียกขวัญกลับมา เมื่อบ่าหงว้านทำพิธีเรียกขวัญแล้ว บ่าหงว้านจะเสี่ยงทายจากไข่ไก่สด 3 
ครั้ง หากไข่ตั้งข้ึน แสดงว่าขวัญมาเรือนแล้ว หากไข่ไม่ตั้งข้ึนแสดงว่าขวัญยังไม่มา 

 
 

ภาพ 4.3 บ่าหงว้านกำลังสวดเรียกขวัญเด็กที่เจ็บป่วย ณ คอมมูนจุงหะ 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 13 สิงหาคม 2019 



 
 

 

115 
 

ในกรณีเช่นนี้ พิธีกรรมโดยตัวมันเองคือการสื่อสารที่เป็นการผลิตซ้ำผู้ส่งสาร (Sender - แม่มดที่
อ้างอิงอำนาจผีมด) สารส่ง (Message - บทสวดที่ค่อนข้างตายตัว)  ช่องทาง (Chanel - พิธีกรรมในเรือน
ผู้ป่วย) และผู้รับสาร (Receiver - ผีที่ทำให้เจ็บป่วย) รูปแบบจารีตที่ยึดโยงอยู่กับความเชื่อมั่นในอำนาจทาง
ศีลธรรมของแม่มดและจามนที่ได้รับมาจากแถน การที่ครอบครัวได้มารวมตัวประกอบพิธีกรรมและทานข้าว
ร่วมกันกับผีบรรพบุรุษ คือการสร้างขวัญและกำลังใจในการที่จะได้รับการรักษาและอวยพรให้มีชีวิตที่
เจริญก้าวหน้า กอรปกับการได้น้ำมนต์และขิงมนต์ไปเป็นสิ่งที่สร้างความหวังให้แก่พวกเขาว่าจะมีสุขภาพ/ชีวิต
ที่ดีขึ้น พิธีดังกล่าวไม่มีการพยากรณ์ในฐานะที่เป็นเนื้อหาหรือสารสนเทศ ( information) เพิ่มเติม โดยเฉพาะ
จากวาจาของผีบรรพบุรุษต่อลูกหลาน ทั้งนี้เพราะแม่มดไม่ใช่ทั้งหมอดูและร่างทรง  

ในปัจจุบัน พิธีกรรมดังกล่าว จึงไม่ได้ตอบสนองความต้องการของครอบครัวในยุคที่วิถีชีวิตของพวก
เขาพัวพันกับนโยบายรัฐ ตลาดสมัยใหม่ และการย้ายถิ่น ซึ่งเป็นวิถีชีวิตที่มีความสลับซับซ้อนขึ้น อันนำมาซึ่ง
ความวิตกกังวลและมีความเครียดเพิ่มข้ึน สังเกตได้จากการที่ผู้ป่วยแทบทุกคนที่ผู้วิจัยสังเกตจากการติดตามแม่
มดไปรักษาโรค มีอาการปวดศรีษะเรื้อรังและนอนไม่หลับ ดังนั้น พิธีกรรมของแม่มดจึงต้องมีการนำเอามนแท้ง
มาเป็นองค์ประกอบเพื ่อตอบโจทย์ความป่วยไข้และความวิตกกังวลของชาวบ้าน ทั ้งยังให้สารสนเทศที่
นอกเหนือจากการสื่อสารในพิธีกรรมตามแบบจารีตที่ซึ่งรูปแบบของพิธีกรรมมีความสำคัญมากกว่า “เนื้อหา  
(message)” ทั้งยังเป็นการสื่อสารโดยอ้างอำนาจผีมดมาสื่อสารกับผีที่มีฐานะต่ำกว่า การสื่อสารในพิธีกรรม
เช่นนี้ไม่จำเป็นต้องสื่อสารกับผู้ป่วยหรือญาติผู ้ป่วยเลย (ยกเว้นการสนทนานอกพิธีกรรม เช่นการไต่ถาม
สารทุกข์สุกดิบ) เพราะสัญลักษณ์และรูปแบบพิธีกรรมโดยตัวมันเองคือรหัสทางวัฒนธรรมที่ถูกสื่อสารไปยัง
ผู้ป่วยและญาติโดยปริยาย ผ่าน “ความเชื่อ” ว่าพวกเขาจะหายป่วยเมื่อผ่านพิธีกรรมนี้ โดยไม่ต้องมีสารสนเทศ 
(message) ใด ๆ ที่แม่มดกล่าวแก่ญาติโดยตรง  

4.6 “จ่ากง” (trả công) ให้แก่แม่มดใหญ่ แม่ของบ่าหงว้านที่เจ็บป่วยหนัก 

ในวันที่ 7 สิงหาคม 2019 เป็นวันที่บ่าหงว้านในฐานะที่เป็นทั้งบุตรสาวและแม่มด ได้รวมญาติพี่น้อง
มาไหว้ผีมดและบรรพบุรุษเพ่ือช่วยตอบแทน (trả công) แก่ผีมดและผีเรือนที่ช่วยรักษาอาการป่วยของมารดา
นางอายุกว่า 85 ปี ที่ป่วยหนัก รวมทั้งเรียกขวัญด้วย จริงๆ แล้วแม่บ่าหงว้านก็ไปรักษาตัวที่โรงพยาบาลเมื่อ
เดือนก่อน แต่รักษาไม่หาย จึงกลับมาที่บ้านเพ่ือมารักษาต่อด้วยพิธีกรรม  

เครื่องเซ่นหลักที่สำคัญคือหัวหมู ซึ่งเซ่นผีมด ส่วนเครื่องเซ่นอีกชุดคือเหล้าขาวและเนื้อหมูแยกสวด
ต่างหาก ซึ่งเซ่นผีเรือนโดยพี่สาวบ่าหงว้าน ซึ่งก็เป็นแม่มดเช่นกัน  

การยกถาดที่ 1 และ 2 เพื่อตั้งเตรียมสวด ลูกหลานทุกคนช่วยกันยก ขึ้นและวางเป็นจังหวะ 3 -4 
จังหวะจนกระท่ังถึงหิ้งบูชาผีเรือนและหิ้งผีมด  

เมื่อสวดเรียกขวัญ (มอขวัญ) เสร็จแล้ว ทุกคนก็มาร่วมทานอาหารเย็น ซึ่งล้อมวงนั่งทานรอบถาด 
จำนวน 8 ถาดๆ วงละ 8-12 คน เมื่อทานอาหารเย็นแล้ว แทบทุกคนก็ยังนั่งอยู ่ที ่บ้านแม่ของบ่าหงว้าน 
แน่นอนว่าคนที่มาร่วมงานก็มีแม่มดที่เป็นลูกศิษย์ของบ่าหงว้านด้วย เช่น จิเฮวี่ยน จิอ้วน เป็นต้น 



 
 

 

116 
 

 
 

ภาพ 4.4 การยกถาดเพ่ือเตรียมตั้งสวด ที่ต้องยกพร้อมกันทั้งครอบครัว 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 7 สิงหาคม 2019 

 

 
ภาพ  4.5 มอเรียกขวัญแม่มดญิง แม่ของบ่าหงว้าน โดยบ่าหงว้าน (คนใกล้) และพ่ีสาวของนาง (คนถัดไป) 

ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 7 สิงหาคม 2019 
 

4.7 การประดิษฐ์หมอดูร่างทรงกับการเติมเต็มการรักษาโรคของแม่มด 

โดยประเพณีปฏิบัติ แม่มดรักษาโรคโดยไม่ต้องอาศัยร่างทรงทำนายโชคชะตาทั้งคนป่วยและคนใน
เรือน แต่ในช่วง 2-3 ปีที่ผ่านมา แม่มดบ่าหงว้านมักไปรักษาโรคโดยมีจิเบี้ยว หมอดูร่างทรงตามไปด้วยแทบทุก
ครั้ง (ทั้งๆ ที่อาศัยอยู่ห่างไกลกันกว่า 55-60 กิโลเมตร แต่ก็นัดพบกันที่บ้านคนป่วยได้) ในการสังเกตการณ์
ภาคสนาม เมื่อวันที่ 8 สิงหาคม 2019 ผู้วิจัยติดตามบ่าหงว้านไปสวดรักษาโรคให้กับเด็กที่บ้านบิ่น คอมมูนเซิน
ลือ ที่อยู่ห่างจากบ้านบ่าหงว้านไป 47 กิโลเมตร มุ่งหน้าด่านชายแดนนาแหม่ว ก่อนทำพิธีสวด ชาวบ้านก็มา



 
 

 

117 
 

ห้อมล้อมจิเบี้ยว หมอดูร่างทรง เพ่ือให้นางพยากรณ์ชีวิตของพวกเขา และเม่ือทำพิธีเสร็จแล้วก็ยังมีชาวบ้านมา
ห้อมล้อมให้จิเบี้ยวพยากรณ์ให้อีก  

ผู้วิจัยถามองถิ่ก จามนซึ่งมาด้วยกันกับบ่าหงว้าน องถิ่กบอกว่าจิเบี้ยวเป็นผีฟ้า ผู้วิจัยประหลาดใจมาก 
เพราะผีฟ้า สำหรับคนไทยแล้ว คือคนที่รำรักษาโรค แต่จิเบี้ยวไม่ใช่ จิเบี้ยวไม่ได้ทำอะไรในพิธีกรรม เพียงแค่
มาที่นี่เพราะบ่าหงว้านชวนมาด้วยกัน และพยากรณ์ให้ชาวบ้าน นอกพิธีกรรมของบ่าหงว้านเท่านั้น เมื่อถาม
ต่อไปว่าจิเบี้ยวเป็นผีฟ้านานเท่าใดแล้ว องถิ่กบอกว่าเป็นมา 2-3 ปีแล้ว ทำให้ผู้วิจัย ในเวลานั้นตั้งสมมติฐานว่า
ผีฟ้านี้เป็นการประดิษฐ์ขึ้นมาใหม่ เพราะในพื้นที่นี้ ผู้วิจัยก็ไม่เคยได้ยินมาก่อนว่ามีผีฟ้าด้วย ครั้นเมื่อสนทนากับ
คนอ่ืนๆ แล้ว บทบาทที่จิเบี้ยวแสดงอยู่นี้ต่างก็มีชื่อเรียกต่างๆ กันไป เช่นเป็น thầy bói (เถ่ยบ๋อย) (หมอดู) ซึ่ง
เป็นคำที่คนส่วนใหญ่เรียก แม้แต่บ่าหงว้านเองก็ตาม ส่วนคำว่าผีฟ้า มีเฉพาะองถิ่กเรียกเท่านั้น  

จิเบี้ยว เป็นหญิงวัย 30 ตอนกลาง-ปลาย (2021) เป็นคนคอมมูนเดี่ยนลือ (Điện Lư) อำเภอกวานเซิน 
เป็นแม่เลี้ยงเดี่ยว สามีเป็นไทดำที่เซินลา ผู้วิจัยสังเกตจากบ้านที่ใหญ่กว่ากระท่อมปลายนาเล็กน้อย สภาพไม่
ค่อยแข็งแรง จิเบี๊ยวน่าจะมีฐานะยากจน นางเคยเป็นแรงงานย้ายถิ่นไปทำงานที่จังหวัดนครพนม ประเทศไทย
อยู่หลายปี จึงพอจะพูดภาษาไทยได้บ้างนิดหน่อย (แต่เพ่ือกันการสื่อสารที่ผิดพลาด ผู้วิจัยใช้ภาษาเวียดนามใน
การสื่อสารกับจิเบี้ยวเป็นส่วนใหญ่)  

ก่อนเป็นหมอดูร่างทรง จิเบี้ยวเคยป่วย มีอาการทางจิตเป็นเวลาประมาณ 12 ปี รักษาที่โรงพยาบาล
ไม่หาย ต่อมามีอาการเจ็บป่วยทางกาย กิน-ดื่มไม่ได้เป็นเวลา 7 วัน บ่าหงว้านอธิบายอาการแบบนี้ว่าเป็น
เพราะโดน “แถน”24 กระทำ (ให้ป่วยทางจิต) มาหลายปี อาการป่วยทางจิตมาพร้อมญาณหยั่งรู้ล่วงหน้าว่าผู้ใด
กำลังจะถึงความตายในไม่ช้านี้ ราวปี 2016 นางได้รับการสวดรักษาจากบ่าหงว้าน จนหายป่วยทางจิต นางได้มี
ความสามารถในการพยากรณ์ โดยที่นางใช้ประสาทสัมผัสที่ 6 ในการมองเห็นผีและสื่อสารกับผี ได้ อีกทั้งนาง
ยังพยากรณ์โดยดูจากเสื้อของผู้ที่รับการพยากรณ์นั้น (บ่าหงว้าน, สนทนา, วันที่ 8 กุมภาพันธ์  2020) 

ในวันเดียวกันนี้เอง เมื่อพยากรณ์เสร็จสิ้นแล้ว จิเบี้ยวก็เดินมาหาผู้วิจัยที่นั่งสังเกตการณ์ ผู้วิจัยจึงถือ
โอกาสถามนางในขณะที่นางยังเป็นร่างทรงว่า นางรู้ตัวทุกคำที่นางพูด (พยากรณ์) ออกไปหรือไม่ นางตอบว่า
รู้ตัวทุกคำ ผู้วิจัยถามต่อว่า (การพยากรณ์ในตอนนั้น) คนที่ฟัง แล้วเขาร้องไห้ทั้งคู่เพราะเหตุใด จิเบี้ยวกล่าวว่า
เพราะสิ่งที่เราพูดนั้นเป็นจริง เขาเชื่อ แต่เราไม่ได้พูดเอง เราไม่รู้จักครอบครัวนี้ (ผี) พ่อ-แม่เขาต่างหากที่เป็น
คนพูด 

ต่อมาในเดือนพฤศจิกายน 2019 กลางดึกขณะที่ผู ้วิจัยกำลังนอนอยู่กับบ่าหงว่านนั้น คนโทรมา
กลางดึก และเอารถแท๊กซี่มารับบ่าหว้านไปสวดเรียกขวัญให้จิเบี้ยว เขาบอกว่าจิเบี้ยวถูกผีเข้า ( hạnh hạ) 
เหมือนผีมาลงโทษ จึงต้องทำพิธี “ปันบ้านเมือง” คือให้จิเบี้ยวเป็นแม่มด เพื่อมีอำนาจไปสวดรักษาโรคให้คน

 
24 เทพเจ้าสูงสุดผู้ให้กำเนิดโลกและมนุษย ์ในความเชื่อของคนไท 



 
 

 

118 
 

อ่ืนได้ บ่าหว้านเห็นว่าถึงเวลาที่จะต้องทำพิธีปันบ้านเมืองให้แล้ว ต่อมาเม่ือเดือนมกราคม 2020 จิเบี้ยวก็ได้เข้า
พิธีปันบ้านเมือง เป็นแม่มดต่อไป 

ผู้วิจัยได้สังเกตการณ์การพยากรณ์ของจิเบี้ยวในต่างสถานที่ต่างเวลากันดังนี้ 

1) ที่เรือนของ Hà Văn Kiến (ห่าวันเกี๋ยน) บ้านบิ่น (bản Bìn) คอมมูนเซินลือ (Xã Sơn Lư) ก่อน
และหลังการทำพิธีสวดรักษาโรคของแม่มดและจามน 

วิธีการพยากรณ์ของจิเบี้ยว คือ 1) การฟังจากผีที่นางมองเห็นและสื่อสารกันได้ ผีที่นางมองเห็นและ
สื่อสารนั้นคือผีบรรพบุรุษ หรือผีเรือน และญาติพี่น้องของคนที่นางกำลังพยากรณ์ และ/หรือ 2) การเข้าทรง  
3) การพยากรณ์โดยการดูเสื้อผ้าของคนถูกพยากรณ์ ในการพยากรณ์ คนจะต้องเอาใบพลูห่อหมากและปูน
เพื่อให้นางเคี้ยวกิน ใส่จานมาพร้อมเงินจำนวนไม่มากนัก (ตามอัตภาพของคนมารับบริการ) ถ้าเทียบเป็นเงิน
ไทยก็ประมาณ 40-50 บาท เท่านั้น ครั้งที่สังเกตการณ์เมื่อวันที่ 8 สิงหาคม 2019 ที่จิเบี้ยวไปพร้อมบ่าหงว้าน  

ก่อนเริ่มพิธีสวดรักษาโรคของบ่าหงว้านนั้น จิเบี้ยวผู้ซึ่งแต่งกายแบบสมัยใหม่ ในชุดเสื้อยืด กางเกง
ยีนส์พยากรณ์โดยใช้เสื้อคนที่ถูกพยากรณ์มาด้วย (เช่นแม่ต้องการทราบเกี่ยวกับลูกของตน ก็ต้องนำเสื้อลูกมา
ให้จิเบี้ยวพยากรณ์ เป็นต้น) จากนั้น จิเบี้ยวก็ใช้นิ้วจุ่มจอกเหล้า 3 จอก ก่อนลงมือพยากรณ์  (ภาพ 3.4) และ
เช่นเดียวกับบรรยาการการประกอบพิธีสวดรักษาโรคของแม่มดและจามน การพยากรณ์ของจิเบี้ยวก็ไม่แสดง
ให้เห็นความศักดิ์สิทธิของตัวผู้ประกอบพิธี (ผู้กระทำการ) ด้วยการนั่งอย่างเป็นระเบียย ตั้งใจฟังอย่างสุภาพ
เรียบร้อย ตรงกันข้าม ชาวบ้านพูดคุยกันสบายๆ ส่งเสียงอ้ืออึง เปิดเพลงจากโทรศัพท์มือถือ หรือแม้แต่คุยแข่ง 
ตอกตะปู ในขณะที่จิเบี้ยวกำลังพยากรณ์ ส่วนคนที่ต้องการฟังคำพยากรณ์เขยิบเข้ามาใกล้จิเบี้ยวและเงี่ย หู
ตั้งใจฟัง  

ปัญหาที่ชาวบ้านถามและคำพยากรณ์ของจิเบี้ยวในเวลานั้นเท่าที่ผู้วิจัยเงี่ยโสตลงสดับ พบว่าเป็นเรื่อง
โรคภัยใช้เจ็บ และเรื่องชีวิตของลูกชายที่อพยพไปทำงานต่างถิ่น สาเหตุของการเจ็บป่วยที่จิเบี้ยวทำนายคือ
เกี่ยวขัองกับผี ระหว่างพยากรณ์นั้น จิเบี้ยวก็ได้เอาเงินให้หลานสาววัย 4 ขวบของบ่าหงว้าน 5,000 ด่อง (8 
บาท) (ลักษณะคล้ายพิธี Lên Đồng (เลนด่ง) ของคนกิง ที ่ร่างทรงมักแจกทาน/โปรยทานให้คนที่มาฟัง 
โดยเฉพาะกับเด็กๆ  

แต่เมื่อบ่าหงว้านและลุกถิ่กได้ทำพิธีสวดรักษาอาการป่วยของเด็กเสร็จแล้ว จิเบี้ยวก็พยากรณ์อีก 
คราวนี้ไม่ได้ดูเสื้อคนที่จะถูกพยากรณ์ ทว่าเป็นการลงทรง ผีที่มาลงทรงเป็นผีเรือนที่เป็นผู้ชาย จิเบี้ยวในฐานะ
ร่างทรงได้สูบบุหรี่ หาวยาวๆ ในเวลานั้นคนที่อยู่ด้านนอกยิ่งเข้ามากันเยอะ (เพราะผีบรรพบุรุษลงร่างทรง) จิ
เบี้ยวเรียกเด็กชายที่ป่วยให้เข้ามาหา แล้วถามว่าดื่มเหล้าได้หรือไม่ เด็กชายนั้นปฏิเสธ แต่ผู้ใหญ่ในเรือนนั้น
บอกว่าอย่าปฏิเสธ ให้ยอมรับโดยพูดคำว่า nhạ (หย่ะ) (ครับ) สักพักจิเบี้ยวก็ให้เด็กชายนั้นดื่มน้ำหวาน จากนั้น
ก็เรียกคนในเรือนมาดื่มเหล้าพร้อมกัน คล้ายกับการดี่มเหล้าร่วมกับบรรพบุรุษ 



 
 

 

119 
 

 
ภาพ 4.6  มนแท้ง (หมอดูร่างทรง) กำลังพยากรณ์                                                                        

ณ บ้านของห่าวันเตี๋ยน คอมมูนเซินลือ อำเภอกวานเซิน จังหวัดแทงหวา 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 8 สิงหาคม 2019 

 

2) ทีเ่รือนของ Hà Văn Phong (ห่าวันฟอง) ใกล้กับภูฟ้าแฟง คอมมูนนามด่ง (Nam Đồng) 

ในวันเดียวกัน หลังจากประกอบพิธีรักษาโรคของแม่มดและการพยากรณ์ของจิเบี้ยวในเรือนของห่า
วันเกี๋ยน (8 สิงหาคม 2019) บ่าหงว้าน แม่มด องถิ่ก จามน และจิเบี้ยว หมอดูร่างทรง พร้อมด้วยผู้วิจัย ลูก
สาวและหลานสาวบ่าหงว้าน ก็ไปทำพิธีต่อ ณ บ้านอีกหลังหนึ่งในคอมมูนนามด่ง ซึ่งเจ้าของบ้านเป็นคนชาติ
พันธุ์เหมื่อง (Mường) ส่วนภรรยาเขาเป็นคนไท บ้านนี้เป็นญาติกับบ้านที่เด็กป่วย บ่าหงว้านบอกว่าแม้เป็นชาติ
พันธุ์เหมื่อง แต่เขาก็มีผีมดเหมือนคนไท (เช็คข้อมูลเรื่องผีมดกับกลุ่มชาติพันธุ์เหมื่อง) เรือนหลังนี้มีปัญหาคือ
เด็กอายุ 12 ปี นอนละเมอ เดินออกจากบ้านบ่อย แต่คราวนี้องถิ่ก จามนเป็นผู้ทำพิธีให้ เพราะสาเหตุดังกล่าว
เกิดจากผีที่จามนจัดการได้ การทำพิธีสวดของบ้านนี้ คล้ายกับบ้านที่เด็กป่วย แต่อาหารที่เซ่นไหว้ไม่มีข้าวต้ม 
ข้ามแบน และข้าวหลาม ซึ่งเป็นอาหารที่ผีบรรพบุรุษทาน 

เมื่อทำพิธีเสร็จ จิเบี้ยวก็พยากรณ์โดยเป็นร่างทรงของบิดาของเจ้าของเรือนที่ตายไปแล้ว (ร่างทรงผี
บรรพบุรุษ) (ภาพ 3.5) เมื่อพยากรณ์ไปสักพักหนึ่งบุตรสาวของผีที่เข้าร่างจิเบี้ยว ซึ่งเดิมนั่งหัวเราะสิ่งจิเบี้ยว
การพยากรณ ์(ท่ีหัวเราะ น่าจะเป็นการใช้ภาษาของจิเบี้ยวมากกว่าการไม่เชื่อถือจิเบี้ยวว่าเป็นร่างทรงจริง) ก็ได้
ร้องไห้ออกมา ผู้วิจัยถามคนข้างๆ ว่าจิเบี้ยว (ร่างทรง) พูดอะไร เขาบอกว่าจิเบี้ยวกล่าวว่า ตอนที่บิดา -มารดา
เสียชีวิตไปนั้น ลูกสาวคนนี้ยังเล็กนัก ยังไมได้ตอบแทนบุญคุณบิดา-มารดาเลย ต่อมาจิเบี้ยวก็สั่งให้เจ้าของบ้าน 
(ผู้ชาย) และบรรดาผู้ชายในบ้านว่าอย่าดื่มเหล้าแล้วด่าว่าลูกเมีย จากนั้นเจ้าของบ้าน  (ผู้ชาย) คนนั้นก็ร้องไห้
ออกมา เพราะสิ่งที่จิเบี้ยวพูดออกมานั้นเป็นจริง คือเขามักดื่มเหล้าและดุด่าบุตร-ภรรยา จากนั้น จิเบี้ยวก็เรียก
บุตรเขยมาอีก 2 คน เมื่อมาถึงเขยทั้ง 2 คนนั้นก็ก้มหัวคารวะจิเบี้ยว จิเบี้ยวก็บอกว่าห้ามดื่มเหล้า หากอยาก
ดื่มเหล้า ให้ดื่มน้ำหวานแทน 2 เขยนั้น ท่าทางอายๆ จากนั้นก็หลบออกไปนั่งข้างนอก  



 
 

 

120 
 

 
ภาพ 4.7  มนแท้ง (หมอดูร่างทรง) กำลังพยากรณ์                                                                        

ณ บ้านของห่าวันฟอง คอมมูนนามด่ง อำเภอกวานเซิน จังหวัดแทงหวา 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 8 สิงหาคม 2019 

 

เมื่อทำการพยากรณ์เสร็จแล้ว ผู้วิจัยได้สนทนากับจิเบี้ยวโดยถามว่าเหตุใดนางถึงกล่าวเช่นนั้นได้ นาง
เห็นอะไร นางตอบโดยสรุปว่า ในช่วงที่เป็นร่างทรงนั้นนางเห็นผีเรือน 3 ตน ชาย 2 หญิง 1 ซึ่งรูปร่างหน้าตา
เหมือนคนปกติมานั่งกินเครื่องเซ่นไหว้ ซึ่งผีเรือนทั้ง 3 คนนั้นสื่อสารได้เฉพาะกับจิเบี้ยว  

3) การเป็นร่างทรงที่บ้านของ Phạm Bá Thược (ฝั่บบ๋าเถือก) (ฝั่บบ๋าเถือก) ที่คอมมูนเมืองมีน`` 

วันที่ 9 สิงหาคม 2019 เวลาประมาณตี 2 ฝั่บบ๋าเถือกให้ลูกชายขับรถเก๋งของตนมาตามบ่าหงว้านไป
สวดรักษาโรคที่บ้านของตน (ท่ีคอมมูนเมืองมีน ห่างจากบ้านของบ่าหงว้านไป 47 กิโลเมตร) โดยไม่ได้มีการนัด
หมายล่วงหน้า ผู้วิจัยตื่นไม่ทัน เมื่อทราบเรื่องจึงตามไปในภายหลัง เมื่อไปถึงบ่าหงว้านทำพิธีรักษาโรคใกล้เสร็จ
แล้ว โรคของฝั่บบ๋าเถือกคือมีอาการน้ำตาไหลตลอดเวลาเป็นเวลาหลายวัน ไปรักษาตัวที่โรงพยาบาลที่ตัว
จังหวัดแทงหวาแล้วไม่หาย เมื่อบ่าหงว้านสวดรักษาโรคแล้ว จิเบี้ยวก็ได้เริ่มพยากรณ์โดยเป็นร่างทรงของย่า
ฝั่บบ๋าเถือก เมื่อผีย่าลงทรงแล้ว จิเบี้ยวก็ร้องไห้ ฝั่บบ๋าเถือกและโกเวิน ภรรยาเมื่อเห็นย่าเข้าร่างทรงแล้วก็
คุกเข่าก้มหัวลงกับพ้ืน แสดงการคารวะ จากนั้นจิเบี้ยวในฐานะร่างทรงก็พูดกับสองสามีภรรยานั้น (ผู้วิจัยฟังไม่
ถนัด เพราะอยู่ห่าง อีกท้ังความสามารถสนการฟังภาษาไทของกวานเซิน เข้าใจได้เพียง 6-7 ส่วน)  

จากนั้นโกเวิน ภรรยาฝั่บบ๋าเถือกก็ร้องไห้ และนวดขาให้กับร่างทรงตามคำสั่งของย่าที่เข้าสิงร่าง เป็น
การกระทำเหมือนสมัยอดีตที่ย่ามีชีวิตอยู่  นางหลานสะใภ้ก็มักปรนนิบัติและนวดขาให้ย่าสามี สักพักฝั่บบ๋า
เถือกก็จัดเตรียมกะละมังเล็กมาให้โกเวินล้างมือล้างเท้าร่างทรงตามคำสั่งร่างทรง เมื่อโกเวินล้างมือล้างเท้าร่าง
ทรงเสร็จแล้ว ร่างทรงก็บอกว่าหายใจไม่ค่อยออกมา 3 ปีแล้ว เพราะน้ำท่วมหลุมฝังศพ เนื่องจากลูก-หลานไป
จัดวางหลุมฝังศพของนางไม่ถูกหลัก จากนั้นทางโกเวินและลูกสะใภ้ก็นำหมากและข้าวให้ร่างทรงรับประทาน



 
 

 

121 
 

ร่วมกันกับฝั่บบ๋าเถือก สามีและตน พร้อมทั้งลูกหลานของฝั่บบ๋าเถือก  เมื่อทานข้าวเสร็จแล้ว ร่างทรงก็สนทนา
พร้อมกับสั่งสอนบุตรหลาน แต่ที่ผู้วิจัยจำได้แม่นยำคือสั่งสอนฝั่บบ๋าเถือกว่าให้รู้จักเก็บเงินบ้าง อย่างเอาไป
เที่ยวผู้หญิงเสียหมด จากนั้นร่างทรงก็บอกว่าอยากนอน แล้วกอ็อกจากร่างจิเบี้ยวไป  

ต่อเหตุการณ์ดังกล่าว ผู้วิจัยมีโอกาสคุยกับโกเวิน (สนทนา, วันที่ 13 มีนาคม 2023) โดยไม่มี ฝั่บบ๋า
เถือก อยู่ด้วย ทำให้โกเวินรู้สึกมีอิสระในการสนทนามากขึ้น ผู้วิจัยจึงได้จึงได้ทราบเรื่องราวเพิ่มขึ้นอีก 4 เรื่อง 
ได้แก่ เรื่องแรก ร่างทรงของย่าบอกว่า อย่าเอา “เถ่ยกุ๋ง” (หมอดสวด) ชาวกิง (เวียด) มาสวด เพราะย่าฟังไม่รู้
เรื่อง จึงต้องทำพิธีสวดใหม่ เรื่องท่ีสอง ย่าได้กล่าวถึงตุ้มหูทองว่า “ทำไมไม่เปลี่ยนตุ้มหูทองให้โกเวิน” โกเวินได้
ยินเช่นนั้นแล้วรู้สึกตกใจมาก นางเล่าให้ผู้วิจัยฟังว่า “ก่อนย่าเสียชีวิต ย่าสั่งเสียกับลูกสาวของย่าและโกเวินวา 
เมื่อย่าสิ้นแล้วให้เปลี่ยนตุ้มหูทองของย่าเป็นตุ้มหูเงิน ย่ายกตุ้มหูทองให้เป็นสมบัติของโกเวิน แต่เมื่อย่าเสียชีวิต
จริง ๆ ก็ไม่มีการเปลี่ยนตุ้มหูแต่ประการใด เนื่องจากบุตรชายคนเล็กของย่าไม่ยอมให้เปลี่ยน  เรื่องราวนี้รู้
เฉพาะคนที่เกี่ยวข้องเพียงไม่กี่คน สำหรับโกเวิน จึงเป็นไปไม่ได้ที่จิเบี้ยวจะรู้เรื่องนี้ ทว่าต้องเป็นวิญญาณของ
ย่าเข้าร่างจิเบี้ยวอย่างแน่นอน เรื่องท่ีสาม ก่อนที่ย่าจะเข้าสิงร่างจิเบี้ยว ร่างทรง เดิมจิเบี้ยวนั่งอยู่ในท่าขัตสมาธิ 
ต่อเมื่อย่าเข้าสิงร่างแล้ว จิเบี้ยวก็เปลี่ยนท่านั่ง เป็นท่าคุกเข่านั่งทับส้นเท้า (ท่าเทพธิดา) ซึ่งเป็นท่านั่งประจำ
ของย่า เรื่องที่สี่ ย่าในร่างทรงเรียกโกเวินด้วยคำพิเศษที่ว่า “เป๋อองน้อย” ซึ่งเป็นคำที่แสดงความเอ็นดูโกเวิน
เป็นพิเศษ ซึ่งเป็นคำท่ีคนรุ่นหลังไม่ทราบ ทั้งหมดนี้ทำให้โกเวินเชื่ออย่างสนิทใจว่าย่ามาเข้าร่างจิเบี้ยวจริง ๆ 

จิเบี้ยวอธิบายให้ผู้วิจัยฟังภายหลังว่าเขารู้สึกตัวตลอดเวลาที่เป็นร่างทรง เพียงแต่ควบคุมตัวเองไม่ได้
เท่านั้นเอง อย่างไรก็ดี การที่จิเบี้ยวกล่าวถึงอดีต-ปัจจุบัน ที่เป็นความลับของครอบครัวหลายครอบครัว ได้
สร้างความไม่สบายใจและร้าวฉานในหลายครอบครัว คนที่ใช้บริการของจิเบี้ยวก็มาบอกกับบ่าหงว้าน และอง
หนู สามีของบ่าหงว้านว่าอย่า เมื่อพยากรณ์ ก็อย่าให้จิเบี้ยวบอกความลับของครอบครัวเขา ซึ่งดูย้อนแย้งกัน  
ราวกับคนที่มาบอกเรื่องจิเบี้ยวกับบ่าหงว้านและองหนูนั้นชื่อว่าคนที่พูดคือจิเบี้ยว ไม่ใช่ผีบรรพบุรุษ ในขณะที่จิ
เบี้ยวกบ็อกว่าตนไม่ได้พูด แต่ผีพูด ตนเป็นแค่ร่างทรง  

ผู้วิจัยมีข้อสังเกตจากการสื่อสาร (การพยากรณ์) ของร่างทรง กล่าวคือ ประการแรก แม่มด บ่าหงว้าน 
มักนำมนแท้ง จิเบี้ยวเข้าในเป็นส่วนหนึ่งในพิธีกรรมของนางเสมอ ทั้งท่ีโดยจารีตแล้วไม่ต้องมนแท้งในการสวด
รักษาโรคของแม่มด อีกทั้งแม่มด บ่าหงว้านยัง “ให้ท้าย” จิเบี้ยว โดยกล่าวแก่ชาวบ้านว่า จิเบี้ยวพยากรณ์ได้
แม่นยำ โดยเฉพาะการที่จิเบี้ยวพยากรณ์ว่าผู้วิจัยมีลุงและป้าที่เสียชีวิตในวัยหนุ่ม-สาว แล้วติดตามคุ้มครอง
ผู้วิจัยตลอดเวลา ผู้วิจัยฟังแล้วก็ “เออออ ห่อหมก” ว่าจริง “ตามน้ำไป” เพื่อไม่ให้จิเบี้ยวเสียหน้า แต่บ่าหง
ว้าน กลับนำเรื่องนี้ไปขยายความต่อร่วมกับคำพยากรณ์ที่จิเบี้ยวให้แก่คนอื่น ๆ เพื่อแสดงให้ชาวบ้านเห็นว่าจิ
เบี้ยวมีอำนาจวิเศษ เป็นมนแท้งจริง ๆ ส่วนจาเกื่อง องถิ่ก ก็ไม่ต่างจากบ่าหงว้านนัก แม่พูดน้อยกว่า แต่เขา
บอกว่าจิเบี้ยวมี “ผีฟ้า” มาลงทรง เป็นต้น  

ประการที่สอง การสื่อสารของจิเบี้ยวมีเป้าหมายที่แตกต่างจากแม่มดและจามน ในขณะที่แม่มดและ
จาเกื่องสื่อสารด้วยบทสวด สัญลักษณ์และรูปแบบพิธีกรรมอันเป็นการผลิตซ้ำจารีตของสถาบันแม่มด เพ่ือสร้าง



 
 

 

122 
 

ความมั่นใจแก่ผู้ป่วยและครอบครัวของผู้ป่วยว่าเขาจะกลับมาหายดี จิเบี้ยวกลับมุ่งเป้าการสื่อสารไปที่สมาชิก
ครอบครัวที่เป็นชายและพฤติกรรมเชิงลบของพวกเขา เช่น การให้ไปเรียกเขยทุกคนในครอบครัวเข้ามาฟัง
คำสั่งสอน เมื่อมาถึงแล้วต้องคุกเข่าก้มหัวจรดพื้น 3 ครั้ง แสดงการคารวะ การสั่งผู้ชายว่าห้ามดื่มเหล้า และดุ
ด่าภรรยา-บุตร ให้รู้จักเก็บเงิน อย่านำเงินไปเที่ยวผู้หญิงเสียหมด เป็นต้น จิเบี้ยวอธิบายให้ผู้วิจัยฟังภายหลังว่า
นางรู้สึกตัวตลอดเวลาที่เป็นร่างทรง เพียงแต่ควบคุมตัวเองไม่ได้เท่านั้นเอง อย่างไรก็ดี การที่จิเบี้ยวกล่าว ถึง
อดีต-ปัจจุบัน ที่เป็นความลับของครอบครัวหลายครอบครัว ได้สร้างความไม่สบายใจและความร้าวฉานในหลาย
ครอบครัว บางคนที่จิเบี้ยวพยากรณ์ให้ก็มาบอกกับบ่าหงว้านและองหนู สามีของบ่าหงว้านว่าให้ไปเตือนจิเบี้ยว 
อย่าให้จิเบี้ยวบอกความลับของครอบครัวเขา (สิ่งนี้ดูย้อนแย้งกัน  ราวกับคนที่มาเตือนจิเบี้ยวผ่านบ่าหงว้าน
และองหนูเชื่อว่าคนที่พูดคือจิเบี้ยว ไม่ใช่ผีบรรพบุรุษ) ในขณะที่จิเบี้ยวก็ยืนยันว่าตนไม่ได้พูด ผู้ที่พูดคือผี ตน
เป็นแค่มนแท้ง ร่างทรงของเทพและผีเท่านั้น 

อย่างไรก็ดี วิถีชีวิตอันพัวพันกับความศักดิ์สิทธิ์ของจิเบี้ยว ไม่ได้หยุดอยู่แค่การเป็นหมอดู/ร่างทรง 
ต่อมาในเดือนพฤศจิกายน 2019 กลางดึกขณะที่ผู้วิจัยกำลังนอนอยู่กับบ่าหงว่านนั้น มีโทรศัพท์เข้ามาหาบ่าหง
ว้าน และเอารถมารับบ่าหว้านไปสวดเรียกขวัญให้จิเบี้ยวอย่างเร่งด่วน เขาบอกว่าจิเบี้ยวถูกผีเข้า (hạnh hạ) 
เพราะผีมาลงโทษ เมื่อระงับอาการผีเข้าได้เล้ว บ่าหงว้านตัดสินใจว่า นางต้องทำพิธี “ปันบ้านเมือง” เพื่อให้จิ
เบี้ยวเป็นแม่มด เพื่อให้มีอำนาจของแถนและผีมดคุ้มครอง ทั้งยังไปสวดรักษาโรคให้คนอื่นได้ ต่อมาเมื่อเดือน
มกราคม 2020 จิเบี้ยวก็ได้เข้าพิธีปันบ้านเมือง เป็นแม่มดและเป็นลูกศิษย์บ่าหงว้านคนต่อไป แน่นอนว่า จิ
เบี้ยว คงทำให้การสื่อสารในพิธีกรรมของแม่มด ซึ่งเดิมเป็นแบบจารีตที่ซึ่งสัญลักษณ์และรูปแบบทางพิธีกรรมมี
ความสำคัญมากกว่า “เนื้อหา” ของการสวด กลายเป็นการสื่อสารที่ตอบโจทย์ความต้องการใครรู้ในเรื่องอ่ืน ๆ 
ของปัจเจกที่อยู่ในพิธีกรรม ในบริบทที่ชีวิตต้องเผชิญกับความสลับซับซ้อนของโลกทุนนิยม  อย่างไรก็ดี เมื่อ
ผู้วิจัยกลับไปหาจิเบี้ยวอีก 2 ครั้งในช่วงเดือนเมษายน - มิถุนายน 2022 พบว่านางได้ไปทำงานในโรงงาน
อุตสาหกรรมที่จังหวัดบ้ากนิงแล้ว มีคนกล่าวลับหลังนางว่า นางได้ทิ้งหิ้งผีมด (หมายถึงการบูชาผีมด) เสียแล้ว 
บ้างก็ว่านางทิ้งหิ้งเก่าเพ่ือสร้างหิ้งใหม่ จิเบี้ยวไม่ได้รับสายโทรศัพท์ที่ผู้วิจัยโทรไปหา แต่นางก็ไม่ได้ทำหน้าที่มน
แท้งแล้วกว่า 2 ปี หลายคนเชื่อว่าเทพ/ผีไม่ได้อยู่กับนางแล้ว และความเป็นมนแท้งของนางคงหายไปกับการ
เป็นสาวโรงงานที่บ้ากนิง  

สิ่งที่เป็นที่น่าสังเกตอีกประการหนึ่ง ลักษณะของมนแท้งหรือหมอดูร่างทรง ในแบบที่จิเบี้ยวปฏิบัตินี้ 
มีความคล้ายคลึงกับพิธีกรรมการทรงผีบรรพบุรุษตามความเชื่อของคนกิง (เวียด) ที่ผีบรรพบุรุษที่มาสื่อสาร
ผ่านร่างทรงที่เป็นหญิง (tín ngưỡng thờ mẫu) คนกิงเชื่อว่าบรรพบุรุษของพวกเขาเมื่อเสียชีวิตแล้วจะอยู่บน
เมืองฟ้าและมีอำนาจศักดิ์สิทธิ์บันดาลบางสิ่งบางอย่างให้แก่บุตร-หลานได้ รวมทั้งยังชี้ทางแก้ปัญหา และสั่ง
สอนลูกหลานได้อีกด้วย ดังนั ้น หมอดู (thầy bói) ที่เป็นร่างทรงของบรรพบุรุษของคนกิงดังกล่าว จึงมี
ปฏิบัติการอย่างแพร่หลายในพิธีกรรมทรงเจ้าของชาวเวียดนาม (ซึ่งผู้วิจัยต้องค้นคว้าต่อไปว่ามนแท้งเป็น
ผลผลิตของการผสมผสานทางวัฒนธรรมกับคนกิงหรือไม่) 



 
 

 

123 
 

4.8 สรุป 

ในบทนี้ สามารถสรุปประเด็นสำคัญได้ 3 ประเด็นดังนี้ ประเด็นแรก เครือข่ายแม่มดและการรักษา
ความมั่นคงทางสังคม เครือข่ายแม่มดในกวานเซินมีความเชื่อมโยงกันอย่างแน่นแฟ้นผ่านความสัมพันธ์ทาง
สถาบันทางศาสนาที่บูชาเทพ/ผี โดยมีแม่มดเป็นผู้นำทางจิตวิญญาณและผู้รักษาโรค เครือข่ายนี้ทำหน้าที่ร้อย
รัดชุมชนเข้าด้วยกันผ่านพิธีกรรมการสวดรักษาโรคและการสอนลูกศิษย์ ทำให้สังคมการเมืองของกวานเซิน
ยังคงดำรงอยู่ท่ามกลางการเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจและโครงสร้างครอบครัว  ประเด็นที่สอง การนำหมอดู
ร่างทรงเข้ามาในพิธีกรรมแม่มด การนำหมอดูร่างทรงเข้ามาในพิธีกรรมแม่มดเป็นการสร้างองค์ประกอบทาง
ศาสนาใหม่ที่อาจเป็นผลมาจากการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและการเมืองในกวานเซิน เช่น การอพยพแรงงาน
และการทำไม้ที่ส่งผลกระทบต่อสุขภาพของชาวบ้าน แม่มดจึงจำเป็นต้องอาศัยอำนาจผีบรรพบุรุษผ่านหมอดู
ร่างทรงเพื่อสั่งสอนและควบคุมพฤติกรรมของลูกหลาน และประเด็นที่สาม การปรับตัวของพิธีกรรมแม่มดใน
สังคมสมัยใหม่ แม้ว่าพิธีกรรมการสวดรักษาโรคของแม่มดจะยังคงมีบทบาทสำคัญในชุมชน แต่ก็มีการปรับตัว
เพื่อรับมือกับความท้าทายสมัยใหม่ เช่น การนำเอามนแท้งเข้ามาเพื่อเพิ่มสารสนเทศในการสื่อสารในพิธีกรรม 
การปรับตัวเหล่านี้แสดงให้เห็นถึงความพยายามของแม่มดในการรักษาพลังทางวัฒนธรรมท้องถิ่นและรับมือกับ
ผลกระทบจากปัจจัยภายนอก 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 

124 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

บทที่ 5 
 

เมื่อแม่มดพูด: พิธีจ๋าเจียงกับการสร้างอำนาจผ่านพิธีกรรมเชิงเรื่องเล่าของแม่มด 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 

125 
 

5.1 ความนำ 

ในบริบททางภูมิศาสตร์และสังคมวัฒนธรรมที่แตกต่างจากอำเภออื่น  ๆ ในละแวกใกล้เคียง อำเภอ
กวานเซินยังคงรักษาไว้ซึ ่งวิถีชีวิตที่ผูกพันอย่างลึกซึ้งกับผืนป่า ในช่วงต้นทศวรรษ 2020 รายได้หลักของ
ชาวบ้านในกวานเซินกว่าร้อยละ 80 มาจากการทำไม้ในป่า (โปรดดูรายละเอียดในบทที่ 2) ด้วยเหตุนี้ ความ
เชื่อในแถน ผีมด และผีร้ายในป่า จึงฝังรากลึกในจิตใจของผู้คน ประกอบกับประสบการณ์จริงในชีวิตประจำวัน
ของชาวบ้านเกี่ยวกับความเจ็บป่วย ความตาย และภัยพิบัติต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับการกระทำที่ชาวบ้านเรียกว่า 
"ถืกผีเฮ็ดฮ้าย (ถูกผีทำร้าย)" หรือ "ตกจวงผี (ตกภวังค์ผี)" ซึ่งหมายถึงการถูกผีในป่ากระทำเพราะไปทำบางสิ่ง
บางอย่างผิดไปจากจารีตประเพณี จึงปรากฏให้เห็นอย่างชัดเจนในเรื่องเล่า ภาษา และการสื่อสารของแม่มดใน
พิธีกรรมจ๋าเจียง 

พิธีจ๋าเจียง (chả chiêng) หรืออีกชื่อหนึ่งว่า “บุนเอ็ดจ๋า” แปลตรงๆ ว่าเป็นพิธีกรรมขอบคุณ โดย
ตอบแทนแก่แถนและผีมดที่ปกป้องคุ้มครองแม่มด ครอบครัวแม่มด และชาวบ้าน รวมทั้งไล่ผีร้ายที่มาทำให้แม่
มด ครอบครัว และชาวบ้านเจ็บป่วยอีกด้วย พิธ ีกรรมนี้ เป็นพิธ ีกรรมภาคบังคับที ่แม่มดต้องกระทำ  
นอกเหนือไปจากหน้าที่ของการสวดเซ่นเพื่อรักษาโรคให้แก่ชาวบ้านดังที่ได้กล่าวในบทที่ผ่านแล้ว นอกจากนี้ 
พิธีนี้ยังมีนัยสำคัญอย่างน้อย 4 ประการ คือ ประการแรก เป็นการสอนแม่มดที่เป็นลูกศิษย์ ด้วยการให้จดจำ 
1) หน้าที่และความรับผิดขอบต่างๆ ของแม่มดที่มีต่อชุมชน ที่ซึ่งหน้าที่และความรับผิดชอบดังกล่าวนั้นได้ถูก
จำลองมาไว้ในพิธีกรรมเหล่านี้แล้ว 2) การสวดและเนื้อหาของบทสวดในพิธีกรรมในการไล่ผีร้าย ขวัญร้าย ผีหิว
เพื่อป้องกันตัวของแม่มด ครอบครัว และชาวบ้าน 3) เรียนรู้การใช้เครื่องเซ่น การแต่งกาย การเต้นรำ และ
อื่นๆ ที่เกี่ยวข้อง 3) เป็นการสืบทอดมรดกแม่มดของคนไท ในแง่ความเชื่อที่มีต่อแถนและผี  ประการที่สอง 
พิธีกรรมนี้แสดงถึงการเมืองวัฒนธรรมของแม่มดและชาวไทกวานเซินในการสร้างอำนาจท้องถิ่นผ่านการ
สถาปนาภาษาและบรรทัดฐานทางวัฒนธรรม ประการที่สาม พิธีกรรมจ๋าเจียงเป็น "พิธีกรรมในฐานะเรื่องเล่า" 
(narrativized ritual) ที่ทรงพลังในการสื่อสารอุดมการณ์และสำนึกของชาวบ้าน โดยเฉพาะอย่างยิ่งเกี่ยวกับ
วิถีชีวิตที่สัมพันธ์กับความอุดมสมบูรณ์ของป่าและความศักดิ์สิทธิ์ของแถนและผีมด พิธีกรรมนี้เล่าผ่านการ
แสดงบทบาทและการจำลองสถานการณ์จริงในชีวิตประจำวัน เพื่อสื่อสารกฎเกณฑ์ทางศีลธรรมและความ
ผูกพันทางสังคม  

ประการสุดท้าย พิธีกรรมจ๋าเจียงสะท้อนเสียงอันทรงพลังของแม่มด ซึ่งเป็นตัวแทนของอำนาจ
ท้องถิ่นท่ามกลางบริบทของการฟ้ืนฟูวัฒนธรรมชนกลุ่มน้อยและการผลิตวาทกรรมการพัฒนาของรัฐ พิธีกรรม
นี้เป็นเครื่องมือในการรักษาองค์กรทางสังคมดั้งเดิมและกฎเกณฑ์ทางสังคมที่อยู่บนพื้นฐานของความเชื่อ เรื่อง
เทพและผี โดยมีเป้าหมายเพื่อควบคุมพฤติกรรมทางสังคมและรักษาสังคมการเมืองของชาวไท 

ในบทนี้ผู้วิจัยศึกษาบทบาทของพิธีกรรมจ๋าเจียงในฐานะเรื่องเล่า (narrativized ritual) ในการสร้าง
ชุมชนและกลยุทธ์ทางวัฒนธรรม โดยเน้นที่ชุมชนการพูด (กลุ่มที่มีบรรทัดฐานและภาษาทางสังคมร่วมกัน) 
และชุมชนปฏิบัติการ (กลุ่มที่ใช้ทรัพยากรและกิจกรรมร่วมกัน)  พิธีกรรมและเรื่องเล่าช่วยสร้างความเข้าใจ



 
 

 

126 
 

ร่วมกันในชุมชนการพูด โดยเฉพาะอย่างยิ่งผ่านเทมเพลตเรื่องเล่าที่ซ่อนอยู่ในเรื่องเล่าของชุมชน เรื่องเล่ายังใช้
เป็นกลยุทธ์ทางวัฒนธรรมในการสร้างความแตกต่างและควบคุมทางสังคม 

ทั้งนี้ผู้วิจัยได้ใช้แนวคิดสัญลักษณ์ในพิธีกรรม (Turner, 1973; 1982; 2017) และแนวคิดการปะทะ
ประสานเรื่องเล่าและวาทกรรม (articulation of narrative and discourse) เพื่อวิเคราะห์ความสัมพันธ์
ระหว่างพิธีกรรม เรื่องเล่า และกลยุทธ์ โดยเน้นที่แนวทางการศึกษาเชิงปฏิสัมพันธ์ทางสังคม ซึ่งมองเรื่องเล่า
เป็นปฏิบัติการที่เชื ่อมโยงกับความซับซ้อนทางวัฒนธรรมและอุดมการณ์ในสังคม  (Stapleton & Wilson, 
2017; Hall, 1980; 1986) ในบริบทของงานวิจัยนี้ การปะทะประสานเกิดขึ้นระหว่างวาทกรรมของแม่มดกับ
วาทกรรมการพัฒนาของรัฐ เพ่ือสร้างภาษาและการสื่อสารใหม่ที่สะท้อนถึงการดำรงอยู่ของสังคมการเมืองของ
ชาติพันธุ์ในพ้ืนที่แห่งความหลากหลาย 

เรื่องการปะทะประสาน มาทำการวิเคราะห์พิธีกรรมเพื่อค้นหาภาษาและเสียงของแม่มดใน “คติและ
วาทกรรมท้องถิ่น (local idioms and dícourses)” ที่อยู่ในพิธี “จ๋าเจียง” ในบริบทที่อำเภอกวานเซินกำลัง
เผชิญหน้ากับวาทกรรมและภาคปฏิบัติการของวาทกรรมการพัฒนาของการแปลงทรัพยากร (ป่า) เป็นสินค้าใน
อุตสาหกรรมการทำไม้ ที่ซึ่งกฎเกณฑ์ในการทำไม้นั้นมีความไม่ลงรอยกับธรรมเนียมปฏิบัติของท้องถิ่น ใน
หัวข้อถัดไป ผู้วิจัยจะชี้ให้เห็นบริบทด้านภูมิศาสตร์และเศรษฐกิจของกวานเซิน เพื่อนำไปสู่การเชื่อมโยงและ
การทำความเข้าใจในระดับความหมายในเรื่อง “เสียงของแม่มด” ในปฏิบัติการพิธีกรรมจ๋าเจียง ที่สะท้อน
ออกมาในรูปของคติท้องถิ่น ในฐานะที่เป็นรูปธรรมของโครงสร้างของความรู้สึก 

โดยปกติแล้ว ที่เวียดนาม การจัดพิธีกรรมที่มีผู ้คนมาร่วมงานนับร้อยหรือมากกว่านั้น ต้องได้รับ
อนุญาตจากรัฐบาล ยิ่งไปกว่านั้น รัฐมักเข้ามาแทรกแซงโดยเป็นผู้ให้งบประมาณ และเขียนพิธีกรรมให้ อย่างไร
ก็ดี พิธีนี้ไม่ได้รับการสนับสนุนจากรัฐบาล เนื่องจากพิธีกรรมจ๋าเจียงไม่ใช่พิธีกรรมใหญ่ระดับอำเภอ/จังหวัด 
และไม่ถูกเลือกตามนโยบายการส่งเสริมวัฒนธรรมของรัฐชาติ ตามการตีความของปัญญาชนท้องถิ่น พิธีกรรมที่
ไม่ถูกเลือกโดยรัฐมักมีลักษณะของความงมงาย (mê tín dị doan) ดังนั้น เจ้าหน้าที่รัฐจึงหลีกเลี่ยงที่จะมาร่วม
พิธินี้ แต่ก็ยังคงให้มีการจัดพิธีนี้เพราะเห็นว่าไม่ได้เป็นภัยต่อรัฐและพรรคอมมิวนิสต์  

ด้วยเหตุนี้ จึงทำให้พิธีนี้แตกต่างจากพิธีเซ่นเมืองเซีย ที่อยู่ในอำเภอเดียวกัน ที่รัฐอุดหนุนงบประมาณ
และเขียนพิธีกรรมให้ ทว่าจ๋าเจียงถูกกระทำโดยท้องถิ่นและกลุ่มชาติพันธุ์ไท เป็นการสืบสานประเพณี และ
อำนาจทางวัฒนธรรม ตลอดจนความเป็นสังคมการเมืองที่ถูกปฏิบัติการโดยกลุ่มแม่มด สื่อสารด้วยภาษาไท
ทั้งหมด ไม่ว่าจะเป็นบทสวด และเตี๊ยดหมุก (การแสดงบทบาทสมมติ/การจำลองบทบาทจริงของแม่มดและ
ชาวบ้าน ในพิธีกรรมจ๋าเจียง ซึ่งจะได้กล่าวต่อไป) ซึ่งสะท้อนอำนาจการสื่อสารพิธีกรรมในแบบเรื่องเล่าของแม่
มดโดยตรง 

ผู้วิจัยไปสังเกตการณ์พิธีนี้ที่เมืองจึด้วยกัน 3 ครั้ง (หากนับรวมตั้งแต่การยังไม่เริ่มต้นทำวิจัยตั้งแต่ปี 
2017 ก็ 4 ครั้ง) เป็นช่วงหลังจากการผ่อนคลายมาตรการป้องกันโควิด – 19 ทั้งสิ้น คือในปี 2022 และ 2023 
จ้างช่างภาพถ่ายคลิปวีดีโอ ในปี 2020 เพราะผู้วิจัยสามารถไปด้วยตนเองได้ ทั้งยังไม่อาจทราบได้ว่าการผ่อน



 
 

 

127 
 

คลายมาตรการป้องกันโควิด-19 และให้เดินทางไปประเทศเวียดนามของรัฐบาลไทยและรัฐบาลเวียดนามจะมี
ขึ้นเมื่อใด ส่วนอีกครั้งหนึ่ง เป็นการจ้างช่างภาพถ่ายคลิปวีดีโอ การประกอบพิธีจ๋าเจียงของแม่มดเมืองมอ ที่
กระทำขึ้น 7 ปี/ครั้ง เนื่องจากผู้วิจัยต้องกลับมาปฏิบัติราชการที่มหาวิทยาลัยฯ ในช่วงเวลาเปิดภาคการศึกษา 
แต่ด้วยข้อจำกัดด้านงบประมาณฯ จึงไม่สามารถจ้างช่างฯ ให้ถ่ายฯ ได้ตลอด 20 ชั่วโมงโดยไม่หยุดพัก แต่ช่าง
จะถ่ายฯ ให้เฉพาะการขึ้นต้นแต่ละเตี๊ยดหมุกเท่านั้น อย่างไรก็ดี ช่างฯ กลับใช้เวลาเพียง 1 ใน 3 ของเวลา
ทั้งหมดของพิธีกรรม ดังนั้น ในพิธีจ๋าเจียงนี้ ผู้วิจัยจะใช้ปฏิบัติการของแม่มดเมืองจึเป็นหลักในการวิเคราะห์ 

5.2   วัตถุประสงค์และองค์ประกอบต่างๆ ของการประกอบพิธีกรรมจ๋าเจียง 

ความสำคัญและวัตถุประสงค์ของพิธีกรรม 

พิธี “จ๋าเจียง (chả chiêng)” หรือ “กินเจียงบ๊อกไหม่” หรือ “บุนเอ็ดจ๋า” แปลตรงๆ ว่าเป็นพิธีกรรม
ขอบคุณและตอบแทนแก่แถนและผีมด มีวัตถุประสงค์โดยรวม 2 ประการ ประการแรก เพ่ือการขออำนาจแถน
และผีมดมาขจัดปัดเป่าเพทภัยต่าง ๆ ทำให้ตัวแม่มด ครอบครัวแม่มด ชาวบ้านในชุมชน/เมืองมีความสุขสงบ 
ทำมาหากินได้ผลผลิตดี และประการที่สอง เพ่ือให้แม่มดที่เป็นลูกศิษย์เป็นแม่มดที่ดีและเก่ง เพราะในพิธีนี้ แม่
มดผู้เป็นครูจะนำลูกศิษย์แสดงบทบาทจริงและบทบาทสมมติในพิธีกรรม เพ่ือให้แมมดลูกศิษย์จำและทำตาม 
 พิธีกรรมนี้เป็นประเพณี “ภาคบังคับ” มีมาแต่โบราณ ผู้ที่เป็นแม่มดต้องกระทำพิธีนี้  “ไม่ทำ ไม่ได้” ใครที่ได้
ชื่อว่าเป็นแม่มดแล้วไม่ทำพิธีนี้ จะได้รับการดูถูกดูแคลนจากชาวบ้านว่าไม่ได้เป็นแม่มดที่แท้จริง เช่น แม่มด
แต่วที่คอมมูนนาแหม่วที่ไม่เคยจัดพิธีนี้เลย นางกล่าวแก่ผู้วิจัยสรุปความได้ว่า นางเป็นคนอำเภอลางแจ๋ง มา
แต่งงานและอาศัยอยู่กับสามีซึ่งเป็นคนเมืองเซีย (คอมมูนนาแหม่ว และเซินถูย ในปัจจุบัน) ทั้งยังมีลูกศิษย์คน
เดียวที่ลางแจ๋ง ไม่เคยรับลูกศิษย์ที่เมืองเซีย (บ่าแต่ว, สนทนา, วันที่ 25 เมษายน 2022) นางจึงเป็นแม่มดคน
เดียวในเมืองนี้  จึงได้รับการดูแคลนว่าไม่ใช่แม่มดแท้ เมื่อมีพิธีกรรมเซ่นเมืองเซีย ซึ่งปกติแล้วต้องให้แม่มดเป็น
ผู้ทำพิธีสวดเซ่นหลักของเมือง เมื่อแม่มดผู้ซึ่งสวดเซ่นในปี 2010 เสียชีวิตลง ชาวบ้านก็ไม่ได้ให้แม่มดแต่วมา
สวดเซ่นแทน เพราะไม่ม่ันใจว่านางเป็นแม่มดแท้ 

พิธีจ๋าเจียงต้องจัดทุก ๆ 3 หรือ 5 หรือ 7 ปี แล้วแต่เครือข่ายของแม่มดเมืองนั้น ๆ เช่นแม่มดเมืองจึ 
(คอมมูนจุงหะ ในปัจจุบัน) จัดพิธีกรรมนี้ทุก ๆ 3 ปี ในขณะที่แม่มอเมืองมอ (คอมมูนตามแทง ในปัจจุบัน) จัด
พิธีกรรมทุก ๆ 7 ปี โดยไม่มีวาระพิเศษ นอกจากการขอบคุณและขออำนาจจากแถนและผีมดที่ต้องกระทำทุก 
ๆ 3 5 หรือ 7 ปีแล้ว สำหรับบ่าหงว้าน แม่มดเมืองจึ จ๋าเจียงยังถูกกระทำในเวลาอื่น ๆ ได้อีก ถ้าทำเพื่อไล่ผี
ร้ายที่มาทำให้ตัวแม่มด ครอบครัว และชาวบ้านในเมืองของแม่มดเจ็บป่วย ซึ่งในอีกด้านหนึ่งคือการทำให้
ตัวเอง ครอบครัวและชาวบ้านในเมืองมีสุขภาพดี ทั้งยังทำให้การเกษตรเช่นการปลูกพืช เลี้ยงสัตว์ได้ผลผลติดี 
ลูกหลานเรียนเก่งและประสบความสำเร็จ  

แม่มดบ่าหงว้านกล่าวแก่ผู ้วิจัย ซึ่งแปลเป็นไทยได้ว่า “จะประกอบพิธีนี ้เมื ่อแม่มดเจ็บป่วยและ
พยากรณ์รู้ว่าผีมดมาทำให้แม่มดเจ็บป่วย ถ้าไม่เจ็บป่วยก็ไม่ต้องทำพิธีนี้” หากไม่ประกอบพิธ๊นี้ จะทำให้เกิด



 
 

 

128 
 

การเจ็บป่วย (กระเสาะกระแสะ) ตลอดไป ทั้งแม่มดและคนในครอบครัว ตลอดจนปศุสัตว์ ไร่นา และคนใน
หมู่บ้าน จะได้รับความเสียหายจนถึงข้ันต้องล้มตาย  นางกล่าวว่า 

“แม่มดก่อนหน้านี้ที่อยู่ที่ (คอมมูน) เซินถูย กวานเซิน ไม่ได้ทำพิธีจ๋าเจียง จึงเป็นเหตุ
ให้เจ็บป่วยต่อเนื่อง บางคนถึงตาย ครอบครัวก็เจ็บป่วยตลอดปี ทำมาหากินไม่ได้ ปศุสัตว์ ไร่
นาเสียหาย ปล่อยไว้นานจะต้องเกิดความอดอยากในหมู่บ้าน เมื่อย่า (แม่มดหงว้าน) ดูเสื้อ 25 
ย่าก็รู้ว่าผีของย่าต้องการให้ย่าทำพิธีจ๋าเจียง ดังนั้นย่าจึงต้องทำพิธีนี้เพื่อรักษาสุขภาพของ
ตัวเอง คนอื่น และสัตว์เลี้ยง เพื่อให้ทุกคนมีกินมีใช้ ก็รู้นะว่าพิธีนี้มันมีค่าใช้จ่ายสูง แต่ไม่ทำ
ไม่ได้ ถ้าไม่มีเงินก็ต้องไปกู้มาเพ่ือจัดพิธี ถ้าไม่ทำ ย่ากับคนอื่นๆ ในครอบครัวก็จะตายอย่างไม่
มีเหตุผล”  

ในขณะที่แม่มดเมืองมอ บ่าหลา นอกเหนือจากการกระทำทุก 7 ปี ไม่เคยทำพิธีนี้แม้ว่าตนเอง
และครอบครัวตนเองจะเจ็บป่วย นางกล่าวว่า26 สรุปความด้วยภาษาไทยได้ว่า “พิธีนี้ต้องทำตาม “học 
kỳ (ห่อบก่ี)” (ระยะเวลาที่กำหนด) สำหรับนาง คือทุก ๆ 7 ปีจะไม่ทำจ๋าเจียงอ่ืน ๆ” ในการประกอบพิธี
นี้ใช้เวลาแต่ครั้งประมาณ 20-24 ชั่วโมงต่อเนื่อง มีการหยุดพักบ้าง เวลาประกอบพิธีกรรมจะสั้นหรือ
ยาว ขึ้นอยู่กับเรี่ยวแรงของแม่มดเป็นสำคัญ แม่มดอาจจะมีการตัดบาง “เตี้ยดหมุก ( tiết mục - การ
แสดง)” ออกไปบ้าง   

ประเภทของพิธีกรรม 

พิธีกรรมบุนเอ็ดจ๋ามีหลายประเภทซึ่งเป็นไปตามวัตถุประสงค์ของการประกอบพิธี และประเภทของ
เครื่องเซ่น ได้แก่ 

1) พิธีจิ่งกัน (lễ trình căn) มีวัตถุประสงค์เพื่อบอกกล่าวเมืองฟ้าเพื่อขออนุญาตในการเริ่มประกอบ
พิธีสวดเพื่อความโชคดีในการไล่ผีร้าย ขวัญร้าย เพื่อการรักษาโรคให้แก่ชาวบ้าน ทั้งยังทำให้
ชาวบ้านประกอบอาชีพได้ผลคุ้มค่า 

2) พิธีขอบคุณแถนและผีมด โดยใช้ปลาเป็นเครื่องเซ่น เป็นพิธีเล็ก 
3) พิธีขอบคุณแถนและผีมด โดยใช้เป็ดเป็นเครื่องเซ่น เป็นพิธีเล็ก 
4) พิธีขอบคุณแถนและผีมด โดยใช้หมูเป็นเครื่องเซ่น พิธีที่ใช้เครื่องเซ่นนี้เป็นพิธีที่ใหญ่ที่สุด 
สำหรับการประกอบพิธีของแม่มด บ่าหงว้านที่ผู้วิจัยศึกษา ประกอบไปด้วยพิธีจ๋าเจียงใหญ่และจ๋า

เจียงเล็ก พิธีจ๋าเจียงใหญ่ การประกอบพิธีทุก ๆ 3 ปี ทีเ่มืองจึในวันที่ 26-27 กันยายน 2023 (สังเกตการณ์ด้วย

 
25 ดูเสื้อ เป็นวิธีหนึ่งในการค้นหาสมุหฐานของโรคว่ามีผีมาทำให้เกิดเจ็บป่วยหรือไม่ ถ้ามี เป็นผีประเภทใด เมื่อทราบแล้ว ใน

การรักษาโรคก็จะต้องประกอบพิธีกรรมตามธรรมเนียมปฏิบัติที่เหมาะสมกับผีประเภทน้ัน ๆ  
26 สนทนากับบ่าหลา แม่มดเมืองมอ ณ บ้านโฮ่ว คอมมูนตามแทง อำเภอกวานเซิน จังหวัดแทงหวา เมื่อวันที่ 18 มิถุนายน 

2022 



 
 

 

129 
 

ตนเอง) และวันที่ 1-2 พฤศจิกายน 2020 (ใช้การจ้างถ่ายวิดีโอ เนื่องจากการห้ามเดินทางออกนอกประเทศอัน
เนื่องมาจากภัยพิบัติโควิด-19) และในวันที่ 25-26 พฤศจิกายน 2017 (สังเกตการณ์ด้วยตนเอง ก่อนที่จะ
ดำเนินโครงการนี้) ในปี 2017, 2020 และ 2023 ใช้หมูเป็นเครื่องเซ่น เป็นช่วงที่ก่อนหน้านี้บ่าหงว้าน ป่วย
เกือบ 2 เดือน 20 วัน บ่าหงว้านบอกว่าสาเหตุที่ป่วยนานขนาดนี้เพราะมีผีร้าย-ผีหิวมารบกวนนาง ส่วนลูกสาว
ของบ่าหงว้านก็ป่วยกระเสาะกระแสะตลอดปี ใกล้บ้านบ่าหงว้าน สัตว์ก็ล้มตายปลูกพืชก็ไม่ได้ผลเพราะผีร้าย  

ด้วยเหตุนี้ บ่าหงว้านอธิบายว่านางต้องทำพิธีจ๋าเจียงเร็วขึ้นกว่าปกติ เพ่ือที่จะทำให้สถานการณ์ที่กล่าว
ข้างต้นดีขึ้น แต่กระนั้นก็ตาม การจะทำพิธีได้นั้นบ่าหงว้านจะต้องหายป่วยก่อน นี่คือเหตุผลสำคัญสำหรับการ
ทำพิธีกรรมอันยาวนาน 20-24 ชั่วโมงต่อเนื่อง พิธีนี้มักเริ่มตั้งแต่เที่ยงหรือบ่ายวันของวันแรก จนถึงเที่ยงวัน
ของวันรุ่งขึ้น (โดยประมาณ) ในปี 2020 ก่อนที่จะทำพิธี บ่าหงว้านยังป่วย “กระเสาะกระแสะ” อยู่ นางต้อง
สวดเซ่นต่อผีมดหลายวันกว่าที ่จะมีเงินพอที ่จะประกอบพิธี เพราะต้องมีการเตรียมของเซ่นไหว้ต่างๆ 
โดยเฉพาะต้องฆ่าหมู ไก่ ห่านให้คนที่มาร่วมงานรับประทาน 2 วัน 4 มื้อ ซึ่งมีประมาณกว่า 200 – 300 คน 
หมุนเวียนเปลี่ยนกันมาช่วยงานและร่วมงาน  

พิธีจ๋าเจียงใหญอีกพิธีหนึ่งที่ผู้วิจัยได้เก็บข้อมูล (บางส่วน) จากการจ้างถ่ายวิดีโอ  เนื่องจากไม่ใช่
ช่วงเวลาที่ผู้วิจัยทำงานภาคสนาม แต่ผู้รับจ้าง ไม่สามารถถ่ายวิดีโอได้ตลอดงาน ทำได้เพียง 1 ใน 3 ของ
พิธีกรรม คือพิธีจ๋าเจียงของแม่มดเมืองมอ บ่าหลา ที่จัดขึ้นเมื่อวันที่ 7-8 สิงหาคม 2022  

ส่วนพิธีจ๋าเจียงเล็กที่ผู้วิจัยมีโอกาสไปร่วมสังเกตการณ์คือ ในวันที่ 27-28 พฤษภาคม 2022 ที่บ้าน
คาน คอมมูนจุงเถื่อง และในวันที่ 13-14 มิถุนายน 2022 บ้านไซ คอมมูนจุงหะ ใช้ปลาและเป็ด (ตามลำดับ) 
เป็นเครื่องเซ่นผีมด ใน 2 พิธีดังกล่าว ถูกกระทำเพื่อขอบคุณและขออำนาจแถนและผีมดในการปกปักษ์รักษา
แม่มดและครอบครัว เช่น กรณีของแม่มด บ่าเก๋ (บ้านคาน) ที่เจ็บป่วยเป็นโรคเกร็งตัว มือเท้ากำอยู่ตลอดเวลา 
เมื่อแม่มดบ่าหงว้านสวดเซ่นผีมด ให้แม่มดเก๋หายป่วย และเม่ือนางหายป่วยแล้ว คือลุกขึ้นยืนและเดินได้ จึงได้
ทำพิธีจ๋าเจียงขอบคุณแถนและผีมด อีกกรณีหนึ่งคือ สามีของแม่มด บ่าเควียน (บ้านไซ) แม่มดลูกศิษย์ของบ่า
หงว้าน ที่สามีหายป่วยหนักเพราะบ่าหงว้านสวดรักษาให้ ก่อนหน้านี้สามีของนางรักษาด้วยการแพทย์แผน
ปัจจุบันแล้วไม่หาย บ่าหงว้านอธิบายว่าการใช้พิธีจ๋าเจียง (ซึ่งเป็นพิธีใหญ่) หลังจากแม่มด/สามีแม่มดพ้นจาก
โรคภัยไข้เจ็บแล้ว เพราะแม่มดมีความสำคัญกับเมือง หากแม่มด/คนในครอบครัวแม่มดป่วย จะมีผลกระทบ
กับสุขภาวะของเมืองนั้น ๆ ด้วย กระนั้นก็ตาม สำหรับแม่มดเมืองมอ บ่าหลา นางไม่ได้ใช้พิธีจ๋าเจียงด้วย
เหตุผลอื่น นอกเหนือไปจากการกระทำตาม “ห่อกกี่” (học kỳ) หรือการทำตามวาระ สำหรับบ่าหลา กระทำ
ทุก ๆ 7 ปี 

เครื่องเซ่นไหว้ที่ในพิธีกรรมจ๋าเจียง ยกตัวอย่างที่พบในปี 2020 ได้แก่  
1) หมู 1 ตัว (70 ก.ก.) แม่มดครูเป็นผู้จัดหามา  
2) ห่าน 30 ตัว (ถ้าเป็นพิธีจ๋าเจียงขนาดเล็ก เช่นพี่พบในปี 2022 แม่มดใช้ปลาแทน) แม่มดลูก

ศิษย์ ช่วยกันจัดหามา  



 
 

 

130 
 

3) ไก ่30 ตัว แม่มดลูกศิษย์ช่วยกันจัดหามา  
4) ข้าวสาร 100 กิโลกรัม แม่มดลูกศิษย์และลูกเลี้ยงของแม่มด (ลูกเลี้ยง คือคนที่แม่มดรักษา

โรคแล้วหาย พวกเขาต้องรับเอาอำนาจแม่มดมาปกปักษ์คุ้มครองให้รอดพ้นจากผีร้ายด้วย
การเป็น “ลูกเลี้ยง” ของเหล่าแม่มด) ช่วยกันจัดหามา  

5) เหล้าขาว 40 ลิตร ลูกเลี้ยงของแม่มดเป็นผู้จัดหามา  
6) เสื้อ ผ้า และเครื่องบูชาในพิธี แม่มดครูเป็นผู้รับผิดชอบหามาครึ่งหนึ่ง ส่วนอีกครึ่งหนึ่งมาจาก

แม่มดลูกศิษย์และลูกเลี้ยง  

คิดเป็นเงินประมาณ 26 ล้านด่อง หรือประมาณ 40,500 บาท บ่าหงว้าน แม่มดใหญ่ เจ้าภาพในพิธี
รับภาระด้านค่าใช้จ่ายประมาณครึ่งหนึ่ง ส่วนแม่มดคนอ่ืนๆ ช่วยค่าใช้จ่ายประมาณ 100,000 – 200,000 ล้าน
ด่อง (ประมาณ 150 – 200 บาท) รวมทั้งไก่และห่านคนละ 1 ตัวเป็น 2 ตัว ข้าวสารจำนวนหนึ่ง เสื้อ ผ้า และ
ผ้าพันคอ นอกจากนี้ กลุ่มชาติพันธุ์ อำเภอกวานเซิน (hội dân tộc, huyện Quan Sơn) ช่วยสนับสนุนเป็น
เงิน 500,000 ด่อง (ประมาณ 750 บาท) และที่น่าสนใจคือแองเกวี่ยน ตำรวจในคอมมูน ช่วยเหลือเป็นเงิน 
500,000 ด่อง (750 บาท) ทั้งนี้เพราะตำรวจนั้นมีญาติทำโฮมสเตย์ที่หมู่บ้าน ได้เข้ามาขอน้ำมนต์จากบ้านของ
บ่าหงว้านเพื่อถูกบ้าน ซักล้างสิ่งต่างๆ ทำความสะอาดบ้านเพื่อดึงดูดให้นักท่องเที่ยวมาพัก จึงถือโอกาส
ขอบคุณบ่าหงว้านในโอกาสนี้ (อย่างไรก็ดี ผู้วิจัยก็ได้ช่วยสนับสนุนค่าใช้จ่ายในครั้งนีด้วย คือในปี 2017 ที่ผู้วิจัย
ช่วยไป 700,000 ด่อง (1,000 บาท) ส่วนปี 2020 ช่วยไป 1,500,000 ด่อง (2,200 บาท))   

อย่างไรก็ดี การทำพิธีดังกล่าวนี้ไม่ได้รับการสนับสนุนจากรัฐบาล เนื่องจากพิธีกรรมนี้ค่อนข้างมีความ 
“คลุมเคลือ” ในเชิงนโยบายการส่งเสริมวัฒนธรรมของรัฐชาติ ในแง่ที่ว่าควรเป็นพิธีกรรมที่ได้รับการส่งเสริมฯ 
หรือไม่ เพราะด้านหนึ่งขัดแย้งกับนโยบายรัฐบาลที่ไม่ต้องการให้ประชาชนงมงาย (mê tín dị doan) แต่อีกนัย
หนึ่งคือการส่งเสริมวัฒนธรรมและศาสนาของกลุ่มชาติพันธุ์ต่างๆ อันเป็นนโยบายใหม่ที่ปฏิบัติการอย่างจริงจัง
ในปี 2004 กระนั้นก็ตาม สำหรับเจ้าหน้าที่รัฐท้องถิ่นของอำเภอกวานเซิน ที่ซึ่งระดับแกนนำเป็นคนไท พวก
เขามองว่าเป็นมรดกทางวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ และไม่ควรห้ามปฏิบัติการทางวัฒนธรรม (แต่ก็ไม่
สามารถส่งเสริมอย่างออกนอกหน้าได้) ตราบเท่าที่การปฏิบัติการดังกล่าวนี้ไม่ได้สร้างปัญหา เช่นแม่มดไปเรียก
รับทรัพย์สินจากชาวบ้านจนเกิดการร้องเรียน หรือไปทำพิธีกรรมแล้วชาวบ้านได้รับความเสียหายหนักขึ้น ทาง
รัฐท้องถิ่นรวมทั้งส่วนกลางก็จะไม่เข้ามายุ่ง แต่ถ้าเมื่อใดมีปัญหา แม่มด และคนที่ประกอบพิธีกรรมดังกล่าว ไม่
ว่าจะเป็นพิธีใด ๆ ก็ตาม ก็จะถูกจับทันที  

กระนั้นก็ตาม การที่รัฐท้องถิ่นไม่ช่วยเหลือ/ร่วมเป็นเจ้าภาพในการประกอบพิธีกรรมที่มีชาวบ้าน
มาร่วมมากขนาดนี้ ได้รับคำอธิบายจากบ่าหงว้านว่า27  

 
27 สนทนากับบา่หงวา้น ณ บา้นของบ่าหงว้าน บา้นไซ คอมมูนจุงหะ อำเภอกวานเซิน จังหวัดแทงหวา โดย เลวันโตน เมื่อวันที่ 1 พฤศจิกายน 
2020  



 
 

 

131 
 

“พิธีนี้เป็นพิธีของแม่มด เป็นวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ไท รัฐบาลและผู้มีอำนาจไม่
สนับสนุนเงินงบประมาณ แต่ก็ไม่ห้ามทำพิธีเพราะว่าเป็นวัฒนธรรมเฉพาะของกลุ่มชาติพันธุ์
ไท ผู้มีอำนาจก็เคารพอัตลักษณ์เฉพาะของประชาชน”  

ดังที่กล่าวแล้วว่า พิธีกรรมนี้สำหรับรัฐเป็นพิธีกรรมที่มีความคลุมเคลือ ไม่สามารถส่งเสริมหรือห้ามได้ 
แม้ต้องการจะส่งเสริม จึงต้องทำในนามกลุ่มของประชาชน คือ “กลุ่มชาติพันธุ์ อำเภอกวานเซิน” 

เครื่องดนตรีที่ใช้ประกอบพิธีกรรม ได้แก่ 

1) ปี่มด มีลักษณะคล้ายขลุย ในทุก ๆ การสวดของแม่มด จะต้องมีผู้ชายยืนเป่าปี่มดข้าง ๆ เสมอ  ปี่

มดเป็นเครื่องดนตรีเชิงสัญลักษณ์ของแม่มด  หากไม่มีเครื่องดนตรีชนิดนี ้แล้ว ก็ไม่สามารถ

ประกอบพิธีจ๋าเจียงได้ เพราะแถนและผีมดจะไม่ยอมรับว่าคนที่ทำพิธีนี้คือพิธีที่แม่มดทำ 
 

 
 

 
ภาพ 5.1 และ 5.2 ปี่มด ในพิธีจ๋าเจียง ที่เมืองจึ (ซ้าย) และที่เมืองมอ (ขวา) 

ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023  
และ Phạm Ngọc Ảnh (ผู้วิจัยจ้างถ่ายภาพ/วิดีโอ) เมื่อวันที่ 7 สิงหาคม 2022 (ตามลำดับ) 

 



 
 

 

132 
 

 

2) ปี่แป (แคน ในภาษาไท) เป็นเครื่องดนตรีในบาง “เตี๊ยดหมุก” ในพิธีจ๋าเจียง  

 

ภาพ 5.3 แม่มด บ่าเหกับปี่แปในพิธีจ๋าเจียงของแม่มดเมืองจึ 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยาน 2023  

 

3) กลองใหญ่และฆ้อง เป็นเครื่องดนตรีในเตี๊ยดหมุก “ออกสายแปนแกว่งฮ่ัง” ในพิธีจ๋าเจียง 

 

 
 

ภาพ 5.4 ฆ้องและกลองที่ในพิธีจ๋าเจียงของแม่มดเมืองจึ 
ภาพถ่ายโดย Lê Văn Tôn เมื่อวันที่ 1 พฤศจิกายน 2020  

 



 
 

 

133 
 

4) หว่องวู้และไม้หมู คือกระบอกไม้ไผ่ (หว่องวู้) เคาะบนไม้กระดาน (ไม้หมู) เพ่ือสร้างเสียงให้ดังไกล
ขึ้น เป็นเครื่องดนตรีในเตี๊ยดหมุก “ออกสายแปน” ในพิธีจ๋าเจียง 
 

ฃ 

ภาพ 5.5 หว่องวูและไม้หมู ในพิธีจ๋าเจียงของแม่มดเมืองจึ 

ภาพถ่ายโดย Lê Văn Tôn เมื่อวันที่ 1 พฤศจิกายน 2020  

5.3 ผู้ร่วมพิธีจ๋าเจียง  

 ผู้เข้าร่วมพิธีกรรมนี้มีจำนวนมาก สะท้อนอำนาจที่มองเห็นได้ของแม่มด เท่าที่ผู้วิจัยสังเกตการณ์ 4 
ครั้ง พบว่ามีตั้งแต่ประมาณ 100 – 300 คน ผู้เข้าร่วมมีหลายกลุ่ม หลายฐานะแตกต่างกันไป ดังนี้  

กลุ่มแรก แม่มดและจามน 

แม่มดที่มาร่วมงานในแต่ละครั้งมีมาก-น้อยต่างกัน โดยมากประมาณ 7-11 คน ตัวอย่างในปี 2020 นี้ 
ซึ่งเป้นจ๋าเจียงใหญ่ ที่กระทำประจำทุก ๆ 3 ปีเป็นเครือข่ายแม่มดของบ่าหงว้าน ในปี 2020 มีด้วยกัน 8 คน 
(รวมบ่าหงว้าน แม่มดใหญ่ หรือก็คืออาจารย์ของแม่มดกลุ่มนี้) 3 ใน 8 ของแม่มดเป็นคนบ้านไซ บ้านเดียวกับ
บ่าหงว้าน 5 ใน 8 เป็นคนในคอมมูนจุงหะ คอมมูนเดียวกับบ่าหงว้าน ส่วนที่เหลืออีก 3 คน เป็นคนที่อ่ืน 1 ใน
นั้นเป็นคนคอมมูนตามลือ อำเภอกวานเซิน อีกคนหนึ่งเป็นคนคอมมูนเลิมฝู๋ อำเภอลานแจ๋ง และอีกคนเป็นคน
อำเภอเมืองล้าด (ดังตารางข่างล่างนี้) 

 ชื่อแม่มด ที่อยู่ 

1 ห่าถิหงว้าน (Hà Thị Ngoãn) (บ่าหงว้าน) บ้านไซ คอมมูนจุงหะ อำเภอกวานเซิน  

2 ห่าถิเอ๊ย (Hà Thị Ới)  บ้านหิน คอมมูนจุงหะ อำเภอกวานเซิน  
3 ห่าถด่ิาย (Hà Thị Đại) บ้านไซ คอมมูนจุงหะ อำเภอกวานเซิน 



 
 

 

134 
 

4 เลืองถิอ่วน (Lương Thị Uồn) บ้านบ๊า คอมมูนจุงหะ อำเภอกวานเซิน 

5 ฟ่าบถิเควียน (Phạm Thị Quyên) บ้านไซ คอมมูนจุงหะ อำเภอกวานเซิน 
6 ฟ่าบถิเห (Phạm Thị Hế) คอมมูนเลิมฝู๋ อำเภอลางแจ๋ง  

7 ลื้อถิเบี๋ยว (Lữ Thị Biểu) บ้านโห่ะ คอมมูนตามลือ อำเภอกวานเซิน  

8 ห่าวันเซิน (Hà Văn Sơn) (ชายแต่งข้ามเพศ) อำเภอเมืองล้าด 
 

นอกจากนี้ยังมีจามน 2 คนที่เข้าร่วมพิธีจ๋าเจียง คือห่าวันเซิน (Hà Văn Sơn)  จากอำเภอเมืองล้าด 
และหล่อวันจาย (Lò Văn Chay)  จากคอมมูนเลิมฝู๋ อำเภอลานแจ๋ง โดยที่ห่าวันเซิน แต่งตัวข้ามเพศเป็นแม่
มด แล้วนั่งร่วมกลุ่มกับแม่มดในการทำพิธีไหว้ผีมด การมีแม่มดและจามนทำพิธีจ๋าเจียงร่วมกันน่าจะเป็นจารีต
ประเพณี แม้ว่าที่เมืองจึ แทบจะไม่พบเห็นจามนทำพิธีจ๋าเจียงร่วมกับแม่มด แต่ที่เมืองมอ เมื่อครั้งบ่าหลา
ประกอบพิธีจ๋าเจียงเมื่อวันที่ 7-8 สิงหาคม 2022 ก็มีจามนมาร่วมพิธีถึง 4 คน โดยมีแม่มด 12 คน รวมแล้ว 16 
คน     

อย่างไรก็ดี เท่าที่ผู ้วิจัยสังเกต มีแม่มด 3 คน ที่เคยร่วมพิธีกรรมกับบ่าหงว้านเมื่อปี 2017 (เป็น
ช่วงเวลาที่ยังไม่ไดด้ำเนินโครงการวิจัย) แต่ในปี 2020 ไม่ได้มาร่วม ที่จำชื่อได้มี 2 คนคือ แอมเฮวี่ยน วัย 21 ปี 
และ จิเฮวี่ยนวัย 40 ปี สำหรับแอมเฮวี่ยน ผู้วิจัยได้ยินมาตั้งแต่ปี 2018 แล้วว่านางเลิกเชื่อและเลิกเป็นแม่มด
และนำเอา “หิ้งผีมด” ทิ้งลงไปในแม่แล้ว เนื่องจากได้รับการบอกกล่าวจากแม่มดที่อยู่หมู่บ้านหลังโรงพยาบาล
กวานเซิน ในเขตเทศบาลกวานเซินว่านางไม่ได้มีผีมดอยู่จริง แต่ผีที่นางมีอยู่นั้นเป็นผีร้าย ส่วนจิเฮวี่ยน ผู้วิจัย
เพิ่งสังเกตจากภาพถ่ายในพิธีกรรม ในปี 2020 (ไมได้ไปเก็บข้อมูลด้วยตนเองเนื่องจากการระบาดของโคโรนา
ไวรัส) ว่าไม่ได้มาร่วมพิธี  

แต่กระนั้นก็ตาม มีแม่มดใหม่อีก 4 คน เข้ามาอยู่ในพิธีกรรมปี 2020 นี้ คือ 1) จิเกวียน คนคอมมูนจุง
หะ อายุ 50 ปี 2) บ่าเห อำเภอลานแจ๋ง อายุ 60 ปี เป็นหลานน้าของบ่าหงว้าน (แต่มีอายุมากกว่าบ่าหงว้าน 4 
ปี) 3) จิเบี้ยว อดีตร่างทรง ผู้ที่องถิ่ก จามนบอกแก่ผู้วิจัยว่านางมีผีฟ้า ต่อมาเดือนพฤศจิกายน 2019 นางป่วย
คุ้มคลั่งเพราะถูกผีเข้า จนบ่าหงว้านตัดสินใจทำพิธีปันบ้านเมืองให้จิเบี้ยวเป็นแม่มดเมื่อเดือนมกราคม 2020 
นางจึงหายจากโรคเป็นครั้งที่สอง (หลังจากที่เคยหายจากโรคคุ้มคลั่งครั้งแรก เพราะบ่าหงว้านรักษาให้ และ
กลายเป็นร่างทรง ที่ไปทำพิธีกรรมคู่กับบ่าหงว้านเสมอ ดังได้กล่าวในบทที่ผ่านมา)  4) แอมเซิน ผู้แต่งเป็นชาย
ข้ามเพศ ในพิธีกรรม เป็นจามน อยู่เมืองล้าด ด้วยเหตุที่เมืองล้าดไม่มีแม่มด จามน แอมเซิน จึงมาทำพิธีร่วมกับ
บ่าหงว้านทีเ่มืองจึ 

ส่วนเครือข่ายของแม่มดบ่าหงว้าน ในปี 2017 (ก่อนเริ่มโครงการวิจัยฯ) และปี 2020 มี 8 คน (แม่มด 
7 จามน 1) เดือนพฤษาคม 2022 ที่บ้านคาน มี 6 คน เดือนมิถุนายน 2022 ที่บ้านไซ มี 9 คน ส่วนที่เมืองมอ 
เครือข่ายของแม่มดบ่าหลา ในเดือนกรกฎาคม 2022 มี 15 คน (แม่มด 12 คน จามน 4 คน) 

ในปี 2023 เป็นจ๋าเจียงใหญ่ของแม่มด บ่าหงว้าน ที่กระทำทุก ๆ 3 ปี มีผู้ร่วมพิธี ดังนี้ 



 
 

 

135 
 

 ชื่อแม่มด ที่อยู่ 

1 ห่าถิหงว้าน (Hà Thị Ngoãn) (บ่าหงว้าน) บ้านไซ คอมมูนจุงหะ อำเภอกวานเซิน  
2 ห่าถิเอ๊ย (Hà Thị Ới)  บ้านหิน คอมมูนจุงหะ อำเภอกวานเซิน  

3 ห่าถด่ิาย (Hà Thị Đại) บ้านไซ คอมมูนจุงหะ อำเภอกวานเซิน 

4 เลืองถิอ่วน (Lương Thị Uồn) บ้านบ๊า คอมมูนจุงหะ อำเภอกวานเซิน 
5 ฟ่าบถิเควียน (Phạm Thị Quyên) บ้านไซ คอมมูนจุงหะ อำเภอกวานเซิน 

6 ฟ่าบถิเห (Phạm Thị Hế) คอมมูนเลิมฝู๋ อำเภอลางแจ๋ง  

7 เบิม (Bâm) (ไม่ทราบนามสกุล)  บ้านแบ๊ก คอมมูนจุงหะ อำเภอกวานเซิน  
8 เตวี้ยด (Tuyết) (ไม่ทราบนามสกุล) บ้านแบ๊ก คอมมูนจุงหะ อำเภอกวานเซิน 

9 เสือง (Sướng) (ไม่ทราบนามสกุล) บ้านงาม คอมมูนจุงเถื่อง อำเภอกวานเซิน 
10 ห่าถิเลียม (Hà Thị Liêm)  บ้านงาม คอมมูนจุงเถื่อง อำเภอกวานเซิน 

11 ห่ง (Hỗng) (ไม่ทราบนามสกุล) บ้านแบ๊ก คอมมูนจุงหะ อำเภอกวานเซิน 

12 ลาม* (Lam) (ไม่ทราบนามสกุล) บ้านแบ๊ก คอมมูนจุงหะ อำเภอกวานเซิน 
13 เทอ* (Thơ) (ไม่ทราบนามสกุล) บ้านไซ คอมมูนจุงหะ อำเภอกวานเซิน 

*บ่าลาม และบ่าเทอ มาร่วมหลังจากท่ีผ่านไปแล้วหลายเตี๊ยดหมุก (การแสดงบทบาทสมมติ) 
นอกจากแม่มดแล้ว ยังมีผู้เกี่ยวข้องในพิธีจ๋าเจียงอีก ดังนี้ 
1) ผู้ที่เป่าแคนในการสวดของแม่มด 1 คน   
2) ผู้ตีกลอง ฆ้อง หว่องวู้ (ไผ่เล็ก) และไม้หมู ประมาณ 7-8 คน มักเป็นคนในครอบครัวเพื่อนบ้าน

ของแม่มด หรือแม้แต่ตัวแม่มดเอง 
3) ลูกเลี ้ยงของแม่มด ที ่นำเอาอาหารและเหล้ามาร่วมงาน รวมทั้งช่วยคนในครอบครัวแม่มด

จัดเตรียมอาหาร มีประมาณหลายสิบคนจนถึง 100-200 คน 

4) ชาวบ้านที่เข้ามาดูพิธีกรรม มักมีประมาณ 80-200 คน มาก/น้อยขึ้นอยู่กับในแต่ละช่วงเวลาของ
การประกอบพิธีกรรม 

5) จาเกื่อง เป็นผู้ช่วยของแม่มด ดังนั้น เมื่อมีการประกอบพิธีกรรมใหญ่ของแม่มดเช่นนี้  จาเกื่องจึง
ต้องมาช่วยงานและเข้าร่วมพิธีกรรมด้วย ในงานนี้ องถิ่ก จาเกื่องอาวุโสทำหน้าที่เป่าแกนและตี
กลอง ส่วนองหนู จากเกื่อง สามีของบ่าหงว้าน ทำหน้าที่ต้อนรับขับสู้ ดูแลด้านอาหาร-เครื่องดื่ม
แก่แขกและลูกเลี้ยง รวมทั้งหน้าที่อื่นๆ ที่ไม่เก่ียวข้องกับพิธีกรรม  

กลุ่มที่สอง ลูกเลี้ยง 

จากการสังเกตการณ์อย่างมีส่วนร่วม ลูกเลี้ยงที่มาร่วมงานบุนเอ็ดจ๋าในปี 2017 (ก่อนการทำวิจัย
โครงการนี้) รวมทั้งคนในครอบครัวของเขา ประมาณ 200-250 คน สับเปลี่ยนหมุนเวียนกันมาตลอด 24 
ชั่วโมงของการประกอบพิธีกรรมฯ กว่า 2 ใน 3 หรือประมาณ 70 คน เป็นชาวบ้านบ้านไซ บ้านเดียวกับบ่าหง



 
 

 

136 
 

ว้าน แม่มด อีกประมาณ 20 กว่าคนเป็นคนต่างหมู่บ้าน แต่อยู่ในคอมมูนเดียวกัน ส่วนอีก 10 กว่าคน เป็นคน
ที่มาจากอำเภอใกล้เคียง เช่นอำเภอกวานหวา มายโจว เมืองล้าด อีกท้ังมีประมาณ 8 คนที่มาจากจังหวัดเหงะ
อาน จังหวัดที่อยู่ติดกับแทงหวา จำนวนคนที่มาร่วมงานต่างมาด้วยข้อผูกมัดทางสังคม (social obligation) 
ของความสัมพันธ์ต่างตอบแทน (reciprocity)  

ส่วนพิธีกรรมที่กระทำในปี 2020 ผู้วิจัยไม่ได้สังเกตด้วยตนเอง ทว่าได้จ้างช่างวีดีโอถ่ายวีดีโอไว้ และ
จ้างนักวิจัยชาวเวียดนามช่วยสังเกตการณ์ พบว่ามีมีประมาณ 120 คน ผู้วิจัยคาดว่าจริง ๆ แล้วอาจจะมี
มากกว่านั้น แต่เป็นเพราะสถานการณ์การแพร่ระบาดของโควิด-19 ทำให้คนมาร่วมงานน้อยลงมาก และการที่
พวกเขาสับเปลี่ยนหมุนเวียนกันไป-มาร่วมงาน จึงทำให้เห็นคนที่อยู่ในบริเวณพิธีมีประมาณร้อยเศษ ๆ สำหรับ
ในปี 2022 ที่บ้านคาน คอมมูนจุงเถื่อง มีประมาณ 100 กว่าคน ที่บ้านไซ คอมมูนจุงหะ ในปีเดียวกันมีไม่ถึง
100 คน และสุดท้ายที่ผู้วิจัยไปสังเกตการณ์คือในปี 2023 มีประมาณ 100 คนเศษ สำหรับปี 2022 ที่มีพิธีจ๋า
เจียง 2 ครั้ง เป็นการจ๋าเจียงของแม่มดบ่าเก๋ และแม่มดบ่าเควียน ที่แม่มดบ่าหงว้านป็นผู้จัดพิธีให้นั้น เนื่องจาก
ทั้ง 2 แม่มด มีลูกเลี้ยงน้อยมาก ผู้ที่มาร่วมงานส่วนใหญ่จึงเป็นผู้เฒ่าและชาวบ้านในหมู่บ้าน แม่มดบ๋าเก๋ มีผู้มา
ชมพิธีกรรมประมาณ 100-150 คน ส่วน ส่วนบ่าเควียนมีประมาณ 80-150 คน 

ลูกเลี้ยงที่มาช่วยงาน นอกเหนือจากเอาเงิน เหล้า ห่าน ข้าวสาร ผ้า ฟูก ผ้าพันคอ มาร่วมในงานครั้งนี้
แล้ว ยังต้องมาเข้าร่วมในกิจกรรมบางกิจกรรมของพิธีกรรมตามที่บ่าหงว้านบอกให้เข้ามา (ดังจะได้กล่าวใน
หัวข้อถัดไป) รวมทั้งต้องช่วยแม่มดในการเคาะ “บ่องบู้และไม้หมู” เครื่องดนตรีชนิดหนึ่งที่ทำจากกระบอกไม้
ไผ่ เคาะกับไม้กระดาน) ในช่วงที่แม่มดเต้นรำด้วย  

 

ภาพ 5.6 ข้าวของที่ลูกเลี้ยง (นอกจากเป็ดและไก่) เอามาร่วมพิธีจ๋าเจียงของแม่มด บ่าหงว้าน ปี 2023  
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 

 



 
 

 

137 
 

กลุ่มที่สาม ชาวบ้านที่มาชมพิธีกรรม 

นอกจากลูกเลี้ยงของแม่มดที่มาช่วยงานและมาเป็นผู้ชมแล้ว ยังมีผู้สูงวัยทั้งชายและหญิงของหมู่บา้น
มาเฝ้าดูพิธีกรรมนี ้ราว 50-60 คน พวกเขาแยกกันนั่งคนละฝั่ง ผู้สูงวัยหญิงมักให้ความสนใจในแต่ละเตี๊ยดหมุก 
และมีส่วนร่วมในเตี๊ยดหมุกต่าง ๆ ที่ต้องการผู้ร่วมแสดง เช่น การให้เงิน แทนปลาแก่แม่มดในช่วงที่แม่มดแสดง
เป็นคนหาปลา หรือตอนที่แม่มดทำแปลงนา แม่มดคนหนึ่งก็จะจูงคนเฒ่าไปร่วมวงด้วย เป็นต้น ส่วนพวกผู้ชาย 
พวกเขานั่งดื่มเหล้าและพูดคุยกันตลอดทั้งคืน ทั้งบนบ้านและใต้ถุนบ้าน ชมพิธีกรรมนี้ตั้งแต่บ่าย หลังทาน
อาหารเที่ยง ทานข้าวเย็น จนดึกดื่นและนอนค้างคืนที่บ้านที่ประกอบพิธีกรรม จนถึงช่วงสายของวันรุ่งขึ้น จน
พิธีกรรมจบ รับประทานเช้าและอาหารกลางวันแล้ว พวกเขาจึงแยกย้ายกลับบ้าน ผู้วิจัยได้สนทนากับผู้สูงวัย
บางคนว่าเหตุใดมานั่งอดนอน ไม่กลับบ้านหลายคน ต่างกรรม ต่างวาระ ได้รับคำตอบโดยสรุปว่า มันเป็น
พิธีกรรมที่คนเฒ่าจำเป็นต้องอยู่ โดยธรรมเนียมปฏิบัติ การมีพิธีกรรมต่าง ๆ ของหมู่บ้าน มักต้องมีคนเฒ่าอยู่
ร่วมเสมอ ดังที่แม่มดเหกล่าวแก่ผู้วิจัยว่า “มีงานอะไรของหมู่บ้าน ก็ต้องมี “แก่บ้าน” (ผู้เฒ่าของหมู่บ้าน)” 

ผู้วิจัยพบว่า ผู้สูงวัยที่มานั่งชมพิธีกรรมข้ามคืนนี้มักเป็นญาติหรือมิเช่นนั้นก็ลูกเลี้ยงของแม่มด ส่วนผู้
ที่มาทานอาหารเช้าและกลางวันร่วมกับแม่มดในเช้าวันที่สองของพิธีกรรมนั้น ส่วนมากเป็นแขกที่แม่มดเชิญมา
ร่วมงาน   

กลุ่มที่สี่ เจ้าหน้าที่รัฐมาร่วมงาน (?) 

โดยปกติแล้ว ที่เวียดนาม การจัดพิธีกรรมที่มีผู ้คนมาร่วมงานนับร้อยหรือมากกว่านั้น ต้องได้รับ
อนุญาตจากรัฐบาล ยิ่งไปกว่านั้น รัฐมักเข้ามาแทรกแซงโดยเป็นผู้ให้งบประมาณ และเขียนพิธีกรรมให้ อย่างไร
ก็ดี พิธีนี้ไม่ได้รับการสนับสนุนจากรัฐบาล เนื่องจากพิธีกรรมจ๋าเจียงไม่ใช่พิธีกรรมใหญ่ระดับอำเภอ/จังหวัด 
และไม่ถูกเลือกตามนโยบายการส่งเสริมวัฒนธรรมของรัฐชาติ ตามการตีความของปัญญาชนท้องถิ่น พิธีกรรมที่
ไม่ถูกเลือกโดยรัฐมักมีลักษณะของความงมงาย (mê tín dị doan) ดังนั้น เจ้าหน้าที่รัฐจึงหลีกเลี่ยงที่จะมาร่วม
พิธินี้ แต่ก็ยังคงให้มีการจัดพิธีนี้เพราะเห็นว่าไม่ได้เป็นภัยต่อรัฐและพรรคอมมิวนิสต์ ด้วยเหตุนี้ จึงทำให้พิธีนี้
แตกต่างจากพิธีเซ่นเมืองเซีย ที่อยู่ในอำเภอเดียวกัน ที่รัฐอุดหนุนงบประมาณและเขียนพิธีกรรมให้ ทว่าจ๋าเจียง
ถูกกระทำโดยท้องถิ่นและกลุ่มชาติพันธุ์ไท เป็นการสืบสานประเพณีที่ถูกปฏิบัติการโดยกลุ่มแม่มด สื่อสารด้วย
ภาษาไททั้งหมด ซึ่งสะท้อนอำนาจการสื่อสารพิธีกรรมในแบบเรื่องเล่าของแม่มดโดยตรง 

จากการสังเกตการณ์ใน 2 ปีที่ผ่านมา ไม่มีเจ้าหน้าที่รัฐท้องถิ่นคนใดเข้าร่วมงานในฐานะเจ้าหน้าที่รัฐ 
ทว่ามีบางคนเท่านั้นที่เข้าร่วมในฐานะชาวบ้านคนหนึ่ง เช่น ตำรวจที่บ่าหงว้านทำน้ำมนต์ให้ (ดังได้กล่าวไป
แล้ว) นอกจากนี้ยังมีเจ้าหน้าที่คอมมูนและอำเภอประมาณ 2-3 คนแวะมาทานอาหารเที่ยงหลังจากพิธีกรรม
สิ้นสุดแล้ว เพราะได้รับการเชิญบนความสัมพันธ์ส่วนตัวกับสามีของบ่าหงว้าน พร้อมกับต้องการทราบว่ากลุ่ม
และเครือข่ายแม่มดหงว้านนี้ทำสิ่งใดผิดกฎหมาย-นโยบายของรัฐ เป็นภัยต่อรัฐหรือไม่ รวมทั้ง ประชาชนได้
ประโยชน์หรือไม่ 



 
 

 

138 
 

อีกสองท่านเป็นเจ้าหน้าที่รัฐที่เกษียณอายุไปแล้ว ปัจจุบันเป็นสมาชิกในกลุ่มวัฒนธรรมชาติพันธุ์ ที่ซึ่ง
บ่าหงว้านก็เป็นสมาชิกเช่นกัน ได้แก่ 1) อดีตประธานคณะกรรมประชาชนอำเภอกวานเซิน ที่เข้าร่วมเพราะ
เคยเป็นพี ่เขยของบ่าหงว้าน (เป็นพี ่ชายของสามีคนแรกที่ล่วงลับไปแล้ วของบ่าหงว้าน) 2) องกื ่อ อดีต
ผู้อำนวยการเขตรักษาธรรมชาตินาแหม่ว และ 3) องเถ่ือก อดีตนักวิจัยของแผนกวัฒนธรรมอำเภอกวานเซิน ที่
เกษียณอายุแล้ว เป็นต้น พวกเขาเหล่านี้ทั้งหมดเป็นคนไท ยกเว้นตำรวจที่มาขอน้ำมนต์บ่าหงว้าน เป็นคนกิง  

5.4 กอบ๊อกไม่ สัญลักษณ์หลักของพิธีจ๋าเจียง 

สัญลักษณ์หลักของพิธีกรรม (dominant symbol) ของพิธีจ๋าเจียง (รวมทั้ง พิธีปันบ้านเมือง ด้วย) 
คือ “กอบ๊อกไม่” หรือบางทีก็เรียกว่า “กอซังบ๊อก” กอบ๊อกไม่ เป็นต้นไม้ที่มีสายยาว มีดอกไม้รูปแบบต่าง ๆ 
นก กบ เปล ไข่ กระจาด ผลไม้ โดยเฉพาะมะกอก รวมทั้ง (ที่ผู้วิจัยสังเกตเห็นจากคลิปวิดีโอในพิธีจ๋าเจียงของ
แม่มดเมืองมอ) อวัยวะเพศชายด้วย กล่องสามเหลี่ยมหน้าจั่วคล้ายบ้าน และกล่องสี่เหลี่ยม กอบ๊อกไม่เป็นเป็น
สัญลักษณ์ที่สำคัญในพิธีกรรมของแม่มดและจามน เป็นสะพานเพื่อการขึ้นไปสู่เมืองฟ้า เพื่อไปบอกแถนว่า 
“เราคือแม่มด” อาจกล่าวได้ว่ากอบ๊อกไม่ เป็นทางที่เชื่อมระหว่างโลกมนุษย์กับเมืองฟ้า ในการทำพิธีดังกลา่ว
ของแม่มดจะต้องมีกอบ๊อกไม่เสมอ ดังที่แม่มด บ่าหงว้านกล่าวว่า “ฝ่ายมีกอบ ๊อกไม่ เมืองมดจังได๋ จังแค 
บ่มีกอนี้ เมืองฟ้าบ่เจิ๊บเหยิ่ด” (ต้องมีกอบ๊อกไม่ ขึ้นเมืองมดได้ จึงสุขภาพดี ถ้าไม่มีกอบ๊อกไม่ เมืองฟ้าจะไม่
ยอมรับการทำพิธีของแม่มด) เพื่อขออนุญาตแถนหลวงในการทำพิธีกรรมให้กับชาวบ้าน และขออนุญาตเมือง
ฟ้าให้ส่งบรรดาแถนต่างๆ และผีมด ลงมาจากเมืองฟ้าทางกอบ๊อกไม่มายังโลก เพื่อมาเป็นพยานในพิธีจ๋าเจียง 
เมื่อทำพิธีนี้เสร็จแล้ว เหล่าแถนก็จะกลับเมืองฟ้าด้วยการขึ้นกอบ๊อกไม่กลับไปเมืองฟ้า เพ่ือบอกแก่แถนตนอ่ืน 
ๆ ที่อยู่บนเมืองฟ้าว่าแม่มดได้ทำพิธีจ๋าเจียง หรือบุนเฮ็ดจ๋าแล้ว 

Võ Thị Thường (2008) เรียกสายต่าง ๆ ของดอกไม้ ในกอบ๊อกไม่ ว่า “สายเมือง” (xai mưỡng) 
ในขณะที่แม่มดที่กวานเซิน ทั้งเมืองจึและเมืองมอเรียกว่า “สายแปน” ซึ่งทำหน้าที่สะพานที่เชื่อมโลกมนุษย์กับ
เมืองฟ้า ในการทำพิธีใหญ่ของแม่มด ไม่ว่าจะเป็นจ๋าเจียง หรือปันบ้านเมือง จะต้องมีกอบ๊อกไม่ แม่มดและจา
มนจะทำพิธีและเตี๊ยดหมุก (ปาง ในภาษาไท หรือการแสดงบทบาทสมมติในพิธีกรรม) ต่าง ๆ รอบกอบ๊อกไม่  
 ในตอนท้ายของพิธีกรรม ก่อนที่จะส่งกอบ๊อกไม่กลับไปยังเมืองฟ้า เหล่าแม่มดจะต้องเต้นรำรอบ ๆ 
กอบ๊อกไม่ เพื่อมองหาผีร้ายที่ทำให้เราเจ็บป่วยที่ซ่อนตัวอยู่ในกอบ๊อกไม่ เพื่อเรียกผี-ขวัญร้ายนั้นออกมา 
หรือไม่ก็ใช้ดาบฆ่าผีนั้นเสีย ในขั้นตอนนี้เป็นขั้นตอนที่สำคัญมาก ถ้าพลาด ผีร้ายจะสามารถขึ้นไปบนเมืองฟ้า 
แม่มดและครอบครัวจะประสบเภทภัยต่าง ๆ นานาตลอดชีวิต ดังที่บ่าหงว้านเล่าให้ฟังว่า “มีแม่มดคนหนึ่งไม่
ระมัดระวังในการประกอบพิธีกรรมในขั้นตอนนี้ ผีร้ายเข้าไปในกอซังบ๊อกและหนีขึ้นไปบนเมืองฟ้าได้ แม่มดคน
นั้นก็เจ็บป่วยเป็นเวลานานมาและค่อยๆ ตายลงไป”  

 



 
 

 

139 
 

 
ภาพ 5.7 แม่มด บ่าหงว้านกับกอซังบ๊อก (ต้นดอกไม้) ของนาง                                                         
ถ่ายภาพเมื่อวันที่ 9 มีนาคม 2017  โดยอัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ 

 

 

ดอกไม ้

อู่(เปล)เด็ก  

มะกอก 

ดอกไม ้

นก 

สาย
ยาวๆ 
คือกิ่งไม้
และ
ใบไม้ ล าต้น 



 
 

 

140 
 

  
ภาพ 5.8 กอบ๊อกไม่ ของแม่มด บ่าหลา ในพิธีจ๋าเจียง 

ภาพถ่ายโดย Phạm Ngọc Ảnh (ผู้วิจัยจ้างถ่ายภาพ/วิดีโอ) เมื่อวันที่ 7 สิงหาคม 2022 (ตามลำดับ) 
 

5.5 ปฏิบัติการในพิธีจ๋าเจียงในฐานะเรื่องเล่าและการใช้ภาษาของแม่มด  

พิธีกรรมมิได้เป็นเพียงแค่การเชื่อมโยงระหว่างแม่มดกับอำนาจของแถนในการขับไล่ผีร้ายที่มาทำให้
มนุษย์เจ็บป่วยเท่านั้น ทว่าเป็นสิ่งที่แสดงให้เห็นความแตกต่างทางวัฒนธรรม (cultural difference) ยิ่งไปว่าก
นั้น โดยด้วยมันเอง เป็นทั้งเรื่องเล่าและภาคปฏิบัติการของเรื่องเล่าของชนกลุ่มน้อย (minority narratives) 
ในพื้นที่ที ่อยู ่ตรงกลาง (in-between space) ของการปะทะประสาน (articulation) ของความหมายของ 
(วัฒนธรรม) ชาติระหว่างรัฐกับประชาชนอีกด้วย ปฏิบัติการในพิธีจ๋าเจียงประกอบด้วย 1) เตี๊ยดหมุก 2) การ
ออกสายแปนแกว่งฮ่ัง และ 3) การสวดกล่าว/สวดเซ่น ทั้งนี้ โดยมีรายละเอียด ดังนี้ 

เตี้ยดหมุก  

เตี๊ยดหมุก หรือ “ปาง” ในภาษาไท28 คือการสวดกล่าว สวดเซ่น การแสดงบทบาทสมมติ ถือเป็นการ
แสดงและการสื่อสารสาธารณะอย่างหนึ่ง ถ้าจะทำจนครบ มีอยู่ด้วยกันทั้งหมดประมาณ 42 เตี้ยดหมุก เตี้ยด
หมุกที่เป็นบทบาทสมมติและบทบาทกึ่งสมมติกึ่งจริงมักสะท้อนวิถีชีวิตของชาวบ้านที่สัมพันธ์กันเอง สัมพันธ์
กับแถน-ผี กับทรัพยากรและกับกลุ่มชาติพันธุ์อื่น โกเวิน อดีตครูโรงเรียนอนุบาลในเมืองมีน วัย 67 ปีเล่าให้
ผู้วิจัยฟังว่า นางเคยเห็นแม่มดทำพิธีจ๋าเจียงนี้มาก่อนเมื่อครั้งนางยังเป็นเด็กเล็ก พิธีที่บ่าหงว้านทำนั้น ไม่ค่อย
แตกต่างจากอดีตเท่าใดนัก (โกเวิน, สนทนา, วันที่ 7 มีนาคม 2023) 

 แต่ละเตี้ยดหมุกมีลักษณะและความหมายต่าง ๆ กัน ไป ทั้งนี้ โดยวิเคราะห์พิธีฯ ในเครือข่ายแม่มดบ่า
หงว้าน เมืองจึ และบ่าหลา แม่มดเมืองมอ ซึ่งผู้วิจัยจะให้ภาพสังเขปพอที่จะยกระดับการวิเคราะห์ให้เห็นเสียง
ของแม่มด ที่อยู่ในรูปของคติ/วาทกรรมท้องถิ่น อันเป็นสิ่งสะท้อนอุดมการณ์ สำนึก อันเป็นวาทกรรมแลคติ

 
28 ผู้วิจยัใช้คำว่า “เตี๊ยดหมุก” ในภาษาเวยีดนาม แทนคำว่า “ปาง” ในภาษาไท เนื่องจากเป็นคำที่แม่มดนำมาใช้อยู่ทั่วไป  ส่วนคำว่าปาง แม่มดไม่
ค่อยได้ใช้ ทั้งแม่มดส่วนใหญ่ยังนึกไม่ค่อยออกถึงคำว่า “ปาง” ซ่ึงเป็นไทดั้งเดิมคำนี้ 



 
 

 

141 
 

ท้องถิ่น ที่เก่ียวข้องกับวิถีชีวิตชาวไท ที่สัมพันธ์กับแถน ผีมด ผี สัตว์ ธรรมชาติ และกลุ่มชาติพันธุ์อ่ืน (ม้งและส่า 
(ข่า)) 
อย่างไรก็ดี การทำพิธีจ๋าเจียงแต่ละครั้ง มีการใช้เตี๊ยดหมุกไม่เท่ากัน ขึ้นอยู่กับวัตถุประสงค์การทำพิธี ทำไป
เพ่ืออะไร เช่นการขอบคุณแถนและผีมดที่ทำให้แม่มดหายป่วย หรือทำให้สามีของแม่มดหายป่วย หรือเป็นการ
ขอบคุณแถนและผีมดประจำทุก ๆ 3, 5 หรือ 7 ปี เป็นต้น จากการสนทนากับแม่มดบ่าหงว้าน นางกล่าวถึง
การลดจำนวนเตี้ยดหมุก (บ่าหงว้าน, สนทนา, วันที่ 16 มิถุนายน 2022) โดยแปลไทยได้ว่า  

“เตี๊ยดหมุก ต้องทำเพื่อให้มันหายจากโรค หากไม่ทำก็ไม่หาย และต้องออกมาทำ 
15 ครั้ง ตามจำนวน 15 ประเภทผี เช่น ปั๊ดเฮือน กำเฮือน ผีตี๊น ผีปี๊ก ผีเฮ็ดโก่นแคว ผีเฮ็ด
แบ็คล้าป ผีเลยซ่อกขวัญ เป็นต้น” 
กระนั้นก็ตาม สำหรับบ่าหงว้าน แม่มด “ต้อง” กระทำให้ครบอย่างน้อย 22 เตี้ยดหมุก แม่มด บ่าหง

ว้านกล่าว (อ้างแล้ว) แปลเป็นไทยได้ว่า 
“หากทำผิดไปจากนี้แถนจะลงโทษจะทำให้เกิดการเจ็บป่วยเป็นเวลาหลายเดือน แม่

มดในยุคนี้บางคนที่อยู่หมู่บ้านข้างๆ ทำผิดประเพณี ทำผิดไปจากในอดีตที่บ่าหงว้านเคยเห็น
มา เช่น การตั้งเครื่องเซ่นไม่ครบ เครื่องดนตรีไม่ครบ แต่บ่าหงว้านทำตามประเพณี เพื่อล้าง
บาปแม่มดคนอ่ืน ทำให้แม่มดที่ป่วยก่อนหน้านี้หายป่วย”  

 

กระนั้นก็ตาม การประกอบพิธีจ๋าเจียงแต่ละครั้งมีเตี๊ยดหมุกมาก-น้อยไม่เท่ากัน และในการทำพิธีแต่ละ
ครั้ง จะใช้เตี๊ยดหมุกใดบ้าง เตี๊ยดหมุกใดก่อน-หลัง แม่มดครูจะเป็นคนบอกแก่แม่มดลูกศิษย์ในพิธกรรมนั้นเลย 
กล่าวคือ แม่มดลูกศิษย์จะไม่ทราบว่าเตี๊ยดหมุกถัดไปนั้นเป็นเตี๊ยดหมุกอะไร ต้องรอให้แม่มดครูบอก  

สำหรับแม่มดเมืองมอ จากการดูวิดีโอที่ถ่ายฯ มานั้น พบว่า มีการกระทำต่างจากแม่มดเมืองจึในแง่มุม
ดังนี้ 
ที่ ความแตกต่าง แม่มดเมืองจึ แม่มดเมืองมอ 

1 การแบ่งกลุ ่มทำ
กิจกรรม 

ทุกคนปฏิบัติการในพิธีกรรมร่วมกัน ไม่มี
การแบ่งกลุ่มย่อย ทุกคนทำพิธีร่วมกัน  

แบ่งกลุ่มแม่มดและจามนออกเป็น 4 กลุ่ม 
ๆ ละ 4 คน แม่มดครูแบ่งหน้าที่ให้แต่ละ
กลุ่มทำพิธี (เตี๊ยดหมุก) ที่แตกต่างกัน 
3 เตี๊ยดหมุกแรก เป็นแม่มดกลุ่มแรก 

2 เหตุใดมีการแบ่ง/
ไม่แบ่งกลุ่มย่อย 

แม่มดลูกศิษย์บางคนยังสวดไม่ได้ จึงต้อง
อยู่กับแม่มดครู โดยที่แม่มดครูนำสวด 

ลูกศิษย์ทุกคนสวดได้หมด ไม่จำเป็นต้อง
สวดตามแม่มดครู  

3 ลูกศิษย์ (เป็นแม่
มด/จามน) 

ลูกศิษย์เป็นแม่มดล้วน (มีเพศชายแค่คน
เดียว ในปี 2020 โดยมาจากเมืองล้าด 
เพราะเมืองนี้ไม่มีแม่มดเหลืออยู่แล้ว จึง
มาร่วมทำพิธีกับแม่มด บ่าหงว้าน) 

ลูกศิษย์มีทั้งแม่มดและจามน พวกเขาทำพิธี
ร่วมกัน 

 



 
 

 

142 
 

การออกสายแปนแกว่งฮ่ัง  
การ “ออกสายแปนแกว่งฮั่ง” ก่อน ซึ่งต่อไปผู้วิจัยจะกล่าวอย่างย่อว่าออกสายแปน กล่าวคือ เมื่อ

ปฏิบัติการแต่ละเตี่ยนหมุกจบ ก่อนที่จะเริ่มเตี๊ยดหมุกใหม่ เหล่าแม่มดจะทำการ “ออกสายแปน” (หรือบาง
คอมมูนเรียกว่า “ออกสายแนน”) คั่นแต่ละเตี้ยดหมุก กล่าวคือเมื่อออกสายแปนจบแล้ว จึงเริ่มเตี้ยดหมุกใหม่
ได้ การออกสายแปน คือเป็นการขึ้นเมืองฟ้าไปบอกกล่าวและเชิญเทพลงมาร่วมเป็นพยานในพิธีกรรมนี้ 
ปฏิบัติการออกสายแปน คือการที่แม่มดออกเต้นรำตามเสียงดนตรี โดยมีเครื่องดนตรีคือฆ้อง กลอง หว่องวู้
และไม้หมูเคาะให้จังหวะ ในการเต้นแม่มดแต่ละคนยังคล้องผ้าคล้องคอยาว แล้วจับผ้าคล้องคอแกว่งไป -มา 
คล้ายกับการสายคอม้าเพ่ือขี่ม้าขึ้นไปบนเมืองฟ้า ปลายผ้าพันคอจะมีปลอกไม้ไผ่เล็กๆ หลายๆ อัน สะบัดไปมา 
ซึ่งเป็นสัญลักษณ์ของข้าวสาลีซึ่งเป็นอาหารของม้าในการเดินทางไปเมืองฟ้า และในขณะที่มีการเต้นรำ ก็จะมี
คนกวาดบ้านเพื่อต้อนรับแถนที่กำลังลงมาอันเป็นการแสดงความรู้สึกดีใจและยินดีที่แถนลงมา อย่างไรก็ดี ใคร
ก็ตามที่เข้ามาดูพิธีกรรมนี้ สามารถร่วมเต้นออกสายแปนกับแม่มดได้ ผู้วิจัยเองก็ได้เต้นออกสายแปนหลายครั้ง 
รวมทัง้ไปร่วมเคาะจังหวะด้วยหว่องวู้หลายครั้งเช่นกัน  

ดังที่กล่าวแล้วการออกสายแปน ทำตลอดพิธีกรรม เป็นเตี๊ยดหมุกที่กระทำเมื่อจบเตี๊ยดหมุกนั้นแล้ว 
ก่อนขึ้นเตี๊ยดหมุกใหม่ ก็จะทำการออกสายแปน ออกสายแปนเป็นการออกเต้นรำตามเสียงดนตรี โดยมีเครื่อง
ดนตรีคือฆ้อง กลอง ไม้ไผ่เคาะ และแคน ในการเต้นแม่มดแต่ละคนยังคล้องผ้าคล้องคอยาว แล้วจับผ้าคล้อง
คอแกว่งไป-มา คล้ายกับการสายคอม้าเพ่ือขี่ม้าขึ้นไปบนเมืองฟ้า ปลายผ้าพันคอจะมีปลอกไม้ไผ่เล็กๆ หลายๆ 
อัน สะบัดไปมา ซึ่งเป็นสัญลักษณ์ของข้าวสาลีซึ่งเป็นอาหารของม้าในการเดินทางไปเมืองฟ้า การขึ้นเมืองฟ้าก็
เพื่อไปเชิญเทพลงมาร่วมพิธีกรรมนี้ ทั้งเป็นพยานให้กับแม่มด และในขณะที่มีการเต้นรำ ก็จะมีคนกวาดบ้าน
เพื่อต้อนรับแถนที่กำลังลงมาอันเป็นการแสดงความรู้สึกดีใจและยินดีที่แถนลงมา สำหรับบทบาทของบ่าหง
ว้าน ในกรณีนี้ คือเป็นผู้นำและเป็นคนควบคุมแม่มด ลูกเลี้ยง คนตีกลอง (ภาพ 4.5) 

อย่างไรก็ดี ในเดือนพฤศจิกายน 2017 (ก่อนทำวิจัยนี้) ที่ผู้วิจัยไปเยี่ยมบ่าหงว้าน และได้เห็นพิธีกรรม
นี้ด้วยตนเอง (เพียงแต่ยังไม่ได้คิดจะทำวิจัย) พบว่าการร่ายรำของแม่มด กระทำสลับกันไปมากับการสวดหลาย
ครั้ง จากการสนทนากับบ่าหงว้านในเวลานั้น นางกล่าวว่า  

“การร่ายรำ (เตี๋ยนมุก) ต้องรำเพื่อให้มันหายจากโรค หากไม่รำก็ไม่หาย และต้องออกมาร่าย
รำ 15 ครั้ง ตามจำนวน 15 ประเภทผี เช่น ปั๊ดเฮือน กำเฮือน ผีตี๊น ผีปี๊ก ผีเฮ็ดโก่นแคว ผีเฮ็ดแบ็ค
ล้าป ผีแลยซ่อกขวัญ เป็นต้น” 



 
 

 

143 
 

 

ภาพ 5.9 การออกสายแปนในพิธีจ๋าเจียงของแม่มด บ่าเก๋ 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 27 พฤษภาคม 2022 

 

การสวดกล่าว 

ก่อนจะเริ่มเตี๊ยดหมุกใหม่ แม่มดก็จะสวดบอกกล่าวแก่ผีมดผีเมือง สำหรับแม่มดเมืองจึ บางครั้งและ
บางเตี๊ยดหมุก ผู้วิจัยก็เห็นสวดพร้อมกันเป็นกลุ่ม บางครั้งแม่มดครู หรือแม่มดลูกศิษย์นั่งสวดคนเดียว สำหรับ
แม่มดเมืองมอ ผู้วิจัยพบว่านั่งสวดกัน 4 คน โดยแบ่งกลุ่มสวดตามเตี๊ยดหมุกท่ีแบ่งกันแสดง 

ตันบ้าน ตันเมือง 

แม่มดเรียกการเริ่มพิธีจ๋าเจียง หรือ “ก่อน” ที่จะเริ่มเตี้ยดหมุกว่า “ก๋อขึ้นตันบ้าน ตันเมืองมุงฮอด
เมืองเปียง” (จากบ้านเมืองบนโลกขอขึ้นไปยังเมืองบน (ฟ้า)) การตันบ้าน ตันเมือง สำหรับเมืองจึ แม่มดหรือจา
มน (กรณีจามนมาร่วมพิธี จะใช้จามนสวด) จะยืนสวดเพื่อเชิญผีต่าง ๆ ได้แก่ผีเมือง ผีบ้าน ป่าเขา ไฟ และ
แม่น้ำ มากินเหล้าส่า (ดูดอุ) ส่วนเมืองมอ แม่มด 4 คน และจามน 1 คน (ไม่ได้มาสวดทุกคน)  มายืนล้อมวงกัน
รอบ ๆ ไหเหล้าส่า ผู้สวดคือจามน ระหว่างการสวดทุกคนแกว่งผ้าคล้องคอ (ฮั่ง) ไปด้านหน้า คือตรงไปที่ ไห
เหล้า และปัดมาทางด้านหลัง ไป ๆ มา ๆ ระหว่างการสวด แม่มดและจามนทั้งสองเมืองต่างยืนสวด 

การยืนสวดคือการให้เกียรติผีที่เชิญมา เพราะถือว่าเขาเป็นผีดีและเป็นผีที่มีความยิ่งใหญ่ ระดับที่
เหนือกว่าหรือเท่ากับผีมด/ผีมน ต่างจากการนั่งสวดที่ใช้เฉพาะผีระดับต่ำลงมา เช่น ผีเรือน ผีร้าย ผีหิวต่าง ๆ 
หลังจากนั้น เหล่าแม่มด จามน จาเกื่อง และชาวบ้านจึงมาดูดอุร่วมกัน โดยเริ่มต้นจากแม่มดก่อน  

เหล้าส่าในความหมายนี้เป็นการเคารพบูชาผีเมือง ผีบ้าน และผีดีในธรรมชาติ ทั้งยังเป็นการเชื่อมโยง
กันระหว่างโลกมนุษย์กับโลกทางจิตวิญญาณ เพราะพิธีกรรมนี้ จะอาศัยเพียงมนุษย์ ก็จะทำไม่สำเร็จ จึงต้อง



 
 

 

144 
 

เชื่อมโยงกับผีต่าง ๆ ด้วย จากนั้น จึงมีการตีฆ้อง และเคาะหว่องวู้ เพ่ือบอกกล่าวแถน และผีมดว่าจะเริ่มพิธีใน
ไม่ช้านี้ ท่ามกลางเสียงกลองและหว่องวู้ เหล่าแม่มดก็เริ่มเตี๊ยดหมุกต่อไป 

 

ภาพ 5.10 พิธีตันบ้าน ตันเมือง ของแม่มดเมืองจึ จามนเป็นสวดเชิญผีกินเหล้าส่า (ดูดอุ) 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 

 

ภาพ 5.11 พิธีต้นบ้าน ตันเมืองของแม่มดเมืองมอ ในภาพนี้ ผู้สวดเป็นจามน เชิญผีกินเหล้าส่า (ดูดอุ) 
ภาพถ่ายโดย Phạm Ngọc Ảnh (ผู้วิจัยจ้างถ่ายภาพ/วิดีโอ) เมื่อวันที่ 7 สิงหาคม 2022 

 



 
 

 

145 
 

 
 

ภาพ 5.12 แม่มดเมืองมอ บ่าหลา กินเหล้าส่าคนแรก หลังจากการสวดเชิญผีมากินเหล้าส่าแล้ว 
ภาพถ่ายโดย Phạm Ngọc Ảnh (ผู้วิจัยจ้างถ่ายภาพ/วิดีโอ) เมื่อวันที่ 7 สิงหาคม 2022 

 

 

ภาพ 5.13 การร่วมกินเหล้าส่า (ดูดอุ) ของแม่มดเมืองจึ ณ บ้านคาน คอมมูนจุงเถื่อง อำเภอกวานเซิน 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 27 พฤษภาคม 2022 



 
 

 

146 
 

 
 

ภาพ 5.14 การร่วมกินเหล้าส่า (ดูดอุ) ของแม่มดเมืองมอ ณ บ้านขาม คอมมูนตามแทง อำเภอกวานเซิน 
ภาพถ่ายโดย Phạm Ngọc Ảnh (ผู้วิจัยจ้างถ่ายภาพ/วิดีโอ) เมื่อวันที่ 7 สิงหาคม 2022 

  
เตี๊ยดหมุกที่แม่มดปฏิบัติการในพิธีจ๋าเจียง มีประมาณ 41 เตี๊ยดหมุก และดังที่กล่าวแล้วว่า ไม่ใช่ทุก

ครั้งที่ประกอบพิธีกรรม แม่มดจะแสดงครบทุกเตี๊ยดหมุก อย่างไรก็ดี ในส่วนนี้ ผู้วิจัยจะบรรยายลักษณะของ
เตี๊ยดหมุกเท่าที่ผู้วิจัยไปสังเกตการณ์มา ทั้งด้วยตนเองและจากวิดีโอ จากนั้น จึงจะทำตารางเปรียบเทียบให้เห็น
ว่ามีการแสดงเตี๊ยดหมุกใดมาก/น้อย ในการประกอบพิธีจ๋าเจียงในแต่ละคราว 

เตี๊ยดหมุก สั่งปานคายเอ็ดจ๋า 

เตี๊ยดหมุกนี้ คือการเตรียมเครื่องเซ่นให้กับแถนและผีมด หรือที่เรียกว่า “สั่งปานคายเอ็ดจ๋า” เพื่อขอ
อำนาจและตำแหน่งเพื่อเข้าเมืองมด หรือที่แม่มดเมืองจึ บ่าหงว้าน กล่าวว่าเป็นการ “ออกหน้าแปน แหงนหน้า
เจ้า” ซึ่งแปลว่าการสวดเซ่นเพื่อประกอบพิธีจ๋าเจียง ประกอบด้วยข้าวสาร (ข้าวเหนียว) ตามจำนวนแม่มดที่
ประกอบพิธี ที่เมืองมอ จำนวนถ้วย เท่ากับจำนวนแม่มดที่เข้าร่วมพิธี เช่นถ้ามี 10 คน ก็จะมีข้าวสาร (ข้าว
เหนียว) 10 ถ้วย นอกจากนี้ยังมี ไข่ดิบ ฝ้าย ตามจำนวนแม่มดผู้ประกอบพิธีเช่นกัน สำหรับเมืองมอ ใช้เพียงแค่ 
2 ชุดเท่านั้น ทั้ง ๆ ที่มีแม่มด 12 คน จามน 4 คน บนถ้วยข้าวสารข้าวมีต้นไม้จำลอง “กอบ ๊อกไม่” 2 อัน 
มีกำไรวางไว้บนข้าวเพื่อให้ผีมดรักษาขวัญ บนถาดข้าวมีมีด 2 อันวางไว้ฆ่าผีร้าย ส่วนหมากพลูและเหล้า มีไม่
ครบจำนวน เพราะถือว่าให้ผีกินร่วมกัน จากนั้น แม่มดครู ก็จะเสกน้ำมนต์ 1 ถ้วยแล้วเอาน้ำที่เสกไว้ไปพรม ๆ 
ปกศรีษะตนเอง จากนั้นก็วางน้ำมนต์ลงบนถาดเครื่องเซ่น จากนั้น นางก็เสกข้าวสาร (ข้าวเหนียว) สาดไปรอบๆ 
บริเวณท่ีวางเครื่องเซ่น  

 



 
 

 

147 
 

 
 

ภาพ 5.15 เครื่องเซ่นในเตี๊ยดหมุก “สั่งปานคายเอ็ดจ๋า” ของแม่มดเมืองจึ 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 

 

 
ภาพ 5.16 เครื่องเซ่นในเตี๊ยดหมุก “สั่งปานคายเอ็ดจ๋า” ของแม่มดเมืองมอ 

ภาพถ่ายโดย Phạm Ngọc Ảnh (ผู้วิจัยจ้างถ่ายภาพ/วิดีโอ) เมื่อวันที่ 7 สิงหาคม 2022 
 

จากนั้นจามน จะสวด “เซินกาน” คือการสวดบอกกล่าวไปยังแถนบนเมืองฟ้า เพ่ือให้แม่มดทั้งหลายที่
จะทำพิธีนี้มีความมั่นคงสงบสุขทางจิตวิญญาณ ในการทำพิธีกรรมทางจิตวิญญาณ ต่อมา แม่มด บ่าหง้วาน ใน
ฐานะแม่มดครูของแม่มดทั ้งหลายในกลุ่มนี้สวดบอกกล่าวไปยังเมืองฟ้าว่าจะ “เอ็ดจ๋า” (ทำพิธีจ๋าเจียง) 
ให้กับพ่อฟ้า (แถนหลวง) เป็นการบอกกล่าว “เฮือนแถน” (เรือนแถน) ว่าแม่มดกำลังจะ “เอ็ดมด เอ็ดจ๋า” (ทำ
พิธีของแม่มดและจ๋าเจียง) ตามมาด้วยการที่แม่มดทุกคนในพิธีนี้ นั่งเรียงหน้ากระดาน หันหน้าไปทางหิ้งผีมด



 
 

 

148 
 

และผีเรือน และสวดเรียกผีมดซึ่งเป็นครูของแม่มดให้เข้าสิงแม่มด เรียกว่า “ขึ้นตันเมืองมาเอ็ดจ๋าขึ้นเมืองมด 
ตันค”ู (ขึ้นเมืองฟ้าไปเรียกมาทำพิธีจ๋าเจียง ขึ้นเมืองมดไปเรียกครูมาลงกินข้าวในถาดเพ่ือทำพิธีจ๋าเจียง” ผู้วิจัย
ได้ยินคำสวดที่ว่า “สายเมือง ขึ้นตางเมือง ลงเมืองเปียง ลงเมืองเต๋อ มีข้าว ขึ้นหัวหลวง เจ้าข่าขุน ไปนา กินข้าว 
กินงาย เมืองมด เมืองมุน” โดยสรุปคือ การลงมาที่เมืองมนุษย์ (เมืองเปียง เมืองเต๋อ) กระทำผ่าน “สายเมือง” 
หรือ “สายแปน” (ซึ่งเป็นสายในจิตนาการ ผ่านกอบ๊อกไม่) และขึ้นไปทางเมืองบน ไปกินข้าวเที่ยวที่เมืองผมีด 
เมืองผีมน  

บ่าหลา สวดให้ผู้วิจัยฟังเก่ียวกับคำสวดนี้ว่า  

“ผีเฮือน ผีเซิน (เทพ) เจ้าดิน เฮียกขวัญ ขึ้นนางเอ้อยอาน ซอเจี๊ย ซอเต๋อ ลงเมือง
เปียงอยู่เฒ่า ซอเจียนำเจ้าป้อฟ้า ลงเมืองเต๋อเมืองหลาอยู่ยืน ไปนอมป่าปูก ลุกมาป่าปัน ป่า
ปก ไปปอยบั่งตา ปายาไปปอยบั่งขวัญ เจ้าเสือลงอาบน้ำเมืองลุ่ม อยู่ยืนลงเอ็ดคสเมืองปียง 
อยู่ยืนลงเอ็ดคนเมืองเพียง อยู่ยืนเทิงเฒ่า ไปซูนมิ่ง (เมืองฟ้า) บ่เห่มีหน่อมิ่ง เอาหน่อมิ่ง เอา
หน่อมิ่งมาแตน บ่มีน้อแนน เอาน้อแนนมาปูก เอาแวกมาวาย ปกกก ปกก้าน ปกมิ่งอย่าเห
อมิ่งแกน ปกแนน อ่าเหอแนนกุน ขุนเมือมาปก ขุนเมืองบน เมืองมาป่าน ปอกแขนดี นุ่งนง
ตุ่มแนน ปอกแขนดี นุ่งตุมมิ่ง หนอมิ่งอยู่เมืองฟ้า ดีขึ้นหลำหลำ หน่อมิ่งขึ้นเมืองฟ้า กำขึ้นลิว
ลิว ไว้เจ้าเสื่อนี่นุ่งปูก ไม่เมืองเต๋อเป็นสุม เป็นกุนเมืองเปียง อยู่ยืนถึงเฒ่า” 

 จากนั้นจึงสวดเรียกผีเรือน (ผีบรรพบุรุษ) ให้มาเข้าด้ำ และสวดเซ่นให้แถน ผีมด และผีต่าง ๆ มาทาน
อาหารในถาด และเหล้าขาวที่เตรียมไว้ข้างต้น นอกจากจะมาเพ่ือรับประทานเครื่องเซ่นแล้วยังมาเป็นพยานใน
การที่แม่มดทำพิธีจ๋าเจียง เรียกว่า “ดีตานบ้านตานเมือง” หมายถึงการเชิญเทพและผีจากฟ้ามาเพื่อร่วม
พิธีกรรม เพื่อช่วยชาวบ้านให้มีความเป็นอยู่ดีและมีสุขภาพแข็งแรง บทบาทของแม่มดครู คือการเตรียม
พิธีกรรม และเป็นผู้นำแม่มดในการเชิญแถนบนฟ้ามาร่วมในพิธีกรรมนี้ ส่วนแม่มดคนอื่น  ๆ ก็กล่าวตามแม่มด
คร ูเมื่อสวดเสร็จก็เก็บกวาดถาดอาหารต่าง ๆ และออกสายแปน 

 

  
 

ภาพ 5.17 แม่มดเดินไปที่หิ้งผีมด เพื่อบอกกล่าวแก่ผีมด ซึ่งเป็นผีครูของตนในพิธีจ๋าเจียง 
ภาพถ่ายโดย Phạm Ngọc Ảnh (ผู้วิจัยจ้างถ่ายภาพ/วิดีโอ) เมื่อวันที่ 7 สิงหาคม 2022 



 
 

 

149 
 

 

ภาพ 5.18 แม่มดครู บ่าหงว้าน ก็เดินไปที่หิ้งผีมด เพื่อบอกกล่าวแก่ผีมด ซึ่งเป็นผีครูของตนในพิธีจ๋าเจียง 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 27 พฤษภาคม 2022 

 

 

ภาพ 5.19 แม่มด บ่าหงว้าน สวดเรียกครูมด (ผีมด) มาร่วมพิธีจ๋าเจียงกับลูกศิษย์ 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 

 
 



 
 

 

150 
 

 
 

ภาพ 5.20 แม่มดบ่าหงวาน สวดเรียกผีเรือน (ผีบรรพบุรุษ) ให้มาเข้าด้ำ  
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

ภาพ 5.21 เตี๊ยดหมุก “สั่งปานคายเอ็ดจ๋า” แม่มดเมืองจึ 
ภาพถ่ายโดย Lê Văn Tôn เมื่อวันที่ 1 พฤศจิกายน 2020  

 



 
 

 

151 
 

 
 

ภาพ 5.22 เตี๊ยดหมุก “สั่งปานคายเอ็ดจ๋า” แม่มดเมืองมอ 
ภาพถ่ายโดย Phạm Ngọc Ảnh (ผู้วิจัยจ้างถ่ายภาพ/วิดีโอ) เมื่อวันที่ 7 สิงหาคม 2022 

 

เตี๊ยดหมุก ปัดเฮือนไบท่าแค๊ก (กวาดเรือนไว้รอแขก) 

เตี๊ยดหมุกนี้แม่มดเมืองมอเรียกว่า “ปัดเฮือน ปัดเย้า” มีการปัดกวาด ทำความสะอาดเรือน เพ่ือ
ต้อนรับแถน ผีมด และแขกท่ีมาร่วมงาน 

 

 
 

ภาพ 5.23 เตี๊ยดหมุก “ปัดเฮือน”  
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 

 

เตี๊ยดหมุก ก่ำเซียเฮือน ก่ำเสียซีโสวตก ก่ำเสียห๊อกโสวตาง (ทำให้เรือนมั่นคง) 

เตี๊ยดหมุกนี้ แสดงการใช้น้ำมนต์เทที่เสาค้ำเรือนเพ่ือสร้างความแข็งแรง-มั่นคงขึ้น นัยของกิจกรรมนี้
คือ เนื่องจากในการทำพิธีกรรมดังกล่าวมีทั้งคนและแถนลงมาจากฟ้าเพ่ือร่วมงานเป็นจำนวนมาก เพื่อทำให้

 



 
 

 

152 
 

บ้านมีความแข็งแรง มั่นคง จึงต้องใช้น้ำมนต์ที่นำมาจากลำธารที่ใสเย็นรดลงไปที่เสาบ้านเพ่ือสร้างความมั่นคง 
ในเตี๊ยดหมุกนมีการกวาดบ้าน กวาดหยักไย่ให้สะอาดเพ่ือต้อนรับผีมดลงมา ขณะที่มีการกวาดบ้านและเทน้ำที่
เสาค้ำเรือนนี้ แม่มดครู บ่าหงว้านก็สวดเชิญผีมดลงมาด้วย เมื่อกวาดบ้านแล้ว แม่มดที่เหลือก็ไปออกสายแปน 
ส่วนบ่าหงว้าน ก็เดินไปที่หิ้งผีมด เพื่อบอกกล่าวแก่ผีมด ซึ่งเป็นผีครูของตน  

 

ภาพ 5.24 เตี๊ยดหมุก “ก่ำเซียเฮือน ก่ำเสียซีโสวตก ก่ำเสียห๊อกโสวตาง” 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023  

 เตี๊ยดหมุก ต๊อกน้ำไบท่าแค๊ก แบ๊กน้ำไว้ท่าอุ๋งท่ากวาน (ตักน้ำต้อนรับแขก แบกน้ำไว้ต้อนรับผู้มี
ศักดิ์) 

เตี๊ยดหมุกนี้ แม่มดเอากระบอกไม้ไผ่ไปตักน้ำต้อนรับแขก สะท้อนประเพณ๊ไทแต่โบราณ ใครมาถึง
เรือนชานต้องต้อนรับ  

 

ภาพ 5.25 เตี๊ยดหมุก “ต๊อกน้ำไบท่าแค๊ก แบ๊กน้ำไว้ท่าอุ๋งท่ากวาน”  
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023  

 

 



 
 

 

153 
 

เตี๊ยดหมุก เอ็ดฝูบ้อดมาตังบ้อดแทแท, ฝูเกวมาตังเกวข้อบเซ้ง (ทำตัวเป็นคนตามบอด และเป็น
คนพิการ) 

แม่มดพยุงกันและกัน ทำตัวเป็นคนพิการ ตาบอด แสดงให้เห็นว่าในสังคมมีคนพิการอยู่ด้วย ซึ่ง
จะต้องให้การดูแล (พยุงกันและกัน)   

 

ภาพ 5.26 เตี๊ยดหมุก “เอ็ดฝูบ้อดมาตังบ้อดแทแท, ฝูเกวมาตังเกวข้อบเซ้ง”  
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023  

 
เตี๊ยดหมุก  เอ็ดมาปีกไปห้อง เอ็ดมาตองเป้ยมาเอ็ดตองป้าป้าปไปเปือง (ทำตัวเป็นม้าบิน) 

 เป็นเตี๊ยดหมุกที่แม่มดใช้เก้าอี้เมฆ (เก้าอี้หวาย) ทำท้าโก้งโค้งควบม้า รอบกอบ๊อกไม้ จากนั้นก็นำพัด
จีนสีแดง 2 อันมาแสดงเป็นปีกม้า กระพือกระโดดเป็นม้าบิน เพื่อแสดงว่าม้าบินเพื่อไป-มา ตลอดเวลาที่
ประกอบพิธีกรรม มีนัยว่าแม่มดขี่ม้าบินขึ้นเมืองฟ้า พบแถนและพบผีมด 
 

  
 
 

ภาพ 5.27 เตี๊ยดหมุก “เอ็ดมาปีกไปห้อง เอ็ดมาตองเป้ยมาเอ็ดตองป้าป้าปไปเปือง” 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 27 พฤษภาคม 2022 

เอ็ดเกิ่นเกว่



 
 

 

154 
 

  
 

ภาพ 5.28 เตี๊ยดหมุก “ผีจ่าง ผีม่า” ของแม่มดเมืองมอ (คล้ายกับเตี๊ยดหมุก “เอ็ดมาปีกไปห้อง เอ็ดมาตองเป้ย
มาเอ็ดตองป้าป้าปไปเปือง” ของแม่มดเมืองจึ) 

ภาพถ่ายโดย Phạm Ngọc Ảnh (ผู้วิจัยจ้างถ่ายภาพ/วิดีโอ) เมื่อวันที่ 7 สิงหาคม 2022 
 

เตี๊ยดหมุกที ่5 เอ็ดซาว (รวมคนอ่อนแอ คนแข็งแรง คนสมประกอบ คนไม่สมประกอบในหมู่บ้าน
มาที่พิธีนี)้ 

รวมคนที่อ่อนแอ คนแข็งแรง คนสมประกอบ คนไม่สมประกอบไว้ด้วยกันที่นี่ แล้วก็หุงข้าว ทำรองเท้า 
ทำรองเท้าแตะให้พวกเขา เพ่ือทำให้พวกเขามีสุขภาพแข็งแรง และสามัคคีกัน กิจกรรมนี้มีนัยในแง่ท่ีขอ
อนุญาตไล่และฆ่าผีร้าย ผีหิวทำให้พวกเขามีสุขภาพดี มีความซื่อสัตย์  

 

 

ภาพ 5.29 เตี๊ยดหมุก “เอ็ดซาว” รวมคนอ่อนแอ คนแข็งแรงและคนพิการในหมู่บ้าน 
ภาพถ่ายโดย Lê Văn Tôn เมื่อวันที่ 1 พฤศจิกายน 2020 

 



 
 

 

155 
 

 
 

ภาพ 5.30 ทำรองเท้า ในเตี๊ยดหมุก “เอ็ดซาว”  
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 27 พฤษภาคม 2022 

 
เตี๊ยดหมุก  เป็นขอทานเล่นดนตรี ค้นหาผีร้ายและขับไล่ 

 กิจกรรมนี้เป็นเตี๊ยดหมุกที่แม่มดใช้ต้น “หว่องวู้” ทำเป็นดนตรีเพื่อเล่นสด เพื่อปลอมตัวเป็นขอทาน
และขโมยเพ่ือให้ผีร้าย ผีหิวปรากฏตัวขึ้น นัยของพิธีนี้คือการปลอมตัวค้นหาและฆ่าผีร้าย ผีหิวขวัญร้ายที่มาทำ
ร้ายชาวบ้าน และเม่ือแม่มดค้นหาจนพบผีร้าย ผีหิวก็จะไม่สามารถหนีไปได้  

  
ภาพ 5.31 เตี๊ยดหมุก “เป็นขอทานแล่นดนตรี ค้นหาผีร้ายและขับไล่” 

ภาพถ่ายโดย Lê Văn Tôn เมื่อวันที่ 1 พฤศจิกายน 2020  



 
 

 

156 
 

เตี๊ยดหมุก  ปิดหน้าผู้หญิงสวยเพื่อไปค้นหาคนรัก 

 เตี๊ยดหมุกนี้ แม่มดใช้ผ้าพันคอมาปิดหน้าผู้หญิงสวย เพื่อให้สาวสวยนั้นดูมีเสน่ห์ได้รับความสนใจจาก
เพ่ือนชาย (แฟน) 

  

ภาพ 5.32 เตี๊ยดหมุก “ปิดหน้าผู้หญิงสวยเพื่อไปค้นหาคนรัก” ของแม่มดเมืองจึ 
ภาพถ่ายโดย Lê Văn Tôn เมื่อวันที่ 1 พฤศจิกายน 2020  

 

เตี๊ยดหมุก ตั้มเหงื่อย (จุดเทียนตามหาผีร้าย ผีหิวเพื่อช่วยเหลือชาวบ้าน)  

กิจกรรมนี้เป็นการใช้เทียนเพื่อค้นหาผีร้าย ผีหิว ขวัญร้ายที่กำลังเข้าร่างของชาวบ้าน ทำให้ชาวบ้าน
ได้รับความเดือดร้อน และไปเอาขวัญคนที่เจ็บป่วย โดยแม่มดเดินถือมีดที่มีเทียนปักไว้บนด้ามมีด และเดินกัน
เป็นแถว หรือไม่เป็นแถวก็ได้เพื่อค้นหาผีที่แฝงอยู่กับชาวบ้านแต่ละคน ถ้าพบว่าชาวบ้านคนใดถูกผีเข้าทำร้าย 
ให้บอกแม่มด หรือไม่ก็แม่มดพบผีร้ายเอง แม่มดจะจัดการฆ่า/ไล่ออกไปเพ่ือทำให้ชีวิตของชาวบ้านเป็นปกติสุข  

  
 

ภาพ 5.33 และ 5.34 เตี๊ยดหมุก “ตั้มเหงื่อย” ของแม่มดเมืองจึ 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 13 มิถุนายน 2022 และ 26 กันยายน 2023 (ตามลำดับ) 



 
 

 

157 
 

 
ภาพ 5.35 เตี๊ยดหมุก “ตั้มเหงื่อย” ของแม่มดและจามนเมืองมอ 

ภาพถ่ายโดย Phạm Ngọc Ảnh (ผู้วิจัยจ้างถ่ายภาพ/วิดีโอ) เมื่อวันที่ 7 สิงหาคม 2022 

เตี๊ยดหมุก ไปฮับต่าวเมือง (ไปรับเจ้าเมือง)  

ในเตี๊ยดหมุก ไปฮับต่าวเมือง (ไปรับเจ้าเมือง) แม่มดมาห้อมล้อมถาดที่มีเหล้าและหมาก-พลู และสวด
ให้ต่าวเมือง (ผีเมือง/ผีบรรพบุรุษของเมือง) ขึ้นมาร่วมในพิธีนี้ และแกว่งผ้าคล้องคอ (ฮั่ง) ไปมา การไปรับเจ้า
เมืองมาในพิธีนี้ ก็เพ่ือเพ่ิมความชอบธรรมและความศักดิ์สิทธิ์ให้กับพิธีกรรม 

 

ภาพ 5.36 เตี๊ยดหมุก “ไปฮับต่าวเมือง” 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 

 



 
 

 

158 
 

 

เตี๊ยดหมุก ฮับต่าวเมืองมาเส้อเจิ้มปานข้าว (เชิญ (ผี) เจ้าเมืองกินข้าวและเหล้า) 

เตี๊ยดหมุกนี้ กระทำต่อจากเตี๊ยดหมุก “ฮับต่าวเมือง” เพ่ือให้ต่าวเมืองซึ่งเป็นผีเมืองฟ้า ลงมากินเหล้า
ส่า (ดูดอุ) ร่วมกับบรรดาแม่มด โดยตั้งไหเหล้าส่าไว้ใกล้กับกอบ๊อกไม่ แม่มดยืนรอบ ๆ กอบ๊อกไม่ สวดโดย
แกว่งผ้าคล้องคอไปมาด้านหน้าและหลัง จากนั้นจึงนั่งลงกินเหล้าส่า เตี๊ยดหมุกนี้ แสดงให้เห็นการเคารพผีเจ้า
เมืองและการสมานฉันท์ระหว่างแม่มด อันเป็นตัวแทนผีมดกับผีเมือง พิธีจ๋าเจียงนี้จึงเป็นพิธีรวมเอาอำนาจ
ศักดิ์สิทธิ์ต่าง ๆ มาไว้ด้วยกัน 

  
 

ภาพ 5.37 เตี๊ยดหมุก “ฮับต่าวเมืองมาเส้อเจิ้มปานข้าว” 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 

 

เตี๊ยดหมุก ปี่แปมาอินสาวไตเปียง (เป่าแคนมาจีบสาวเมืองลุ่ม) 

โดยวัฒนธรรมไท แคนคือเครื่องดนตรีที่เป่าเพื่อใช้จีบสาว และช่วยให้ผู้ชายและหญิงได้พบกัน ได้มี
โอกาสพบเจอคนรัก สร้างครอบครัว มีเรือใช้ในการเพื่อให้คู่รักมีพื้นที่นั่งคุยกันอย่างโรแมนติก สารภาพรักใน
แม่น้ำอย่างโรแมนติก 

 



 
 

 

159 
 

ภาพ 5.38 เตี๊ยดหมุก “ปี่แปมาอินสาวไตเปียง” 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 13 มิถุนายน 2022 

เตี๊ยดหมุก  ควีกั๊ด เอ็ดซินต้าปฝู่ป้อปู่ค้ายมา (เสาะหาผู้ชายเย็บผ้าซิ่นขาด) 

เตี๊ยดหมุกนี้ เป็นการใช้ตอกไม้ไผ่มัดผ้าซิ่นที่ขาด เริ ่มต้นจากการเต้นรำ แล้วสมมติว่าผ้าซิ่นขาด 
ต้องการเย็บผ้า แต่ไม่สามารถเย็บปะจุดที่ขาดได้ พวกนางจะเอาตอกไม้ไผ่มามัดไว้ แล้วเสาะหาคนรัก เพื่อให้
ช่วยเย็บผ้าซ่ินให้ กิจกรรมนี้มีนัยที่สื่อถึงผู้หญิงที่ไม่มีความรู้ในการเย็บผ้า ปะผ้า จึงต้องมัดผ้าแล้วเสาะหาผู้ชาย
ที่มีความสามารถในการเย็บผ้าเพ่ือเป็นคู่ชีวิต ช่วยเหลือซึ่งกันและกันตลอดชีวิต ในเตี๊ยดหมุกนี้มีการหยอกเย้า
ระหว่างแม่มดที่สูงวัยกับบรรดาผู้ชาย พวกนางจะใช้ผ้าซิ่นที่มัดไว้ (ดังภาพข้างล่าง) กระโดดไล่ตามผู้ชาย ส่วน
ผู้ชายหลายคนก็วิ่งหนีพวกนาง 

 

 

ภาพ 5.39 เตี๊ยดหมุก “ควีกั๊ด เอ็ดซินต้าปฝู่ป้อปู่ค้ายมา”   
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 

 

เตี๊ยดหมุก “ไปต้วง” (ทักทายและขอบคุณ) น้องพ่ีและญาติ 

เตี๊ยดหมุกนี้ บรรดาแม่มดเดินออกไปทักทายและขอบคุณชาวบ้าน (สมมติว่าเป็นญาติพ่น้องในเตี๊ยด
หมุก) ที่มาร่วมงาน สะท้อนความเป็นสังคมไทที่ให้ความสำคัญกับญาติพ่ีน้องที่มาร่วม/ช่วยงาน 

เตี๊ยดหมุก “โจมคู” (สวดให้ครูผีมด)  

เตี๊ยดหมุกนี้แม่มดไปยืนรอบ ๆ หมอนที่ผูกอยู่กับไม่ยาวสำหรับหาม ซึ่งเป็นสัญลักษณ์แทนครู (ผีมด)  
ข้าง ๆ หมอนมีถาดที่มีเหล้า หมากพลู เพื่อต้อนรับครูผีมด และเสื้อ คือสัญลักษณ์ของคนป่วย หมายความว่า
แม่มดทำหน้าที่ในการรักษาคนป่วย เมื่อล้อมวงแล้ว แม่มดก็จะสวดพร้อมกับแกว่งผ้าคล้องคอ (ฮ่ัง) ไปมาหน้า-



 
 

 

160 
 

หลัง นัยของเตี๊ยดหมุกนี้ คือการทำกิจกรรมใด ๆ จะต้องมีครู (ผีมด) มาร่วมและเป็นพยานด้วย เพ่ือให้พิธีกรรม
นี้มีความชอบธรรมและมีความศักดิ์สิทธิ์ 

 

ภาพ 5.40 เตี๊ยดหมุก “โจมคู”  
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 

 

เตี๊ยดหมุก ไปฮับแม่คูมาไต่ มาเฮือน เอ็ดข้าว เอ็ดปาน (ไปรับแม่ครู ผีมด) มาพยากรณ์ มาเรือน 
ทำกับข้าว ทำสำรับข้าว)  

เตี๊ยดหมุกนี้ แม่มด 2 คน หามหมอน (สัญลักษณ์ครู) นำไม้ใส่บ่า ส่วนแม่มดคนอื่น ๆ ก็เดินตาม 
จากนั้น แม่มด 2 คนนั้น ก็เอาหมอนและเสื้อแขวนบนไม้ และหาบไป หมอน เป็นสัญลักษณ์แทนผีมด แล้วหาม
ไปเพื่อไปกินข้าว  

 

ภาพ 5.41 เตี๊ยดหมุก “ไปฮับแม่คูมาไต่ มาเฮือน เอ็ดข้าว เอ็ดปาน” 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 



 
 

 

161 
 

 

เตี๊ยดหมุก แบกดาบไปจ๋อยจวง (แบกและและแกว่งดาบฆ่าผีร้าย) 

ในเตี๊ยดหมุกนี้ เหล่าแม่มดเดินแบกและแกว่งไม้ไผ่ จากนั้นก็นำดาบมาผูกกับผ้าพันคอ สะพายข้างตัว
เดินรอบกอบ๊อกไม่ 3 รอบ สัญลักษณ์ขอดาบเพ่ือไปฆ่าผีร้าย ผีหิว เพื่อไม่ให้เข้ามารบกวนคนในหมู่บ้าน  

 

ภาพ 5.42 เตี๊ยดหมุก “แบกดาบไปจ๋อยจวง” 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 

 

เตี๊ยดหมุก ลูกเลี้ยงเอามาเหอแม่ไม่ เอาส่งเสื้อ ปานข้าวมาเหอเอ็ดจ๋า (ลูกเลี้งเอามาให้แม่มด เอากางเกง 

             และเสื้อ และอาหารมาให้แม่มดทำพิธีจ๋าเจียง) 

 ดังที่กล่าวแล้วว่า ในพิธีจ๋าเจียง ลูกเลี้ยงของแม่มดจะต้องนำข้าวของต่าง ๆ มาร่วมพิธีนี้ ในเตี๊ยดหมุก
นี้ แม่มดมาชื่นชมข้าวของต่าง ๆ ที่ลูกเลี้ยงนำมา โดยเฉพาะผ้าประเภทต่าง ๆ เช่นผ้าซิ่น ผ้าพันคอ ผ้าปูที่นอน 
แม่มดครู จะเป็นผู้แบ่งของใช้ประเภทผ้าให้แก่แม่มดลูกศิษย์ ส่วนของประเภทอาหารและเหล้า แม่มดก็ได้
นำไปประกอบพิธีกรรมบ้าง ไปทำอาหารเลี้ยงแขกที่มาดูพิธีกรรม 4 มื้อ (ม้ือเที่ยงและมื้อเย็น ในวันแรก มื้อเช้า
และม้ือเที่ยง ในวันที่สอง)   



 
 

 

162 
 

 

ภาพ 5.43 เตี๊ยดหมุก “ลูกเลี้ยงเอามาเหอแม่ไม่ เอาส่งเสื้อ ปานข้าวมาเหอเอ็ดจ๋า” 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 

 

เตี๊ยดหมุก เอ็ดเลี้ยบซังบ๊อก (ชื่นชมกอบ๊อกไม่) 

เตี๊ยดหมุกนี้ เป็นการสำรวจกอบ๊อกไม่ว่าเป็นเช่นไร เช่น ทำครบองค์ประกอบของกอบ๊อกไม่หรือไม่ 
สวยแค่ไหนเพียงใด ชื่นชมองค์ประกอบต่าง ๆ ของกอบ๊อกไม่ หากกอบ๊อกไม่ไม่ครบองค์ประกอบ หรือไม่สวยผี
บรรพบุรุษที่เคยเป็นแม่มด/จามนจะเข้าสิงแม่มดคนใดคนหนึ่ง เช่น ในการชื่นชมกอบ๊อกไม่ ในพิธีฯ ในวันที่ 
27-28 พฤษภาคม 2022 ผู้วิจัยพบว่าแม่มด บ่าเห ถูกผีปู่ ที่เป็นจามนที่เข้าสิง ร้องไห้และบอกว่ากอบ๊อกไม่นี้ไม่
สวย และในพิธีจ๋าเจียงในวันที่ 13-14 มิถุนายน 2022 ผีปู่ ที่เป็นจามนเข้าสิงบ่าเห บอกว่ากอบ๊อกไม่ขาดอู่ 
(เปล) (ความจริง บ่าเหกระซิบผู้วิจัยก่อนทำพิธีนี้แล้วว่ากอกบ๊อกไม่นี้ขาดอู่) อย่างไรก็ดี เตี๊ยดหมุกนี้อาจจะทำ
ถึง 2-3 ครั้ง ในพิธีจ๋าเจียง  

 

ภาพ 5.44 เตี๊ยดหมุก “เอ็ดเลี้ยบซังบ๊อก”  
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 



 
 

 

163 
 

เตี๊ยดหมุก โกนแหม่วลงเปียง (คนม้งลงมาพื้นราบ) 

เป็นเตี๊ยดหมุกที่คนม้งลงจากดอยมาที่หมู่บ้านในที่ลุ่ม เพื่อมาทำไร่ ทำนา จากนั้น ก็มาร่วมกับคนไท
กินมะเขือเปาะ ใบมะละกอ จิ้มน้ำพริกที่มีตะไคร้ (ขิงเจ่อ ในภาษาไท) จากนั้นพวกเขาก็กินเหล้าประเภทยา
ดองร่วมกัน 

 เตี๊ยดหมุก ไปช้อนปลามาเหอต่าวเมืองเลา (ไปช้อนปลามาให้เจ้าเมืองกิน) 

 เตี๊ยดหมุกนี้ แม่มดมีสวิงคนละอัน เดินไปรอบ ๆ ชาวบ้านที่มานั่งดูพิธีกรรม และแหย่สวิงไปยังขา
ชาวบ้านที่นั่งชมพิธีกรรมอยู่ นัยว่าเป็นการช้อนปลา โดยเฉพาะการแหย่สวิงไปที่ขาของกลุ่มผู้ชาย มักถูกเป็น
เป้าหมายหลักของการหยอกของแม่มด ชาวบ้านนั้นก็โยนเงินกระดาษลงไปในสวิง นัยว่าเป็นปลา  เท่าที่
สังเกตการณ์อย่างมีส่วนร่วมในพิธีนี้หลายครั้ง ผู้วิจัยพบว่ากิจกรรมการช้อนปลาเป็นกิจกรรมที่สนุกมาก และ
เป็นกิจกรรมหนึ่งที่ชาวบ้านมีส่วนร่วมกับแม่มด นอกจากการออกสายแปนแล้ว เงินที่ได้ เมื่อเสร็จพิธีแล้ว แม่
มดครูจะแบ่งให้ลูกศิษย์ทุกคน หรือบางครั้งก็ให้ลูกเลี้ยงบางคน ผู้วิจัยเองก็เคยได้รับส่วนแบ่งนี้ด้วยเช่นกัน 

 

 

ภาพ 5.45 เตี๊ยดหมุก “ไปช้อนปลามาเหอต่าวเมืองเลา” 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 

 

 เตี๊ยดหมุก เชิญผีมดกินเหล้าส่า (ดูดอุ) 

 ในเตี๊ยดหมุกนี้ แม่มดมาล้อมที่ไหเหล้าส่า (อุ) ที่วางอยู่ใต้กอบ๊อกไม่ จากนั้นก็สวดเชิญผีมดมากกิน
เหล้าส่า ด้วยการกวัดแกว่งผ้าคล้องคอไปด้านหน้าและด้านหลัง  และส่ายตัวเล็กน้อย จากนั้น แม่มดก็นั่งลง



 
 

 

164 
 

ล้อมวงกินเหล้าส่า สักพัก เหล่าแม่มดก็ล้มลงนอนกับพ้ืนโดยใช้การตะแคงข้าง และคลานไปรอบ ๆ ไหเหล้าส่า 
เพ่ือแสดงทีท่าว่าเมาเหล้า จากนั้นก็เชิญกลุ่มผู้สูงวัยทั้งชายและหญิง (ซุมจา ซุมเหม่ะ) มากกินเหล้าส่า 

 

ภาพ 5.46 เตี๊ยดหมุก เชิญผีมดกินเหล้าส่า 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 13 พฤษภาคม 2022 

  

เตี๊ยดหมุก เขาควายบิดกางหาวปินน้ำเล้อก่ำเล้ยปินก้อเฟยแด้ง (บิดเขาควายกลางหาวเป็นน้ำ) 

 เตี๊ยดหมุกนี้ แม่มดจับเขาควายคนละด้าน และเดินบิด (โยก) เขาควายพร้อมกับเดินไปข้างหน้าไป
พร้อมกัน แม่มดกล่าวว่า “เอ็ดเขาควายกางหาวกินน้ำ กางจ่อเจยเหอต่าว เหอกวานไล้กิน หลายหมู หลายปาน 
หลายเสือง” หมายความว่าการบิดเขาควายกลางหาว เพ่ือกินน้ำ กลางฟ้าให้เจ้า ให้ขุนนางได้กินเนื้อหมูมาก ได้
สำรับอาหารมาก และมีความสุขมาก วัฒนธรรมของคนไทที่กวานเซิน เขาควายเป็นสัญลักษณ์ของความ
แข็งแกร่ง แสดงถึงความมีสติปัญญาที่ไม่กลัวผีร้าย ผีหิว ที่ขณะนี้อาจจะสิงอยู่กับคนและอยู่ตามสถานที่ต่าง ๆ 
เช่น อาจจะอยู่ตามวิถีชีวิตของม้ง ซึ่งหากินอาหารตามป่า เช่น กินหัวเผือก หัวมัน กินใบมะละกอ เป็นต้น  



 
 

 

165 
 

 

ภาพ 5.47 เตี๊ยดหมุก “เขาควายบิดกางหาวปินน้ำเล้อก่ำเล้ยปินก้อเฟยแด้ง” 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 

 

 เตี๊ยดหมุก ไปเอาต่อเอาแตน ไปเอาผึ้ง ไปยุงขุง (ยิง) เอามี้เอากวาง (เอาเนื้อเอากวาง) 

 เตี๊ยดหมุกนี้ถือเป็นการรวม 3 เตี๊ยดหมุก คือไปตีเอารังต่อ รังแตน รังผึ้ง และไปยิง เอาหมูและกวาง 
มาให้เจ้าเมือง (ผีเมืองฟ้า) ซึ่งหมายถึงแถน รับประทาน ทั้งนี้ โดยวัฒนธรรมไทต้อนรับแขก ในการเชิญแถน
ใหญ่ที่สุดมาร่วมพิธีนี้ ความหมายของพิธีนี้คือเมื่อแถนที่อยู่ เมืองฟ้าลงมาร่วมพิธี ก็เหมือนมีคนจำนวนมากใน
หมู่บ้านเข้ามาร่วมพิธีนี้ การล่าสัตว์ก็แสดงให้เห็นว่ามีผู้มาร่วมงานเป็นจำนวนมาก สัตว์ที่ล่าได้จำนวนมากก็จะ
นำมาใช้ประกอบอาหารพิเศษให้แก่แถนและคนที่เป็นแขกมาร่วมรับประทาน  

  

  

ภาพ 5.48 เตี๊ยดหมุก “ไปเอาต่อเอาแตน ไปเอาผึ้ง ไปยุงขุง เอาม้ีเอากวาง” 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 



 
 

 

166 
 

เตี๊ยดหมุก เตี๊ยดหมุก น้ำอาบจ่าง (ช้าง) อาบม่า (ม้า) 

ตักน้ำไปอาบช้าง อาบม้า แสดงให้เห็นว่าคนไทในกวานเซิน เดิมไม่ใช่ชุมชนตามป่าเขาที่ไม่ค่อยมี
ความสัมพันธ์กับโลกภายนอก ทว่ามีวิถีชีวิตที่สัมพันธ์ก้บโลกภายนอก โดยมีการเดินทางแลกเปลี่ยนทาง
วัฒนธรรมและการค้ากับชุมชนอื่น โดยเฉพาะการใช้ช้างลากสินค้าที่หนัก (เช่น ไม้) ยิ่งไปกว่านั้น ที่นี่ยังเป็น
ชุมชนที่มีป่าและน้ำที่อุดมสมบูรณ์ เพราะช้างต้องการน้ำและอาหารเป็นจำนวนมาก นอกจากนี้ ชุมชนการค้า
เช่นนี้ย่อมต้องมีการจัดระเบียบทางสังคมที่ซับซ้อน และมีการแบ่งงานกันทำระหว่างเพศอย่างชัดเจน  

 

ภาพ 5.49 เตี๊ยดหมุก “น้ำอาบจ่าง (ช้าง) อาบม่า (ม้า)” 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 

 เตี๊ยดหมุก ไปเก็บไกยนางเล้ยเสียแอ๋ง (ไปหาสาหร่าย)  

เตี๊ยดหมุกนี้ คือกลุ่มแม่มดไปหาสาหร่ายที่ลำธาร ผู้หญิงจะคาดตระกร้าไว้ที่หลัง เดินไปตามลำธาร
เพ่ือที่จะหาสาหร่าย ด้วยการขับร้องไปพร้อมกับการเก็บสาหร่าย เป็นนัยว่าต้องการหาแฟน ถ้าได้พบชายหนุ่ม
ที่ถูกใจ พวกเขาจะให้เวลาการสารภาพรักกัน เป็นสามีภรรยากัน (ภาพ 4.18) 

 

ภาพ 5.50 เตี๊ยดหมุก “ไปเก็บไกยนางเล้ยเสียแอ๋ง” (ไปหาสาหร่าย) 



 
 

 

167 
 

ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 
   

 เตี๊ยดหมุก แควไฮ้ฟ้ายท่าอ้ายมาฟอน (ไปถางทาง ถางไร่ปลูกฝ้ายรอเจ้าบ่าว) 

การหักล้างถางพงขยายที่ดินทำการเกษตเพื่อปลูกฝ้ายเพื่อเอาฝ้ายมาทอผ้า  ทอผ้าห่ม ทอมุ้ง เตรียม
สิ่งของต่างๆ เพื่อแต่งงาน การหักล้างถางพงนี้ทำโดยคู่รักชาย-หญิง เป็นกิจกรรมของการใช้เวลาศึกษาดูใจกัน 
การหักล้างถางพงกระทำโดยการใช้มีดคมฟัน เพ่ือป้องกันตนเองจากสัตว์ป่าและผีร้าย  

  
ภาพ 5.51 เตี๊ยดหมุก “แควไฮ้ฟ้ายท่าอ้ายมาฟอน” 

ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 

เตี๊ยดหมุก เอ็ดสาอยู่ปูไฮ้เปเลิ้ปลายขว้าง (ทำตัวเป็นคนส่า (ข่า)) 

เมื่อถึงเตี๊ยดหมุกนี้ เวลาในการทำพิธีกรรมก็มักดำเนินมาจนถึงกลางดึกแล้ว (ช่วงเวลา 1.00 – 3.00 
น.) เป็นการแม่มดใช้เวลานี้ในการแสดงว่าตนเดินขึ้นภูเขาไปทำไร่ (เช่นเดียวกับวิถีชีวิตของคนส่า ที่ทำไร่บน
ภูเขา) หลังจาเสร็จสิ้นภารกิจการทำไร่แล้ว พวกเขาก็นำเอาอาหารที่คนส่ามักบริโภคในชีวิตประจำวัน เช่น 
มันนึง เผือกนึ่ง ข้าวต้มมัด และ “ขิงเจ่อ” (น้ำพริกที่มีส่วนผสมของตะไคร้ จิ้มมะเขือเปาะกับใบมะละกอสด) 
เป็นต้น มานั่งทานอาหารล้อมวงทาน จากนั้นพวกเขาก็ดื ่มเหล้า (ยาดอง) และนั่งพักผ่อน คุยกันนานขึ้น
เล็กน้อย เพราะเหล่าแม่มดน่าจะเริ่มหมดแรงแล้ว เตี๊ยดหมุกนี้แสดงการเลียนแบบชีวิตคนส่า ซึ่งเป็นกลุ่มชาติ
พันธุ์ที่เคยอยู่ในพื้นที่บริเวณภาคกลางตอนบนของเวียดนามมาก่อนคนไท เมื่อคนไทเข้ามาสร้างบ้านแปงเมือง
ในพ้ืนที่นี้ เพ่ือหลีกเลี่ยงความรุนแรง พวกเขาจึงหนีขึ้นไปใช้ชีวิตด้วยการทำไร่อยู่บนภูเขา ปล่อยให้คนไททำนา
ในพ้ืนที่ราบ (อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ, 2561) ส่วนคนไทก็คงได้รับการผสมผสานทางวัฒนธรรมกับคนส่า จึงได้แสดง
ออกมาทางเตี๊ยดหมุก 



 
 

 

168 
 

  
ภาพ 5.52 เตี๊ยดหมุก “เอ็ดสาอยู่ปูไฮ้เปเลิ้ปลายขว้าง" 

ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 
 

เตี๊ยดหมุก เอ็ดนา (ทำนา)  

เป็นกิจกรรมทำนาปลูกข้าว แล้วปล่อยปลาลงบ่อ เหล่าแม่มดและชาวบ้านในหมู่บ้านมาประชุมกันเพ่ือ
วางแผนการใช้ที่ดินและน้ำเพื่อการทำนาและเลี้ยงปลา โดยที่บ่าหงว้าน แม่มดเป็นผู้นำในการประชุมจัดสรร
ที่ดิน ทุกคนฟังและเชื่อฟังบ่าหงว้าน เหล่าแม่มดช่วยกันนำไม้ไผ่มาทำเป็นคันนา มีกระบอกไม้ไผ่ทำหน้าที่ใน
การรินน้ำเข้านา มีคันไถ เอาจิ้งหรีดมาผูกเชือกที่คอ ทำเป็นควายไถนา มีการสานรูปปลาสองตัว มาปล่อย ทั้ง
ยังนำใบตระไคร้มาเป็นสัญลักษณ์แทนต้นข้าวในนา ต่อมามีข้าวเปลือก มีไก่จริงที่ถูกจับใส่ชะลอมเอาไว้ เมื่อได้
ผลผลิตเป็นข้าวเหนียว แม่มดก็นำมาให้หญิงชาวม้งกินกับเนื้อหมูต้ม 

เหล่าแม่มดขอให้เหล่าแถนที่อยู่บนเมืองฟ้า มาเป็นพยายานและช่วยเหลือให้พวกเขาได้ทำมาหากิน
ได้ผล อิ่มท้อง และมีสุขภาพดี ในพิธีนี้ แม่มดใช้ไก่ตัวผู้ที่ตัวใหญ่และแข็งแรงในการบูชายันต์ พวกเขาบอกให้ไก่ 
เมื่อขึ้นเมืองฟ้าแล้วให้ขันเสียงดังและขันให้ถูกเวลา 

 

 
ภาพ 5.53 เตี๊ยดหมุก “เอ็ดนา” 

 ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 



 
 

 

169 
 

 เตี๊ยดหมุก เอ็ดทำข้าวหยาซาลำซ้าก (ตำข้าวตำสาก)  
 หลังจากเตี๊ยดหมุก ทำนา ขุดบ่อปลาแล้ว แม่มดจะนำเอาข้าวที่ได้จากการทำนามาตำข้าวเพ่ือไปต้ม
เหล้าเพ่ือต้อนรับแขก อันป็นวิถีชีวิตประจำวันของคนไท 

 

ภาพ 5.54 เตี๊ยดหมุก “เอ็ดทำข้าวหยาซาลำซ้าก” 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 

เตี๊ยดหมุก หนึ่งเหล้าจ๋ำจั่กเบ่ยเนอโอ้ง (ต้มเหล้า) 

หลังจากเตี๊ยดหมุก ตำข้าวแล้ว แม่มดนำข้าวไปต้มเหล้า เพื่อต้อนรับแขก ซึ่งเป็นวิถีปกติของคนไท 

 
ภาพ 5.55 เตี๊ยดหมุก “หนึ่งเหล้าจ๋ำจั่กเบ่ยเนอโอ้ง” 

 ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 
 



 
 

 

170 
 

เตี๊ยดหมุก เอ็ดบ่าวเอ็ดสาวเป้าปีแป (ทำตนเป็นบ่าวสาวเป่าแคน)  

แม้จะมีอายุมากแล้ว แต่ถ้าเป็นม่ายหรือยังไม่ได้แต่งงาน ผู้หญิงทุกคนก็ต้องแต่งงาน เพราะเป็นจารีต
และความจำเป็นของทุกคนที่ต้องมีคู่ชีวิต การเสาะหาบ่าว (สามี) แสดงให้เห็นบทบาทเชิงรุกของผู้หญิงในการ
จีบผู้ชาย 

 

ภาพ 5.56 เตี๊ยดหมุก “เอ็ดบ่าวเอ็ดสาวเป้าปีแป” 
 ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 

เตี๊ยดหมุก ตีมีดก้าเล่อสักซุ้ปมาซุ้ปนูนี (ตีมีด) 

เป็นเตี๊ยดหมุกที่แม่มดช่วยกันตีมีด เพ่ือใช้ในการไปถามพง ทำไร่ ทำนาที่เมืองมด 

 

ภาพ 5.57 เตี๊ยดหมุก “ตีมีดก้าเล่อสักซุ้ปมาซุ้ปนูนี” 
 ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 



 
 

 

171 
 

เตี๊ยดหมุก เอ็ดก้างก้อยซอซิ่น (ทำตัวเป็นผีกางก้อยไปขอซิ่น) 

กางก้อย เป็นผีลักษณะเป็นเหมือนนก เสียงแหลมเล็ก ร้องเสียง “กางก้อยๆ” มักไปขโมยกินปู กิน
ปลา และเสาะหากระโปรงของมันที่ถูกคนใจร้ายขโมยไป การแสดงกางก้อยฯ นั้นแม่มดแต่ละคนมีแม้ไผ่ขนาด
ยาวประมาณ 1 ศอก เดินก้มและวนไปรอบ ๆ กอบ๊อกไม่ พร้อมร้องเสียงกางก้อย ๆ เล็กๆ แหลมๆ เป็นนัยว่า
กำลังไปขโมยกินปู กินปลาของชาวบ้าน อย่างไรก็ดี กางก้อยเป็นผีที่มีเรื่องเล่าอยู่ในสังคมไทอยู่จนถึงทุกวันนี้ 
นับว่าเป็นผีที่อยู่ในชีวิตประจำวันของคนไท และเป็นผีที่แม่มดต้องปราบ 

  
ภาพ 5.58 เตี๊ยดหมุก “เอ็ดก้างก้อยซอซิ่น” 

 ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 

เตี๊ยดหมุก นางหลกลีกินเข้าวแซนตีนางน้อยกินข้าวแสนตอ (แม่มดไปขโมยกินข้าว) 

 เตี๊ยดหมุกนี้ มีการเอาข้าวห่อไปซ่อนไว้ที่เสาก่อน จากน้นแม่มดสวดให้ผีมดสิงเข้าตัวแม่มด แล้วเดินไป 
เดินมา ไปพบข้าวที่ซ่อนไว้ท่เสา จากนั้นจึงขโมยข้าวกิน ด้วยการทำท่าทำทางหลบ ๆ ซ่อน ๆ สะท้อนให้เห็นว่า
ในสังคมก็มีคนที่ยากจน จนต้องไปขโมยข้าวกิน 

 

ภาพ 5.59 เตี๊ยดหมุก “นางหลกลีกินเข้าวแซนตีนางน้อยกินข้าวแสนตอ” 
 ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 



 
 

 

172 
 

เตี๊ยดหมุก ชื่นชมเป็ด 

ในบางเตี๊ยดหมุก แม่มดใช้เป็ดเป็นเครื่องเซ่นผีมด ในวันที่สองของการทำพิธี ก่อนที่จะมีการฆ่าเป็ด 
พวกนางจะมาชื่นชมเป็ดก่อน ว่าพวกเขาได้มอบเครื่องเซ่นที่ดีให้แก่ผีมดซึ่งเป็นครูของพวกนางแล้ว การชื่นชม
เป็ด กระทำโดยการที่แม่มดมาล้อมวงกัน ตรงกลางวงมีเป็ดที่ยังมีชีวิตอยู่ถูกขังไว้ใน และเป็นถาดเหล้า หมาก
พลู และเสื้อ แสดงความเคารพผีมดและการเชื่อมโยงระหว่างแม่มดกับผีมด ส่วนเสื้อหมายถึง เสื้อคนป่วย ที่ซึ่ง
การที่ผีมดลงมาในโลกมนุษย์ก็เพ่ือรักษาคนป่วย เสื้อคนป่วยเป็นสัญลักษณ์ของการมีผีมด 

 

ภาพ 5.60 เตี๊ยดหมุก “ชื่นชมเป็ด” 
 ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 

 
เตี๊ยดหมุก ต้ากหลักจ่าง (ตั้งหลักช้าง)  

ไปดูแลช้างและม้า เป็นเตี๊ยดหมุกที่แม่มดใช้เวลาในการดูแลช้างและม้า ให้อาหารม้า เพ่ือดูแลให้ม้าใน
ฐานะที่เป็นพาหนะ เชือกผ้าที่แม่มดใช้เป็นสัญลักษณ์ของบังเหียนในการควบม้า ในเตี๊ยดหมุกนี้ แม่มดนำผ้า
คล้องคอ (ฮั่ง) มาผูกไว้กับเก้าอี้หวาย (สมมติว่าเป็นช้างและม้า) จากนั้นก็ลากจูงไปรอบ ๆ กอบ๊อกไม่ เป็นนัย
ว่าพาช้างและม้าไปหาอาหารกิน การมีช้างและม้าในสังคมไทดังที่ได้กล่าวแล้ว แสดงให้เห็นว่าสังคมนี้ไม่ใช่
สังคมปิด ทว่ามีการเดินทางและการค้าขายกับภายนอก ทั้งยังมีป่าและน้ำที่อุดมสมบูรณ์มากพอที่เป็นอาหาร
ช้างและม้าได้ 



 
 

 

173 
 

  
 

ภาพ 5.61 เตี๊ยดหมุก “ต้ากหลักจ่าง”  
ภาพถ่ายโดย Lê Văn Tôn เมื่อวันที่ 1 พฤศจิกายน 2020 (ซ้าย)  

และอัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2024 (ขวา) 
 

เตี๊ยดหมุก เอ็ด (ทำตนเป็น) บ่าวสาว ต้มเป็ดเห้อ (ให้) เมืองมดเลา (กิน) 
 เตี๊ยดหมุกนี้ แม่มดมารอเป็ดที่ถูกฆ่าและต้ม เพื่อเป็นเครื่องเซ่นผีมดในพิธีในวันที่สอง ระหว่างรอเป็ด
ต้ม แม่มดคู่หนึ่งเล่นหยอกเย้าคล้ายบ่าวสาว กล่าวคือนำกะละมังมาปิดหน้าสลับกับการโผล่หน้า พร้อมกับเต้น
ส่ายหน้าข้างซ้าย-ข้างขวา (คล้ายกับการเล่น “จ๊ะเอ๋” ของไทย) ส่วนแม่มดคนที่เหลือก็นั่งเป่าแคนในบริเวณ
ครัวที่ต้มเป็ด 

 

ภาพ 5.62 เตี๊ยดหมุก “เอ็ด (ทำตัวเป็น) บ่าวส่าวต้มเป็นเห้อ (ให้) เมืองมดเลา (กิน)” 
 ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 26 กันยายน 2023 

 

 



 
 

 

174 
 

 
เตี๊ยดหมุก เอ็ดไปลู้จ่างลู้ม (ไปผูกช้าง-ม้า) 

เตี๊ยดหมุกนี้เป็นการสร้างอาณาเขต ทำโรงเลี้ยงสัตว์หน้าบ้าน กิจกรรมนี้คือแม่มดใช้ไม้จากต้นมะกอก
ทำโรงเลี้ยงสัตว์ไว้หน้าบ้าน พร้อมด้วยเครื่องเซ่นผีมด ได้แก่ เหล้า ข้าวสาร หมากพลู ด้ายขาว เขาควาย และ
เสื้อคนป่วย จากนั้นก็สวดและแกว่งผ้าคล้องคอ (ฮั่ง) ไปมาหน้า-หลัง จากนั้น แม่มดก็สลับกันไปเป่าเขาควาย 
เพื่อเรียกสัตว์กลับมาที่โรงเลี้ยงสัตว์ ความหมายของเตี๊ยดหมุกนี้ คือการแสดงให้เห็นว่าพวกเขายืนยันสิทธิใน
ที่ดินของตนเอง ไม่อนุญาตให้ผีร้ายเข้ามาในบริเวณนื้ที่มีต้นมะกอก โรงเลี้ยงสัตว์ ที่มีช้าง ม้าและนกที่มีที่จับที่
อาศยั ดังนั้น ผีร้ายก็จะไม่สามารถมาทำร้ายแม่มดและสมาชิกในบ้านของแม่มดได้ 

 

ภาพ 5.63 เตี๊ยดหมุก “เอ็ดไปลู้จ่างลู้ม” 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 14 มิถุนายน 2022 

 

  
 

ภาพ 5.64 เตี๊ยดหมุก “เอ็ดไปลู้จ่างลู้ม” 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 27 กันยายน 2023 

 



 
 

 

175 
 

 

เตี๊ยดหมุก กินเหล้าส่า (ดูดอุ) ร่วมกัน 

เป็นกิจกรรมท้ายๆ ของพิธีกรรมแล้ว แม่มดจะมาการทานเหล้าพ้ืนบ้าน (อุ) ร่วมกัน การทานต้องใช้ไม้
ไผ่ยาวดูดออกจากไห แม่มดจะเชิญผีมดบนเมืองฟ้าลงมาดูดอุด้วยกัน นอกจากนี้ยังเชิญ “ตัวเงือก” (สัตว์ใน
ตำนานของไท ที่มีลักษณะคล้ายพญานาค) มาดูดอุด้วยกัน ทั้งยังเป็นพยายานว่าแม่มดได้ประกอบพิธีกรรมนี้
อย่างถูกต้องตามธรรมเนียมแต่โบราณมา ตัวเงือกมีความสำคัญในฐานะพยานว่าแม่มดได้ทำพิธีแล้ว และทำพิธี
อย่างถูกต้องด้วย 

 
ภาพ 5.65  เตี๊ยดหมุก “กินเหล้าส่า (ดูดอุ) ร่วมกัน” 

ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 14 มิถุนายน 2022 
 

เตี๊ยดหมุก เหม่อยงายหลวง (เชิญผีมดมากินข้าวเที่ยง) 

เมื่อถึงเตี๊ยดหมุกนี้ แสดงว่าได้มีการเริ ่มต้นเช้าวันใหม่แล้ว หลังจากแม่มดรับประทานอาหารเช้า
ร่วมกันแล้ว  จะเชิญผีมด ผีเมือง ผีเจ้าดินมากินเครื่องเซ่น ได้แก่ 1) ถาดแรก เป็นถาดหลัก ประกอบด้วย ไก่ 
เป็ด ข้าว เหล้า อย่างไรก็ดี เนื้อสัตว์ที่เป็นเครื่องเซ่นนั้นแล้วแต่วัตถุประสงค์ของการทำพิธี (ทำพิธีประจำทุก ๆ  
3 หรือ 7 ปี หรือทำเพราะแม่มด/คนในครอบครัวแม่มดป่วย) 2) ถาดที่สอง ประกอบด้วยข้าวต้ม ข้าวแบน ข้าว
หลาม มะม่วง กล้วย เผือกมัน ห่อหมก “ขิงเจ่อ” เครื่องจิ้มผักที่ใส่ตะไคร้ และปลาปิ้ง 9 ชิ้น (บางครั้งก็ไม่มี
ปลา ขึ้นอยู่กับวัตถุประสงคข์องการทำพิธีจ๋าเจียงเช่น ทำเป็นประจำทุก ๆ 3, 5 หรือ 7 ปี หรือทำเพราะแม่มด/
ครอบครัวแม่มดป่วย) 

เตี๊ยดหมุกนี้ แม่มดนั่งสวดสักพัก ก็ขึ้นไปยืนสวบนเก้าอี้หัวโล้นที่แม่มดนั่ง ซึ่งสูงประมาณ 20-25 
เซนติเมตร แต่ถ้าบางคนกลัวตกเก้าอี้ ก็ไม่ยืนตรงเก้าอ้ีก็ได้ ตรงหน้าแม่มด เป็นเครื่องเซ่นต่าง ๆ ข้างต้น 



 
 

 

176 
 

ระหว่างการสวดจะแกว่งผ้าคล้องคอ (ฮ่ัง) ไปด้านหน้า บริเวณเครื่องเซ่น และแกว่งกลับมาที่ตนเอง การนั่งและ
ยืนสวดมีความแตกต่างกัน หากยืนสวด คือการเชิญแถน/ผีมดมากินเครื่องเซ่น แต่ถ้านั่งสวด คือสวดกล่าวให้
แถน/ผีมดมาปกป้องแม่มด/ชาวบ้าน เมื่อยืนสวดได้สักพัก เหล่าแม่มดก็นั่งสวด และยืนสวดสลับกันไปมา 

 

ภาพ 5.66 เตี๊ยดหมุก “เหม่อยงายหลวง” 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 14 มิถุนายน 2022 

 

ภาพ 5.67 เตี๊ยดหมุก “เหม่อยงายหลวง” 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 14 มิถุนายน 2022 

 
 



 
 

 

177 
 

เตี๊ยดหมุก ซุ้งโสวบ๊อกเมือเมือง (ยกกอบ๊อกไม่ขึ้นเมืองฟ้า) 

การยกกอบ๊อกไม่ขึ้นเมืองฟ้า แสดงให้เห็นว่าเตี๊ยดหมุกใกล้จะสิ้นสุดแล้ว เป็นการเชื่อมโยงระหว่าง
เมืองฟ้ากับเมืองเปียง (เมืองมนุษย์) ผ่านสายแปน โดยแม่มดจะช่วยกันยกข้ึน 3 ครั้ง เป็นอันเสร็จพิธีจ๋าเจียง 

 

ภาพ 5.68 เตี๊ยดหมุก “ซุ้งโสวบ๊อกเมือเมือง” 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 27 กันยายน 2023 

 

เสร็จสิ้นเตี๊ยดหมุก เชิญลูกเลี้ยงรับประทานอาหาร  

กิจกรรมนี้เป็นกิจกรรมสุดท้าย คือการเชิญทั้งผีบรรพบุรุษและลูกเลี้ยงที่มาร่วมงานทานอาหาร บ่าหง
ว้าน แม่มด ได้เตรียมอาหารทั้งหมด 20 ถาด ซึ่งในนั้นจะมีข้าวเหนียว เนื้อไก่ เนื้อเป็ด เนื้อหมู เหล้าขาว ให้แก่
เหล่าบรรดาแม่มดและลูกเลี้ยงของแม่มดที่มาร่วมงาน เพื่อแสดงความขอบคุณแถน ผีบรรพบุรุษ และแขก 
(ลูกเลี้ยง) ที่มาช่วยงานและร่วมงาน 

 
 

ภาพ 5.69 บรรดาลูกเลี้ยงแม่มดกำลังรับประทานอาหารในกิจกรรมเชิญรับประทานอาหาร  
ภาพถ่ายโดย Lê Văn Tôn เมื่อวันที่ 2 พฤศจิกายน 2020 



 
 

 

178 
 

 

ภาพ 5.70 บรรดาแม่มดนอนหมดแรง หลังจากหลายเตี๊ยดหมุกผ่านไปจนถึงเวลาประมาณ ตี 2 
ภาพถ่ายโดย อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ เมื่อวันที่ 27 กันยายน 2024 

 
เปรียบเทียบเตี๊ยดหมุก (ปาง) ในพิธีจ๋าเจียงในต่างวาระ 

 สาเหตุที่ประกอบพิธีกรรม  
และเต๊ียดหมุก (ปาง) 

จ๋าเจียง  
แม่มด        

บ่าหงว้าน  
เมืองจึ  

ปี 2020 

จ่าเจียง  
แม่มด 

บ่าหงว้าน 
เมืองจ ึ

ปี 2023 

จ่าเจียงแม่
มดเก๋ 
เมืองจึ  

ปี 2022 

จ่าเจียงแม่
มดเควียน 

เมืองจื  
ปี 2022 

จ่าเจียง แม่
มดบ่าหลา 
เมืองมอ 
ปี 2023 

1 สาเหตุที่ประกอบพิธีกรรม ประจำทุกๆ 
3 ป ี

ประจำทุก ๆ 
3 ป ี

แม่มดป่วย
หนัก 

สามีแมม่ด
ป่วยหนัก 

ประจำทุก ๆ 
7 ป ี

2 เตี๊ยดหมุก      
3 ตันบ้าน ตันเมือง / / / / / 
4 กอออกสายแปนแกว่งฮั่ง / / / / / 
5 สั่งปานคายเอด็จ๋าเ (ก็บกวาดถาด 

(Dọn mâm) 
/ / / / เรียกว่าจ๋อย

เหวียก 
6 ปัดเฮือนไบท่าแค๊ก (กวาดเรือนไว

รอแขก) 
/ / / / / 

7 ก่ำเซียเฮือน ก่ำเสยีซีโสวตก ก่ำเสยีห๊อก
โสวตาง (ทำให้เรือนมั่นคง) 

/ / / / / 

8 ต๊อกน้ำไบท่าแค๊ก แบ๊กน้ำไว้ท่าอุ๋งท่าก
วาน (ตักน้ำต้อนรับแขก แบกน้ำไว้
ต้อนรับผูม้ีศักดิ์) 

 / / /  



 
 

 

179 
 

 สาเหตุที่ประกอบพิธีกรรม  
และเต๊ียดหมุก (ปาง) 

จ๋าเจียง  
แม่มด            

บ่าหงว้าน  
เมืองจึ  

ปี 2020 

จ่าเจียง  
แม่มด 

บ่าหงว้าน 
เมืองจ ึ

ปี 2023 

จ่าเจียงแม่
มดเก๋ 
เมืองจึ  

ปี 2022 

จ่าเจียงแม่
มดเควียน 

เมืองจื  
ปี 2022 

จ่าเจียง แม่
มดบ่าหลา 
เมืองมอ 
ปี 2023 

9 เอ็ดมาปีกไปห้อง เอ็ดมาตองเป้ยมาเอ็ด
ตองป้าป้าปไปเปือง (ทำตัวเป็นมา้บิน) 

/ / / / ผีจ่าง ผีม่า 

10 เอ็ดฝูบ้อดมาตังบ้อดแทแท, ฝเูกวมา
ตังเกวข้อบเซ้ง (ทำตัวเป็นคนตามบอด 
และเป็นคนพิการ) 

/ / / /  

11 เอ็ดซาว (รวมคนอ่อนแอ คนแข็งแรง คน
ดี คนไมส่มประกอบในหมู่บ้านมาที่พิธีนี้) 

/ / / /  

12 เป็นขอทานเล่นดนตรี ค้นหาผีร้ายและ
ขับไล ่

/ / /   

13 แบกดาบไปจ๋อยจวง (แบกและแกว่งดาบ
ไปฆ่าและขับไลผ่ีร้าย) 
แบ้กด้าบโต้นฟ้าเข้าแบกตาวโต้นซฟี้าลุ่ม 

/ / / /  

14 ลูกเลีย้งเอามาเหอแม่ไม่ เอาส่งเสือ้ ปาน
ข้าวมาเหอเอ็ดจา๋ (ลูกเลี้ยงเอามาให้แม่
มด เอากางเกงและเสื้อ และอาหารมาให้
แม่มดทำพิธีจ๋าเจียง) 

/ /    

15 เอ็ดเลีย้บซังบ๊อก (ช่ืนชมกอบ๊อกไม่)  / / / / / 
16 ไปต้วง (ทักทายและขอบคณุ) น้องพี่และ

ญาต ิ
/ / / /  

17 โกนแหม่วลงเปยีง (คนม้งลงมาพ้ืนราบ)   /   
18 โจมคู (สวดใหค้รผูีมด)   / / /  
19 ไปช้อนปลามาเหอต่าวเมืองเลา (ไปช้อน

ปลามาให้เจ้าเมืองกิน) 
 / / /  

20 เชิญผีมดกินเหล้าสา่ (ดูดอุ) 
เหม่ยเหล้าฮางเมือง 

/ / / /  

21 ปิดหน้าผู้หญิงสวยเพื่อไปค้นหาคนรัก 
นางอ่อนอ่ัวฝักถัวลุนไฟ้โหล่กไฟ้ต่าวสอน
เตยเจ้อคา้ดล้วนน้าดน้อยตา้ยป้าดนัมลั้ง 

/     

22 “ตั้มเหง่ือย” (จุดเทียนตามหาผีรา้ย ผีหิว
เพื่อช่วยเหลือชาวบ้าน) 

/ / / / / 

23 ไปฮับต่าวเมือง (ไปรับเจ้าเมือง) 
เอ็ดต่าวเมืองซัมติงดั้มโบวหน่ำฮุ่งค่ำโจวตื
อแซ้ปอายคาย 

 /    

24 เหม่ยตา่วเฮือนเลาเหล้า (เชิญ (ผี) เจ้า
เมือกินเหล้า) 
ฮับต่าวเมืองมาเส้อเจิ้มปานขา้ว 

 /    

25 ปี่แปมาอินสาวไตเปยีง (เป่าแคนมาจีบ
สาวเมืองลุม่) 

/ /    



 
 

 

180 
 

 สาเหตุที่ประกอบพิธีกรรม  
และเต๊ียดหมุก (ปาง) 

จ๋าเจียง  
แม่มด          

บ่าหงว้าน  
เมืองจึ  

ปี 2020 

จ่าเจียง  
แม่มด          

บ่าหงว้าน 
เมืองจ ึ

ปี 2023 

จ่าเจียงแม่
มดเก๋ 
เมืองจึ  

ปี 2022 

จ่าเจียงแม่
มดเควียน 

เมืองจื  
ปี 2022 

จ่าเจียง แม่
มดบ่าหลา 
เมืองมอ 
ปี 2023 

26 ควีกั๊ด (เสาะหาผู้ชายเย็บผา้ผ้าซิ่นขาด) 
เอ็ดซินต้าปฝู่ป้อปู่ค้ายมา 

/ / /   

27 ไปต้วง (สวัสดี) น้องพี่และญาต ิ  / /   
28 ไปฮับแม่ครูมาไต่/มาเฮือน เอ็ดข้าว เอ็ด

ปาน ( ไปร ับแม ่คร ู  ผ ีมด)  มาเร ือน 
ทำกับข้าว ทำสำรับข้าว)  

 / / /  

29 เอ็ดสาอยู่ปไูฮ้เปเลิ้ปลายขว้าง 
(ทำตัวเป็นคนส่า (ข่า)) 

/ / / /  

30 ไปเอาต่อเอาแตน / / / /  
31 ไปเอาฝึ้ง / / / /  
32 ไปยุงขุงเอามี้เอากวาง / / / /  
33 แควไฮ้ฟ้ายท่าอ้ายมาฟอน ((ไปถางทาง 

ถางไร่ปลูกฝ้ายรอผู้บ่าว) 
/ / /   

34 เขาควายบิดกางหาวปินน้ำเล้อก่ำเล้ยปิน
ก้อเฟยแด้ง (บิดเขาควายกลางหาวเป็น
น้ำ) 

/ / /   

35 ไปเก็บไกยนางเลย้เสยีแอ๋ง (ไปหา
สาหร่าย) 

/ / / /  

36 เอ็ดนา (ทำนา) / / / /  
37 เอ็ดทำข้าวหยาซาลำซ้าก (ตำข้าวตำ

สาก)  
 / /   

38 หนึ่งเหล้าจ๋ำจั่กเบ่ยเนอโอ้ง (ต้มเหล้า)  / /   
39 เอ็ดบ่าวเอ็ดสาวเป้าปีแป (แม่แก่ไปเสาะ 

(หา) บ่าว (สามี) 
 /  /  

40 ตีมีดก้าเล่อสักซุ้ปมาซุ้ปนูนี (ตมีีด)  /    
41 เอ็ดก้างก้อยซอซิ่น (ทำตัวเป็นผีกางก้อย

ไปขอซิ่น) 
 /    

42 นางหลกลีกินเข้าวแซนตีนางน้อยกินข้าว
แสนตอ (แม่มดไปขโมยกินข้าว) 

 / / /   

43 ช่ืนชมเป็ด  /    
44 เอ็ด (ทำตนเป็น) บ่าวสาว ตม้เป็ดเห้อ 

(ให้) เมืองมดเลา (กิน) 
 /    

45 ต้ากหลักจ่าง (ตั้งหลักช้าง) / /    
46 น้ำอาบจ่าง (ช้าง) อาบม่า (ม้า)      
47 กินเหล้าส่า (ดูดอุ) ร่วมกัน / / / /  
48 เอ็ดไปลู้จ่างลูม้ (ไปผูกจา่ง-ม่า) / / / /  
49 เหม่อยงายหลวง (เชิญผีมดมากินข้าว

เที่ยง) 
/  / /  



 
 

 

181 
 

 สาเหตุที่ประกอบพิธีกรรม  
และเต๊ียดหมุก (ปาง) 

จ๋าเจียง  
แม่มด          

บ่าหงว้าน  
เมืองจึ  

ปี 2020 

จ่าเจียง  
แม่มด          

บ่าหงว้าน 
เมืองจ ึ

ปี 2023 

จ่าเจียงแม่
มดเก๋ 
เมืองจึ  

ปี 2022 

จ่าเจียงแม่
มดเควียน 

เมืองจื  
ปี 2022 

จ่าเจียง แม่
มดบ่าหลา 
เมืองมอ 
ปี 2023 

50 ยอ (ยก) กอบ๊อกไม่ขึ้นเมืองฟ้า ซุ้ง
โสวบ๊อกเมือเมือง 

/ / / /  

 

5.6 การวิเคราะห์ความสัมพันธ์ทางสังคมในเตี๊ยดหมุก 

 เตี๊ยดหมุกข้างต้น มีลักษณะเชิงสัญลักษณ์ของภาพตัวแทนความสัมพันธ์ทางสังคมของคนไทในกวาน
เซิน ซึ่งสามารถวิเคราะห์ได้ ดังนี้  

1) เป็นสังคมมีระเบียบทางสังคมที่ซับซ้อน และมีการแบ่งงานกันทำอย่างชัดเจน แม่มดเป็นตัวแทน
ของผู้หญิงและบางครั้งก็เป็นตัวแทนของผู้ชาย หรือของชาติพันธุ์ไทที่ไม่ได้แบ่งแยกเพศ เช่น 
ความเป็นผู้ชาย  

2) มีการแลกเปลี่ยนสินค้าและบริการกับพื้นที่ห่างไกล มีเตี๊ยดหมุกที่เกี่ยวกับช้าและม้าถึง 3 เตี๊ยด
หมุก ชุมชนที่มีการเลี้ยงช้าง เลี้ยงม้ามักมีการแลกเปลี่ยนสินค้าและบริการกับชุมชนอื่นๆ โดยใช้
ช้างเป็นพาหนะในการขนส่ง. 

3) เป็นสังคมที่เน้นการมีส่วนร่วม กล่าวคือ เตี๊ยดหมุกมักจะมีส่วนร่วมจากกลุ่มบุคคลหลากหลาย 
เช่น แม่มด, จามน, ลูกเลี้ยง, ชาวบ้าน เป็นต้น โดยไม่จำเป็นต้องมีเจ้าหน้าที่รัฐมาร่วมในพิธีไมว่่า
จะเป็นใด ๆ เลยการมีส่วนร่วมนี้สะท้อนถึงความเชื่อมโยงทางสังคม และความร่วมมือในการผลิต
พิธีกรรมจ๋าเจียง 

4) ความสัมพันธ์ทางอำนาจ กล่าวคือในเตี๊ยดหมุก แม่มดครูจะมีบทบาทสำคัญในการควบคุมการ
ผลิตเตี๊ยดหมุก  เช่น กำหนดเนื้อหาของเตี๊ยดหมุก บอกกล่าว แบ่งหน้าที่ให้ลูกศิษย์  แสดงให้เห็น
ถึงความสัมพันธ์ทางอำนาจแบบลำดับชั้น   

5) ความสัมพันธ์ทางเศรษฐกิจ:  เตี๊ยดหมุกเก่ียวข้องกับการผลิตทางเศรษฐกิจ เช่น การเตรียมอาหาร 
การหาเครื่องเซ่น การแบ่งปันผลประโยชน์  เตี๊ยดหมุกเป็นทั้งการแสดงออกทางวัฒนธรรมและ
การแลกเปลี่ยนทางเศรษฐกิจ  

6) การสร้างเอกลักษณ์ เตี๊ยดหมุกช่วยสร้างเอกลักษณ์และความเป็นหนึ่งเดียวกันของกลุ่มชาติพันธุ์
ไท กวานเซิน  โดยการแสดงออกถึงวิถีชีวิต ความเชื่อ และความสัมพันธ์ทางสังคมของคนใน
ชุมชนที่ยังคงยึดโยงไว้กับแถน ผีมด และผีเมือง  

สรุปคือ  เตี๊ยดหมุกมิเพียงแค่การแสดงออกทางวัฒนธรรมเท่านั้น แต่ยังสะท้อนให้เห็นถึงความสัมพันธ์
ทางสังคม การผลิต การแลกเปลี่ยนทางเศรษฐกิจ และการสร้างเอกลักษณ์ของคนในชุมชนไทกวานเซิน  เป็น



 
 

 

182 
 

เครื ่องมือสำคัญในการสืบทอดความเชื ่อและประเพณีของกลุ ่มชาติพันธ ุ ์ ไทในพื ้นที ่ ที ่ส ัมพันธ ์กับ
ทรัพยากรธรรมชาติ การเกษตร (ทำนา ทำไร่ ทำฝ้าย) การติดต่อกับชุมชนภายนอก (เพราะมีการดูแลช้างและ
ม้า สัตว์พาหนะด้านการค้าและสงคราม) กลุ่มชาติพันธุ์อื่น (ส่าและม้ง) แถน ผีมดและผีเมือง  

5.7  ความเป็นสังคมการเมืองในเตี๊ยดหมุก 

ดังที่กล่าวแล้วในบทที่ 2 และ 3 ว่ากวานเซิน มีสังคมที่เป็นสังคมการเมือง (politcal society)  ที่มี
ความสัมพันธ์กับ "แถนและผีมด"  อย่างลึกซึ้ง  และมีระบบจารีตประเพณีที่ชัดเจน  สิ่งเหล่านี้ถูกผลิตซ้ำในเชิง
อุดมการณ์ต่อชาวบ้านที่มาร่วมพิธี ซึ่งสามารถอธิบายจากเตี๊ยดหมุกได ้ดังนี้   

1) ระบบจารีตประเพณี  -  กวานเซินมีระบบจารีตประเพณีที่ผูกพันอย่างลึกซึ้งกับ  "แถนและผีมด"  
โดยเฉพาะอย่างยิ่งกับพิธีกรรมจำเจียง (chả chiêng)  ซึ่งเป็นพิธีกรรมสำคัญที่แม่มดต้องกระทำ  
พิธีกรรมนี้แสดงให้เห็นว่า  "แถนและผีมด"   มีบทบาทสำคัญในการปกป้องคุ้มครองชาวบ้าน  
และมีหน้าที ่ในการรักษาโรค  แม่มดมีหน้าที ่ในการสวดเซ่นเพื ่อรักษาโรคให้กับชาวบ้าน  
นอกจากนี้  พิธีกรรมจำเจียงยังมีนัยสำคัญในการสอนแม่มดที่เป็นลูกศิษย์   โดยเฉพาะอย่างยิ่ง
เกี่ยวกับหน้าที่และความรับผิดชอบของแม่มด  การสวดเซ่น  และการใช้เครื่องเซ่น   

2) ความสัมพันธ์ทางสังคม -  สังคมกวานเซินมีความสัมพันธ์ทางสังคมที่ซับซ้อน  โดยเฉพาะอย่างยิ่ง
ความสัมพันธ์ระหว่างแม่มดกับชาวบ้าน   ชาวบ้านให้ความเคารพแม่มดเพราะเชื่อว่าแม่มดมี
ความสามารถในการติดต่อกับแถนและผีมดและสามารถช่วยเหลือพวกเขาได้   

3) ระบบอำนาจ -  สังคมกวานเซินมีระบบอำนาจที่ซับซ้อน  โดยแม่มดเป็นผู้ที ่มีอำนาจสำคัญ  
โดยเฉพาะอย่างยิ่งแม่มดที่มีความสามารถในการสวดเซ่น  และสามารถช่วยเหลือชาวบ้านได้  
ระบบอำนาจนี้ได้รับการสนับสนุนจากระบบจารีตประเพณีที่ชัดเจน   

4) การเมืองวัฒนธรรม -  สังคมกวานเซินมีการเมืองวัฒนธรรมที่ซับซ้อน  โดย แม่มดเป็นตัวแทนของ
อำนาจท้องถิ่น  แม่มดใช้พิธีกรรมเชิงเรื่องเล่าเพ่ือสร้างอุดมการณ์และสำนึกของชาวบ้าน  และใช้
พิธีกรรมเพ่ือควบคุมพฤติกรรมทางสังคม   

5) ภาษาและวาทกรรม -  สังคมกวานเซินมีภาษาและวาทกรรมที่เป็นเอกลักษณ์  แม่มดใช้ภาษา
และวาทกรรมเพื่อสื่อสารกับ  "แถนและผีมด"  และเพ่ือสร้างความแตกต่างระหว่างชาวบ้านกับรัฐ   

โดยสรุป   สังคมกวานเซินเป็นสังคมที่มีความสัมพันธ์ทางสังคม  จารีตประเพณี  และธรรมเนียม
ปฏิบัติที่ผูกพันกับ  "แถนและผีมด"   อย่างลึกซึ้ง  แม่มดเป็นตัวแทนของอำนาจท้องถิ่น  และมีบทบาทสำคัญ
ในการรักษาสมดุลของสังคม 

 



 
 

 

183 
 

5.8  เสียงของแม่มดในพิธีจ๋าเจียง: การสร้างสำนึกร่วมและความเข้าใจเชิงบรรทัดฐานของคนไทในกวาน
เซิน 

สำนึกร่วมในเตี๊ยดหมุก  เกิดจากการที่แม่มดและชาวบ้านร่วมกันสร้างและแบ่งปันประสบการณ์และ
ความเชื่อผ่านพิธีกรรม เตี๊ยดหมุกจึงเป็นเครื่องมือสำคัญในการสร้างความรู้สึกเป็นหนึ่งเดียวกันในชุมชน 
เสริมสร้างความเชื่อมั่นในอำนาจของแม่มด และยืนยันการคงอยู่ของวัฒนธรรมดั้งเดิม อย่างไรก็ดี เตี๊ยดหมุกซึ่ง
เป็นพิธีกรรมในฐานะเรื่องเล่า (narrativized ritual) นี้ ได้เป็นการสื่อสารความหมย สร้างความเข้าใจเชอง
ข้อกำหนดหรือบรรทัดฐาน ที่บรรพบุรุษเคยทำมา เพื่อบอกกับชาวบ้านว่าพวกเขาควรมีพฤติกรรมอย่างไร  หือ
ควรทำอะไรในอนาคต (Bibb, 2009)  

ดังนั้น เราอาจวิเคราะห์และตั้งข้อสังเกตเตี้ยดหมุกที่เกี่ยวข้องกับการสร้างสำนึกร่วมและความเข้าใจ
เชิงบรรทัดฐานของคนไทในกวานเซินได้ 7 ประการ ดังนี้ ประการแรก เตี้ยดหมุกหรือทุกบทบาทสมมติที่
กระทำลงไปที่เกี่ยวข้องกับวิถีชีวิต การกิน การเย็บผ้า ทำรองเท้า ดูแลม้า ร้องเพลง ค้ำเสาบ้าน ล่าสัตว์ เก็บ
สาหร่าย ทำนา ขุดบ่อน้ำ หักล้างถางพงปลูกฝ้าย การปราบผีร้ายช่วยเหลือชาวบบ้าน หนุมสาวจีบกัน สร้าง
อาณาเขตทำโรงเลี้ยงสัตว์ หรือแม้แต่การดูดอุ-รับประทานอาหารร่วมกัน  ต้องบอกกล่าวให้แถนรับรู้ทุกครั้ง 
ของการเริ่มและจบเตี้ยดหมุก ด้วยการ “ออกสายแปน” (หรือออกสายแนน ในสำนวนของคนไทบางกลุ่ม) นั่น
คือแม่มดรู้และรู้สึกว่าปฏิบัติการในวิถีชีวิตของมนุษย์ แม้แต่การถางป่า ล่าสัตว์ ต้องได้รับความเห็นชอบจาก
แถนผู้ซึ่งควบคุมระเบียบของโลกใบนี้เสมอ (ถ้าแถนเห็นชอบ แม้แต่การถางป่า ล่าสัตว์จำนวนมาก ก็ไม่ถือว่า
ทำลายทรัพยากร)  

ประการที่สอง ผี ในเตี้ยดหมุก คือผีร้าย มักจะอยู่ที่ต้นไม้ (กอซังบ๊อก) และอยู่สิงอยู่ในคนใดคนหนึ่งที่
อยู่ในกลุ่ม แปลว่าทุกที่ที่มีต้นไม้ (ป่า) ต้องมีผีร้าย และเพราะวิถีชีวิตชาวบ้านหลีกเลี่ยงไม่ได้ที่ต้องเข้าป่า ถ้า
บังเอิญโชคร้าย “ถือผีเอ็ดฮ้าย” หรือ “ตกจวงผี” จะทำให้คน ๆ นั้นเจ็บป่วย ดังนั้น แม่มดรู้และรู้สึกว่ามีความ
จำเป็นที่แม่มดจะต้องใช้อำนาจของผีมดซึ่งเหนือกว่าผีทั ้งปวงในการสอดส่องและปราบผีร้ายเพื่อปกป้อง
ชาวบ้าน  

ประการที่สาม การทำมาหากิน คือการล่าสัตว์ เก็บ/หาอาหาร และการทำการเกษตร ในการทำ
การเกษตรจำเป็นต้องมีการเซ่นด้วยไก่ เพื่อให้แถนอวยพรให้พวกเขาทำเกษตรได้ผลผลิตดี เพราะไก่ (ขัน) คือ
สัญลักษณ์ของ “รุ ่งอรุณ” ตามความเชื่อในปรัมปราของการสร้างโลก (ดูอัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ, 2561 ใน
รายละเอียด) ประการที่สี่ เชิญแถนและเงือก (ผีน้ำที่ดุร้าย รูปร่างคล้ายพญานาค เป็นบริวารของแถน) มาดูดอุ
ร่วมกัน เป็นภาพแทนของการปรองดองกับแถนและผีที่ร้ายที่สุด ถ้าสิ่งนั้นคืออำนาจรัฐและทุน ก็เป็นสิ่งที่
ปรองดองกับชาวบ้านได้ ถ้าผีตัวนั้นรับคำเชิญของแม่มด ประการที่ห้า เตี๊ยดหมุก “เอ็ดส่าอยู่ปูไฮ้ฯ” ซึ่งมีการ
รับประทานอาหารร่วมกับคนส่า (ข่า) สะท้อนความรู้สึก/ความคิดเรื่องการขอคืนดีและขอความเป็นหนึ่งเดยีว
ของไทกับส่า ที่ซึ่งในปรัมปรา คนไทมาเบียดขับไล่ที่คนส่าจนต้องขึ้นไปอยู่บนภูสูง  (ดูอัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ, 2561 
ในรายละเอียด) ประการที่หก การล่าสัตว์ได้จำนวนมาก รวมทั้งการได้น้ำผึ้ง และนำมาทำเลี้ยงอาหารแก่



 
 

 

184 
 

ลูกเลี้ยง โดยเชิญแถนมาร่วมพิธี แสดงความรู้สึกว่าการมาของแถน จำเป็นต้องมีชาวบ้านชาวเมืองมาร่วม
ต้อนรับจำนวนมาก แม่มดคือคนกลางในการรวบรวมผู้คนผู้เชื่อฟังแถน  และประการสุดท้าย การสร้างอาณา
เขต สัตว์-คน สะท้อนความรู้สึกว่าผีร้าย หรืออาจจะเป็นอำนาจมืดใด ๆ มิอาจเข้ามากล้ำกรายได้ 

จากการสังเกตพิธีกรรมจ๋าเจียง 4 ครั้ง สำนึกร่วมในพิธีกรรมจ๋าเจียง ซึ่งผสมผสานระหว่างความเชื่อ
กับประสบการณ์ (ทั้งจากการแสดงบทบาทสมมติและชีวิตจริง) และการเงี่ยหูฟังคำที่พบบ่อย กรอปกับการ
สังเกตปฏิบัติการซ้ำๆ ในพิธีกรรมเหล่านี้ รวมทั้งการสนทนากับเหล่าแม่มด พบว่า สิ่งที่เป็นสำนึกร่วมที่สะท้อน
ผ่านภาษาอันเป็นคติท้องถิ่น (local idioms) ในวัฒนธรรมแม่มด มี 3 คำที่สำคัญดังนี้ 

1) ออกสายแปน สะท้อนความรู้สึกที่ต้องขึ้นไปบอกกล่าวแถนทุกครั้งในการทำใด ๆ ในชีวิตมนุษย์ 
(ท่ีอย่างน้อยเป็นเตี๊ยดหมุกที่แสดงออกผ่านเตี้ยดหมุก)  

2) หอมฝีปาย/ฆ่าฝีฮ่าย (ไล่ผีไป/ฆ่าผีร้าย) เป็นความรู้สึกต่อการที่ต้องจัดการกับผี (หรืออำนาจ/สิ่ง
ชั่วร้ายใด ๆ) 

3) เบิ่งจำฝูกวน (ปกป้องชาวบ้าน) เป็นความรู้สึกโดยหน้าที่ของแม่มดที่ปกป้องชาวบ้านในชุมชน
จากผีร้าย ให้มีสุขภาพที่ด ีจะได้มีวิถีทางทำมาหากินต่าง ๆ (ล่าสัตว์ เก็บสาหร่าย ปลูกฝ้าย ทำนา 
ขุดบ่อเลี ้ยงปลา ฯลฯ ตามกิจกรรมในเตี ้ยดหมุก) สิ ่งเหล่านี ้ที ่สอดคล้องกับโครงสร้างของ
ความรู้สึกของคนต่อวิถีชีวิตที่สัมพันธ์กับทรัพยากร 

5.9 การปะทะประสานระหว่างคติท้องถิ่นในเตี๊ยดหมุกกับวาทกรรมาการพัฒนาของรัฐ 

 ในหัวข้อนี้ผู้วิจัยจะชี้ให้เห็นถึงความเกี่ยวพันระหว่างคติท้องถิ่น (ความเชื่อ) ทรัพยากรธรรมชาติ และ
วาทกรรมที่เกี่ยวข้องกับการสร้างชนบทใหม่ของรัฐ ซึ่งแสดงออกผ่านพิธีจ๋าเจียง  จากการสังเกตการณ์อย่างมี
ส่วนร่วม การสนทนากับแม่มดหลายคนในพิธีกรรมจ๋าเจียงด้วยตนเอง 4 ครั้ง (ดังที่กล่าวไปแล้ว) รวมทั้งการ
สนทนากับปัญญาชนท้องถิ่น ฝั๋บบ๋าเถือก ผู้วิจัยตีความว่าพิธีจ๋าเจียงสะท้อนสำนึกร่วมของบรรดาแม่มดที่
สัมพันธ์กับการสร้างชนบทใหม่ได้ดังนี้ 

วาทกรรมการพัฒนา
ของรัฐ (การสร้างชนบท

ใหม่) 

ความสอดคล้องของเต้ียดหมุก 
กับวาทกรรมของรัฐ 

ความไม่ลงรอยของเต้ียดหมุกกับวาทกรรมของรัฐ 

1) การสร้างชนบทใหม่ 
ค ื อ แก ่ นแก น ข อ ง
ร ะ บ บ ส ั ง ค ม แ ล ะ
การเมืองทั้งหมด 

เตี้ยดหมุกที่เกี่ยวข้องกับการดดูอุ 
เช่น ตันบ้าน ตันเมือง, ไปฮับต่าว
เมือง,  เชิญผีมดกินเหล้าส่า (ดูด
อุ) ส่งเสียงความเป็นสังคมของคน 
แถน และผีสามัคคีกัน แม้กับผีที่
ร้ายที่สุดคือเงือก ก็สามัคคีได้ 
เตี ๊ยดหมุก ปัดเฮือนไบท่าแค๊ก 
(กวาดเรือนไว้ต ้อนรับแขก) ส่ง
เสียงถึงการต้อนรับผู้อื่นที่ไม่ใช่คน 

เตี้ยดหมุก สั่งปานคายเอ็ดจ๋า การเชิญแถนและผีจาก
ฟ้าผู้ซึ่งมีอำนาจในสังคมการเมืองมามีส่วนร่วม 
เตี๊ยดหมุก ก่ำเสียเฮือน - ส่งเสียงถึงความพยายามสรา้ง
ความมั่นคงในเรือน 
เตี้ยดหมุก เอ็ดม้าปีกไปห้องฯ ส่งเสียงว่าเราคือแมม่ดผู้
ขออนุญาตแถนมาผู้ปกป้องประชาชน สังคมเราคือสังคม
แถน-แม่มด-ประชาชน เราจะฆ่าผีร้าย (ผู้ที่มาทำลาย
ประชาชน)  
 



 
 

 

185 
 

วาทกรรมการพัฒนา
ของรัฐ (การสร้างชนบท

ใหม่) 

ความสอดคล้องของเต้ียดหมุก 
กับวาทกรรมของรัฐ 

ความไม่ลงรอยของเต้ียดหมุกกับวาทกรรมของรัฐ 

 ในชุมชน (อาจจะรวมถึงรัฐและ
ทุน) 
 
ในแง่นี้ ถ้ามองอีกมุมหนึ่ง หากรัฐ
และท ุนค ืออำนาจภายนอกที่
ควบคุมไม่ได้ ร้ายเหมือนผีเงือก ใน
แง่นี ้ก็ประนีประนอมได้ด้วยการ
เชิญมาสังสรรค์ร่วมกับแถนและ
ชาวบ้าน 

เตี้ยดหมุก ไปเอาต่อเอาแตน ไปเอาผึ้ง ไปยุงขุง (ยิง) 
เอามี้เอากวาง (เอาเนื้อเอากวาง) – การมีส่วนร่วมของ
คนจำนวนมากกับแถน 
เตี้ยดหมุก เอ็ดนา (ทำนา) – แม่มดคือผูจัดสรรการใช้
ทรัพยากร ทุกคนต้องเชื่อฟังแม่มด 
เต้ียดหมุก  ดูดอุร่วมกัน – ความเป็นสังคมของคน แถน 
และผีสามัคคีกัน แม้กับผีที่ร้ายที่สุดคือเงือก ก็สามัคคีได้ 
การเชิญลูกเลี้ยงรับประทานอาหาร – ทุกกลุ่มในสังคม
มาร่วมงานเลี้ยง ไม่ว่าจะเป็นแถน ผีบรรพบุรุษ บริวาร 
และแขกที่มาช่วยงาน 
 
ในแง่นี้อาจตีความได้ว่า ระบบสังคมไทคือสังคมการเมอืง 
ที่เน้นความสัมพันธ์ระหว่างแถน คน และผี โดยมีแม่มด
เป็นผู้เชื่อมโยงความสัมพันธ์ดังกล่าว ทั้งยังมีอำนาจใน
การจัดการทรัพยากร สังคมและการเมืองของคนไทจึงไม่
อาจอยู่ได้หากไม่มีแถน ผี และแม่มด 

2) การส่งเสริมการเป็น 
(สังคม) อุตสาหกรรม 
ความทันสมัย 
เกษตรกรรม ชนบท
เกี่ยวข้องกับการ
สร้างชนบทใหม ่

 เต้ียดหมุก ค้นหาและขับไล่ผ ี– การปลอมตัวค้นหาผี
ร้ายที่มาทำร้ายชาวบ้าน  
เตี๊ยดหมุก ตั้มเหงื่อย (จุดเทียนตามหาผีร้าย ผีหิวเพื่อ
ช่วยชาวบ้าน) ส่งเส ียงบทบาทของแม่มดในการ
ปกป้องชาวบ้านจากภัย (ผี) ให้อยู่ดีมีความสงบสุข 
 
ในแง่นี้อาจตีความได้ว่า ผีร้ายอาจจะเป็นอำนาจที่มอง
ไม่เห็น คืออุตสาหกรรมและความทันสมัยที่นำมาซึ่ง
ความเสี่ยงและความทุกข์ต่าง ๆ ในชีวิต 

 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 

186 
 

 
วาทกรรมการพัฒนา

ของรัฐ (การสร้างชนบท
ใหม่) 

ความสอดคล้องของเต้ียดหมุก กบั
วาทกรรมของรัฐ 

ความไม่ลงรอยของเต้ียดหมุก                         
กับวาทกรรมของรัฐ 

3) การยกระดับความ
ตระหนักรู้ในการ
สร้างชนบทใหม ่คือ
การสร้างตัวตนของ
คุณ 

เตี ๊ยดหมุก ไปฮับคูมาไต่ มาเฮือน 
เอ็ดข้าว เอ็ดปาน (ไปรับแม่ครู คือผี
มด มาพยากรณ์ มาเรื ่อน ทำสำรับ
ข้าว) – สะท้อนเสียงของแม่มดกรณทีี่
เกิดปัญหาใหม่ ๆ ต้องการความรู้ (คำ
พยากรณ์) จากคร ู เพื ่อเผชิญกับ
ปัญหานั้น ๆ 

เต้ียดหมุก เอ็ดซาว (รวมคนอ่อนแอ คนแข็งแรง คน
สมประกอบและไม่สมประกอบในหมู่บ้านมาที่พิธีนี้ 
–การเป็นกลุ่มก้อนที่มีคนอ่อนแอ-เข้มแช็งช่วยเหลือ
กันสามัคคีกัน 
เตี้ยดหมุก ปิดหน้าผู้หญิงสวยเพื่อไปค้นหาคนรัก – 
การไม่เปิดเผยตัวตนในตอนเริ่มต้น 
 
ในแง่นี ้อาจตีความได้ว ่า ตัวตนของคุณคือความ
สามัคคี และการไม่เปิดเผยตัวตน (ผู้หญิง) ในเบื้องต้น 
เมื่อต้องเผชิญกับผู้มีอำนาจมากกว่า (ผู้ชาย) 

4) เกษตรกรรมพัฒนา 
ชนบทมีความเป็น
อารยะ เกษตรกรมี
ความร่ำรวย 

เตี ้ยดหมุก อาบน้ำจ่าง อาบน้ำม่า 
(อาบน้ำช้างและม้า)สังคมที่เลี้ยงช้าง
เลี้ยงม้า สะท้อนว่าสังคมนี้เป็นสังคม
ที่มีการติดต่อค้าขายกับโลกภายนอก 
ไม่ใช่สังคมแบบเกษตร และเป็นสังคม
ที่ร่ำรวย 
เตี๊ยดหมุก โก่นแหม่วลงเปียง (คนม้
งลงพ ื ้นราบ) สะท ้อนการต ิดต่อ 
(ค้าขาย) กับคนบนพื้นที่สูง 

 

5) การสร้างชนบทใหม่
เพื่อความสุขและ
ความมั่งคั่งของ
ประชาชน  

เตี ้ยดหมุก เก็บกวาดถาด การให้
แถนและผ ีจากฟ้ามาร ่วมค ือการ
บันดาลให้ชาวบ้านมีความเป็นอยู่ที่ดี 
สุขภาพแข็งแรง 
 
ในแง่นี้อาจตีความได้ว่าชาวบ้านมี
เป้าหมายเพื่อความสุข 

เตี้ยดหมุก การใช้น้ำมนต์เทที่เสาค้ำบ้านเพื่อสร้าง
ความแข็งแรง-มั่นคงขึ้น เน้นความมั่นคงของบ้าน 
 
ในแงนี้อาจะตีความได้ว่า แทนที่จะเน้นความมั ่งคั่ง 
ชาวบ้านกลับให้ความสำคัญกับความมั่นคง 

 
 
 
 
 
 



 
 

 

187 
 

วาทกรรมการพัฒนาของรัฐ 
(การสร้างชนบทใหม)่ 

ความสอดคล้องของเต้ียด
หมุก กับวาทกรรมของรัฐ 

ความไม่ลงรอยของเต้ียดหมุก                         กับ
วาทกรรมของรัฐ 

6) ประชาชนทุกคนต่าง
กระตือรือร้นต่อสู้ ลบ
ล้างความคิด ร่วมกัน
ปฏิบัติการด้าน
เกษตรกรรม ทิ้งความ
เคยชินในสิ่งท่ีล้าหลัง 
เพื่อสร้างวิถีชีวิตอารยะ
และก้าวหน้า 

เตี้ยดหมุก เอ็ดเขาควายกาง 
( ก ล า ง )  ห า ว  –  ค ว า ม
แข็งแกร่งไม่กลัวผีร้าย ความ
มีสติปัญญาเฉลียวฉลาด 
ในแง ่น ี ้ อาจต ีความได ้ว่ า
ชาวบ้านเองต้องการเครื่องมือ
ที่สะท้อนถึงสติปัญญาเฉลียว
ฉลาด แข ็ งแกร ่ ง  ไม ่กลัว
อำนาจที่มองไม่เห็น  

เต้ียดหมุก “ตั้มเหง่ือย” จุดเทียนตามหาผีร้าย ผีหิวเพ่ือ
ช่วยเหลือชาวบ้าน หมายถึงอำนาจที่มองไม่เห็น (ผีร้าย) 
กำลังเข้าร่างชาวบ้าน ต้องแม่มดค้นหาและขับไล่ 
 
ในแง่นี้อาจตีความได้ว่า ชีวิตใหม่ที่ก้าวหน้าและมีอารยะ
นั้นอาจจะเป็นสิ่งไม่ดีก็ได้ ขณะนี้มันกำลังเข้ามาถึงตวัเรา 
และแม่มดต้องขับไล่ออกไป 

7) การแข่งขันคือการรัก
ชาติ การรักชาติคือต้อง
แข่งขัน 

 เตี้ยดหมุก ปี่แปมาอินสาวไตเปียง คือการจีบผู้หญิง ให้
ความสำคัญกับการมีครอบครัว  
เตี้ยดหมุก ควีกั๊ดฯ (เสาะหาผู้ชายเย็บผ้าซิ่นขาด) เป็น
การหาคนที่มีความสามารถมาสร้างครอบครัว 
เต ี ้ยดหมุก ไปเก ็บไกยฯ (ไปหาสาหร่ายที ่ลำธาร) 
สะท้อนความรักและการสร้างครอบครัว 
เตี ๊ยดหมุก เอ็ดซาว (รวมคนอ่อนแอ คนแข็งแรง คน
สมประกอบ คนไม่สบประกอบในหมู่บ้าน)  เป็นการส่ง
เสียงของการช่วยเหลือกันมากกว่าการแข่งขันกัน 
ในแง่นี้ตีความได้ว่า ชาวบ้านให้ความสำคัญกับการสร้าง
ครอบครัว (โดยไม่มีชาติอยู่ในเตี้ยดหมุกใดเลย) 

8) เพื่อเป้าหมายคือความ
ร่ำรวยของประชาชน 
ความเข้มแข็งของชาติ 
ความเสมอภาค และ
ความเป็นอารยะ 

 เต้ียดหมุก เอ็ดสาอยู่ปูไฮ้เปเลิ้ปลายขว้าง (ทำตัวเป็นคน
ส่า) – การอยู่ร่วมกันของคนต่างชาติพันธ์ุ 
สิ่งนี้ตีความได้ว่า ชาวบ้านไม่ได้คิดถึงชาติ แต่คิดถึงชาติ
พันธุ์อ่ืนท่ีอยู่ร่วมกันกับไท 

9) โครงการ FSC การ
พัฒนาป่าอย่างยั่งยืน - 
การห้ามเผาป่า ล่าสตัว์
ใหญ-่น้อย ใส่ปุ๋ยเคมี 
การใช้สารเคมีกำจดั
วัชพืช การสวมชุด
ป้องกันเมื่อเข้าป่า 
ค่าใช้จ่ายสูง ผูกมดั
ชาวบ้านกับกฎเกณฑ์
ของบริษัทมากเกินไป 

 เตี้ยดหมุก  เอ็ดนา (ทำนา) – ชายหญิงเตรียมการเพื่อ
การแต่งงาน (หักล้างถางพงสำหรับรัฐถือเป็นการทำ
เกษตรที่ผิดวิธี) 
เต้ียดหมุก ต้ังหลักจ่าง (ต้ังหลักช้าง) หมายถึงการยืนยัน
สิทธิในที่ดิน ไม่อนญาตให้ผีร้าย (อำนาจมืด) กร้ำกราย  
ในแง่นี้แสดงให้เห็นว่าชาวบ้านเห็นว่าการหักล้างถางพง
คือวิถีชีวิต ขณะเดียวกันก็มีการยืนยันสิทธิในที่ดินด้วย
การสร้างอาณาเขตและการที่มีแม่มดคอยคุ้มครองการ
ละเมิดจากอำนาจนอกอาณาเขต 



 
 

 

188 
 

ทั้งนี้ สามารถสรุปได้ดังนี้ 

1) ความหมายของ "การสร้างชนบทใหม่" ในวาทกรรมของรัฐ กับความหมายของ "ดูดอุ"  ในเตี๊ยด
หมุก ในขณะที่วาทกรรมของรัฐมักเน้นการพัฒนาชนบทใหม่ในแง่ของการเติบโตทางเศรษฐกิจ  
การยกระดับคุณภาพชีวิต และการเข้าถึงเทคโนโลยี พิธีกรรมมอง "การสร้างชนบทใหม่" ในแง่
ของการดูดอุ ซึ่งหมายถึงการสร้างระบบสังคมและการเมืองที่มั่นคง ผ่านการรวมพลังของคน แถน 
ผี และแม่มด เพ่ือต่อต้านอำนาจภายนอกและรักษาความสงบสุขของชุมชน 

2) ความหมายของ "สังคมอุตสาหกรรม" ในวาทกรรมของรัฐ กับความหมายของ "การค้นหาและขับ
ไล่ผี" ในเตี๊ยดหมุก ในขณะท่วาทกรรมของรัฐมักเน้นการส่งเสริมสังคมอุตสาหกรรม  โดยเฉพาะ
การพัฒนาเกษตรกรรมแบบทันสมัย  และการสร้างธุรกิจใหม่ๆ พิธีกรรมมองการเปลี่ยนแปลงทาง
สังคมและเทคโนโลยี  ในแง่ของการค้นหาและขับไล่ผีร้าย ซึ่งหมายถึงการปกป้องชาวบ้านจากภัย
อันตรายจากอำนาจที่มองไม่เห็น เช่น อุตสาหกรรม ความทันสมัย และการเปลี่ยนแปลงทาง
สังคม  ที่อาจนำมาซึ่งความเสี่ยงและความทุกข์  

3) ความหมายของ "การยกระดับความตระหนักรู้ในการสร้างชนบทใหม่" ในวาทกรรมของรัฐ กับ
ความหมายของ "การเรียนรู้จากครู" ในเตี๊ยดหมุก วาทกรรมของรัฐมักเน้นการให้ความรู้  การ
ฝึกอบรม และการเข้าถึงข้อมูล เพื่อยกระดับความตระหนักรู้ของประชาชนในเรื่องการพัฒนา  
พิธีกรรมมองการเรียนรู้ในแง่ของการเรียนรู้จากครู ซึ ่งหมายถึงการเรียนรู้จากประสบการณ์  
ความรู้  และภูมิปัญญา  ของผู้เฒ่าผู้แก่  เพื่อเผชิญกับปัญหาใหม่ ๆ  

4) ความหมายของ "เกษตรกรรมพัฒนาชนบท" ในวาทกรรมของรัฐ กับความหมายของ "การรักษา
ความเป็นอารยะของสังคมเกษตร" ในเตี๊ยดหมุก กล่าวคือ วาทกรรมของรัฐมักเน้นการส่งเสริม
การเกษตรกรรมแบบทันสมัย การใช้เทคโนโลยี และการเพ่ิมผลผลิต ส่วนมองการเกษตรกรรมใน
แง่ของการรักษาความเป็นอารยะของสังคมเกษตร โดยเฉพาะการรักษาความสมดุลของธรรมชาติ  
การอยู่ร่วมกันของคนกับสัตว์  และการรักษาประเพณีดั้งเดิม   

5) ความหมายของ "การสร้างชนบทใหม่เพื ่อความสุขและความมั่งคั่ง" ในวาทกรรมของรัฐ กับ
ความหมายของ "การสร้างความแข็งแรงและความมั่นคงของชุมชน" ในเตี๊ยดหมุก  ในขณะที่วาท
กรรมของรัฐมักเน้นการสร้างความเจริญรุ่งเรือง ความมั่งค่ัง และความทันสมัย ให้กับชนบท ส่วน
พิธีกรรมมองการพัฒนาในแง่ของการสร้างความแข็งแรงและความมั่นคงของชุมชน  โดยเฉพาะ
การรักษาประเพณี  การอยู่ร่วมกันของคน  แถน  และผี  และการรักษาความสมดุลของธรรมชาติ   

6) ความหมายของ "การร่วมมือกันต่อสู้กับความคิดล้าหลัง" ในวาทกรรมของรัฐ กับความหมายของ 
"การต่อต้านอำนาจที่มองไม่เห็น" ในเตี๊ยดหมุก โดยที่วาทกรรมของรัฐมักเน้นการปลูกฝังความคิด
แบบสมัยใหม่ การต่อสู้กับความคิดล้าหลัง และการสร้างความเข้าใจในเรื่องของการพัฒนา ส่วน



 
 

 

189 
 

พิธีกรรมมองการเปลี่ยนแปลง ในแง่ของการต่อต้านอำนาจที่มองไม่เห็น เช่น อุตสาหกรรม ความ
ทันสมัย และการเปลี่ยนแปลงทางสังคม  ที่อาจนำมาซึ่งความเสี่ยงและความทุกข์ 

7) ความหมายของ "การรักชาติ" ในวาทกรรมของรัฐกับความหมายของ "การสร้างครอบครัว" ใน
เตี๊ยดหมุก วาทกรรมของรัฐมักเน้นการปลูกฝังความรักชาติ ความสามัคคี และความเป็นหนึ่งเดียว 
ส่วนพิธีกรรมมองการรักษาความเป็นอารยะของสังคม ในแง่ของการสร้างครอบครัว  และการ
รักษาประเพณีดั้งเดิม  

8) ความหมายของ "ความร่ำรวยของประชาชน" ในวาทกรรมของรัฐ กับความหมายของ "การอยู่
ร่วมกันของคนต่างชาติพันธุ์" ในเตี๊ยดหมุก ในขณะที่วาทกรรมของรัฐมักเน้นการสร้างความร่ำรวย  
ความเจริญรุ่งเรือง และความเท่าเทียมกัน ให้กับประชาชน ส่วนมองการอยู่ร่วมกันในสังคม  ใน
แง่ของการอยู่ร่วมกันของคนต่างชาติพันธุ์  และการรักษาความสมดุลของธรรมชาติ   

9) ความหมายของ "การพัฒนาป่าอย่างยั่งยืน" ในวาทกรรมของรัฐ กับความหมายของ "การยืนยัน
สิทธิในที่ดิน" ในเตี๊ยดหมุก วาทกรรมของรัฐมักเน้นการอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติ การพัฒนา
อย่างยั่งยืน  และการสร้างความสมดุลของสิ่งแวดล้อม ส่วนพิธีกรรมมองการอยู่ร่วมกันในสังคม  
ในแง่ของการยืนยันสิทธิในที่ดิน และการรักษาความสมดุลของธรรมชาติ 

 

5.7 สรุป 

บทนี้นำเสนอการวิเคราะห์พิธีกรรมจ๋าเจียง หรืออีกชื่อหนึ่งว่า "บุนเอ็ดจำ" ซึ่งเป็นพิธีกรรมขอบคุณ
แถนและผีมด ที่ชาวไทในอำเภอกวานเซิน กระทำเป็นประจำ โดยมีเป้าหมายเพื่อขอความช่วยเหลือจากแถน
และผีมดในการปัดเป่าภัยพิบัติ ป้องกันโรคภัย และช่วยให้การทำมาหากินประสบความสำเร็จ โดยเน้นศึกษา
บทบาทของพิธีกรรมจำเจียงในฐานะเรื ่องเล่า (narrativized ritual) ในการสร้างชุมชนและกลยุทธ์ทาง
วัฒนธรรม ในบริบทที่อำเภอกวานเซินกำลังเผชิญหน้ากับการแปลงทรัพยากรป่าเป็นสินค้าในอุตสาหกรรมการ
ทำไม้ ซึ่งกฎเกณฑ์ในการทำไม้มีความไม่ลงรอยกับธรรมเนียมปฏิบัติของท้องถิ่น  

โดยใช้แนวคิดสัญลักษณ์ในพิธีกรรมและแนวคิดการปะทะประสานเรื ่องเล่าและวาทกรรม เพ่ือ
วิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างพิธีกรรม เรื่องเล่า และกลยุทธ์ โดยเน้นที่แนวทางการศึกษาเชิงปฏิสัมพันธ์ทาง
สังคม ที่มองเรื่องเล่าเป็นปฏิบัติการที่เชื่อมโยงกับความซับซ้อนทางวัฒนธรรมและอุดมการณ์ในสังคม ผู้วิจัย
พบว่า พิธีกรรมจำเจียงมีนัยสำคัญอย่างน้อย 4 ประการ ประการแรก เกี่ยวกับการสอนแม่มดที่เป็นลูกศิษย์ 
พิธีกรรมจ๋าเจียงได้ช่วยให้ลูกศิษย์เรียนรู้หน้าที่และความรับผิดชอบของแม่มด รวมถึงการสวดและบทสวดใน
พิธีกรรมในการไล่ผีร้าย ขวัญร้าย ผีหิวเพ่ือป้องกันตัวของแม่มด ครอบครัว และชาวบ้าน  และเรียนรู้การใช้
เครื่องเซ่นต่าง ๆ ประการที่สอง เกี่ยวกับการเมืองวัฒนธรรมของแม่มดและชาวไท การแสดงให้เห็นถึงการ
สร้างอำนาจท้องถิ่นผ่านการสถาปนาภาษาและบรรทัดฐานทางวัฒนธรรม การสร้างวัฒนธรรมที่แข็งแรงและ



 
 

 

190 
 

การรักษาองค์กรทางสังคมดั้งเดิมและกฎเกณฑ์ทางสังคมที่อยู่บนพ้ืนฐานของความเชื่อเรื่องเทพและผี ประการ
ที่สาม พิธีกรรมในฐานะเรื่องเล่า (narrativized ritual)เป็นการใช้ภาษาและการแสดงบทบาทในการจำลอง
สถานการณ์จริงในชีวิตประจำวัน เพื่อสื่อสารกฎเกณฑ์ทางศีลธรรมและความผูกพันทางสังคม อุดมการณ์และ
สำนึกของชาวบ้าน โดยเฉพาะอย่างยิ่งเกี ่ยวกับวิถีชีวิตที ่สัมพันธ์กับความอุดมสมบูรณ์ของป่าและความ
ศักดิ์สิทธิ์ของแถนและผีมด  ประการที่สี่ เสียงอันทรงพลังของแม่มด เป็นการแสดงให้เห็นถึงบทบาทของแม่มด 
ในฐานะตัวแทนของอำนาจท้องถิ่นท่ามกลางบริบทของการฟื้นฟูวัฒนธรรมชนกลุ่มน้อยและการผลิตวาท
กรรมการพัฒนาของรัฐ  

นอกจากนี้ ในบทนี้ยังได้ศึกษาบทบาทของพิธีกรรมจำเจียงในฐานะเรื่องเล่า (narrativized ritual) ใน
การสร้างชุมชนและกลยุทธ์ทางวัฒนธรรม โดยเน้นที่ชุมชนการพูด (กลุ่มที่มีบรรทัดฐานและภาษาทางสังคม
ร่วมกัน) และชุมชนปฏิบัติการ (กลุ่มที่ใช้ทรัพยากรและกิจกรรมร่วมกัน) พิธีกรรมและเรื่องเล่าช่วยสร้างความ
เข้าใจร่วมกันในชุมชนการพูด โดยเฉพาะอย่างยิ่งผ่านเทมเพลตเรื่องเล่าที่ซ่อนอยู่ในเรื่องเล่าของชุมชน เรื่อง
เล่ายังใช้เป็นกลยุทธ์ทางวัฒนธรรมในการสร้างความแตกต่างและควบคุมทางสังคม 

และสุดท้าย การปะทะประสานระหว่างคติท้องถิ่นในเตี้ยดหมุกกับวาทกรรมการพัฒนาของรัฐ บทนี้ได้
แสดงให้เห็นว่าพิธีกรรมจำเจียงเป็นเครื่องมือสำคัญในการสร้างสำนึกร่วมและความเข้าใจเชิงบรรทัดฐานของ
คนไทในกวานเซิน เป็นการสืบทอดความเชื ่อและประเพณีของกลุ ่มชาติพันธุ ์ไทในพื ้นที ่ที ่สัมพั นธ์กับ
ทรัพยากรธรรมชาติ การเกษตร การติดต่อกับชุมชนภายนอก กลุ่มชาติพันธุ์อื่น แถน ผีมดและผีเมือง   

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

191 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

บทที่ 6 
 

บทสรุป: การเมืองวัฒนธรรมของการใช้ภาษาของแม่มด 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

192 
 

งานวิจัยนี ้ ศึกษาการเมืองวัฒนธรรมของการใช้ภาษาของแม่มดไท ในเวียดนาม ผ่านบริบท
ประวัติศาสตร์ และสังคมการเมืองของคนไทในเมืองจึในอดีต ที่มีความเกี่ยวข้องกับกลุ่ม และเครือข่ายของแม่
มด โดยมุ่งเน้นไปที่บทบาทของแม่มด ในฐานะปัญญาชนเชิงประเพณี ที่ใช้ภาษาและการสื่อสารผ่านพิธีกรรม
และชีวิตประจำวัน เพ่ือรักษาความสัมพันธ์เชิงอำนาจกับรัฐ และการดำรงไว้ซึ่งอำนาจของชาติพันธุ์และท้องถิ่น  
ในบริบทที่ธรรมชาติได้ถูกแปลงให้เป็นสินค้า และสังคมชนบทถูกกดทับจากระบบรัฐชาติ และตลาดเสรีโลกภิ
วัตน์ ที่สะท้อนจากวาทกรรมการพัฒนาพ้ืนที่ของรัฐ งานวิจัยนี้ ใช้กรอบแนวคิดท่ีเน้นบทบาทของพิธีกรรมและ
การสื่อสาร พิธีกรรมในฐานะเรื่องเล่า ในฐานะเครื่องมือสำคัญในการสร้างชุมชน  การใช้ภาษา/การพูด และกล
ยุทธ์ทางวัฒนธรรม  

ทั้งนี้โดยมีวัตถุประสงค์การวิจัย ดังนี้ ประการแรก เพ่ือปริวรรตวรรณกรรมเกี่ยวข้องกับเนื้อหาของบท
สวดภาวนา คาถา และคำพยากรณ์ท่ีแม่มด จาเกื่อง และจามน นำมาใช้ในพิธีกรรมในชีวิตประจำวัน จากภาษา
ไทและภาษาเวียดนาม เป็นภาษาไทย ตลอดจนบันทึกวรรณกรรมปากเปล่าและแปลเป็นภาษาไทย ประการที่
สอง เพื่อศึกษาประวัติศาสตร์ และสังคมการเมืองของคนไทในเมืองจึในอดีต ที่มีความเกี่ยวข้องกับกลุ่ม และ
เครือข่ายของแม่มด ประการที่สาม เพ่ือวิเคราะห์บทบาทของแม่มด จาเกื่อง และจามนในการฟ้ืนฟูภูมิปัญญา
ท้องถิ่น ตลอดจนวิเคราะห์เนื้อหาของบทสวด คาถา และคำพยากรณ์ ในเชิงความรู้และภูมิปัญญาท้องถิ่น และ
การผสมผสานความรู้จากสถานที่ต่าง ๆ กลุ่มต่าง ๆ ตลอดจนรูปแบบการสื่อสารของแม่มดจาเกื่อง และจามน
ในบริบท และความสัมพันธ์ต่าง ๆ ในสังคมการเมืองของท้องถิ่น และประการที่สี่ เพ่ือวิเคราะห์ประเด็นต่าง ๆ 
ที่เก่ียวข้องกับการสถาปนาอำนาจของแม่มด จาเกื่อง และจามน และเครือข่ายทางสังคม ในสังคมการเมืองของ
ท้องถิ่น ด้วยการใช้ภาษาและวรรณกรรมในพิธีกรรมในชีวิตประจำวัน ในบริบทของตลาดเสรีโลกาภิวัตน์ และ
การเมืองของรัฐชาติ 

 เพื่อให้สอดคล้องกับวัตถุประสงค์การวิจัยประการที่สอง สาม และสี่ ผู้วิจัยขอสรุปผลการวิจัยได้ 5
ประด็นใหญ ่ดังนี้ (สำหรับวัตถุประสงค์การวิจัยข้อ 1 ถือเป็นข้อมูลดิบ ที่ผู้วิจัยได้แปลเนื้อหาแล้วนำไปเขียนใน
บทวิเคราะห์ บางส่วน ไม่สามารถแปลได้ เพราะเป็นบทสวด อยู่ที่ภาคผนวก)  

 ประเด็นแรก เกี่ยวกับประวัติศาสตร์ และสังคมการเมืองของคนไทในเมืองจึในอดีต ที่มีความ
เกี่ยวข้องกับกลุ่ม และเครือข่ายของแม่มด  

จากการวิเคราะห์ข้อมูลพบว่า ประวัติศาสตร์ของคนไทที่กวานเซิน เป็นประวัติศาสตร์ของการ
โยกย้ายถิ่นฐานมาตั้งแต่ยุคเล เหล่ย (Lê Lợi) ซึ่งตรงกับช่วงศตวรรษที่ 15-17 โดยส่วนใหญ่มาจากเมืองทาง
ภาคตะวันตกเฉียงเหนือของเวียดนาม และแขวงหัวพัน สปป.ลาว กวานเซินตั้งอยู่ติดชายแดนกับประเทศลาว 
เป็นพื้นที่ยุทธศาสตร์สำคัญ เป็นจุดเชื่อมต่อทางการค้าระหว่างจีนตอนใต้ เวียดนาม และลาว มีประวัติศาสตร์
เกี่ยวข้องกับราชสำนักได่เวียด โดยเฉพาะเรื่องราวของสองพี่น้องหล่อคำบาน (Lò Khăm Ban) และหล่อคำ 
เอียน (Lò Khăm Yên) ที่เข้ามาช่วยเลเหล่ยรบกับกองทัพอ้ายลาว  



 
 

 

193 
 

กวานเซินเป็นเมืองชายแดนที่ถูกปกครองโดยคนไทในช่วงแรก จากเรื่องเล่าเชิงประวัติศาสตร์ เมืองนี้
ต่อมาถูกยึดครองโดยคนกิง (เวียด) ทำให้คนไทที่เป็นกลุ่มเจ้าเมืองเดิมอพยพออกไป เมืองนี้มีชื่อเรียกว่า เมือง
เสียหรือเมืองเซีย ในเชิงพลวัตทางเศรษฐกิจและภูมิศาสตร์ กวานเซินถือเป็นพ้ืนที่ยุทธศาสตร์สำคัญ โดยเป็น
อำเภอที่มีพรมแดนติดกับเมืองเวียงไซ แขวงหัวพัน สปป.ลาว และมีด่านนาแหม่ว (Na Mèo) ซึ่งเป็นด่านตรวจ
คนเข้าเมืองและการค้าชายแดนระหว่างเวียดนามกับ สปป.ลาว นอกจากนี้• พื้นที่นี้มีทรัพยากรธรรมชาติอุดม
สมบูรณ์ เช่น ป่าไม้ ทรัพยากรน้ำ แร่ธาตุ (ป่าไผ่ ไม้ยืนต้น หินปูน ถ่านหิน) มีเส้นทางการค้าที่สำคัญเชื่อมต่อ
ระหว่างจีนตอนใต้ เวียดนามภาคเหนือ ภาคตะวันตกเฉียงเหนือ ภาคกลางตอนเหนือ ไปยังแขวงหัวพัน สปป.
ลาว  และรัฐบาลมีโครงการส่งเสริมการใช้ประโยชน์และการปกป้องป่าไม้ผ่านทางโครงการ FSC (Forest 
Stewardship Council)  ซึ่งเป็นโครงการที่รัฐร่วมกับบริษัทเอกชนในการจัดการป่าอย่างยั่งยืน 

ในสังคมการเมืองของคนไท แม่มดทำหน้าที่เป็นผู้รักษาโรค  ที่รักษาความสัมพันธ์ระหว่างจิตใจกับ
ร่างกาย  และรักษาความสัมพันธ์ระหว่างคนป่วย  สมาชิกในครอบครัว  วิญญาณบรรพบุรุษ และผีประเภท
ต่างๆ ในการรักษาโรค แม่มดได้ทำให้คนป่วยยอมรับโลกแห่งจินตนาการ ซึ่งเป็นโลกที่ไร้ระเบียบ แต่แม่มด
กลับสามารถนำระเบียบเข้ามาสู่โลกได้  ด้วยการรักษาโรคให้ผู้ป่วย และการทำพิธีจำเจียง ที่นำสุขภาวะมาสู่
เมือง  แม่มดจึงเป็นคนกลางของความจริง  ผู้เชื่อมโยง และผู้สร้างความรู้สึก แม่มดจึงเป็นผู้มีบทบาทสำคัญใน
การประกอบสร้างทางสังคม ในรูปของเทพปกรณัมทางวัฒนธรรม  โดยมีการเรียนรู้การเป็นแม่มดผ่านการ
ฝึกฝนจากครู และการเรียนรู้จากตำรา  แต่การเรียนรู้จากตำรานั้นมักเป็นความลับของแม่มด  เพราะกลัวว่าลูก
ศิษย์จะแย่งชิงอำนาจ  แม่มดมักมีเครือข่ายที่ประกอบด้วยแม่มดครู ลูกศิษย์  และลูกเลี้ยง  เพ่ือเป็นการแสดง
ถึงความสามารถ  และลูกเลี้ยงเหล่านี้จะต้องตอบแทนบุญคุณของแม่มด แม่มดยังมีนโยบายการปกครองที่
เกี่ยวข้องกับแถนและผี โดยเฉพาะการห้ามทำพิธีกรรมเชิงการพยากรณ์  แต่ในทางปฏิบัติ  เจ้าหน้าที่รัฐท้องถิ่น
มักจะไม่ห้าม  หากไม่มีปัญหาเป็นคดีความ  หรือเรื่องร้องเรียน  การห้ามทำพิธีกรรม เช่น  การทำน้ำมนต์  
และการทำขิงมนต์ นั้นเป็นเรื่องยาก  เพราะเป็นการกระทำในครัวเรือน  ยากแก่การเข้าถึง  และตรวจสอบ
จากคนนอกอย่างเจ้าหน้าที่รัฐ  บทบาทของจามน  ทำหน้าที่คล้ายกับแม่มด  แต่มีสิทธิ  และอำนาจต่ำกว่า  จา
มนมีหน้าที่สวดส่งวิญญาณคนตายขึ้นเมืองฟ้า  และเรียกขวัญได้บ้าง 

ประเด็นที่สอง เกี่ยวข้องกับบทบาทของแม่มด จามนและจาเกื่องในการฟื้นฟูภูมิปัญญาท้องถิ่น  

บทสวด คาถา และคำพยากรณ์ ในเชิงความรู้และภูมิปัญญาท้องถิ่น และการผสมผสานความรู้จาก
สถานที่ต่าง ๆ กลุ่มต่าง ๆ บทบาทของแม่มด จาเกื่อง และจามนในการฟื้นฟูภูมิปัญญาท้องถิ่น ตลอดจน
วิเคราะห์เนื้อหาของบทสวด คาถา และคำพยากรณ์ ในเชิงความรู้และภูมิปัญญาท้องถิ่น และการผสมผสาน
ความรู้จากสถานที่ต่าง ๆ กลุ่มต่าง ๆ ตลอดจนรูปแบบการสื่อสารของแม่มดจาเกื่อง และจามนในบริบท และ
ความสัมพันธ์ต่าง ๆ ในสังคมการเมืองของท้องถิ่น  

 

 



 
 

 

194 
 

• บทบาทของแม่มด จามนและจาเกื่อง ในการฟื้นฟูภูมิปัญญาท้องถิ่น มีดังนี ้ 

- แม่มด จามนและจาเกื่องเป็นผู้รักษาโรคที่ยึดโยงความสัมพันธ์ระหว่างจิตใจกับร่างกาย 
ระหว่างคนป่วยกับสมาชิกในครอบครัว และวิญญาณบรรพบุรุษและผีประเภทต่างๆ ในการ
รักษาโรค   

- แม่มดเป็นผู้ที ่เชื่อมโยง และสร้าง "ความรู้สึก" ให้กับคนป่วยและชุมชน ส่งผลให้แม่มดมี
บทบาทสำคัญในการประกอบสร้างทางสังคมในรูปของเทพ ปกครอง ทางวัฒนธรรม   

- แม่มด จามนและจาเกื่องเป็นผู้ที่ทำหน้าที่รักษาโรค ทำพิธีกรรม และเป็นผู้สอนลูกศิษย์ ถือ
เป็นผู้ที่มีอำนาจทางวัฒนธรรมสูงสุด  

- แม่มด จามนและจาเกื่องมีความเชื่อมโยงกับแถน (เทพเจ้า) และผี เป็นสัญลักษณ์ของพลัง
เหนือธรรมชาติ  ที่คอยปกป้องชาวบ้าน   

- แม่มดมีบทบาทในการสร้างความมั่นคงทางจิตวิญญาณและวัฒนธรรมให้กับชุมชน โดยทำ
หน้าที่ร้อยรัดความสัมพันธ์ของคนในสังคม   

- ในสังคมสมัยใหม่ บทบาทของแม่มดถูกมองเป็นเพียงความเชื่องมงาย แต่ในความเป็นจริง แม่
มดยังคงมีบทบาทสำคัญในการดูแลสุขภาพและความเป็นอยู่ของชาวบ้าน 

• เนื้อหาของบทสวด คาถา และคำพยากรณ ์ในเชิงความรู้และภูมิปัญญาท้องถิ่น 

บทสวด คาถา และคำพยากรณ์ของแม่มด จาเกื่อง และจามน คือการสื่อสารกับแถนและผี 
โดยมีเป้าหมายเพ่ือรักษาโรค ปกป้องชาวบ้านจากผีร้าย  บทสวดเหล่านี้สะท้อนความเชื่อเรื่องแถน ผี 
บรรพบุรุษ  และการจัดการทรัพยากรธรรมชาติ บทสวดเหล่านี้ยังสะท้อนความสัมพันธ์ทางสังคม และ
ระบบความเชื่อของชาวไท  

• การผสมผสานความรู้จากสถานที่ต่าง ๆ กลุ่มต่าง ๆ  

แม่มด จาเกื ่อง และจามนได้ผสมผสานความรู ้จากสถานที ่ต ่าง  ๆ กลุ ่มต่าง ๆ เช่นกับ
วัฒนธรรมชาวกิง (เวียด) โดยเฉพาะวิชาการทำนายและบทสวดของจามน ได้ผสมผสานความเชื่อทั้ง
ของกิง พุทธศาสนา และเขมร โดยเฉพาะจากการเรียนรู้จากครู (ผี) หรือ ครู (คน) รวมถึงการฝึกฝน
ปฏิบัติ และการเรียนรู้จากตำราจากแหล่งต่าง ๆ ส่วนแม่มดไท ก็มีลักษณะการแต่งกาย ปฏิบัติการ
และมีคำบางคำในการเรียก เช่นเดียวกับกลุ่มชาติพันธุ์เหมื่อง ส่วนในพิธีกรรมจ๋าเจียง เห 

 ประเด็นที่สาม การสื่อสารในพิธีกรรมของแม่มดจาเกื่อง และจามนในบริบท และความสัมพันธ์
ต่าง ๆ ในสังคมการเมืองของท้องถิ่น  

 การสื่อสารของแม่มด จามนและจาเกื่อง แบ่งได้เป็นการสื่อสารในพิธีกรรมต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับการ
รักษาโรคและในพิธีจ๋าเจียง สำหรับพิธีจ๋าเจียง ผู้วิจัยจะได้สรุปในประเด็นที่เกี่ยวข้องกับ พิธีกรรมในฐานะเรื่อง
เล่า การปะทะประสานวาทกรรมต่าง ๆ ทั้งของรัฐและท้องถิ่น และชุมชนการพูด ส่วนการสื่อสารในพิธีกรรม



 
 

 

195 
 

ต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับการรักษาโรค สามารถสรุปประเด็นที่เกี่ยวข้องได้ ดังนี้ ประการแรก เครือข่ายแม่มดยึด
โยงกันด้วยความสัมพันธ์เชิงสถาบันทางศาสนาเทพฝ/ผี ที่เป็นระบบที่เชื่อมโยงกันระหว่าง 1) แม่มด 2) จามน/
องมน 3) จามอ/จามอ 4) แถน 5) ผีมด 6) ผีมน 7) ผีบรรพบุรุษ (เรือน บ้าน เมือง) 8) ผีร้ายประเภทต่างๆ 9) 
ความเชื่อเรื่องเทพ/ผี 10) ธรรมเนียมปฏิบัติในการรักษาโรค 11) บทสวดและการใช้ภาษาของแม่มด/จามนใน
การรักษาโรค และ 12) ลูกเลี้ยง 13) พันธะทางสังคมของลูกเลี้ยงที่มีต่อแม่มด/จามน สิ่งนี้ได้ทำให้สถาบันทาง
ศาสนาเทพ/ผีของคนไทในกวานเซินยังเป็นปึกแผ่น ทำให้สังคมการเมือง (political society) ของกวานเซินยัง
ดำรงอยู่ท่ามกลางการเปลี่ยนแปลงโครงสร้างทางเศรษฐกิจชุมชนและครอบครัวของชาวบ้าน  

ประการที่สอง การนำหมอดูร่างทรงเข้ามาในสถาบันทางศาสนาของเทพ/ผีของแม่มด เป็นการ
สร้างใหม่องค์ประกอบทางศาสนา กระทำไปเพื่อสิ่งใด เป็นสิ่งที่ต้องการคำตอบต่อไป แต่ในเบื้องต้น ผู้วิจัย
สันนิษฐานว่า อาจเป็นเพราะสังคมการเมืองของกวานเซินกำลังเข้าสู่การเปลี่ยนแปลงเชิงสถาบันครอบครัวและ
ชุมชน ทำให้แม่มดจำเป็นที่จะต้องอาศัยอำนาจผีบรรพบุรุษเข้ามาสั่งสอนและควบคุมพฤติกรรมของลูกหลาน
ชาวกวานเซิน สังเกตได้จากคำพยากรณ์ของจิเบี้ยว ร่างทรงที่กล่าวว่า 

ประการที่สาม ในปัจจุบัน ที่กวานเซินแม่มด/จามนกับเทพผู้คุ้มครองเมือง (ผีบรรพบุรุษของเมือง) ไม่
มีความเชื่อมโยงกัน ทั้งๆ ที่ในอดีตมีความเชื่อมโยงกันในฐานะที่แม่มดเป็นผู้นำในการสวด ส่วนจามนเป็นผู้ช่วย
สวด ปฏิบัติการนี้ ราวกับชี้ให้เห็นว่าเทพผู้คุ้มครองเมืองถูกประดิษฐ์สร้างบนการเมืองลักษณะหนึ่ง (น่าจะ
เกี่ยวพันกับประเด็นด้านการเมืองของสถานที่ (politics of place) และการเมืองของการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม 
ในขณะที่แม่มด สัมพันธ์กับการดำรงอยู่ของสังคมการเมืองของคนไท แต่ไม่ว่าจะเป็นเช่นไร ทั้งแม่มด/จามน 
และเทพตือม้าฮายด่าว คือบทสะท้อนความแตกต่างทางวัฒนธรรม (cultural differences) และกระบวนการ
ของการปะทะประสาน (articulation) วัฒนธรรมท้องถิ่น กับวัฒนธรรมชาติ 

ยิ่งสังคมมีความสลับซับซ้อนมากขึ้นเท่าไร ยิ่งต้องมีพิธีกรรมมากข้ึนเท่านั้น (กาญจนา แก้วเทพ, 2553) 
ไม่เพียงเพราะความเปราะบางและความเครียดจากการที่มีสมาชิกในครอบครัวต้องเป็นแรงงานอพยพ แต่
เพราะการพัวพันกับเศรษฐกิจการตลาดจากการทำไม้ ที่ต้อง “ถืกผีปู-ผีป่า” ทำให้เจ็บป่วยบ่อยครั้งขึ้น อันเป็น
ผลผลิตที่มาจากระบบทุนนิยม กระนั้นก็ตาม การยังคงไว้ซึ่งอำนาจทางพิธีกรรมการสวดรักษาโรคและพิธีจ๋า
เจียงแม่มด อันเป็นพิธีกรรมที่อยู่ในชีวิตประจำวันของชาวบ้าน  รวมทั้งการนำเอามนแท้งเข้ามาเพื่อเพ่ิม
สารสนเทศในการสื่อสารในพิธีกรรมของแม่มด จามนและจาเกื่อง (ที่เดิมมีลักษณะแบบจารีต) แสดงให้เห็นถึง
ความพยายามในการประดิษฐ์พิธีกรรมการรักษาโรคของแม่มดและจาเกื่องใหม่ในลักษณะของการ “เพิ่มเข้า
มา” (addition)  มากกว่าการเปลี่ยนรูปแบบของพิธีกรรมฯ สิ่งนี้เป็นรูปแบบหนึ่งของการรักษาพลังทาง
วัฒนธรรมของท้องถิ่นในการที่จะรับมือกับผลกระทบอันมาจากปัจจัยภายนอก 

ในแง่นี้ พิธีกรรมของแม่มด จามน และหมอดู เป็นสิ่งที่ทำหน้าที่ทั้งในเชิงจิตวิทยา การผูกมัดทางสังคม
และศีลธรรม (โดยเฉพาะกับครอบครัวที่พฤติกรรมของฝ่ายชายเป็นไปในทางไม่พึงประสงค์ของผีเรือน) ใน
สภาวะที่สังคมไทในอำเภอกวานเซินกำลังเผชิญหน้ากับความเจ็บป่วยเรื้อรังและความวิตกกังวล แน่นอนว่าใน



 
 

 

196 
 

พิธีกรรมของแม่มดได้สร้างและแสดงออกซึ ่งความสัมพันธ์ทางสังคมและวัฒนธรรมและจารีตของสังคม
การเมืองของคนไท ทั้งนี้โดยมีประเด็นที่เกี่ยวข้องกับการสื่อสารในสังคมการเมืองด้วยกันสี่ประเด็นคือ 

ประการแรก เครือข่ายของแม่มดเป็นเครือข่ายที่อาจมองได้ว่ามีความเป็นสถาบัน ที่ร้อยรัดด้วยพันธะ
ทางสังคมของลูกศิษย์และลูกเลี้ยงที่มีต่อแม่มด จามน และจาเกื่อง สิ่งเหล่านี้โยงใยกัน (nested) กับ 1) 
สถาบันทางศาสนาแถน-ผี 2) ธรรมเนียมปฏิบัติในการรักษาโรค 3) การสวดรักษาโรค กอรปกับ 4) การนำเอา
มนแท้งเข้ามาเพ่ือสร้างสารสนเทศ (พยากรณ์) เพ่ือการสื่อสารกับคนป่วยและญาติพ่ีน้องของพวกเขา ในขณะที่
แม่มดสื่อสารกับผีมดและผีที่ทำให้คนเจ็บป่วยเป็นหลัก สิ่งนี้ทำให้สังคมการเมืองของคนไทในกวานเซินยังดำรง
อยู่ ภายใต้อำนาจทางศีลธรรมของเครือข่ายแม่มดที่ยังพอจะรับมือกับการเปลี่ยนแปลงดังกล่าวได้มาก 
ประการที่สอง โดยตัวแม่มด จามน และจาเกื่องเอง คือผู้มีอำนาจศีลธรรม เพื่อการทำหน้าที่ในสื่อพิธีกรรมใน
การรักษาโรค ที่ยึดความสัมพันธ์ระหว่างจิตใจกับร่างกาย ระหว่างคนป่วยกับสมาชิกในครอบครัว ระหว่างคน
ป่วย ครอบครัวและวิญญาณบรรพบุรุษและผีประเภทต่าง ๆ ในการรักษาโรค แม่มด จามน จาเกื่อง และมน
แท้ง ได้ทำให้คนป่วยยอมรับโลกแห่งจินตนาการหรือสิ่งที่นาง/เขาได้อธิบายว่าจริงหรือเชื่อถือได้ อาจกล่าวได้
ว่าโลกแห่งความเป็นจริงใบนี้ ซึ่งเป็นโลกที่ชาวบ้านเผชิญเป็นโลกที่ไร้ระเบียบ แต่การสื่อสารในพิธีกรรมของแม่
มดกลับสามารถนำระเบียบเข้ามาสู่โลกได้ ด้วยการรักษาโรคให้คนหายป่วย  (Waddock 2015: 162) และมี
สุขภาพที่ดีข้ึนทั้งจิตใจและร่างกาย แม่มดจึงเป็นคนกลางของความจริง (mediator of reality) เป็นผู้เชื่อมโยง
และผู้สร้างความรู้สึกมั่นคงแก่ชาวบ้านชุมชน  

ประการที่สาม พิธีกรรมอยู ่ในฐานะองค์ประกอบที่ถูกจัดระบบระเบียบเชิงสัญลักษณ์ของการ
ปฏิบัติการทางสังคม พิธีกรรมในการสื่อสารของแม่มดและจามนมีกฎเกณฑ์เชิงศีลธรรม (moral regulations) 
ที่อยู่ในความสัมพันธ์ (relationship) ที่มีข้อผูกมัดทางสังคม (social obligation) และต่างก็ใช้พฤติกรรมใน
ฐานะสัญญะของการสื่อสารในพิธีกรรม หรืออีกนัยหนึ่ง พิธีกรรมโดยตัวมันเองคือรูปแบบหนึ่งของการสื่อสาร
อย่างเป็นทางการระหว่างผู้ที่อยู่เหนือกว่ากับผู้ที ่เป็นรอง (talk between superiors and subordinates)  
กล่าวคือแถนและผีมด คือผู้ที่เหนือกว่า ส่งสาร (คำสวด รูปแบบ สัญลักษณ์ในพิธีกรรม) โดยที่มีแม่มดเป็น
สื่อกลาง ไปยังผู้รับสาร ที่อยู่ในสถานะที่เป็นรอง (ผีที่มาทำให้เกิดการเจ็บป่วย) รวมทั้ง ในกรณีของมนแท้ง คือ
เทพ/ผี ที่อยู่ในฐานะผู้เหนือกว่า ส่งสาร (คำพยากรณ์/คำสั่งสอน) ผ่านสื่อกลาง คือคนที่เป็นมนแท้ ง (ร่างทรง) 
ไปยังผู้อยู่ในสถานะรอง (ผู้ป่วยและญาติ) เป็นการสื่อสารในพิธีกรรมที่เต็มไปด้วยความหมายและอำนาจ ทั้งนี้
เพราะในพิธีกรรมนั้นมีตรรกะ ที่มีความตายตัว (stereotyped) และมีลักษณะเฉพาะ (characterized)  ด้วย
การสวด (liturgy) การทำซ้ำ (repetition) และการมรีูปแบบที่อยู่เหนือเนื้อหา (Rothenbuhler, 1998)  

ประการที่สี่ การนำเอามนแท้งเข้ามาพยากรณ์และสั่งสอนผู้ป่วยและญาติ เป็นการสร้างองค์ประกอบ
ทางพิธีกรรมใหม่ ที่ซึ่งพิธีกรรมการสื่อสารของแม่มดและจามนแบบจารีต ไม่สามารถตอบโจทย์ใหม่ในชีวิตขาว
บ้านได้ท้ังหมด แม้ว่าจามนและจาเกื่อง (นอกพิธีกรรมการรักษาโรค) สามารถพยากรณ์สิ่งต่างๆ ตามตำราที่ร่ำ
เรียนมา (ดังกล่าวข้างต้น) แต่คำพยากรณ์ดังกล่าวยังปราศจากอำนาจศักดิ์สิทธิ์ (เพราะต้องเปิดตำรา ไม่ใช่มา
จากผี/เทพบอก/ทำนาย) การนำมนแท้งเข้ามาเพิ่มเติมในพิธีกรรม จึงเป็นไปเพื่อการสื่อสารกับชาวบ้านผู้ซึ่ง



 
 

 

197 
 

เผชิญกับความเครียดและวิตกกังวลโดยตรง แน่อนว่าสารสนเทศของมนแท้งจำเป็นต้องแอบอิงกับอำนาจเทพ
และผีที่มีหน้าที่สั่งสอนและควบคุมพฤติกรรมของลูกหลานชาวกวานเซิน โดยเฉพาะผู้ชายที่ซึ่งถูกเพ่งเล็งเป็น
พิเศษ (สังเกตได้จากคำพยากรณ์ของมนแท้ง จิเบี้ยว ดังได้กล่าวไว้แล้ว) ด้วยเหตุนี้ การนำเอามนแท้งเข้ามาคำ
พยากรณ์/สั่งสอนสมาชิกในครัวเรือนในพิธีกรรมของแม่มด จึงเป็นการเสริมพลังอำนาจศีลธรรมให้กับแม่มด ให้
มีความแข็งแกร่งและยั่งยืน ตอกย้ำความเป็นสังคมการเมืองของคนไทกวานเซิน คือสังคมที่ใช้จารีตของชุมชน
รับมือต่อการเปลี่ยนแปลงได้ดียิ่งขึ้น ประการที่ห้า การสื่อสารของแม่มด จาเกื่อง และจามน โดยรวมมีลักษณะ
ที่เป็นทางการ เน้นการใช้ภาษาสัญลักษณ์ และการทำซ้ำ พิธีกรรมของแม่มด จาเกื่อง และจามน เป็นการ
สื่อสารระหว่างผู้ที่มีอำนาจกับผู้ที่เป็นรอง และมีบทบาทสำคัญในการรักษาความสงบสุขของชุมชน และการ
สร้างความแข็งแกร่งให้กับสังคมไท 

ประเด็นที่ส่ี การสถาปนาอำนาจของแม่มด จามนและจาเกื่อง และเครือข่ายทางสังคม ในสังคม
การเมืองของท้องถิ่น ด้วยใช้ภาษาและวรรณกรรมในพิธีกรรมในชีวิตประจำวัน ในบริบทของตลาดเสรี
โลกาภิวัตน์ และการเมืองของรัฐชาติ 

ประการแรก อำนาจทางวัฒนธรรมของแม่มด จามนและจาเกื่อง ถูกมองเป็นปัญญาชนเชิงประเพณี  
ซึ่งมีบทบาทสำคัญในสังคมการเมืองของท้องถิ่น พวกเขามีอำนาจศักดิ์สิทธิ์จากความเชื่อในปกรณัม ที่ได้รับ
มอบมาจากแถน (พ่อฟ้า) ทั้งยังมีความรู้และความสามารถในการใช้ภาษาและวรรณกรรมในพิธีกรรม เช่น การ
สวดมนต์ การทำพิธีกรรมต่าง ๆ ซึ่งทำให้พวกเขามีอำนาจเหนือธรรมชาติ  และสามารถควบคุมความเชื่อและ
พฤติกรรมของชาวบ้าน  รวมถึงการจัดการทรัพยากรธรรมชาติ ประการที่สอง การสถาปนาอำนาจ: แม่มด จา
มนและจาเกื่อง มีเครือข่ายทางสังคมที่แข็งแกร่ง ซึ่งประกอบด้วยลูกศิษย์ ลูกเลี้ยง และผู้ที่ได้รับการสนับสนุน
จากพวกเขา พวกเขามีบทบาทสำคัญในการสถาปนาอำนาจของตนเอง   และการรักษาความมั่นคงของสังคม
การเมืองของท้องถิ่น   โดยเฉพาะอย่างยิ่งในบริบทของการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและการเมือง  ประการที่
สาม การต่อรองอำนาจ:  แม่มด จามนและจาเกื่อง  ต้องต่อรองกับอำนาจของรัฐ  และทุน  เพื่อรักษาอำนาจ
ของตนเอง  และการปกป้องวัฒนธรรมของท้องถิ่น ตัวอย่างของการใช้ภาษาและวรรณกรรมในพิธีกรรมใน
ชีวิตประจำวัน  เพื่อสร้างความหมายและอำนาจ  สามารถพบได้ในพิธีกรรมจ๋าเจียง ซึ่งเป็นพิธีกรรมสำคัญของ
แม่มด3 พิธีกรรมนี้เป็นการแสดงออกถึงความสัมพันธ์ระหว่างคน  แถน  และผี     โดยมีแม่มดเป็นผู้ควบคุม
พิธีกรรมภาษาและวรรณกรรมที่ใช้ในพิธีกรรมนี้  สะท้อนถึงความเชื่อและประสบการณ์ของชาวบ้าน   เช่น คำ
สวด การออกสายแปน  และการแต่งกาย   ซึ่งเป็นการแสดงออกถึงสำนึก ความรู้สึก อารมณ์ และความเชื่อ   
ของชาวบ้าน ในบริบทของตลาดเสรีโลกาภิวัตน์  และการเมืองของรัฐชาติ  แม่มด จามนและจาเกื่อง มีบทบาท
สำคัญในการรักษาสมดุลของสังคม  และการปกป้องวัฒนธรรมของท้องถิ่น  โดยเฉพาะอย่างยิ่งในบริบทของ
การเปลี่ยนแปลงทางสังคมและเศรษฐกิจ    

 
 
ประเด็นที่ห้า การเมืองวัฒนธรรมของภาษาของแม่มดในพิธีจ๋าเจียง 



 
 

 

198 
 

ประเด็นนี ้มีข้อสรุปสองประการคือ ประการแรก พิธีกรรมจ๋าเจียงเต็มไปด้วยนัยทางการเมือง
วัฒนธรรมของแม่มดและคนไทกวานเซิน ในการสร้างอำนาจของท้องถิ่น ผ่านการสถาปนาภาษาของชนกลุ่ม
น้อย การสร้างบรรทัดฐานทางวัฒนธรรมและการตอกย้ำการเป็นสังคมการเมืองของคนไทในเวียดนาม 
พิธีกรรมนี้มีลักษณะที่เป็น “พิธีกรรมในฐานะเรื่องเล่า” (narrativized ritual) ที่มีพลังในการสื่อสารในระดับ
การผลิตซ้ำสำนึกของชาวบ้าน ที่มีความลึกซึ้งในระดับอุดมการณ์ โดยเฉพาะอุดมการณ์ท่ีเกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตที่
สัมพันธ์ความอุดมสมบูรณ์ของป่า อุดมการณ์ความศักดิ์สิทธิ์ของแถนและผีมด เป็นต้น กล่าวคือ พิธีกรรมนี้ถูก
เล่าผ่านการแสดงบทบาทจริงและบทบาทสมมติ หรือการจำลองบทบาทจริงในชีวิตประจำวัน และแสดง  
(perform) ผ่านพิธีกรรม ในลักษณะเรื่องเล่าที่มีโครงเรื่อง (แม้ไม่สลับซับซ้อน) ตัวละคร และเหตุการณ์ เพ่ือ
สื่อสารความหมาย อุดมการณ์ สำนึก และธรรมเนียมปฏิบัติ เพ่ือบอกแก่ชาวบ้านที่มาร่วมงานว่าพวกเขาควรมี
พฤติกรรมเช่นไร หรือควรจะทำอย่างไรในอนาคต (Bibb, 2009)  

อีกท้ัง เสียงของแม่มดเป็นเสียงหนึ่งที่มีพลัง สะท้อนอำนาจของท้องถิ่นในพ้ืนที่ทางสังคมหรือพ้ืนที่ของ
ความสัมพันธ์เชิงอำนาจ ท่ามกลางบริบทของการฟื้นฟูวัฒนธรรมของชนกลุ่มน้อยของรัฐชาติเวียดนาม และ
การผลิตวาทกรรมการพัฒนาของรัฐ และภาคปฏิบัติของวาทกรรมว่าด้วยการแปลงป่าให้เป็นสินค้า (โปรดดูบท
ที่ 2) อย่างไรก็ดี ความพยายามในการรักษาอำนาจในการจัดการทรัพยากรในมโนทัศน์ของคนไทที่คนยัง
สัมพันธ์กับความเชื่อเรื่องเทพและผีผู้คุ้มครองป่าและธรรมเนียมดั้งเดิมในการจัดการป่า ได้ถูกกระทำควบคู่ไป
กับการรักษาองค์กรทางสังคมดั้งเดิมของชุมชน และองค์กร/กลไกสมัยใหม่ในการจัดการป่าของรัฐ หรืออาจ
กล่าวอีกนัยหนึ่งว่าเป็นการรักษาสังคมการเมือง (political society) ที่มีกฎเกณฑ์และจารีตทางสังคมที่อยู่บน
ความเชื่อเรื่องแถนและเทพผู้คุ้มครอง (thần thánh) เซินเมือง (อารักษ์ หรือ thành hoàng) และผี ในการ
ควบคุมพฤติกรรมทางสังคมของผู้คน โดยเฉพาะการใช้พิธีกรรมของแม่มดในการผลิตซ้ำสำนึกร่วม และ
ข้อกำหนดเชิงบรรทัดฐาน  

ประการที่สอง พิธีกรรมในฐานะเรื่องเล่ามีความสัมพันธ์กับการสร้างข้อกำหนดเชิงบรรทัดฐาน ชุมชน
การพูด และกลยุทธ์ชาติพันธุ์ กล่าวคือ พิธีจ๋าเจียงนี้จึงมีพลังในการสื่อสารมาก เพราะสื่อสารถึงกฎเกณฑ์เชิง
ศีลธรรม (moral regulations) ที่อยู่ในความสัมพันธ์ ที่มีข้อผูกมัดทางสังคม (social obligation) ด้วยการใช้
เรื่องเล่าและเชิงสัญญะในพิธีกรรม รูปแบบของพิธีกรรมเต็มไปด้วยความหมายและอำนาจ (Rothenbuhler, 
1998) ในฐานะที่เป็น 

1) การสอนบทบาทหน้าที่ของแม่มดที่เป็นลูกศิษย์   
2) การปฏิบัติการของการสร้างอำนาจของท้องถิ่น ผ่านการสถาปนาภาษาของแม่มด ผ่านการพูด

และภาษาของแม่มดในพิธีกรรม  
3) การสร้างบรรทัดฐานทางวัฒนธรรม การตอกย้ำการเป็นสังคมการเมืองของคนไทในเวียดนาม  
4) การเชื่อมโยงระหว่างแม่มดกับอำนาจของแถนในการขับไล่ผีร้าย  และแสดงให้เห็นความแตกต่าง

ทางวัฒนธรรม  



 
 

 

199 
 

5) เป็นพื้นที่ท่ีอยู่ตรงกลาง ของการปะทะประสาน ของความหมายของทรัพยากร แถน/ผี และผู้คน  
6) เสียงของแม่มด เป็นเสียงที่สะท้อนจากสำนึกร่วมผ่านคตแิละวาทกรรมท้องถิ่น  
7) การใช้ภาษาของแม่มดในพิธีจำเจียง  สะท้อนความสัมพันธ์ระหว่างความเชื่อ  ทรัพยากรธรรมชาติ  

แถน  ผี  และการสร้างอาณาเขต  
8) การออกสายแปน หรือสายแนน เป็นการเชื่อมโยงเมืองฟ้ากับเมืองลุ่ม (โลกมนุษย์) ผ่านกอบ๊อก

ไหม ่ของแม่มด อันเป็นการอ้างอิงอำนาจสูงสุด ที่ใหญ่กว่ารัฐและตลาด 
9) การขับไล่ผีร้าย  คือการปกป้องผู้คนจากผีร้าย หรืออาจตีความได้ว่าเป็นความเสี่ยงและภยันตราย   
10) การนำความเชื่อในรูปของคติและวาทกรรมท้องถิ่นเข้ามาผ่านพิธีกรรม เป็นการโต้แย้งกับรัฐที่

มองทรัพยากรเป็นสินค้า   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

บรรณานุกรม 
 



 
 

 

200 
 

ภาษาไทย 

เชิดศักดิ์ ฉายถวิล. (2550). ดนตรีประกอบการรักษาโรคด้วยพิธีกรรม "เรือมมะม๊วต" ของกลุ่มชาติพันธุ์เขมร 
กรณีศึกษาพื้นที่จังหวัดศรีษะเกษ. กรุงเทพฯ. รายงานการวิจัย รายงานต่อสำนักงานคณะกรรมการ
วัฒนธรรมแห่งชาติ กระทรวงวัฒนธรรม 

แก้วมงคล ชัยสุริยันต์. (2486). เรื่องผีของชาวล้านนาไทยโบราณ. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์พระจันท. 

แอนดรู วอล์คเกอร์. (2559). ชาวนาการเมือง: อำนาจในเศรษฐกิจชนบทสมัยใหม่ของไทย (จักรกริช สังขมณี , 
แปล). นนทบุรี: ฟ้าเดียวกัน. 

กาญจนา แก้วเทพ. (2010). การสื ่อสารในพิธีกรรม พิธีกรรมในการสื ่อสาร. วารสารวิทยาการจัดการ 
มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงราย 5(1), 1-26.  

ชลธิรา สัตยาวัฒนา. (2561). ด้ำ แถน กำเนิดรัฐไท: สาวรกรากต้นตอ คนไท ชุมชนไท-ลาวและความเป็นไท/
ไต/ไทย/สยาม. กรุงเทพฯ: ชนนิยม. 

ชิเกฮารุ ทานาเบ. (2553). พิธีกรรมและปฏิบัติการในสังคมชาวนาภาคเหนือของไทย (ขวัญชีวัน บัวแดง และ 
อภิญญา เฟ่ืองฟูสกุล บก.). เชียงใหม่: ศูนย์ศึกษาชาติพันธุ์และการพัฒนา (ศูนย์ศึกษาความเป็นเลิศ). 

ณัฐภัทร์ สุรินทร์วงศ์,  และบรานี บุญทรง. (2560). พิธีกรรมฟ้อนผีมด: การสื่อสารระหว่างมิติในมุมมองคติชน
วิทยา. วารสารวิชาการนวัตกรรมสื่อสารสังคม, 5(1), 72-82.  

พิมวลี ดีสม,  และเสาวภา เวชสุรักษ์. (2563). นาฏกรรมในพิธีกรรมปัญโจลมะม็วด จังหวัดสุรินทร์. วารสาร 
วไลยอลงกรณ์ปริทัศน์ (มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์), 10(1), 41-55.  

สารภี ขาวดี. (2554). การศึกษาวิเคราะห์พิธีกรรม “การโจลมะม็วด”: กรณีศึกษาจากชุมชนเขมร หมู่บ้านปรือ
เกียน ตำบลนอกเมือง อำเภอเมือง จังหวัดสุรินทร์. วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี , 
7(2), 150-188.  

อัจฉริยา ขูวงศ์เลิศ. (2566). เทพชายแดน ไม่มีพรมแดน: เรื่องเล่าชาติพันธุ์กับการสร้างถิ่นที่ในธรรมาภิบาล
ท้องถิ่นของคนไทในเวียดนาม. รายงานการวิจัยเสนอต่อสำนักงานการวิจัยแห่งชาติ (วช.):  

อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ. (2557). เป็นคนใหม่ไทแท้: การใช้อดีตและวัฒนธรรมในฐานะกลยุทธ์ทางสารัตถะชาติพันธุ์
ของไทขาว, เหตุเกิด ณ พื้นที่สูงทางภาคตะวันตกเฉียงเหนือ ประเทศเวียดนาม. ชุมทางอินโดจีน , 
3(5), 27-50.  

อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ. (2559). การเมืองเชิงวัฒนธรรมของ การเรียนการสอนภาษาไทขาวในภาคตะวันตกเฉียง
เหนือของเวียดนาม”. วารสารภาษาและวัฒนธรรม มหาวิทยาลัยมหิดล, 35(1), 5-28.  



 
 

 

201 
 

อัจฉริยา ชูวงศ์เลิศ. (2561). การสร้างพื้นที่ทางวัฒนธรรม สถานที่ และอัตลักษณ์ในการพัฒนาสังคมของคนไท
ภาคกลางตอนเหนือของเวียดนาม ในยุคก่อนระบบเศรษฐกิจการตลาด. พิษณุโลก: กองส่งเสริม
ศิลปวัฒนธรรม มหาวิทยาลัยนเรศวร. 

อานันท์ กาญจนพันธุ์. (2555). เจ้าที่และผีปู่ย่า : พลวัตของความรู้ชาวบ้าน อำนาจ และตัวตนของคนท้องถิ่น. 
เชียงใหม่: ภาควิชาสังคมวิทยาและมานุษยวิทยา คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

อานันท์ กาญจนพันธุ์. (2555). ทวนคลื่นความคิดกึ่งศตวรรษไทยศึกษา. เชียงใหม่: ภาควิชาสังคมวิทยาและ
มานุษยวิทยา คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

อานันท์ กาญจนพันธุ์. (2564). ก้าวข้ามวาทกรรมสู่พื ้นที่ความรู้: จุดตัดของข้อถกเถียงทางสังคมศาสตร์. 
กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ศยาม. 

ไอยเรศ บุญฤทธิ์. (2561). พลวัตวัฒนธรรมไทดำ: การธำรงกลุ่มชาติพันธุ์ผ่านคติความเชื่อเรื่อง “แถน” ใน
พื้นที่ประเทศไทยและสาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว. วารสารมหาวิทยาลัยศิลปากร , 38(4), 
41-65.  

ภาษาอังกฤษ 

BalocKaite, S. (2014). On Ideology, Language, and Identity: Language Politics in the Soviet and 
Post-Soviet Lihuania. Lang Policy, 13, 41-61.  

Ban chấp hành đảng bộ huyện Quan Sơn. (2006). Lịch sử đảng bộ huyện Quan Sơn tập I. 
Thanh Hóa: Nhà xuất bản thanh hóa. 

Bàn, P. m. T. (2014). Dạy và học chữ Thaí: thành tựu và thách thức (qua thực tế ở huyện Mai 
Châu, tỉnh Hoà Bình. (Master). Đại Học Quốc Gia Hà Nội, Hà Nội.  

Baulch, B., Chuyen, T. T. K., Haughton, D., & Haughton, J. (2007). Ethnic Minority Development 
in Vietnam. Journal of Development Studies, 43(7), 1151-1176.  

Bauman, R. (1975). Verbal art as performance. American Anthropologist, 77(2), 290-311.  

Bauman, R., & Sherzer, J. (1975). The ethnography of speaking. Annual Review of Anthropology, 
4(1), 95-119.  

Bell, C. (1988). Ritualization of texts and textualization of ritual in the codification of Taoist 
liturgy. History of Religions, 27(4), 366-392.  

Bell, C. (1992). Ritual theory, ritual practice. Oxford: Oxford University Press. 



 
 

 

202 
 

Bibb, B. D. (2009). Ritual words and narrative worlds in the Book of Leviticus. New York and 
London: T&T Clark. 

Bloch, M., & Parry, J. (1989). Introduction: Money and the Morality of Exchange. In M. Bloch & 
J. Parry (Eds.), Money and the Morality of Exchange (pp. 1-32). Cambridge, New York, 
Port Chester, Melbourne, Sydney: Cambridge University Press. 

Cam, H. (1999). Ritual and Natural Resources Management: A Case Study of the Tai in Mai Chau 
District, Hoa Binh Province, Vietnam. Tai Culture, 9(2), 48-63.  

Chaithawin, C. (2007). Music for treating disease with the "Ruemmamuad" rite of Khmer ethnic 
group: A case study of areas in Sisaket Province. Retrieved from  

Choowonglert, A. (2012). Negotiating Authenticity: Cultural Economy of the Ethnic Tourist 
Villages, Northwest Upland of Vietnam (Ph.D.). Chiang Mai University, Chiang Mai.  

Choowonglert, A. (2014). Negotiating Standardization of the Tai's City Spirit Worship (Lễ Xên 
Mương) in Northwest Uplands of Vietnam. Paper presented at the The 12th 
International Conference on Thai Studies, Univerysity of Sydney, Sydney, Australia.  

Choowonglert, A. (2015). We Do Not Want to be Inferior: Politics of Difference in Teaching and 
Studying Tai Languages in North-Central of Vietnam. Paper presented at the Celegrating 
20 Years of SEASREP and Southeast Asian Studies, Universitas Gadiah Mada, Yogyakarta, 
Indonesia.  

Choowonglert, A. (2016). Spirit of Border Has No Boundary: Cultural Capital in Vietnam-Lao 
Border Cities. Paper presented at the The 5th International Conference on Vietnamese 
Studies. , Hanoi, Vietnam.  

Choowonglert, A. (2018). Constructing Cultual Space, Place and Identity in Social Development 
of the Tai in the North-Central Region of Vietnam. Phitsanulok: Division of Art and 
Cultural Promotion, Naresuan University  

Choowonglert, A. (2022). Writing Tai History and Reviving Rituals in Thanh Hóa, the North-
Central Region of Vietnam. In V. Grabowsky (Ed.), Manuscript Cultures and Epigraphy of 
the Tai World (pp. 357-384). Chiang Mai: Silkworm Books. 



 
 

 

203 
 

Choowonglert, A. (2024). Tai Narrative, Ritual, and Discourses of the Environment in North 
Central Vietnam. In U. K. Heise & C. P. Pham (Eds.), Environment and Narrative in 
Vietnam (pp. 89-108). Cham: Springer Nature. 

Darlington, S. M. (2013). Sacred protests and Buddhist environmental knowledge. In J. W.-B. a. 
P. Kitiarsa (Ed.), Buddhism, Modernity, and the State in Asia: Forms of Engagement (pp. 
245-262). New York: Palgrave Macmillan  

De Fina, A., & Georgakopoulou, A. (2008). Analysing narratives as practices. Qualitative research, 
8(3), 379-387.  

Deesom, P., & Vechsurak, S. (2020). Panjol Mamuad ritual performance of Surin province. 
Valaya Alongkorn Review, 10(1), 41-55.  

Fenton, C., & Langley, A. (2011). Strategy as practice and the narrative turn. Organization 
studies, 32(9), 1171-1196.  

Ferguson, C. A. (1977). Linguistics as Anthropology. In M. Saville-Troike (Ed.), Linguistics and 
Anthropology (pp. 1-11). Washington, D.C.: Georgetown University Press. 

Fishman, J. A. (1977). Language, Ethnicity, and Racism. In M. Saville-Troike (Ed.), Linguistics and 
Anthropology. Washington D.C.: Georgetown University Press. 

Ganjanapan, A. (2012). Chao Thi and Phi Pu Ya: Dynamics of viilagers' knowlege, power and 
self of the local people Chaing Mai: Faculty of Social Sciences, Chiang Mai University. 

Gilbert, M. (2006). A theory of political obligation: Membership, commitment, and the bonds 
of society. Oxford: Clarendon Press. 

Hall, S. (1980). Cultural Studies: Two paradigms. Media, Culture and Society 2, 57-72.  

Hall, S. (1986). The problem of ideology-Marxism without guarantees. Journal of 
communication inquiry, 10(2), 28-44.  

Hymes, D. (1962). The ethnography of speaking. Anthropology and human behavior, 13(53), 
11-74.  

Jellema, K. (2007). Returning Home: Ancestor Veneration and the Nationalism of Đổi Mới 
Vietnam. In P. Taylor (Ed.), Modernity and Re-enchantment: Religion in Post-
revolutionary Vietnam (pp. 57 - 89). Singapore: Institute of Southeast Asian Studies 
Publishing  



 
 

 

204 
 

Jurosz-Landa, G. (2019). Transcendent Wisdom of The Maya: The Ceremonies and Symbolism 
fo a Living Tradition. Bear & Company: Rochester. 

Kaewthep, k. (2010). Communication in ritual, ritual in communication. Journal of Management 
Science Chiangrai Rajabhat University, 5(1), 1-26.  

Kang, M. A., & Lo, A. (2004). Two ways of articulating heterogeneity in Korean American 
narratives of ethnic identity. Journal of Asian American Studies, 7(2), 93-116.  

Khaodee, S. (2011). An analysis of “JOLMAMUAD”: A case study of Khmer Community Ban 
Preukian, Tumbol Nokmuang, Muang District, Surin. Journal of Liberal Arts, Ubon 
Ratchathani University, 7(2), 149-188.  

Kurki, T. (2020). Materialized narratives of border: articulating the unspeakable through 
everyday objects. In A research agenda for border studies (pp. 129-144): Edward Elgar 
Publishing. 

Ladwig, P. (2013). School, ritual economies, and the expanding state: The changing roles of 
Lao Buddhist monks as "traditional intelltures". In J. Whalen-Bridge & P. Kitiarsa (Eds.), 
Buddhism, Modernity, and The State in ASIA: Forms of Engagement (pp. 63-91). New 
York: Palgrave Macmillan. 

Little, A. (2002). The Politics of Community: Theory and Practice. Edinburgh: Edinburgh 
University Press. 

May, S. (2012). Language and minority rights: Ethnicity, nationalism and the politics of language 
(Second ed.). New York: Routledge. 

McElwee, P. (2004). Becoming socialist or becoming Kinh? Government policies for ethnic 
minorities in the socialist republic of Viet Nam. In C. R. Duncan (Ed.), Civilizing the 
margins: Southeast Asian government policies for the development of minorities. Ithaca 
and London: Cornell University Press. 

McGee, R. J., & Warms, R. L. (1996). Anthropological Theory: An Introductory History. Mountain 
View, California: Mayfield Publishing Company. 

Michaud, J. (2009). Handling Mountain Minorities in China, Vietnam and Laos: from History to 
Current Concerns. Asian Ethnicity, 10(1), 25-49.  



 
 

 

205 
 

Moore, E. (2006). ‘You tell all the stories’: Using narrative to explore hierarchy within a 
Community of Practice 1. Journal of Sociolinguistics, 10(5), 611-640.  

Mukdawijitra, Y. (2007). Ethnicity and multilingualism: The case of ethnic Tai in the Vietnamese 
state. (Doctor of Philosophy). University of Wisconsin-Madison, Wisconsin-Madison.  

Mukdawijitra, Y. (2011). Language Ideologies of Ethnic Orthography in Multilingual State: the 
Case of Ethnic Thái Orthographies in Vietnam. Journal of the Southeast Asian Linguistics 
Society, 4(2), 92-119.  

Mukdawijitra, Y. (2012). Contesting Imagined Communities: Politics of Script and Tai 
Cosmopolitanism in Unland Vietnam. Cultural Dynamics, 24(2-3), 207-225.  

Nguyen Van Chinh. (2014). Vietnamese Anthropology at the Crossroad of Change. Paper 
presented at the International Workshop on Southeast Asian Anthropologies, 2-3 
October 2014, National University of Singapore.  

Nguyễn Văn Chính. (2016). Ancestor Worship and Reconstruction of National Identity in 
Vietnam's Post-Socialist Era. Regional Journal of Southeast Asian Studies, 1(1), 143-163.  

Nguyen Van Thang. (2007). Ambiguity of identity: The Mieu in Northern Vietnam. Chiang Mai: 
Silkworm Books. 

Rancière, J. (2004). The politics of literature. SubStance, 33(1), 10-24.  

Rossano, M. J. (2020). Ritual in human evolution and religion: psychological and ritual 
resources. New York and London: Routledge. 

Rothenbuhler, E. W. (1998). Ritual communication: From everyday conversation to mediated 
ceremony. Thousand Oaks, London and New Delhi: SAGE Publications. 

Said, E. (1994). Representation of the intellectual: The 1993 Reith lectures. Vintage, London.  

Salemink, O. (2008). Embodying the Nation: Mediumship, Ritual, and the National Imagination. 
Vietnamese Studies, 3(3), 261-290.  

Scott, J. C. (1985). Weapons of the Weak: Everyday Forms of Resistance. New Haven: Yale 
University Press. 

Smith, M. J. (1998). Social Science in Question. London, Thousand Oaks, New Delhi: SAGE 
Publication in association with the Open University. 



 
 

 

206 
 

Stapleton, K., & Wilson, J. (2017). Telling the story: Meaning making in a community narrative. 
Journal of Pragmatics, 108, 60-80.  

Surinwong, N., & Boonsong, B. (2017). Fon Phi Mod ritual of Ban Dok Bua : The interdimensional 
communication in folklore perspective. The Journal of Social Communication 
Innovation, 5(1), 72-82.  

Taylor, P. (2004). Goddess on the rise: Pligrimage and popular religion in Vietnam Honolulu: 
University of Hawaii Press. 

Taylor, P. (2007). Modernity and re-enchantment in post-revolutionary Vietnam. In P. Taylor 
(Ed.), Modernity and rRe-enchantment: religion in post-revolutionary Vietnam (pp. 1 - 
56). Singapore: Institute of Southeast Asian Studies Publishing. 

Taylor, P. (2007). Poor policies, wealthy peasants: Alternative trajectories of rural development 
in Vietnam. Journal of Vietnamese Studies, 2(2), 3-56.  

Taylor, P. (2008). Minorities at Large: New Approaches to Minority Ethnicity in Vietnam. Journal 
of Vietnamese Studies, 3(3), 3-43.  

Thường, V. T. (2008). Sacred abject, artifact, or cultural icon?: Displaying the Xặng bók tree of 
the Thaí People. Asian Ethnology, 67(2), 287-304.  

Turner, V. (1982). From ritual to theatre: The human seriousness of play. New York: PAJ 
Publications. 

Turner, V. (1985). Process, System, and Symbol: A New Anthropological Analysis In V. Turner & 
E. L. Turner (Eds.), On the edge of the bush: Anthropology as experience. Tucson: 
University of Arizona Press. 

Turner, V. (2017 (1969)). The ritual process: Structure and anti-structure. London & New York: 
Routledge. 

Turner, V. W. (1973). Symbols in African ritual. Science, 179(4078), 1100-1105.  

Van, D. N. (1972). An Outline of the Thai in Viet Nam. Vietnamese Studies, 8(32), 143 - 201.  

Waddock, S. (2015). Intellectual shamans. Cambridge: Cambridge University Press. 

Walker, A. (2009). Modern Tai Community. In A. Walker (Ed.), Tai Lands and Thailands: 
Community and State in Southeast Asia (pp. 1 - 26). Singapore and Copenhagen: Asian 
Studies Association of Australia in association with NUS Press and NIAS Press. 



 
 

 

207 
 

Walker, A. (2012). Thailand’s Political Peasants: Power in the Modern Rural Economy. Madison: 
The University of Wisconsin Press. 

Whalen-Bridge, J. (2013). Angry monk syndrome on the world stage: Tibet, engaged Buddhism, 
and the weapon of the weak. In J. Whalen-Bridge & P. Kitiarsa (Eds.), Buddhism, 
Modernity, and the State in Asia: Forms of Engagement (pp. 163-207). New York: 
Palgrave Macmillan. 

Williams, R. (1960). Culture and society, 1780-1950. New York: Anchor Books, Doubleday & 
Company,Inc. 

Williams, R. (1977). Marxism and literature (Vol. 1). Oxford and New York: Oxford University 
Press. 

Ybema, S., Keenoy, T., Oswick, C., Beverungen, A., Ellis, N., & Sabelis, I. (2009). Articulating 
identities. Human relations, 62(3), 299-322.  

ภาษาเวียดนาม 

Ban chấp hành đảng bộ huyện Quan Sơn. (2006). Lịch sử đảng bộ huyện Quan Sơn tập I 
(History of Quan Son district party committee, volume I) . Thanh Hóa: Nhà xuất bản 
thanh hóa. 

Hóa, N. n. N. c. (1998). Về Việc Dạy và Làm Sách "Tiếng Thaí" ở Thanh Hóa. In Cầm Trọng (Ed.), 
Văn Hóa và Lịch Sử Người Thái ở Việt Nam (Culture and History of the Tai in Vietnam) 
(pp. 86-95). Hà Nội: Nhà Xuất Bản Văn Hóa Dân Tốc. 

Nguyễn Ngọc Hóa. (1998). Về Việc Dạy và Làm Sách "Tiếng Thaí" ở Thanh Hóa. In C. m. Trọng 
(Ed.), Văn Hóa và Lịch Sử Người Thái ở Việt Nam (Culture and History of the Tai in 
Vietnam) (pp. 86-95). Hà Nội: Nhà Xuất Bản Văn Hóa Dân Tốc. 

Phạm Thị Bàn. (2014). Dạy và học chữ Thaí: thành tựu và thách thức (qua thực tế ở huyện 
Mai Châu, tỉnh Hoà Bình (Teaching and learning Thai script: achievements and 
challenges (through practice in Mai Chau district, Hoa Binh province)). (Master), Đại 
Học Quốc Gia Hà Nội, Hà Nội.    

Sở Văn Hóa Thông Tin Hòa Bình, & Ủy Bản Nhân Dân Huyện Mai Châu. (2001). Ẳm Ệt: Sử Thi 
Thấn Thoại Dân Tộc Thái Mai Châu (Genesis: Epic of Traditional Legend of the Tai in 
Mai Châu). Hòa Bình: Sở Văn Hóa Thông Tinh Hòa Bình. 



 
 

 

208 
 

Thước, P. B., & Quang, L. H. (2017). Môt số đặc trưng văn hóa của người Thái ở Quan Sơn, 
Thanh Hóa (Some cultural features of the Tai in Quan Son, Thanh Hoa). Paper 
presented at the Phát huy vai trò, bản sắc cộng đồng các dân tộc Thái-Kadai trong hội 
nhập và phát triển bền vững, Hội nghị quốc gia về Thái học Việt Nam lần thứ VIII, Tỉnh 
Nghệ An  

Trưởng, L. V., Hải, M. H., Sao, N. X., Tùng, M. V., Xuân, Đ. T., Hà, P. H. M., . . . Phạm Xuân Cử. 
(2016). Địa Chí Huyền Quan Sơn (Lê Văn Trưởng, Mai Hồng Hải & Ngô Xuân Sao Eds.). 
Thanh Hóa: Huyện Ủy-Hội Đồng Nhân Dân-Ủy Ban Nhân Dân, Huyền Quan Sơn, Tỉnh 
Thanh Hóa  

Tùng, M. V. (2017). Rừng trong đời sống của người Thái Huyền Quan Sơn, Tỉnh Thanh Hóa - 
Bài học truyền thống nhân thức về giá trị nhân văn và phát triển bền vững (Forest in 
the lives of the Tai in Quan Son District, Thanh Hoa Province -  Lessons of traditional 
consciousness on human values and sustainable development). Paper presented at 
the Phát huy vai trò, bản sắc cộng đồng các dân tộc Thái-Kadai trong hội nhập và phát 
triển bền vững, Hội nghị quốc gia về Thái học Việt Nam lần thứ VIII, Tỉnh Nghệ An.  

Ủy Ban Nhân Dân huyện Quan Sơn. (2021). Diện tích rừng và diện tích chưa thành rừng phân 
theo chủ rừng và tổ chức được giao quản lý rừng năm 2021 (Forest area and non-
forest area classified by forest owner and organization assigned to manage forest in 
2021). Thanh Hóa  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

209 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

ภาคผนวก 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

210 
 

ถ้อยแตกน้ำแตกดิน 
 

หน้า 1  ถอดเสียงภาษาไท 

 

 
1 
2 
3 
4 
5 
6 
7 
8 
9 
10 
11 
12 
13 
14 
15 
16 
17 
18 
19 
20 
21 
22 
23 
24 

ถ้อยแตกน้ำแตกดิน 
ป้อตานเจ้าหยังยู่ตางตั้บโหมสูง 
หยูตางจูก้อแกน 
หยูหอนแตนกวางไหมปูเสือนอนเดียว 
ง้อหัวขึ้นหนอนหนอนเขาควาย 
กัวจวูเหียงเกา 
สองสอกเตาดาเหยีงหูฟัง 
ป้อตานเจ้าโลนหยังไปมีงาย 
วางคิงตายหยังไปมีเขา 
ไปไดกินก่อนเขาดั้ม 
ไปได้กินงั้มไกดวด 
สามแหหม้อเมืองอามาสามแต่ฟอนเมือปาง 
หมิ้อาหยังมาตากเอาจัวหม้อเอียนน้ำแต 
ตากเอาดังจัวหม้อจัวแงปางก่อน 
จัวหม้อนอยปางกอนลางดาย 
ดาฟังตื้นดาฟัง 
หม้ออามาตอยมินมีมีหยา 
มีฟามีคืนตอยปินกอนเขาดั้มปินคั้มไกดวด 
ตอยปินเงายยานเดอหม้อกอยเมือเหยา 
ตอยปินเครหมือกอยเหม่ยเก๋ 
ดาฟังตื้นดาฟัง 
คั้มนีหมื้ดคั้มเนอมากาย 
ทายทอยมีทอยเมือเกิมเลบ 
อันหบังปินกอนผาอันหลังหมาก่อนดิน 
เติบเสอก้อหาวยาวเสอก้อปื้ง 

   
 
 
 



 
 

 

211 
 

 

หน้า 2  ถอดเสียงภาษาไท 

 

1 
2 
3 
4 
5 
6 
7 
8 
9 
10 
11 
12 
13 
14 
15 
16 
17 
18 
19 
20 
21 
22 
23 
24 
25 

มันอิเบาปินกอนฟา 
มันอิเบาหนากอนเดือน 
ก้อก้อกางเง็นก้อเต็งกางแกว 
เบาปินกอนฟาเบาหนากอนดิน 
เสอเหือมีเตาปันตา 
ก้ลางสมีเกาปันปอง 
เบาแนกอนฟาเบามากอนดิน 
นั้มหมาต้อแลนั้มแตจัวฟ้อ 
น้ำเป๋กวางหลายเสื้ดฟ้อลายตา 
เบากินกอนฟาเบาหมากอนดิน 
หินกอนหยูนั้มหนั้มหินดั้มหยูนั้มหมา 
หินกาหยูนั้มอูนั้มฟอง 
สีเสาล้อตีเสาตองหนอกฟา 
เบาปินกอนฟาเบานากอนดิน 
อันหนังอันจังปินกอนฟา 
อันนังอันหนากอนดิน 
ตามเมืองหนอกออกลินหนอนแหนนาง
โลม 
เขาโกบเขาเขาหิดปีหินนอง 
ของเขาเขาเห็ดกวนหนื้งปันเดียว 
ขอบเจอนานเขานาน 
ปานเจอแตกเขาแตก 
แตกออกหน่วยโกมโกกต้อกอง 
แตกออกหน่วยโกมฟองต้อเลา 
มันปินกอนฟามันหมากอนดิน 
เขาบัดโกบเขาเขาเห็ดปีเห็ดนอง 

   
 
 
 
 



 
 

 

212 
 

 

หน้า 3  ถอดเสียงภาษาไท 

 

1 
2 
3 
4 
5 
6 
7 
8 
9 
10 
11 
12 
13 
14 
15 
16 
17 
18 
19 
20 
21 
22 
24 
25 
26 

ของเขาเขาเห็ดกวันหนึ่งอันเดียว 

ขวบเจอมานบัดบาน 

ปานเจอแตกบัดแตก 

แตกออกแหนอยูหลิกต้อกอง 

แตกออกแหนอูตองต้อเลา 

มันเป็นกอนฟามันหมากอนดิน 

เขาบัดโกบเขาเขาหิดปีหิดนอง 

ของเขาขเขาหิดกวันหนึ่งอันเดียว 

ขวบเจอมานบัดมาน 

ปานเจอแตกบัดแตก 

แตกออกแฟนดินต้อเบออา 

แตกออแฟนฟาต้อเบอแหล 

เด็นไปกิงยองหนากอง 

หองหองยองหนาตัง 

เบามีติเดอเฟอกต้อหนากอง 

เบามีตีเดอปองต้อเสอ 

ดินไปหมาฟาเบาไปเปือง 

ฟาบาทากอนเนอดินเหยกอยของกอน 

ดินทาฟาจิดคั้มหองหอง 

ของบวนเหมือหนาหอดเบาหอด 

ดินจังเกียดเหอฟายีหยวน 

ปวนหยวนเหอบวนเหมือหยาวหยาก 

ดินขังหวดมาปินปูสูงหมักหนวย 

หวดมาเป็นหวยนอยหวยออนหลาแค 

หวดมาเป็นจอนลานหนอกหนา 

   
 
 
 
 



 
 

 

213 
 

 
 

หน้า 4  ถอดเสียงภาษาไท 

 

1 
2 
3 
4 
5 
6 
7 
8 
9 
10 
11 
12 
13 
14 
15 
16 
17 
18 
19 
20 
21 
22 
23 
24 
25 
 

หนวดหนาปินปอนปูปอนฟา 

ไตเปียงหนอกเกียวแตเงินลางปางนั้น 
มีดินหยังไปมีหยา 

มีฟาหยังไปมีคืน 

แถนเฟือกหมันหนังโลงกอน 

ฟาหยอนหมันหนงโลกตาน 

เสียวเหอหนวยนอยต้อหนวยหนากปิน 

นินนินต้อหนวยเขาฟาง 

โลงกาเมืองแทงหลวงกาเฮา 

เมืองแทงเกางินกอนลางดาย 

ดินอวนมันปินดินเหย็นมันออก 

หิงมั้นซองเมือเหือนบินสางฟา 

หากมันสองโลงเตอเป็นสางดิน 

เต็นมันบาตื้นบายจาก 

หากเมืองเตอบายเจือน 

มีดินเมืองเปียงแลวมีหยา 

มีฟาหยังไปมีงื้น 

แถนโตกอันหนังโลงกอน 

ฟาหยอนอันหนังโลงตาม 

เสี่ยวเหออายโหมกโอนโตน 

แขงมันเทาปันวา 

ขามันเทาปันออน 

ปิกมันลอนไดสิแสนเมือง 

เหอมันโลงเจิมหังหัวแต 

ไดแปดปันอูมหยา 

   
 
 
 



 
 

 

214 
 

 
 
 

หน้า 5  ถอดเสียงภาษาไท 

 

1 
2 
3 
4 
5 
6 
7 
8 
9 
10 
11 
12 
13 
14 
15 
16 
17 
18 
19 
20 
21 
22 
23 
24 
25 
 

ลุงเจอมวังหัวตา 

ไดหาหอยอูมเคืองคั้ม 

เจอมหังไดสามปากฟา 

เจมหังไดหาปากปี 
มันไสไดหาปากฟา 

ไสไดหาปีมันฟัก 

ฟักสามฟาหาปี 
ของแตกเบาแตก 

แถนจังเหอโหนกจิกเมืองปวนนุงบอก 

เหอโนกจอกเมืองฟานุงสอน 

นุงหาสอมสิบแขงเมืองบวนตางเหา 

เกาสิบแขงเมืองฟาตามตอม 

มันจังย้อช้อคินเมือเหนือหยอง 

เห็กกาฟานุงปองเมืองเปียง 

โอนโตนเอยฟาแดดเอาปิดมืงแจ 

ฟ้ืนแหเอาหางมืงไป 

เมืองฟ้ืนสายเดอเอาคินสายเหนือ 

ฟ้ืนไปฟ้ืนมาหลายปีหลายมัวมันแตก 

มันจังฟังโหนกจิกนุงบอง 

มันจังฟังโกนจอกนุงสอน 

ฟาแดดเอาปิดมันแจ 

ซินแหเอาหนางมันโหม 

ฟ้ืนสายเตอเอาคินสายเหนอ 

ฟ้ืนไปฟ้ืนมามันแตก 

หนวยหนึ่งแตกนุงน้ำเมืองเตอปินปา 
 

   



 
 

 

215 
 

 
 
 

หน้า 6  ถอดเสียงภาษาไท 

 

1 
2 
3 
4 
 
5 
6 
7 
8 
9 
10 
11 
12 
13 
14 
15 
16 
17 
18 
19 
20 
21 
22 
23 
24 
25 
 

หนวยหนึงแตกนุงนาเป็นเขา 

หนวยหนึงแตกเขาปาเตา 

ปินหมูกวางฟาน 

หน่วยหนึงแตกออกอายตาแดงบองแกน
หมากลั้ม 

ตากั้มยอมแกนหมากมอน 

หัวเขาสักเขาฟอนเมือเหือน 

ปินยองเดอลิน 

หน่วยหนึงแตกออกอีลางกับกัลอีลางแก 

มีดินแลวเหยมีหยา 

มีฟาแลวเหยมีกูน 

เขาจังแตงเอ็ดสูมหูตี 
นูนีหูตับกับปินหมิดหูลาน 

ตับปินควานหูปั้ม 

ตับปินหัวขาจากหูตาว 

เสียมปวงยายหูกวด 

แตงินแตลางปางนั้น 

เขาเมอตีตางเหือนเหอมีตากา 

ตีตางเหอเหอไดนา 

เอ็ดเขาเบาปินเอ็ดกินเบาโสก 

เอ็ดเขาหยังหยำดินฟา 

เขานาหยังหยำดินดาน 

หยังหยั้มตินบายจาก 

หยังหยั้มหากปายเจือน 

เขาขังเมอกาเมืองแทงหลวงกาเหา 

เมืองแทงเทาเจอกอนลางดาย 

   



 
 

 

216 
 

 
 
 

หน้า 7  ถอดเสียงภาษาไท 

 

1 
2 
3 
4 
5 
6 
7 
8 
9 
10 
11 
12 
13 
14 
15 
16 
17 
18 
19 
20 
 
21 
22 
23 
24 
25 

ฟันไมปูเนอมากายกาก 

หลากเอาไปปูหนากายเกอน 

หมากขวานไตเขาปั้มตางหนา 

หมากขวานสาเขาปั้มตางหลัง 

ฟันกั้มนีขั้มเสอมันหมา 

ปั้มขามีขาอ้ืนมันลาม 

ฟันสามปากฟาหาปาปี 
ไม่จักหักมันจีเสียงหนัก 

ไมจกหักมันซั้มเสียงม้อ 

คินเฮย มาแดงค้อปินแฮน 

โกกมันนุงแตดสายปายมันนุงแตดนั้ม 

เอ็ดเขาแลวปินเอ็ดกินแลวสูก 

แกนเตยเปือนแกนหมากหนวย 

เขาแกนสวยเปอนหนวยหมากบาย 

เดอลูมไปเอาเขาแตงงาย 

เดอตายไปเอาเขาแตงเขา 

มีเขาเขาหยากกินปาเขาหากินจิน 

เขาเมือเอ็ดลีเสอยนั้ม 

เหอปามาโตกเบาโตก 

เอ็ดแหวเสอโขกเหอกวานเหอฟาน
มาถืกเบาถืก 

ถืกเหยือกเมืองเตอหางเฟือ 

ถืกเสืองหากงหยาวข้อลายอุงกาน 

ขาเมือเสอกูบเงือกกูยหองสังไว 

แถนจังปาฟาจังเหมอ 

ไตเมืองเปียงเจอเขาเล็งงา 
   

 
 



 
 

 

217 
 

 
 
 

หน้า 8  ถอดเสียงภาษาไท 

 

1 
2 
3 
4 
5 
6 
7 
8 
9 
10 
11 
12 
13 
14 
15 
16 
17 
18 
19 
20 
 
21 
22 
23 
24 
25 

สาหมักหมอนเมืองแตเลอเขาเลียนงาน 

เขาฟันเสียตินบายจาก 

ขาเสียวหมาบายเจอน 

ฟันเขาบาถามฟา 

ขาเขาเบาถามแถน 

เจอนี่เขาไปหอมเอาเหงือกหางเฟือ 

หอมเอาเสือหางยาวข้อลายอุงกาน 

เมือเสอกูยเลอกกูยหองสังไว 

เขาแสเขาโหเขาหิว 

ฟาจังสดเหอเขาหยีหยวน 

ฟวนหยวนเหอเขาหยาวหยาก 

เสียวจังเหอสามซิบแหมหุงหลวง 

นุงโอดเสียวตางนั้งหลองโอดเสียปองนั้มไหง 

เสียวจังเอ็ดหมืดดั้มยองอางหอม 

แลขอมยอมอางจาม 

เอ็ดโหยกเหยียกยองหม้อเขาจาว 

เหยียวหยางยองหมอแกงไก 

ลันขอนเม็กนุงหุมหองหอง 

ลันขอนตองลุงเพียงหื้นเอย 

เอ็ดหนวยฟินโตกนุงเปียงเปอนหนวยหมาก
หมอ 

จูหวยนั้มนอยเมืองเตอจูติม 

จูสูงมินจูอัง 

จูหวยนั้มนอยปินถูมนองหลวง 

ปินนั้มทูมทวมเมืองเตอเบาหนอง 

นั้มนองเตเปียงเบาหวน 
   

 
 



 
 

 

218 
 

 
 

Cúng Phi Hươn, phi Một (บทสวดเซ่นผีเรือนและผีมด) 
วันที่ 6 กุมภาพันธ์ 2020 

 
แม่มด บ่าหงว้าน : ฮา กาว เจ๊ จั้ง เมื๋อง ป่อง ฮู๋ น่วย กาว จั้ง ไห่ เฮ้อ ป่อง ฮู๋ น่วย  ..... ล่ำ ก๋วน เจ่า เซา เมื๋อง 
ล่ำ กึ๋ง เซา อ่ืนเกียน ก๋วย ม๊า ลำ เฮือน กั๋ง จั้ง ไจ๋  .... ลำ เฮือน ต๋าง จั๋ง ได๋ จื๋อ ตื่น ต้า ตื่น ได๋ จืน นอน ตั่น จั๋ง 
โลก จั๋ง ฮวน ได๋ โล่ เฮือน โล่ เม็ง เม่า เลา จั่ง ชัน กะ เก๋า เน้อ เชือน แอ เง่า น่วน ...... ลำ เฮือน ต่า ย่า ค่า ฮ่
วน หนัก เน้อ ย๋า บ่า เบ่า โฮ้ง ลำ เฮือน ต่า ย่า คา ฮ่วน หนัก เน้อ ย๋า บ่า เบ่า มิน เมิอ มด เมื่อง ฮ้วย บ่า เบ่า 
...  คา ฮ้วน เฌอ ฮู่ มด เมื่อง ฮวย ม๋า ปู๋ ฟ่าม หน๋า เฌอ จั่ง  เอ็ด โฮ้ง จั่ง โฮ้ง กล๋าง.....ลำเฮือน ต่าง จั่ง เอ็ด 
โฮ้ง กล๋าง ฮ้วน ต่าง โจ ต่าง เจา เลา ต่าง โจ ไก ลำ เฮือน ต่าง จั่ง มา เต๋อ เกิอ ตั๋ง ซัด ม๋า ...... ม๋า ต่าง ไป๋ ไถ 
บ่า เจี๋ย จ๊อบ ไม๋ ไถ ม๋า ต่าน ไป๋ อ่า บ๋า เชี๋ย เฟอ เชี๋ย ไท ก๋า หน๋า เลีย เต่า ม๋า ต่าง ไป๋ ..... อ่า กิน เหล่า  บัว๋ 
กอน ปุด ปั๊ว เจ้ย ม๋า เน้อ เหน่ย ลำ เฮือน เหน่ย ต๋าง เจ้ย กั๋น ..... จั่ง ต้บ ติง นุ้ง  โฮ้ง ตา่ง ห่าง จัง ยั่ง ติง นุ้ง  
โฮ้ง จุง เจะ ย่ง ขอ ฝึง เฝ่ง โฮ้ง กา   
ตก โน่ง ฟ่าง จื่อง เอ่ว จ่น เฮ้ง ฝ่าย ดาว ฟอ จั่ง ฮือ ความ ไป๋ จ่า ต๋าน ม๋า นั๋ง ฟ่ง ล่า เน้อ ม๋า ต๋าน ม๋า นั๋ง จอก 
นั๋ง แอ๋ อง แอ๋ นั๋ง แอ๋ ตวย เอิน อวน ตวย จั่ง เจีย โก๊ะ ไป๊ เฮ๊อ ลำ เฮือน ต๋าน แด จั๋ง ต๋าน ฮู้ แจ เฮ๊อ มี ไม๋ มี 
ปู๋ เปอ ปั๊น เข่า ดี รู้ เปอ มี๋ เข่า อุ๋น รู๋ เปอ แต๋ ม๋า ซาง เฮือน โฮ๋ง เน๊อ เชียว แต๋ติน ตุม ปิ๋น แต๋ ตุม ป๋า เตี๋ยว 
เชียว ป๊อ เป๋น แต๋ ป๋า ป๊อ เนือง เน๊อ รู๋ นิ่ง แน๋ ติน ฟืน น้าว ลุก จ๋าย ติน ฟืน เข่า ง๊าน จ่าย ติม เฟือน ง๊าน ไน๋ 
จ้าย ติม เฟือน เข่า ฮาย เตี่ยว เค้อ เจ่อ เบ่า นอน ไล น่า ไก ลุก จ๋าน ต๋าน เบ่า นอน ดี เก้อ ยั่ง เชิ๊ง ชั๋ง ปิ๋ง เยิง 
เม่า เหล่า ยัง เชิ๊ง ชั๋ง ปิ๋งเยิง เม่า แก่ เตี่ยว เค้อ เหล่า เฟา ไล น่า ไก เหล่า เฟา เล้อ ฟัน เตี่ยว น่า ไล โฮ้ง ฟ่า 
โก๊ง เยิง ฟัน บ่า อา เก๋า โก๋ เฟอ ม๋า  
ปิ๋น อ๋ัน ช๊า เยิง ฟัน บ่า อ๋ัง อ้าย ม๋า ปิ๋ง อ๋ัง เนือ เน้อ เตี่ยว เค้อ เบ่า ไล น่า ไก เบ่า ฟัน เต๋อ ฟัน เดียน เจ่า เฌอ 
เนียน อัน เจ๊บ หนั๊ก เจ่า เฟอ เนียน เยิง เจ๊บ หนั๊ก อ่า เจ่า ล้าน เจ๊บ เน้อ ปิ๋น เฮ้อ ปิ๋น แก่ เจ๊บ เฮ่ือ เบ่า นอน 
ไล น่า ไก เบ่า นอน ดี้ คาย ต๋า ดี่ จ่วง โก๊ง ขึ่น มี ๋ขึ่น ตับ ขึน แต๊ง แม้ง กวง มี๋ ฟู ฮัก ฟู เจ่า เชือ อยู ชง เข่า 
เย่า เชือ เข่า เว้า ไล ชิง เชือ จั่ง อุ่ม เชื๋อ ไป๋ ตู๋ เฮ้อ จก โฉ๋ ไป๋ ชู ม่อ ต่อ แป่ ลิ่ง แป่ ล่า ไป๋ หน๋าย เข่า แย๋ จั่ง 
เยิง อยู ฝี เข่า ป่อ ไล เมือ ต๋าง โจ่ง ฮ่า เข่า ป่อ ไล เมอ ตัม ผี น่ก เน้อ เบ่า ไล เต๋า เตี่ยว น่า ล่า ฮ่า ตั๋ง เต้า ไล 
เตี่ยว ต่อ ตั่ง ไล ต่อ บ่ ช่าว จั่ง เยิง ช่าว เฉียน ต๋าง เอ็ด ก้ม น่า เข่า น่า นาง เอ้ด ลำ ต๋าน ลำ เต๋า เข่าเฟือน 
ต๋าน ได่ เอ็ด เด้อ ต๋าน ได๋ข่าย เชือ ลุก ล๋าน กิ๋น ง๋าย ข่าย ลุก เปอ ต๋าน โป๊ ต๋าน ไป๊ กิ๋น เข่า เช้อ เต้อ นี ต๋าน 
เอ็ด เกี๊ยด ต่อ เออะ ต่อ ต๋าน เอ็ด เกี๊ยด  
ต่อ จ่าง เต้อ เอ้อ เจ่ง เอ้อ เจ้อ ฟิต เจ้อ ลุก ต๋าน เฮือน อิจ ต๋าน เข่า มา จ่อ ไต๋ เบ่า แร๊ง เจ้อ เป๋ ปั๋น ง๊าย เจ้อ 
เช๊อ ล๋าน เตี๋ยน ม๋า เจ้อ นำ จั่น อ่า เจ่า แจ๊ ปิ๋น เจ้อ แจ๋ หน๋าย เจ่า ปิ๋น โต๊ ฟิต เจ้อ เค้อ คำ เข่า ม๋า ฉอ เจ๊ ลำ 
เฮือน เจ้อ ติ่ เจ้อ มี๋ ปั๋น เข่า ม๋า ข่าย ป่าน ง๊าย เข่า ข่าย ง๊าย ล๋าน ปิ๋น เจ้อ ยั่ง ล่าย ป่าย ล่าย เช้อ ล่าย เจ่า 
เก้อ ล่าย ปั๋น เข่า ดี ล๋าน เปอ ปี๋ เข่า เม๋า ซ่าง เฮือน เซ้อ เจ้อ ฮัว มั่น ก่อ ขัง มี๋ ต่า ม๋า กวง กว่า ม๋า ต่า ข่าย มี๋ 



 
 

 

219 
 

เมือ มี่ น่า มัน มี๋ น่ำ ปู๋ ป๋า มัน มี่ น่า ภู เข่า เป่า เต่า เม้อ เต่อ เอ้ด แม่ มด เอิด เจ๊บ ภู ข่า เถื่อ หน่อ น่ำ ปู๋ ป๋า 
เถื่อ หน่อ น่ำ ปิด เขา เถือ หน่อ เขา เปิ๊ด ฟ่า เปี้ยน ปิด ปิน๋ เธียน เขา เฮ้อ มัน นุ่ม หนุม่ เมือง เอียน เฮา เต๋า 
เมือง เต๋อ เฮ็ด อด แม่ มด เอิง เจ๊ เน้อ เจ้อ ไค ม่า จ่อเอ็ด ฮ่าง เฮ้อ โฮ้ง เด้ ล่าย ลู ไค จั๋ว เจ้อ ลำ เฌอ บ่า จั่ว 
เจ้อ  
น่า ข่า จั่ว เจ้อ เข่า แจ้ง เอ๋อ ซั๋ว ม๋า เปี๊ยน ไป๋ ช๊อ ไก เปี๊ยน ด่ง ล๋าว เชือ เฮ๋อ ไก เกื้อน เชี๋ยว เมือง หน้อง จั่งได๋ 
เฮอน ได๋ ฮู้ ไล เต๋อ ไล เต้อ ไล เขื่อน เอ้ด เจ้อ เช้อ ชี ชอ ตก เอ้ด ตั๋ง เอ้ด จั่ง เจ้อ เอ็ด เฌ้อ ชาม เอ้ด ตวย เข่า 
เต๋า สิบ ต้าว ชง ชู ฮอ เจ่า จ่าง จู ฮอ จู ฮอ ฮ่อ แจ จ้าม จี้..... ชู จ่อ ไจ เจ่า จี่ ไค ลำ เฮ็ด ได๋ เต๋า เตอะ เชียง 
เตอะ น่า เฮ่ย เจ่อ จั่ง ช๋าง เตอะ ตั๋ง เต้ง พี น่า เหิ่น เฌ้อ เจิน ฮ่าน เหิ่น เป่น ฮอ เชีย เออะ จั่ง ได่ ปุ๊ เจ๊ เน้อ 
เออะ เจ้อ นี มี๋ ปั๋น เข่า ม๋า ทาย ป่าง ง่าย จ่อ เป๋ง ง่า ปั่ง  เจ้อ เน้อ จิ่ง มี๋ ไก ป๋า น่า ฮ่าง แป๋ ไป๋ เฮอ แป๋ง โต๋ 
โลด ต๋บ..... เชือ เจ่า เหล่า เชือ เด้ เฌ้อ ตี๋ โต่ โลด ต๋บ โลด ปี๋ เฌ้อ ล่อน ข่า ไก เลิ่อ โป๊ นี เลิ่อ ไก เลิอ  ล่ก ลั่ว 
ฮ่าง ตั๋ว แค่น เก๋า เลา ไป๋ เปิน ฝี เฮือน ไม๋ เฮือน เต๋อ  
ตี๋ ได๋ ฉ๋อง ช๋าม เต๋อ นี เต้อ ข่าม อ่วม ได๋ ต๋า เกีย คน เชียว เม้อ ปิก นั๋ง ชั่ง เฌ้อ ต๋า ไป๋ หก กก กุม เต่า เต๋า 
เชอ ช่าง ไป๋ ไล กั๋ว กุม ไป๋ ไป๋ ห่วด ต๋า ต๋าย ติม ไป่ ห่วด ติ้ม ต๋า..... ม๋า นำ อ๊ับ จำ ช๋วย เฌอ มี๋ เปอ เฮ้อ แฮ่ 
ต๋า ม๋า กั๋บ เฌอ กั๋บ เฮ้อ เห้อ แฮ่ ช่าง เฌ้อ ชั๋ง เหวื่อง เฉ ชัง๋ เว้อ ชัว......ต่า จ๋า กิ๋น เช้อ เต๋อ จั๋ว บั่ง ก่อ จิม บัด 
ยั่ง ก่อ จั้ว เข่า บัด เจ้อ จั๋ง ขวบ ขุม เอ๋า ฉอ ฉ่าก ก่อ กุม เอ๋า อ้าด ฟ่าย จ่าง น่ำ ต๋า น๋าย เข่า จั่ง ต๋าย ก๋าน เมือ 
ก๋าน น่า ฟ่า ฟ่ง จ๋า น่า ฟ่า ฟ่ง เจือ ห่ง กู จู เฮือ ฮ่ง ไล ตู๋ ล่า ต่ง ไล โต๋ ล่า เข่า ล่า เก๋า ม๋อ ย่ง เจ่อ จ่อ ฮู ตั๋ง 
ไฟ๋ ลับ เจ่อ จู เต๋อ ต๋าม ไฝ๋ ลับ ก่อ ต่อง ล๋วก อ่อง ไฝ่ ต๋วง ก๋อ เมือ ฉุ่ย ได๋ ฉ่อง ฉาม ก๋อ ปิ๋น ก๋อ ป๊าม ไป๋ กุม 
ไก ชิ ฮ่า เตื๋อน ต๋า ไล ป่อน ไฝ่เก๋า เปิอ หน่อ เปิ้น ตวย ไก เน้อ เห่อ ป่วน ไก เตอ เด้ ชุก เช่  ไต๋ ลัง ติ้ง ก๋อ ปุน 
ข่อ จั่ง เปิน เฌอ เปิ้น จั่ง เปิ้น เออ เจิน เชิง น่า ตั๋ง  
เจิง น่า ตั้ง จั่ง อิจ น่อ จิม ไป่ อ่อง ล๋าย ตวย จิด เจิอ เน่ ต่อง ล๋าย ก่ำ ก่อง กิ๋ง  หนี บัด ยั่ง ยอง แอว เข่า บัด 
ย่า ยอง อิน ..... เฌอ หลาย ล๋าย ม่า ฮาย จิด เฌอ ล๋าย เกิอ เชา ขอ ต่อน เฌอ เหล่า เก้อ เจ๋อ เล็ง น้อย กู๋ ก่อ 
น่อย ป๊าว จั่ง จ่อย น่อย เจ๊อ ป๊าว หุง เจ๊อ ปั๋น เจ้ย โจ๋ ขอ ม๋า ต่วน เต๋อ ตุ่ย เต๋อ เหล่า ม๋า เจิอ จั่ง จ่อย ม๋า ปุม 
ม๋า ป๋า เข่า จั่ง กุม จ่าย ง่าย นี่ ม๋า จ๋า ขัง น่า ขวบ จั๋ว ง่าย จั่ว เบิ่ด กึ่ง เอือน ไล เบอ ต้าว บ่า เข่า นิ มด เต๋า 
เฮือน ไล เมอ ไป่ กิ๋น แก่ ฮ่า ชิบ เต่า เฮอ เต่า สิบ หุง จั่ว จุง ฮอ ฟ่าง เจ่า จ่าง ฮอ เด่ย มด จู ฮอ อยู จุง จิ่ง 
ป๊าว ด๋า ดี๊ จึ่ง ฮอ  ไล เต๋า เจีย ไจ กิ๋น เต๋า เหล่า ต๋าย น่ำ ตวย ต๋าน ฮอ ชิน กั๋ว ห่วง กั๋ว น๋าน เจ้อ ชั๋ง ต้าว เบ่า 
บ่า ตี่ นั๋ง เบิด เบอ ลำ กุง เจา่ เชา ลำ เงิน เก๋า เซา ฉ่าง ตา๋น ปิ๋น เชิ้น ต๋าน ได๋ พ้ัว เอ๋า แต๋ ต๋าย กั๋ว ปู๋ เมี่ยน 
หมู่ เตอ เจ้อ ก๊วน ไป๋ เมอ ลัง กุม จ้า ฉ่าง จิ้ง ลุก ม๋า จั่ง เก๋า จิง น่ำ กุม ม๋า จั่ง เก่า จู ลำ อง กับ เอ๋า แต่ ฉาม 
ฉิม หมู่ ฟอ ก๋า ไหว่ ฟ่ง เน้อ เจ้อ นี แด้ ช๊อบ จั่ง ป๋อ เปิง เอ่า เบิด ว้าย  
ด้าย อ่ิง อ่อง ต๋าย เมือ มี่ เอ๋อ อ๋วง เอ่อ เจ่า กำ ก๊วน จั๋บ จ่าง เจ๋อ ต๋าย เต๋ ด๋วน ม๋า เดอ๋ เต๋อ ตวน ตำ ดิน ได๋ 
เต่า อิ ต๋าย ต่าว ดำ ดิน ได่ ต่าย กก เข่า ดี๊ ฟ่า ต่าง ขึน ม๋า ขั้น ได๋ ป๋อง เฮ่อ ลู ล๋าน เปอ เอ็ด ปึก ป๋า ม๋า เฮอ 
ลู ล๋าน ป่าย ลู ล๋าน เปอ เอ็ด ปี่ จ่าง ล่อย เป่า ไป่ อิน ล๋าย เจ่า เอ็ด เน้อ เจ้อ อิจ เจ้อ น่อย จ่อ เต่า ต๋าน ม๋า 
ชอ ฮับ ฮ่าง เอ๋า ต๋าน ม๋า อู เน้อ ม๋า จุม อ่อง แป่ง แฉง ฉ่าง น๋าน ตาง เปอ ป่อน เน้อ เปอ เข่า เว่า แน๊ ป่าง จิ๋น 



 
 

 

220 
 

น่อ เจ้อ แน๊ เจ่า แล่ แป้ ปิ๋น จ่อ เจ้อ เป่า แล่ ปิ๋น จ่อง นำ ขั่ด ข่าย พ้อ แล่ ขั่ด จ่อง โอ๋ ย้อง ไป่ ล่าย ปุ๋ง เน้อ 
น่ำ น่วย ต๋าย ถือ ม๋า ฮอ แข่ เฌอ ซ่ม ล่ำ เม๋อ แข่ ต๋าน ม๋า ฮอ ม๋แ ก่อ แก้ ม๋า ม่อง ก่อง เดียว ฉง ตั๋ม ฮ่าง เดียว 
กั๋น ม๋า ค๊วาม นึง เน้อ ม๋อ ม๋า จั่ง วะ น่า จ่อย เฌอ เฟอ ง๊าย เน้อ จ่าง ฟ่าย เข่า เจ้อ เขิ๊น ฟ้าย เปิ้น เข่า ปู๋ เป่า 
เจ่า เป๋น ปัด โป๊ เขิ๊น แป ซั๊ง เซา อิจ จ่อ ลิ๋น ฉ่าง ป่อง นี เจ่า กับ ต๋าน อยู โน้ เอ็ด เค ดี๊ เอ้ด เค่อ มี๋ เข่ ไต๋ เอ็ด 
ต๋าน มี๋ เอียน ไป๋ เม็ด เม้อ เข่า ป่า ต่าน เขือน เล่อ คึน เม๊ด คึน ฟ่า เข่า ป่า ต๋าน เขิ๊น เอ็ด เจ๊ เอ่อ เจ้อ แน๊ เขิ้น 
จอ ม๋า จั่ง ม๋า ข่าง เข่า เจ้อ เฟ๋น ง๊าย ม๋า จั่ง เข่า เจ้อ เฟ๋น เข่า มี๋ แต เข่า ดี๊ น่ำ ง๊า จา  
ต๋า จั่ง โอ๋ ตั๋ง เชีย น่า เน้อ แม๋ เจ๋า นี น่า นี่ น่า ต๋า จั่ง ได๋ ม่า ช๋วย เชียว เดอ โล่ ก่อ ม๋า จั่ง ช๋วย เชียว เม๋อ เม่อ 
ม๋า จั่ง ฉี๋ เชียว เม่อ เอ่อ เฉี๋ยง เฌ่อ จั่ง ปั๋น ทู ปี่ ต๋าง เฌ่อ ช๋ม นั่ง เปอ ต๋าง ฟัน ปู๋ อ่อง ปี่ เต่อ ค๊อบ เปิอ โค 
ช๋วย ค๊อบ ข่อย โค โช ค้อย ซว๋ย ข่า ซ่าง ไป๋ ต๋าง ไป่ ม๋า ฉา่ง ต๋าง ม่า ควน คับ เข่า โค กับ กี้ เก๊ง ได่ ก๋วย โก 
เป่า ตุ่ม ค้อ ตุ๊บ ตุ่ม ตุ๊บ ปิ๋น เปียว ฮู ฮอ ตุ๊บ นุ่ง ค๊อ เปิน ไต๋ น่ำ เชียว ข่อย ได๋ ข๋ง เปอ นุ่ม ได๋ เข่า ฉับ ไป๋ ได๋ 
นุ่ม เม่อ ม่ง เฌ่อ ลำ เฮือน เน้ เซ้า ต๋าน ปิ่น เฌ่อปิ๋น ก๋าด ตั๋ง ปิ๋น ล่ำ ปิ๋น ตั๊ง เฌ่อ ต๋าน ย๋า ข่าย ต่าย เฌ่อ กับ 
ป๊าย เฌ่อ ย๋า ข่าย เจ้อ ก่อ เน้อ เจ้อ กั๊บ ก่อง เจียว ก่อ น๋าย กั๊บ ป่าย เจ้อ กั๊บ ไป๋ ก่อง น๋าย กั๊บ จ่อย จั๊บ ไป๋ 
จ๋อย จั๊บ น๋าย เป่า นั่ง เช๋า ต๋วย เข่า เล่อ ย๋อ ป๊าว เน้อ ต๋าน ต่าน เฌอ เข่า ตู๋ ไล ลั้ว ป่าน เน้อป่าน ง๊าย นี เมือง 
เล่อ ป๊าว ปิ๋น ต๊อบ น๋าน เล่อ คิป แต๋ คิป คิป เอ่อ คิป อ๋อก ซ็อก ค็อบ ช่าง เข่า เฌ่อ น่อง ต่าน ตั๊บ แม๋ ไก เฌ่อ 
กุ พ๋วง เน้อ ไก เฌ่อ เม่อ เต๋อ แม่ ไก เฌ่อ กั๊น อยู พ๋วง แม๋ เฌ่อ แม๋ง นับ จ๋า อยู ฮัว เฌอ่ ม่อง เอ่อ ฮวน เอ่อ 
แอ๊บ ตั๊บ ไก เอ่อ เฮ้อ ปั๋น  
เม่อ แต๋ ง๋อน ไก ต๋อ วี ก๋อน ไต๋ ไจ๋ ต๋อ เกี้ยว เล่อ ตั๊บ แม๋ ไก แลง ม๋อ ตั๊บ แม๋ ไก เจ้อ ม๋า เจ้อ ไก ล๊วง ล่ง เอ่อ 
หาง เม่อ แต๋ บู ชา น่ำ แม๋ ไก เฌ่อ น่ำ ห่วง น่ำ เม่อ ลู ฉ่าง แม๋ ไก น่ำ เปอ ก๋วย ไป่ก๋วย ม๋า อ่อม มึ๋น ก๋วย เฌ่อ 
เต๋อ เอ่อ กุง แม๋ ไก เฌ่อ มัด ยั่ง น่อ เช่ย น่อ แม่ ไก เช่ย มัด หมัด แม้ก เม่อ แน่ ข่า ตั้ง ไก เย่อ มั่น ขอ มั่น 
เมียว แน่ น่อ แหน่ นอย ช๊อบ กิ๋น แอ มิดนอย น่าย ต่าน เต๋อ กิ๋น ตั๋ว กิ๋น แต๋ ฮัว แต่ ฮ่าง แต่ คาง ฮัว มัน เฉ่ย 
ย่า ล๋าน เต่อ ติ๋น บ่า เช่ย ย่า เมียด เม้อ แต๋ ติ๋น บ่า ไก มั่น จ่าง เก๊บ เม้อ แต๋ เล่อ แม๋ ไก จั่ง เชียน ม๋า ไช๋ จัง่ 
ไล่ จ่าง ลาง จา หลั่ง จั่ง ไล่ โฮ่ง ไก เฉียว เม่อ เฮ่ย เต๋อ มี๋ เม้อ แม๋ จิ๋ง เม้อ เล่อ ลุ ล๋าน ต่าน เอ็ด ต่าน ล๋าน ต่าน 
อยู เม่อ เย่อ ล๋าน ต่าน เอ็ด หล๋าย ย๋อ เอ็ด เล่อ ล๋าย จิ๋ง เม่อ ย๋อง โอ๋ เอ็ด หล๋าย ล๋าน ต่าน ม๋อ เย่อ แอ้ เข่า ม๋า 
เข่า ลั๊บ จั๊บ เล่อ ย่อง ลู ล๋าน ต่าน ติ๊ด เจิ่น เฌ่อ ต่าน ปิ๋ดอ เฌ่อ ซั๋ง ป่อง ล๋าน เฌ่อ ลู ล๋าน ต๋าน ล๋าง ปิ๋น บัง 
เปอ อ๋ัน เล่อ บ่ บ่า ต๋า อ้ัน เลอ่ อ่อ ไล เซา ไห้ ป่าย ด้าว บา่ว บี่ มี๋ จิ๋ง ฮู ล๋วง เอ๋า เอ้ด ล๋าย ล๋าน ต่าน อยู เย่อ 
เกียว เอ๋า ม๋า ข่าย น่อ เน้อ ต่าน ย๋า  
ลู๋ก เจ่อ น่อย เน้อ ล่ำ เม่อ เล่อ ต่าน ย๋า ข๋อย อ๊ับ เฟ่า เจ่อ ย๊าม ข่าม แล่ ตุ๊บ เจ่อ เล่อ ต่อง ฟ่าย แล ตุ๊บ เจ่อ 
หล๋าย ตั๋ว จั๊ม ลี๋ แต๋ จั๊ม ตุ๊บ ปะ๊ ป๋อม เม่อ แต่ ป๋า ม๊อบ ต๊อบ ป่า เปียว ป่า ปิ๋ง เฌ่อ ไล กิ๋น ป่าง ป่า หาง กิ๋น ไป่ 
ป่า ปิ๋ง แต๋ ป๋อ ไป๋ อ๊ับ เอ่อ ก่อ เฌ่อ ข่อย เช่ย ขั๋ย จิ้ง ฉ่าง ขั๋ย จิ้ง เช่ย ปิ๋ เก้อ ซั๋ง จิด จา เบ่า บ่า เฌ่อ จิ้ง เจ้อ 
จั๊มเม่ย เจ้อ เฉ่ย จั๊ม จั้ม เม้อ จั๊มชั้ย แจ เปอ เม้อ เจ่อ เฉ่ย แจ แก้ เฌ่อ เม้อ แล่ กวก ไกว่ เปอ แต่ ถวย แกว๋ง 
น๋วย ตั๊บ เจ่อ เอ่อ กั๊บ กั๋ว เอ่ย เจ้อ เข่า จั๊ม เมื่อง เอ่ย จิ่ม บา่ จั้ม เมื่อง เอ เอ่ย ฟ่ัก เตี๋ยม เอ๋ียม ฟ่ัก ฮ๊อ ต๋อง ไฟ่ 
ตั๋ว ฝั่ก ตั๋ว ต้อง เปี่ยน ไฝ่มี๋ เอ่ย ลู๋ก ล๋าน ต่าน เฌ่อ ฮ๋อง ตู๋ เมื่อง ม้วย ฟ่ัง บัว นิ เฉียน ฟ่ัง ติ๋ง นิ มั๋น เฌ่อ หวง 



 
 

 

221 
 

เช่ย มั๋น ติ๋ง เอ่อ เล่อ ข่าย เตี๋ยน ป่าน ข่วย ปิ๊ด แม๋ เมื่อง ม้วย ข่าย ข่วย มิด ตก เมื่อง แม่น ฉ่าย ฉ่วย เช่ย ป่า 
ข่วย มิด แม๋ มด ล่อย ไป่ ข่าย ขว่าม ข่วย ไป๋ ปิ๋ด กั๊บ ข่าม เจ่า น่ก เจ่า เนียน ข่อย ไป๋ มี๋ เชียง ช่าง ข่อย น่ก 
เชียง ล่าง อุ๊ก ข่อย นุ๊ก ป่อย ต่าน กิ๋น เน้อ หล๋าย ข่อย ไป๋ หน๋าย ข่อย เต้ง ข่อย ตู๋ ลำ เฮือน น่ก ต่าน ม้าน จั่ง 
ฮอ กิ๋น ขู่ น่อ เจ้อ มิ้ง เจ่อ เค่อ เอ่อ เจ้ง ค้ำ เข่า ขู่ น่ำ ต๋า เน้อ เม่ย เข่ง ค้ำ ม๋า ย่ำ เขิ้น เมย แต๋ ค้ำ เข่า อ่อน 
ก๋ำ น๋าว ก๋ำ เข่า ขาว เน่อ ย๋ำ จั๊บ ไม๋ เข่า ข่อง  
ไล่ เป๋า ฮู๋ น๋วย ล่ย โป๋ เข่า ฟ่ง เล้ โป๋ ล๋าน ป๋า เฌ่อ ป่าง เมื่อง เข่า ก่ง ก๋ำ ก่ง เล่อ ฉ่วง ล๋าน ต่าน เฌ่อ นา ปั๋น 
ตั๋ง เน่อ เข่า เกี๋ยน ป๋าน นิ เช่ย ขั้ย เปิ้น ฮู ฮ้อ ไม๋ นี่ ก่อ เข่า น่า มั๋น ฮ๋อม ตก แป๋ เข่า แป๋ แง๋ ฮ๋อม งก ง๋าย เฉียง 
เม่ย เฉ่ย.. ต่ก นี เฉ่ย ป๋าย เปยีง จิ๋ว กั๊บ จิว่ ล๋อง เจ้ย เต๋อ เหล่า นำ ปั๋น ข่อง แป๋ง เฮ้ย แต่ เหล่า น่ำ เน๋า น่ำ ล่ำ 
น่ำ แล่ง ข่องคิ่ว เดอ อัน เด้อ หนี เน้อ น่ำ เอ๋า ล๋าว เอ๋า เต๋า อ๋ำ เตอ แล๋ง แต่ เจียว ล่ำ อ๋ัง ข่าย เม้อ เย่อ เม้อ 
ย่ำ เหล่า ก่ง เฉียง เม้อ ย่ำ เหล่า ก่ง ฉ่าย โก๋ โม่ เฌ่อ น่ำ เม๋อ เฌ่อ ย่ำ จ๋ำ เย่อ ยั๊ด หลั่ง เจ้อ ไล่ ลี่ อ๊อป อ๋อก 
กวง เฉียง หนี อ๊ับ ต่าน เจ้อ เล่อ ตุม เจาะ เอาะ เตี่ยน...เล่อ อ๋อ เฮีย เลอ ล๋าย เอ๋อ จ๋าย อ๋อก เฮ่อ  ปั๋ว ปู๋ น่อ 
เม้อ ฉ่าย น๊อบ ต่าน เม้อ จั๊ม เจียน เจ่า บ่า ต๋าน ล่วน จั๊ม เอ้ด อวก เน่ก กิ๋น เล่ก เก๋ ลา.... กึด เฮ้อ ม๋า ดี๊ เด่อ ตู๋ 
กิ๋น ก่อ ม๋า น้พ เฉ่า กิ๋น ก่อ เมือ จั่ง เว้า ม๋อ ฮู้ เมื่อ ต๋า เม่า น่า ไก ลือ ไก เก็ด ไน เก็ด ไก น่ำ ลู๋ก น่ำ ล๋าน น่ำ 
นั๋ง ปี่ เฌ่อ นา แก๊ง ก่อ น่อ ไก ก๊อ เจียด เหล่า นิ เจ้อ น่า ไป๋ เจอะ ม่อง ต้อง เฮาะ เฮาะ เย่ง ข่ง เช่ย ข่อง ชั้ย 
เม่อ เฉ่ย..... เน่อ ก่อ ม๋า กิ๋น แก่ เน้อ ฮัว เจ่า เน้อ กิ๋น เก้อ เหล่า นิ ขือ ไล่ ขือ  
ข่น เม่อ มี่ แต๋ อ้ด เอ้ด ม๋า ตุม ต่อ ต๋า มี่ แต่ ฟ่อ ป๋า นี่ ไป๋ ต่อ หน๋า ต่าน ไป๋ จุด ยิด ไจ๋ เปอ ต่าน ย้าด ต่าน เฟ่า 
ป่า ตั๋ว ขั้ย ต้ง น่า เน้อ เจ้อ งดิ ง๊า จุ้ม บ่า เบ่า เน้อ นิ้ด นี ่บ่า มด เม่อ ม๋อ ย๋า ฉ่อง ม๋า มด เม่อ ม๋า เก๋า เว้า แหน่ 
เน้อ ฉ่อง นิ่ง น๋าย เน้อ ลู๋ก เอ๋า เอ็ด ไล่ กิ๋น ปั๋น เข่า นิ เย่อ เก้อ ก๊อ แก่ เอ๋า ปั๋น แจ เย่อ เจ้อ นี ไค เม่ย เข่า 
ข่อย เม่อ ฉ่อย ป่าง เม่อ ง๊าย ข่อย เม่อ ฉ่อง เคอะ เน้อ เจ้อ แม่ง ม้วย เอ๋อ เคอะ ปู๋ น่อ จ่อง แจ่ง เอ๋อ เค่ย เอ๋อ 
มี๋ แต๋ ข่วย ม๋วย จ๋วย กิ๋น ปั๋น ฝึก ปิ่น เจ้อ จ่วย จ่อง ปิ๊ด เจ๊บ มี๋ เน้อ มี๋ เด้อ เข่า ต้ม ม๋อ ต่อง เตี๋ยว มี๋ ต่อย เต๋า 
เตี๋ยง ฮอ ฮ่อง เฮ่ย ต้ม ชุ่ย ยุ ย่อง มี๋ ตุย ฟ่ัน เขี่ยน ฟ่าว จั่ง นิ เฌ๋อ มี๋ แต๋ เจ้อ ยั่ง ป๋อย เฉ่ย กิ๋น เข่า น่ำ ล้อย 
ตอย เจ้อ ต่าน จ่อย ล่ำ ล้อย จุก เหล่า กิ๋น เข่า ล่ำ จ่อย ป๋อง อุก ม้อย มี๋ จุ้ม อัก ต่าน ปั่น ย่อง มั๋น ก็อ อุ๊ก ต่อ 
พูน เด้อ ไป๋ เจาะ แป๋ง เว้า ได่ เช่ย ม๋า จ่อง ย๋อก อ๋อก น่ำ ต๋า กุม โอ๊ก เอ๋า ปิ๋น เฉ่น ปิ๋น กาน แน่ เอกะ อยู ฮอ 
ม๋อ เม้ง อยู เฮ่ง น่ก ไก นอย จ๊อง ไจ๋ ต๋ำ ตุก ไก นอย ก๋อง ไก แจ่ว จิ่ง เจ้อ เน้อ จิ่ง ไจ๋ ไป๋ ค่ำ ฟัก เคียว เขียน 
ขิ่ง ขั่ย เช่ย จั๊ม เจียว เอ๋อ นิ เค้อ เฉ่ย ชู ช่าง น๋า เจ้อ นี่ ฟ่ัก ไฝ่ เฌ่อ  
ชู ช่าง ไห ไป๋ นี่ ฟ่ัก มี๋ จู่ อ๋ัน จู่ จ้อง เอ๋า ม๋า น่อ ฮ่อ ฮู้ เจิง เข้อ นอย ม๋า จูง คู เนาะ เจาะ นิ เน้อ ม๋า เคาะ เบ่า 
นี่ ม๋า เข่า เมื่อง เบ่า เฮ่ย เฌ่อ นี่ เข้อ ฝี ม๋า ฉ่อ แป๋ง ม๋า แล่ง ฉ่อ ย่อง ฟิต เฉ่ย ย่ำ อ่า น่อ แป๋ก เบ ฉ่อ ป๊ะ แฉ่ 
แป๋ง เป๋า ปิ๊ด เจ้อ ขอ ขวม เว้า เจ่า อุ่น ข่วาม ขึ่ม ฉ่อ มี๋ ปั๋น เข่า นิ ม๋า ฉ่าย ฉ่อ มี๋ ป๋า ง๊าย ฉ่อ แม๋ ป๊ะ ฉ่อ แง๊ะ 
เน้อ น่ำ กวง เก๋า เซา มุด หมู เม่ย ลำ เกียน เก้อ ปิ๋น เชิ่น ปิ่น กั๊น แต๋ ฉ่าง ชิง กู๋ ป้วย ก๋า หา ห้วย หมู โป๊ หมู่ 
เหนือ เซาะ ซั่ง อ๋อ เมือ หล๋าย อ๋อย ปิ๋ง เปื่อย ป่าย โอ๊ อ่ง เม่ย ฉาว เม่ย ล่าง ปัง ปั๊น ช๊อบ จ่าง เมื่อง จา เมื่อง 
อ่ง เฮ่ย เมิ่ง อ่ง ม๋า ต๋า ล่า ล่ำ ลิด ได๋ ฉ่าม ฉี ่ตั๋ง ด้าว ตั๊บ อ๋อก ตั๊บ นิ่ง ไล่ ลาย โป๊ เข่า ผ ีฟ้า จั่ง เหล่า คืน ม๋า 
ต่าน ม๋า ล่ำ ไข่ โป ๊เล่อ อ๋อก ลู๋ก ล๋าน ต่าน เอ็ด ปึน ป่า ม๋า ล่อน ล๋าน ต่าน เอ็ด ปี่ จั่ง นอย ล๋าน ตี๋ ได๋ เจ่า เฌ่อ 



 
 

 

222 
 

เจิน นี่ เจ้อ จ่อ เอ็ด เจ่า เต่อ ต่าน อิจ เอ๋อ เอ็ด เอ่อ เอ๋อ ต่าน อิจ ไป๋ ฉ่าม ฉิบ อู๋ ฉ่าม ฉิบ เจ่า อู๋ เข่า เก๋า ฉิบ 
ต๋าว อู้ คน เจ่า เชือ นี่ เชือ คน โข มั๋น ต๋าน เอ๋ เข่า ม๋า เอ่ย ฟ่า มั๋น ขาน เมื่อง มี๋ น่า มั๋น ก็อ มี๋ อ่ะ ปู๋ ป๋า มั๋น มี๋ 
น่า พู เขา เต่า เมิด เต๋า เอ็ด แม๋ มด  
เมื่อง เจ๊ เน้อ นี่ เฌ่อ ไล เต๋อดัง เชือ ไล่ เหลือ ลัก เขิ๋น มี๋ แต๋ ชก จ่ง มี๋ แต๋ ชก จั่ง หยัง ก๋ำ เม่อ หล๋าย ห่วย ปิ๋น 
ห้วย ป่าย เย่อ จา เย่อ ยั่ง ป๋า กัว เจิ้ง เฮ่อ จ่าง กัว จวน ม๋า ธ่าน ด่ำ ดิ๋น ได่ ฉ๋า นี่ ต่าน เอ๋า น่ำ เจ่า อ๋อก ด่ำ 
ดิ๋น ได่ ได๋ โด๊ะ เอ๋า ฝี ฟ้า ต่าน เจ่า อ๊ัก ม๋า ขึน ม๋า ต๋าน ไห่ม เจ่า เอ๋อ ลัด เปอ ต่าน เอ็ด เปอะ ขึน ข่า ม๋า ล๋าย 
เปอ ต่าน เอ้ด ปี่ ฝี จ่าง อ๋อก ต่าน อิน ล๋าย เจ่า ต่าน น่ำ ชอ๊บ ม๋า คี่ ห่วย น่ำ หว่ย ม๋า กอ็ แกะ ต่อย แต่ ตั๋ง อ๋า 
เจิน นี่ เฌ่อ ม๋า พ๋อ กิ๋น น่ำ... น่ำ ล๋าน น่ำ โอ๊ะ เอ๋า หนี เจ้อ หนี่ เย่า เว่อ ต่าน เจ้อ เม้อ เน้อ ต๋าน อยู เม้อ เน้อ 
คู เจี่ยว เย่อ น่ำ แต๋ ต่าน ล่า นี่ ฟู ล่อ ไล่ ต่าน เฉียง ไฝ่ น่ำ นี บ่ ล่อ น่ำ ต่อ ต๋า เย่อ เฌ่อ น่ำ ต่อ น่า เต๋อเอ๋า 
ต่อ น่ำ ติ๋น อิจ น่ำ เมื่อง เจ้อ เข่า ก่อ มี๋ ฟั่น ก่อ น่า เจ้อ มี๋ ก่อ ไก เจ้อ น่ำ เต๋อ เอ๋า กิ๋นเจ้า อ๋อ เมี๊ยว เกียว จ่าว 
เอ๋า กิ๋น เจี๊ยว เมี๊ยว กิ๋น เบิ่ด เฌ่อ เจ้อ เล่อ กิ๋น บ่า เบิ่ด กิ๋น เอ๋า เหล่า เจ้อ ก็อบ เจ้อ เล่อ กิ๋น เบ่า เป็ด จั่ง ได๋ 
เหล่า กิ๋น เล่อ ปั๋น เน้อ ปั๋น อ๋อน เอ็ด เข่า จึ่ง เย่อ แอ๊บ จั่ง จึ่ง เอ็ด ง๊าย บ๋าย กว๋า กิ๋น เจ่า  
เฮ่อ เมียง ม๋า ไฝ่ ก่ง ม๋า เย่า เฮ่อ เย่า ฮ่ี เกิ๋อ กุม ย๋า กิ๋ง ก้อม เนียว เจี๊ยว ต๋า กิ๋น ก้อม เข่า มี๋ เมีย ตี๋ เจี๊ย เหล่า 
ชิ๋ว กั๊บ ปิ่ว เหล่า เจ้อ เน้อ เจอ่ นี มี๋ แต่ เข่า เน๋า เต่า จุ้ง น่ำ ต๋า ค๋ำ เข่า ม๋า ขั้ย เขิ้น มี๋ แต๋ โอ๋ จิ้น ม๋า มุง ต่อ 
ต๋า เฝ่า ต๋า ม่า ไป๋ ต่อ น่า เจ๊ เย่อ เจ้อ นี ฟิต ม๋า จ่อ แย๋ เบ่า ได๋ ม่า ฉ่อ ย๋อ เบ่า เอ็ด เจ่า เอ๋อ เจิ้น เจ้อ เน้อ โจ้ 
ข่าย เอ็ด ป๋วย นี เฌ่อ ป๋วย เอ็ด เฉ่า ฉ่วย ลุน เปิ่ด เอ็ง นี ป๋าว ฉ่วย ลุน กุน เน้อ เอ็ด จ่วย เจ่า นี จ่วย เต๋อ ไก 
ม๋า ฮ่ำ น่ำ เปอ เขา่ น่ำ เจ้อ เอ่า แก่..... ฉ่าน ฮ๊ับ ฉ่าน แห่ เฮ่อ เจ้อ ยั่ง เจ่อ เอ่า จ่วย เจ้อ เอ่า เล่อ เอ่า อ่ำ นอย 
จู๋ เอ่า เจ่า น๋วย เอ๋า ฟ้า เจ่อ จั่ง น่วย เน้อ น่ำ กิ๋น ดี๊ เก้อ ก๋าย ม๋า มด ฉั๊บ เน้อ นั๋ง กิ๋น ดี๊ เฌ่อ เน้ ก๋าย ม๋า ม๋อ 
นอย เน้อ เม่อ ฉั๊บ ฉ่อย เอ๋า ยั่ง ข่อย เม่ย ฉ่อย เอ่ เม่ย มด เฉ่า เม่า เจ๊ เน้อ ไล่ ฉ่าม จ้าม ต๋าน เข่า เม่อ มด เม่อ 
ต๋าม ปั๋น กิ๋น เข่า ต๋าย ข่าน ม่า เม้อ มด เข่า มด เม้อ ไว ไว ว๊าย ต๋า ไก เก้อ ไก ก้วน มด ข๋วย ต๋าน ย๋า ข้วย เปอ 
น่อง ม๋อ ข่วย ฟ๊ับ ไฝ่ น่ง เม่อ กั๊บ ก่ง เกิ่อ ต๋า ต่าน ย๋า ข่าย ก่ำ ไป๋ เฌ่อ ต่าน ย๋า ข่าย เนิ่ง จ่อ เน้อ ก่ง นี น่ำ 
เจี๊ยว ก๋า ฟ่าย น่ำ ฟ่าย ต๋า เตี๊ยว ต๋า ฟ่าย น่ำ ข่วย เตี๊ยว ต๋า อ๋วย ยั๋ง ม๋า ฉ๋า เม้อ แต๋ โก๋ อ่ง เอ่า เมิอ แต๋ เอ่ิง  
ต้าว เนี๊ยว เม่อ ฟู เม่อ เมี๊ยว เตี๊ยว อยู เอ่อ ต๋อน ตี๊ เก่ อยู๋ ต่าน เกิ่ง ก้า ต๋าน มี๋ ลู๋ก นิ่ง แต่ เฉ่า มี๋ ลู๋ก จ๋าย แต๋ 
ว๊าว โก๊ะ ม๋า จ๋อ กิ๋น น่ำ หมู่ อยุ น่ำ โก๋ กั๊บ เอ๋า.... เก้อ ก็อ แก่ ตุ้ม เจ่อ ข่วย เจ้อ เขิ้อ จ่วย ข่า เอ๋า จ่ง ย๋าม เน้อ 
เย่อ เอ๋า เม่อ เม่า น่ำ ฉึ่ง ก๊าน ได๋ น่ำ ก๊าน ต่าน เก้อ ไล่ เมือ บ่า ง๊าย มี๋ เมื่อง เล่อ อ๋อ คิด เช่ย เชียง เฮ่อ แอ่ 
เน้อ ต๋าน ตั๋ง เย่อ ไล่ เมือ คิป คิป แต๋ เอ๋าคิป เต๋อ คิป อ๋อ ต๋าง ฉ่าง เข่า เฌ่อ น่ำ จ่าน ตั๊บ แม๋ ไก เฌ่อ ย่ำ ปุ๊ป 
ข่วน เน้อ เม่อ เต๋อ แม๋ ไก มั๋น อยู ม่วน ก่อ ต๊อ มัด จ่าง เม่อ เต๋อ เฮ่อ มั๋น ขึน ไหม่ อ้าว แป๋ .....อ๋อ ไล่ เหล่า ก๋อ 
ลั๊บ ตี๋ อ๋อน อ๋ำ แม๋ เฌ่อ ...... ตั๊บ แม๋ ไก มั๋น อยู ป๋วย เน้อ เต๋อ แม๋ ไก มั๋น อยู น๋วม ต่วม อ๋อก จ่า ลวง หัว เม่อ 
จ่า อุง เน้อ ต้าว เม้อ เต๋อ ตั๊บ ไก น่อ หน่อ มั๋น เต๋อ น่ำ ไก ต๋อ นิก ก๊บ เจ่อ ไก เน้อ ยิ้ก อุ๋น เต่อ จั๊บ แม๋ ไก มั๋น 
ไก ห่วด เม่อ ไก หวน มั๋น แม๋ง เฌ่อ ม่าน เนิ่น เจ้อ หุ่ง หั้น นุ้ง เอ่อ อีบมุ้ง แอ่ ลู๋ก ฉั๊บ จั่ง แม๋ ไก มั๋น น่อ ม๋า 
เม่อ ลู๋ ฉ่าง แม๋ ไก ม๊ะ  เม่อ ลู๋ก ไก น่ำ ปั๊ว ม๋า มุน เม่อ เฌ่อ เฮ่อ เม่อ เต๋อ อุ้ง แม๋ ไก เฌ่อ มั๋น ยั๊ก ย๋อ เอ๋อ เข่า 
แม๋ ไก เมอะ มั๋น หนั๊ก แม๋ เก้อ แก่ ต๋าน จั่ง ไก เต่อ ม้ะ  



 
 

 

223 
 

ต๊อ ค่อ มั่น เนี๊ยว เนียว เน้อ เอ้ด น่อย ต๋าง เฌ่อ ฉ่าง ติ๊ก เอ็ด ปิ๋น น่อย ต๋า ตั๊ง เต่อ ไก กิ๋น บั๊ว กิ๋น แต่ หัว แต่ 
หาง แต่ ฮ่าง ฮ่ิน มิ่น ฉ่าง เฉอะ ย๋า บ่า ติ๋น บ่า เฉอะ ย่า เบี๊ยด  เม่ย แต่ ติ่ง แม่ ไก เต๋อ มั๋น จั่ง กิ๋ป แก่ ไก เจ้อ 
มั๋น จั่ง ไจ๋ ต๋า ฉ่าย มั๋น จั่ง แย๋ ต๋า ต๋า ขวา มั๋น จั่ง แย๋ แน๋ โฮ่ง เม่ย เฮ่ย เย่อ เจ้อ มี๋ เย่อ เจิ้น จิ่ง ปู๋ ลวง ลู๋ ล๋าน 
ต่าน เอ็ด ไล ล๋าน ต่าน อยู เย่อ ไป๋ เก๋า ม๋า ข่า ก้า จ๋าย เจ่า เย่อ น๋าน ต่าน ย๋า เก้อ เจ้อ น่อย เน้อ ต่าน ต๋า ย๋อย 
เย่อ ต่าน เข่า เมอะ ง๊าม ต่าน เขิ้น เฉียม เขิ้น ปู่ จ๋อง เจี๊ยว จ๋อง จู๋ ป๋าย เน้อ ห๋าย ต๋าน จิ๊ม ปู๋ ป๋วย เน้อ ข๋ง เจ้อ 
ฉิง เจ่อ ย๋า ขุม ย๋า ล๋อด เย่อ กิ๋น เฉ่ย ย๋า ล๋อด ย๋า ข่า ไป๋.... ย๋า ก๊อต เชือ อ๋ัน เล่อ มั๋น ย๋า อ่า ก้า เฉ่ ต่าน เล่อ
มั๋น ล่อ เล่อ ตั๊บ ต้อง ต่าน ม๋า เล่อ ปิ๋น กิ๋น เม่อ เฌ่อ เต๋อ ไก อ๊ด ชิ๋น ม๋า ต่อ ต๋า ฟ่อ ฟ๋าน ปิ่ง ต๋า ไม๋ ต่อ หน๋า 
เนือย ต่อ ป๋า คิง โต๊ ป๋า ข่อย เน้อ เต๋อ ป๋า น่อ เต๋อ ป๋า เปี้ยง เต๋อ ป๋า ปิ๋น เฌ่อ ไล ปิ่น ฉ่า ต๋า ฮ่าง ปิ่ง เฉียง ตา๋ 
ปิ๋ง เตี๊ยง อ่อ ต๋า เอ่ิน อ๊ัว เบอ เฉ่ย จ่าง จิก ต๋า ป๋อย จิก ติ๊ก เจ้อ จั่ง ..... จิ๋ก ป๋า เบ่า บ่า จิ๋ก นี่ เขิ่น จั๊ม เบอ จิ๋ก 
เจ้อ น่ำ จั่ง เม่อ จ่า แจ๋ แจ่ เมอะ ก๋วย แจ่ แจ๋ เมอะ ก๋วย ก๋วย เม่ย เฌ่อ ป๋วย แก๊ง ม่วย แป๋ง ก๋วย ไป๋ กั๊บ เกือ  
เอิด เฌ่อ เอ๋อ ลู๋ ล๋าน ต่าน เอ็ด เม้อ ต่าง เม่ย เจ้อ เฉ่ย ม๋าน ลู๋ก ล๋าน ต่าง เป๋า จั๊ม เม่ย เต๋อ เล่อ ล๋าน ฉ่าง ตุ่ม 
ฝั่ง ฮ่อม ตุ่ม ฝั่ก ตั๊ว ลวง ชี่ เปี่ยง เอ๋ มี๋ ฝั่ก ตี๋ อ๋อง จ๋อง โต๊ เมื่อง โม่ ฝั่ก บั๊ว นี เฌ่อ ข่อง เฉ่อ เมื่อง ล่าว นี่ เฉ่อ 
ข่วย เตี๊ยง ม๋า ตี๋ ปิ๊ก แม๋ มด เมื่อง ไฝ่ ปี๋ มึ๋นข่อง ข่วย เตี๊ยง ม๋า ข่วย ปิ่น แม๋ มด ป๋อย ไป๋ ตก เมื่อง เฉียง ฟ่า  
ป่อย ไป๋ จิ่ง ต่าน ฟ่า เจ่า ลู๋ก จ่า เนียง ข่อย ชั้ย นี่ เน่อ ต๋าง เชี่ยง อุ๊ก เล่อ ย๋าง อ๋อย ลุ้ง เต่อ จ่าง กิ๋ย เจ้อ หล๋าย 
ต่อ ตี๋ ต่อ ต๋วน ลุ๋น ต่าน กิ๋น เน้อ คู เม่ย เต๋อ ย๋ำ เข่า เต๋ย น่ำ ต๋า เล่อ ชุ๋ม เมอะ เม่อ เต๋อ ก๋ำ เข่า ม้ะ  กื๋น ลวย 
ก๋ำ เข่า เมอะ น๋าน จั๊ม เข่า เมอะ อยู ย๋อน จั๊บ ไม๋ เข่า เฉ่า แน่ เข่า อุน เข่ย เม่อ เน้อ เขา ข่ง ชุก เอ็ด ลู๋ ล๋าน 
ต่าน เฌ่อ เอ๋า เม่อ เน้อ เข่า เม่อ ไน เต๋อ ลู๋ ล๋าน ต่าน เฌ่อ ม๋า ลั๊บ ม๋า เข่า เขียน ต่าน มี๋ ลู๋ ล๋าน ต่าน เฌ่อ ไล 
ลู๋ จูง เข่า ไห่ นี มั๋น ข๋ำ ต่อ ม๋า เข่า น่ำ อ่า เล็ว น่ำ ฮ๋อม ต่อ เต้ เข่า เต้ แลง เข่า ม่อง ม๋า เฌ่อ เม่ย เจ้อ เม่ย แต๋ 
เจียน เข่า เฌ่อ เน้อ แต่ ปิ๋น เหล่า เจ้อ เข่า น่ำ เม่ย ต่อ แป๋ง เหล่า น่ำ ม๋า น่ำ แม๋ง ข่อง ขี๋ อัน เด้อ ดี๊ เด้อ ง๊า 
เกียว ล๊าว อ๋อ ต้าว อ๊ัน เต๋อเตี๊ยว เจี๊ยว เต๋อ จ่าว ม๋า ข่าย เหล่า ข่ง เฉียง เฌ่อ ยั่ง ลาย ข่ง ฉ่าย ก่ง เวอ ยั่ง เอ๋ 
ข่ง ฉ่าย เจียน นี เจียน เล่อ เจ้อ  
อ๋อง เจ่า เจียน นี กื่อ ไล เตี๊ยน กุ๊ก เล่า เตี๊ยน หนี่ เจ่า เก้อ ปั๋น หล๋าย เน้อ จ๋าย อ๋อ เก้อ มั่น ฮุก จ่อ เม่ย ก๋าย 
เม่ย ก๋ำ แกน ง๊า ขวา เม่อ แจ ก่ง เม่อ จิ่ง เน้อ เม่า เน้ ลา คิด เค้อ ม๋า เน้ เล่อ เต่อ นพ คู คิด ข่อง ฉอง คิด ข่อง 
เม่ย จั่ง เฮ่า เม่ย หุง เต่อ ย๋า หมัก เม่า ไต๋ ไห่ น่า ไก เล่อ ไก นี่ ต่าน ได๋ กิ๋น เกียน แก้ น่า ได่ จ๋อง ก็อ ไก ต่าน 
ได๋ จิ๋น เจี๊ยน ก็อ นี่ น่า ไหม่ จึ่ง ก็อ ฮ่อ ฮ่อ เนียง ข่าง เฌ่อ เปอ ชั้ย เจ้อ นี่ เปอ เฌ่อ ต๋าย ฮ้วน มด จ่าง ก็อ มี๋ 
เข่า ป๋า เบิ่ด เจ่า เข่า บ่า มี่ เข่า จ่อง เค้า เปอ ต่าน น่า อยู อู๋ ต่าน คน ไล เจิ้น เย่ย เฌ่อ ไล ลุน เมือน ลี้ กิ๋น 
เลียน ม๋า ไป๋ ลึ่น เมื่องลี่ เชอะ กิ๋น ชอ อยู เฉ่ย จั่ง ก็อ เม่ย นะ เจ่า ข่า เม่ย ตี๊ ก้วด เอ็ด ก็อ ได๋ ติ่ง กิ๋น ก็อง ได๋ 
นุง เฌ่อ เอ๋า กิ๋น เข่า ม๋า เข่า ฮ๊ับ แล ม๋า เจ้อ แล แม๋ เต๋อ เจ้อ ลึ่ง เน้อ แล ขั่น ตก หนั๊ก ฝั่ก ไฝ่ เน้อ ก็อ เบ่า แน่ 
คัด ย๋อง โค ย๋อง ข่าย ลั๊ด ปั๊ด เม่ย เง่ย น่ำ น่อย เม่ย ตั๊ม เข่า แก แข๋น แก่ ม๋า บ่อ ง๊อน ก็อ แก้ ม๋า เก๋า ก๋อง 
เดียว ฉ่อง ตั๋ง เอ๊ียว กั๊น ม๋า เอ๊ียว ก๊านเม่ือง เอ่ย เฉ่ย เจ่า นี่ เจ้อ นิ ไขว้ วาย เฉ่ย จิ๋ง หม่าย เจ้อ จิ่ง เปอ จ๋อง 
จิ้ง เปี๊ย ม๋า เฉ่ย ย๋ำ ม๋อง ม๋า ย๋อย  



 
 

 

224 
 

นี่ เข่า ย่ำ ล่อด ม๋า มั๋น น่อย มี๋ เข่า ล่ำ ต๋อย ป๋อง เจ้อ นี่ เฌ่อ นี่ เม่ย เข่า เต๋อ ม่อ ต่อ ฟ่ี เตี๊ยน เข่า เฟียน ม๋อ 
ต่อ ฟ่ี เม่ย เข่า เต๋อ หน่อ ย๋อย มี๋ เข่า ต๋ำ ปี๋ ตก แต๋ น่อย จัม๊ เจี๊ยว แต๋ น่อย จั๊ม เจี๊ยว เฮ่า จิ่ง เจ้อ ต่าน เต๋อ จั๊ม 
ฝั่ง เจียว เฉ่ย เชี่ยว เฉิน เม้อ เขิ้น เฌ่อ ชุง ชั๋ง ม๋า เด้อ ฝั่ก ฟ่า ไฝ่ ฝั่ก ดิบ เฌ่อ เฉ่ย ชั๋ง ไป๋ นิ เจ้อ นิ๊ก กั๋ง ไล กิ๋น 
นะ ต่านเจ้อ เอ็ด เจ้อ เอ่ย ม๋า ก็อ ป๋อย กิ๋น เข่า  นี่ จึ่ง เฟ่อ เจ้อ ดีน เม้อ เจ้อ ดีน ไจ๋ ล๋าย ม๋อ ป่าน ไจ๋ ล๋าย ปั๋น 
น๋าน เอ็ด เจ้อ ชั๋ง เจ้อ ลึด เบา่ ปี้ เอ่ย เน้อ เปิ่น น่ำ ไล เฉ่ย เจิ้น นี่ เฮ็ด ข่วย นี ่ข่วย ไล เล็น ก้าว เป่ย ลุน เน้อ 
เอ็ด เป๋ย ปิ๋ ก้วน เจ่า ล่วย อุ้น ตุม เม่ย เม๊ด ต่วย เก๋า ตี๋ ก๋วย เปอ ไก ม๋า นั๊บ เมิ่ด ต่วย เต่า เก่ย จั่ง กือ อ๋อ แก่ 
ฉ่าด ต่าน ฉ่าด เต่อ แก่ เมียง เจ้อ เอ๋า จ๋อย เต๋อ เอ๋า ล๋ด เอ๋า แล๋ว ป่าน ต่าน เอ๋า เจ้อ เอ๋า จ๋อย ฟ่าน ต้าน แต๋ 
ไต๋ นั๊บ บัต กิ๋น มี๋ ไป๋ น่า ป๋อง จั๊บ นั๊บ ชิน ดี เฌ่อ ไป๋ ม๋า ฉ่อง ป๋วย ฉ่อง ไป๋ เฉ่ย ยั่ง ม๋อย ฉ๋อง ป๋อย นี่ เปิ่ด เป่า 
ยั่ง เบิ่ด แด่ ฉาม ข่าม เข่า มด เม่ย จั่ง ดั่ง ฟิ เค้า ไค ตึ่ง ลิ่ง ตึ่ง เหล่า ตู่ เน้อ ชุ่ง ล่ำ เมอะ ต่าน อยู ตุ้ง ช่ำ เต๋า 
เล่อ ช๋ำ น่ำ ป่าง เปอ เข่า น่อย เจี๊ย เฉ่ย ชั๋ง เน้อ ม่ด เมื่อง ข่อย เข่า เต๋อ ดี๊ เต๋อ ง๋า เมื่อง ฉิ่ง เค้า อ๋ัน เด้อฮ่าย 
เม้อ เข่า เค้า เฉีย เน้อ เม้อ เข่า กุง เก๋า เข่า กุง  
เม่ย เซ่า เกียน เฌ่อ ฟิต เจ่อ ลู๋ ล๋าน ม๋า ฉ่อง แป๋ แลง เจ้อ ปั๋ง ป๋าย นิ ม๋า ฉ่อง จ้อง ปิ๋ด เจ้อ ม๋า ย๋า ป่อง ย๋า แง๋ 
ฟิต เจ้อ แป๋ ม๋า ฟ่อ แม๋ง ฟ่อง ปิ๋ด เจ๋อ คว่าม เว้า ม๋า จ้อม คว่าม เขิ่น เฉ่ย มิ๋น อ๊ัก เข่า ม๋า ข่าย มี๋ ปั๋ง ง๊าย มี๊ 
ปั่ง ฉ่อง แก๊ง กำ๋ ย๋อง เปอ เจ่ย ยิ่น ไล ปิ๋น ไป๋ ต่าน ล่ก เอ๋า เล เกย์ เอ๋า เฟ่น ลู ๋ล๋าน ฟิ่น เฟ่ิน ก้า เลิ่ก เก้อ เล่อ 
ต่าน น่า ย๋า ข่าย เล่อ เต่อ ย๋า กิ๋น ล๋าย ข่าย ลู๋ ล๋าน เปอ ตั๋ง กิ๋น เข่า เจ้อ นี่ ลู๋ ล๋าน เฮ่อ เบิ่ด เอ่อ หลัง พู่น เอ่า 
ลู๋ ล๋าน ต่าง เอ่อ เล่อ เปิ่น เอ่อ เหล่า เอ๋า หล๋าน ต่าน เล่อ เปิ่น ตึ่ง น่อน เด้อ กิ่น เข่า ตึ่ง ปุก เจ่า กิ๋น ง๊าย ไป่ 
ช่าย เอ่อ มั๋น ตุ๊บ น่า ไฝ่ ฟ่า ไป๋ เตอะ อ้าย เล่อ ตั๊บ กุม ย่าว ฟ่าว ยึ่ง เอ๋า เอ่ิน เฟ่า เกียน ย่าน ลู๋ ล๋าน ต่าน เจ่า 
ต่าน ไล ฟู โก๊ะ น๋าน ย๋า  ฟ่ัน ไล่ ก่ง ฟ้า ก่ง น่ำ ไล อ่ง ม๋า อ่ง เข่า เฉ่ย ม๋า  ฟิน ย๋ำ ซ่าย ม๋า ฟั่น ย๋า อ๋ำ เยิน ม๋า 
ฟิน อ๋ำ เก้อ ฟ้า ย๋ำ ฟิน อ๋ำ เฟอะ ม๋า ย่า เฮอะ ลู๋ เฮอะ ล๋าน ฟั่น นิ ม๋า ล๋าน เบอ ม๋า เฌอ่ เลีย ปู๋ ม๋า เฮอะ เฟ่า 
ฉิง ฟู ม๋า ไก เล่อ ไก ย๋า เฟอ ฟิน ไก ม๋า เม่ย หมู่ ม๋า ไก หมู่ จ๋อน เลี๊ย ม่อน ย่าน เม่อ หล๋าน ต่าน ปิ๋น เม่อ เจ้อ 
มู จิ๋ม ม๋า ไป๋ เขี๊ยน นี่ ไก เข่อ  
ตุ๊บ ตุม เนี๊ย เฉ่า เย่อ ฟ่าว มด เมื่อง ไป่ ม๋า เย่อ ฟ่า เก้อ มด เหล่า ก๋อน ฉิ๋น ล๋าน เฮ่อ ลู๋ ล๋าน ต่าน เฉ่า ปิ๋น ปั๋น 
ฟู ก่ง ฟ่ัก ยาม ล๋าน เล่อ ฮู้ ฮ๊ัก ฟ่าน ต่าน ฟิน ฟ่า ต่าน ก่ง เก้อ เฉ่ย ย๋า ฟ่ัน ฟ่า เม่ย เขา่ น๋วน กั๊น ไว ฟ่าว ม๋า 
ห่ง ง๊าย นิ แก่ อวน หน่อ เป่า ล๊า ลับ เก้อ ลับ เก๋ ต่าน ม๋า ลับ ปอง โจ๊ ดี๊ ล๋าน ม๋า ล๋าน เบ่า เฌ่อ มี๋ เต๋อ ชั้ย ก๊
วน ฉ่อ มั่ง เฮ่อ ปิ๋น ชั้ย มั่ง ชั้ย เปอ ฮ่ัง ย๋า ขอ ไหม่ ชั้ย ดิ่ง ชั้ย ม๋า เต๋อ ปิ๋น น่ำ เอ๋อ ก็อ เอ่อ ไป๋.... ไก อ๋ัน เด้อ 
ก็อ ปิ๋น เด้อ เฮ่อ เฮ่ย ปิ๋น ฮ๋ัว ข่อง ล๋าย ขั่น เอ๋า ปิ๋น จ๋าย เจ่า ข่วย เฮ่อ เข่า มี๋ แค่ เข่า เข่า ปิ่ด เข่า หลั่ง หลั่ง 
ค่ำ เวอ หลั่ง วิน หลั้ง ฟ่าย ล่อง หาย ล่ำ มิ่น เย่อ เค้า เอ็ด เข่า ฮ่าย เย่อ ลู๋ ล๋าน ต่าน มี๋ เข่า ไป่ ห้วง น่า เอ็ด 
เข่า เข่า เน่า อก อู้ ก็อง เน้อ เอ็ด เข่า เน๋า แน๋ ไหม่ ล่า อ่า เข่า ไล ล่า น่อย เน้อ เจ้อ นี่ เอ็ด อั่ง เอ่อ เข่า ได๋ ไก 
อ๋ัน เด้อ ก็อ ลู๋ ล๋าน ปิ๋น เน้อ เปอ เค้า คู น่อย น๋าน เน้อ ฟ่าน ฮ้อง มี๋ เน้อ เอ้า อู้ เม่อ เฮ้น ตุ๊บ มึน เย่อ เค้า ขุก 
เค้า จื่อ เย่อ ปิ๋น ย๋อย เข่า มด เมื่อง น่อย ป๋า เล่อ ต๋า จ๋อย ม๋อย เข่า จ๋อย ฉิน ฝี เม่ย เข่า นี่ วอร์ ง๊าม ย๋า เฮ่อ 
ม๋า ม๋อ กิ๋ม เต๋า เจ่า เย่อ ม๋อ ย๋า เฮ่อ ม๋า ลุก ก๋ิม ต่าน ม๋า ฟ่าย กิ๋น เฮ่อ เน้อ ติ๊ ต่าง เน้อ เข่า จี๋ ฉ่อง เน้อ  



 
 

 

225 
 

เต๋า ไฝ่ ตี๋ ม๋อ ข่อ ไฟ ฉาม เม่ย ไก เต้ น่า เฟ่ิน อ๋ืน ตั๋ง ไก เจ่า ไฟ ล่า เล ฮุ่ง อู้ เฮ่ ลู๋ อู้ ล่า ฝี เล่อ เข่า ล่า แก่ ฟั่น 
อ๋อ ฝี เล่อ เข่า ต๋า เจ่า ฟ่ัน เจี๊ย เอ็ด อ๋ัน เล่อ ก็อ เล่อ เอ๋า ไต๋ เล่อ ไก อ๋ัน เล่อ เอ่อ กิ๋น เหล่า ปี๋ เน้อ เจ้อ นิ เน้อ 
คุม เนาะ เต๋า เต่อ เจาะ อุ่ม เอ่อ เข่า ล๋าน เนอะ ต่าน ตก ไจ่ ม๋า ต่าน จั่ง ได๋ จิ่ง ย๋า ฟั่น นิน่อ เต้า แจะ ม๋า โอ๊ะ 
ม๋า ต๋าง ย๋า ฟ่ัน เอ็ด ฟ่ัน เฮียน จัก ย๋า ฟ๋ัน เฮ็ด ชิน เชื้อ ปา่น ย๋า เฮา ไฝ่ ย๋า ฟ่ัน ฮิว มด ต๋าย ฟ่า ย๊าว อ่า อ๊ด 
เข่า ฟ่าว ย๋า เข่า ไล เข่า นี่ ลาง ล่าง เฝ่า มี๋ เด้อ อั๋น เด้อ ดี๊ เด่อ ม๋า มด เม่ย ชิ๋น เข่า เล่อ ฮ่าย มด เม่า เอ็ด อ่า 
ฟ่าด อยู ก่ง..... เฌ่อ ม๋า ยั่น เฉ่า ม๋า ย๋า เฮ่อ ต่าน ฟ่ัน นิ เมย่ ต่ำ จ่าง ม๋า เต๋อ เซ่า ม๋า ต่าน ย่ำ มี๋ฮู้ ก๋าน ก็อง นี่ 
ม๋า เขิ่น เฉ่ย เต้า โป๊ ล่า ป่าง เฌ่อ ม๋า เปอ น่า เป็ง นั๋ง ต่าง เป่า นิ จ่าง หลั่ง จ่าง นี่ จ่า เต๋อ ฮ๋ัน เดอะ ดี๊ เดอ 
นา เง่ย ซิน เข่า อ๋ัน เล่อ ฮ่าย เบ่อ เข่า เขือ เน้อ เต๋อ นี เข่า จั่ง อก เอ่า อู้ เด้อ จ่า อก เอ๋า ล๋าน เน้อ ต่าน ตก 
กก ไจ ม๋า กุม ต่าน จั่ง ได๋ กิ๋น เข่า เฟ่อ ม๋า เฌ่อ ย่ำ ข่วย เน้อ น่ำ เก่อ เหล่า ม๋า เฌ่อ ชั้ง เล่อ เปอ ตั๋ง ค่ำ ม๋า 
เปอ ตั๋ง มิ๋ด ม๋า ย๋า เอ๋อ ย๋า หุ๋น ไต๋ เต๋อ อ๋อก  
อ๋อ เย่า ม๋า เป๋า นั๋ง แต๋ เปี่ยน เป๋า ม๋า เฌ่อ เต๋อ นิ จั่ง อุ๊บ เอ๋า น่ก เน้อ จ่าง เน้อ อุ๊บ เอ๋า ต่าน เน้อ ต่าน นุ๊บ 
ตุ๊บ ใหญ่ ม๋า อ๊บ ช่าง เจ่อ จั่ง ไน ติ่ เจ้ง เน้อ จั่ง น ิเต่า เจอ้ เม่ย ลำ จุง เต๋อ เจ่า เจี๊ย คับ เปอ เฌ่อ ย๋า ข่อง ปิ ๋
โป๋ ย๋า เปอ ป๊วน ปู ๋เต่อ เย่า น่า ปวย แม จั๊บ แม๋ นี ่เจ้อ เย่อ ย๋า ตุ่ม ป๋วย แย๋ ปู ๋เฌ่อ จับ๊ แจ๊วอ๊ัว เข่า ม๋า เม่ย 
เฉ่า ม๋า เม่อ ตั๊บ เขือ แจ เย่อ เจ้อ นิ ต่าน จั่ง ข่ง เอ๋า เน้อ จ่าง ข่ง เอ๋า น๋าน เน้อ ตั๋ง ข่ม ไต๋ ฉี เฉ่า ข่ม ไต๋ ฮก 
เฉ่า ข่ม ไต๋ น่ก น่ำ น่อย ขึ่น จิ้ง งิ๋น ต่าน ไต๋ ฉี เฉ่า เฮ่ย น๋าน เน้อ ไต๋ ฉี๋ เฉ่า  เล้า อ่อน จั๊ว ข่ม ไต๋ เข่า น่อน ข่ม 
ไต๋ ฟ่อ แต๋ มี๋ด ย่อด ฉ่าง ข่ม ไต๋ เต๋า ไป๋ ล่ก ตุ่ม ต่อย ล๋าน น่อย เน้อ เค้า เปอ ย๋า ฉ่อม เย่อ เข่า เล่า ย๋า เจ่อ น่า 
ต่าง น่า เฮ่อ มี๋ ไต๋ ขั๋น เอ๋อ เน่อ จุง นี น่า เฮ่อ เอ๋อ เต๋อ ตู๋ น่า ข่อง น่า ต่าง นั่น เปอ แม๋ ข่า ม๋า ต้อง เมี๊ยว เฮ่ย 
เจ่อ นี่ ปู๋ ล่าง นั๋ง ล่าง เข่า ไป๋ เป่า ดี๊ ล่าง นั๋ง เข่า มี๋ ช่ะ เต๋อ ป๋อ อ๋ัน เด้อ ดี๊ เด้อ ง๊าง เงอะ เม่ย ชิน เข่า เน่อ 
ฮ่าย เน้อ เข่า เฉ่า ฉี มิ่น เน้อ หลั่ง กุ๋ม เข่า เจ่า เมิน ล่ำ กง เติน เจ่า เตียน เอ็ด เลิ่ก ก็อ อ๋อ ลู๋ ล๋าน ต่าน ได๋ ไข้ 
ลู๋ ล๋าน ปิ๋น เจ่อ ป๋อง มี๋ ไต๋ เม่อ ล๋าน เฮิง เด้ ซ๊อป จ่าง เมื่อง ป๋อ เมื่อง ล๋าย ป๋อย ปิ่ง ป๋อย ป่าย โอ๋ เมื่อง จ๋า เอ่ย 
ย้าน  
ปั๋ง ปั๊ว เปอะ จ่าง เฮ่อ เมิ่ง  โอ๋ เมิ่ง จ่า เมิ่ง เย่อ ม๋า เน่อ เฉ่ย นี่ เฌ่อ น่ำ ฉ่อง ม๋า ขี่ ข่วย ต่าน น่ำ ข่อง ม๋า ก็อ 
แก จ๋อ แจ๋ แต๋ ตั๋ง ม๋า ฟ่า เฌ่อ ม๋า ตุม ข้อง มี๋ เม่ย เฉิ่น ต่าง ฟ่า ม๋า ตุม ฮ่อง มี๋ เม่ย เน่อ เม๊ด เมื่อง มี๋ เม่อ ปี๋ 
เก๋า เฝ่า ม๋า ปี๋ เปอ เม๊ด เมื่อง เต่อ เน่อ ม๋า เต่อ เก๋า วิ๋ง กุ่ม เฉ่ย เตี๊ย ขุ่ม ต๋ำ เข่า ฟ่า น่า ไก ต๋ำ เข่า เต่า เตี๊ยน 
เขิ่น เม่อ มุ่ง เม่ย ติ่ง เน่อ ขวัญ ฉ่า ต่าว ขวัญ เม่อ ต๋า ม๋า เด่อ อ๋วน ใช๋ เปี๊ยน เฌ่อ เจ่อ นี่ มี๋ เม่อ อ่ัน มี๋ มี่ เม่ย 
ฟ่ัน จุ้ง อ๋ัน เท่อ ตั๋น ไป๋ ต่าน เมือ ข่าน เต่า เป๋า ปี๋ กิ๋น ไป๋ เตี๊ยว เม่ย จุก ต่าน เจ่อ ตุง เม่อ ล๋าย เม่อ ฮ้อย เต่อ 
ตั่น ต่าน เจ่อ เม่อ หุง ต่าน เมื่อง เน้อ เล่อ เนิ่ก ล๋าน ต่าน เอ่า ไป๋ จั่ง ตี๋ เล่อ ต่าน หนุ๋ก ต่าน จั่ง เอ๋า ไป๋ กิ๋น ไป๋ 
เตี๋ยว ปิ๋น ชื้อ ไล่ ต่าน เหล่า กิ๋น ฟ้ือ ไล เจียน นี่ ลู๋ ล๋าน เจ่า ว่า ต่าน ปู๋ เด่อ เฉ่ย เย่า เอ๋า เจี๊ย เบอ ต่าน ไป๋ กิ๋น 
แป๋ เตี๊ยว เก้อ เม่อ เม่ย กิ๋น เตอ อ๋อน ไจ๋ อ๋ัก เขิ่น เมือ ฟ่า ไจ๋ จั๊บ ไจ่ เปี๊ยน ฟิต เจ่อ ลู๋ ล๋าน ม๋า เจ่อ อ๋อก แป๋ง 
อ๋อ แล๋ง จ่าย ง๊าย นี่ ม๋า จ๋อง อ๋อก มี๋ เจ่อ ช่ง เฌ่อ ล่า มี๋ เจ่อ ฉ่าย เฌ่อ เม่อ มี่ เจ่อ ชิง เฌ่อ ล๋าย เฮ่ย มี๋ เต๋อ 
ฉ่าย เฌ่อ เมอะ ม๋า นพ เจ่อ เฌ่อ ขวา ม๋า ต๋า เฌ่อ มื๋อ ซ้าย ต่าน น่ำ ปิ่ง เก่อ ล่อ ไป๋ น่ำ ไป้ ย๋า จุม น่ำ เป่า ป๋อ 
มี๋ เจ่อ ย๋า จี๋ ย่ำ เป่า เจ่อ ย๋า ฉ่อง แล๋ง  



 
 

 

226 
 

เป่า แหน่ ยั่ง เจ่า นี่ เฉ่ย มั๋น ลุ่ม กา เฉียง น่อน มั๋น ปิ๋น ป๋า ลู๋ก กา เปี๊ยน เน๋า น่า ปิ๋น เข่า เปี๊ยน เน๋า เบ่า เมื่อง 
ฟ้า เนิ่ก นิ่ง จ่าย เชียน ย่ง มัน๋ เต๋า แต๋ เต๋า มี๋ เฮ่ย มั๋น เมื่อง นุ้ง เมื่อง เปี๊ยง มั๋น เอ็ด เบิ่ด เข่า เต่า เบิ่ด ลู๋ เมื่อง 
ล่า เมี่ยง เอ็ด มด เมื่อง ข่าย เจิ่น นี่ เฌ่อ นี ่ฮ่าด เจ่อ ย๋อ ฮ่อ เย่อ จู๋ ขาย เจอะ เจ๋อ น่ำ จ่วบ เจ่อ ป๋า จว่บ เจ่อ 
น่า จ่วบ เจ่อ เก๋า มี ๋แม๋ ฉิ๊บ ฉ่อง มี๋ เมื่อง ข่อง ม๋า เจ่อ นี่ เจ่อ มั๋น ฉ่าย เจ่อ ยั่ง เจ่อ ตัน้ เตอะ ไป๋ เกียน เจ่อ 
เนี๊ยน เนอะ ไป๋ ก็อ น่ำ ต๊ง เจ๋อ เจ่อ  นี่ เจ่ย ก๋วน ปี ๋ตุ๋น ฟ่ัง เต๋อ เฝ่ง ปี๋ ม๋า ก๋วน ปี๋ ชั๋ง ฮ่วน เนี๊ยว ปี๋ นุ่ง ไม๋ เมื่อง 
เต๋อ เนี๋ยว อ๊ิก จ๋าย ฉ่อ แฉ๋ แป๋ง ฉ่าง เม่อ มด แม๋ง เม่อ เจ้อ ตู๋ เฌ่อ ฉุ้น เน่อ เจ่า เอ๋า นี่ เฮ่อ มั๋น เน่อ เจ่อ อ๋อง 
เอ๋า แป๋ เนี๊ยว เป่า เปิ่น ตึ่ง น่อน เน่อ มั๋น กิ๋น เข่า งึ่น ปลุก เจ่า กิ๋น ง๊าย แก่ง ซ่าย ต่ก น๋า แก่ง ขวา ต่ก ไห เจ่อ 
ฟิต ม๋า จ๋อ แป๋ง แป๋ง จ๋อ ย๋อ เฌ่อ ไป๋ เจ่อ ฉ่ำ เย่อ เจ่อ กึ๋น บ่ มี๋ ก็อ บ่อ น่ำ ได๋ เจ่อ นี่ ไจ๋ ก๋าย น่อก ก่ง ขว่าม 
ไจ๋ ไต๋ ล๋าย ก็อ เฮ่อ เบอ เบิ่ด ก๋อ ล๋าง เชี๊ยว ล๋าย เติม เจ่อ เม่ย ไป๋ เหนือ เจ้อ ขำ เฉ่ย เจ้อ นิ่ง เจ่อ ติ่ง เจ่อ ยั่ง 
ปิ๋น เฉ่ย ชั๋ง เป่า ล๋าง ปิ๋น น่ำ เปอ ค่ำ เย่อ ม๋า ป่าน ก็อ ไล เกิ่ด เม่อ สา ขา เขิ่ด จักเฟ่อ เขิ่น ไป๋ ป่าด นัด แต๋ 
เขี๋ยง ตัก เตื๋อน ต๋าย ข่อง บ้อก ก่อ เข่า  
เจี๋ยน น่ำ เข่า บ่า เบิ้ย เอ๋ีย เฌ่อ ฉ่อง ยั่ง บั้ง บั๋ด ต้าว เฉิ๋น ยั่ง เมิ่น มั๋น น่า ฉ่าง ฉ่อ ฟ่ัน ต๋าง ฟ่ัน เตาะ ฟ่า ไป๋ 
ไล เตอะ เข่า เมื่อ ไล เหลือ เข่า เขิ่น เจิ่น ตี๊ เฉ่ย เบิอ เบิ่ด ม๋อ ล๋าง กิ๋น ม๋อ แฟ๋ เข่อ เย่อ ฉอบ แป๋ง เขิ่น แล๋ง อ่า 
ฉ่อ ย๋อ มุง่ จ๊อบ เจ่อ ยั่ง เจ่ย จ๋อ แง๊ด ป๋า จ๊อบ เจ่อ น่า เจอ ย๋อ เจ่อ เข่า เน่อ เจิ่น มี๋ เฉ่อ มั๋น ไล เต๋อ เมียน เม่อ 
ไล เขิ่น ต๋าย  ยั่ง เก้อ ยั่ง มี๋ ต่าน ไฝ่ น่า เก้อ มี๋ เฟ่ิน เก้อ เอ่อ เฟ่ิด เอ่อ ล๋าง แม๋ เน่อ เป่ย เขิ่น ไป๋ อ๋อ ขุ่ม เอ๋า 
ไป๋ นุ่ง ตก อ๋อย อ่าง เอ๋า ก๋า จ๋าง ก๋า ค้อ ตุ๊ก ล๋าย จ่า เฮ่อ คอ มี๋ มั๋น ติ๋ม มั๋น ข่า น่า ติ๋ม มั๋ง ขั้ว เอ่อ น่อง เนียว 
มั๋น เข๊ยว ล๋าย ไป่ เจ่า เต่อ นี่ ข๋าว ป๋า นี่ ฟู ล่อ ไล ตั๊บ เจียน ไป่  ลิ๋น เป่า ล่อ ก็อ น่ำ ก็อ ต๋า ก็อ เมื่อง ก็อ ม๋า 
ก็อ ฟ่าง ฟิน อ๊ิด นั๋ง เมื่อง เฉ่ย มี๋ ไก ต่ม ล่ก อุ่ม ม๋ะ ป๊ะ เข่า ตุ๋ม โล๊ะ กุ่ม เข่า เฉ่ย ม๋า ป้าน ง๊าย เก้อ กุม ย๋า กิ๋น 
ง๋อ เต๋า เกี๋ยว ก๋าว กิ๋น ย๋อง เกี๋ยว กิ๋น เข็ด กิ๋น เบ่า เบ็ด เจอ่ เย่อ เม่า เต๋า เม่ย ข่อง เต๋อ เย่อ เม่า เม๊ด เจ่า เย่อ 
เป่า เปอ ปั๋น ตืน น่อน เฉ่ย จั่ง อุ่น เด่ง เอ๋า ตุ่ม อุ๊ก เอ๋า ปุง นี่ แล๋ง กับ ง๊าย ไม๋ ขุ่ม เอ็ด ง๊าย เย่า ม๋า ไม๋ คง ช๋าน  
เย่า เม่อ เย่อ เปี๊ยน เย่อ เต่อ นี่ เย่อ ไข่ เข่า เมอะ อ่า ไข่ ข่า เต่อ ใหญ่ เข่า เอ๋า ไม๋ ออก เอ่อ เค้า ไม๋ เอ๋า เอ่ย 
จุก ย๋า โอน ย๋า ขัน ม๋า เฌ่อ ยุม๋ มุ๋ด ล๋าง เฮ่อ ล่าง ปี๋ เฮ่อ มั๋น หลวง หว่ง เจ่อ ลุก กว๊าง เย่อ กว๊าง เฮ่อ ม๊ก ฟ่าย 
อ๋อ เหล่า เต๋า เตี๊ยว เข่อ ไต่ ขว่ม ต่าน น่า ไก ไต่ ข่วม หั๋น ฟิต ก็อ เล่อ ล๋าน ไก เล่อ ก้อ ปิ๋น เชอะ ต่าน หลัง มั๋ง 
เก่อ มี๋ ฉ่าง น่อ เน่อ ไป๋ น่า ต่าน เก้อ มี๋ เฟ่ิน เฮ่อ ม๋อ เบิ่ด ม๋อ ล๋าน เข่า ม๋า ข่าย เน่อ ป่าน ง๊าย ช่ม ปั๋น จู๋ จ๋อ 
เอ่อ ย่อง ม๋า ฟิต จ๋อ แป๋ง เม่อ แล๋ง เอ๋า ย๋อง เอ๋อ ฉุด ปุ่ง ฉุด เอ๋า มี๋ เฌ่อ ปิ่ง ต๋าน ก่ง เจ่า ฉ่าว กึ๋น ม่ง เปิ่น เฉ่า 
เกียน เฮ่อ ล๋าน ฟิต เฟิด ก๋า เลิ่ด เม่อ เล่อ เจ่อ จ้ง จั่ง ไป๋ เอ่อ ลู๋ เอ่อ ล๋าน เข่า ฟิต เข่า เฟิด เอ่อ ลู๋ก ล๋าน ต่าน 
เม่อ ต่าน ม๋า ปี ฮู้ เล่อ เจิ่น นี่ เฌ่อ มี๋ ลู๋ก มี๋ ล๋าน ฮุ จัก มัก แจ๋ง ฮู เข่า ปู๋ ป๋า ม๋า แม๋ง เฮ่อ จ๋อบ เจ่อ นั่ง เจอะ 
จ๊อบ เจ่อ ป๋า ปั๋น เข่า ม๋า ข่าย ป๋น ง๊าย นี่ ม๋า แม๋ง ปั๋น ย๋อ เย่อ ต่าน ม๋า ตก น่ำ อุ่ง ม๋า ต๋า ตก น่า เจี๊ย เม่ย อ่า 
เน่อ เฌ่อ ฉ่าม ฉิบ ฮู เมื่อ ป๋า ป๋อย หู เมื่อง เฉิ่ง ฉาม ฉิม ต้าน ม๋อ เข่า เต๋า จึ่ง ต้าน ม๋อ ขุ่ม เต่า จึ่ง ต๊ง ม๋อ เข่า 
เจ่า จ่าง ม๋อ เดิ่ย เฌ่อ ปั๋ด เข่า เม่า ม่าน ง้าย ป่าน ง๊าย ชม ป้าน จู จ๊อก ย๋อง ป่าน ง๊าย จั๊บ จ๋อง ย๋อ เฉ่ย ง๊าย 
ฉ่าย เฌ่อ เปอ 



 
 

 

227 
 

เกี๊ยว เลี๊ย เกียน เกี๊ยว เหล่า จี่ เน่อ เจ่อ นี่ เฌ่อ ฮ่าย เจ่อ หนั๊ก น่ำ มด เข่า น่ำ จื๋อ เอ๋า เอ่ ฉ่าน ปัด ฉ่าน เม่อ 
ยั่ง จื่อ เอ๋า จ๋อย เอ๋ จื่อ เอ๋า จ๊ด เอ๋า เน่ ฮ่วน ห่วย จื่อ เอ๋า ต๋วย ก๋า ฟ่า ตึ่ง ก๊ะ นั่น นุ่ง นั๊บ กิ๋น นี่ น่ำ ป๋าย ช่าน 
ยั๊บ นั๊บ กิ๋น ปี ๋ดี๊ งั๊บ ก๋าย ฉ่าย ช่วย ง๋ำ กั๊บ ก๋วย ยั่ง ยุก ยัง่ ห่วย ฉ่าย ต๋วย มี๋ นั๋ง นุ๋ก เป่ย ต๋วย นี ่ต๋วย ก๋า จา่ 
เปิ่น ต๋วย นี่ ต๋วย เก๋า กุ๊ก ก๋าว นั๋ง ฉ่อย นี่ ฉ่อย นั๋ง หวัง ไว้ เข่ เน้ย เจ่อ นิ มี๋ น๋วย ต๋า จ่าน เตอ่น เจ่า เข่า นิ่ก 
อัย เต่อ เอ็ด น่วย ต่านเต่อ ไต๋ กิ๋น หั๋ว ติ่ด ไต หัว ไต หาง ข่าง เย่อ เม๊ด หัว มั๋น เฌ่อ ย๋า มั๋ง ติน มั๋น เฌ่อ ย๋า 
เบิ่อ เย่อ เฉ่ย มิ่ง กั๊บ แม๋ ไก มั๋น อยู เม่อ เต๋อ แม๋ ไก มั๋น อยู ก๋วน เต้า เอ๋า แอ๊ะ มัด จา ก้ม เป่อ เจ่อ เมิ่น เขิ่น 
เมิ้น โอ๋ อ้าว เม่อ แม่ ป๊ะ ไป๋ โต๊ อ๋อน ม่อน ไป๋ ต่อ วิก ฉ่อง แฉ๋ ไป่ ต่อ เจ่อ เล่อ เมิ่น แต ่ตั๊บ แม๋ ไก มั่น ไก หง
วน เต่อ แต๋ ป๋วย แม๋ ไก ม๋ะ ได๋ เฉ่ย ม๋า ก๋วย เป่อ ไก ล่วง เขิ่น นึ่ง อ๊ัว เม่ย แต๋ ลู๋ ฉ่าน หลัง แม๋ ไก มั๋น ล๊อบ หั่ว 
ล็อก ฉ่าน แม๋ ไก เฉ่ย หวน เก่ย เม่อ ไก หลัง ก้วย ม๋า เอ๋า อวด เม่ย เจ่อ แม๋ ไก มั๋น น่า เย่า เข่า แม๋ ไก มั่น น่ะ 
แม๋ง เปิ่น แต๋ ข่า เมื่อง ตั๋ง ไก เย่อ มั๋น เต๋า เค้า มั๋น เดี๊ยว เดี่ยว เด้อ เม่ย ไป๋ เก้อ ช็อบ กิ๋น แอ๊ะ  
เฮ่อ ม๋ด น่วย เต๋อ ไก กิ๊ด บั๊ว กิ๋น แต๋ หัว แต๋ หาง กิ๋น แต ๋ก่าง เมื่อง นิ่ง หัว มั๋น เฌ่อ ย๋า ม่าน ติน ม่าน ย้าง 
เมียด เฮ่ย เจ่อ เฮ่ย แต่ จู่ ม๋า เจ่า เฮ๋ียว เมิ่ด ตู ๋เมียด หมู่ เอ่ิน เมี๊ยว เฮ๋ียว ค่อน ตี๊ ไต่ เลอ่ ต่าน เลอะ ต่าน มี๋ 
ลู๋ก มิ่ง ต่าน จ้าว มี่ ลู๋ก ไม๋ ต่านเม่อ มิ่ง ลู๋ก ม๋า มิ่ง น่อง ปู๋ ม๋า จ๋อ จู่ น่ำ อ่ง ตั๊บ เอ๋า นี่ เน่อ จุ่ง นี่ เฮ่า กิ่น เฮ่า 
ม๋า ต่าน เข่า เฮ่อ เตี๊ยน จั๊ม ก็อง หน๋า ง้วด ง๋ำ ต่าน นี ่ม้วด จั๊ม จ๋อง เจ่า กิ่น เก๋า ย๋อง จา๋ เมิ่ด ม๋า ป้าน นี ่เข่า 
จ๊อบ เจ่า ปิ๋ด ก็อ แล๋ง ยิ๋ม แย๋ ก็อ แล่ ยุ่ม ย่ง กะ ต่าน ย่า จ่ง เปอ ฉาม ฉิบ ขุ่ง เปอะ ป๋า หา ไว ขุ่ง เปอะ เฮ่อ 
ต๋า แต๋ ฉาม ฉิบ เต๋า เข่า จึก ต้าว เปิ่น เก๋า จุ่ง จุ่ง ก๊ะ ก็อ เจ่า จ่าง จุ่ง ฮ่อ เฮ่ย มด จุ่ง ฮ่อ เมิ่ง อยู มิ่ง เก่อ ฮ่อ 
ม๋า ฮ่อ กิ๋น เหาะ ม๋า ขั่ว เดี๊ยง ด้วย ฉิ๋ง เอ่อ ย๋าว ยุ้ม ย๋าว หล๋วง เย่อ กิ๋น ยาก ก๋วด ก๋าย ยาก ก๋วด เฉี๊ย เอ๋อ มั๋น 
ง๊าย ก๋าย เฉี๊ย อ๋ัน เด้อ มั่ง ม๋อ ปั๊ก ต๋าน ม๋า ฮ่อ ดี๋ เม่อ เย่อ ต่าน กิ๋น ป๋า ป๋อย เกี๊ย นิ เจ่อ จั่ง จิต จ๋า จ๋องป่าน นี่ 
เก้อ กั๋ง เม่อ เต๋อ ขั่ว ย่ำ ต่าน เน่อ จ่ำ แจ๋ แจะ เม่อ เต่อ เต่อ แก่ง แก่ เม่อ แล่ เป่อ ก๋วย เป่อ แล่ แป่ แต๋ ก๋วย 
อวด เปอ เจ่อ เอ๋อ เฟ่อ เจ่อ อ้ัม เอ่อ เก้อ เน่อ เข็ม มั๋น ลู๋ ล๋าน ต่าน เข่า อ๋ัน เป่อ เต่อ ฟ่าว เตี๊ยว ต่อม เป่ ตั๋ว 
ฟ่ัน เย่า เย่อ  
ขี่ เปี๊ยน นี่ มี๋ เปี๊ยม เข่า เจ่อ เม่อ ม่วย ฟ่ัง บั๊ว นี่ เจ่อ ฮ่อง โต๊ เมื่อง ล๋าง ข่ะ ติ่ด ข่ง ม๋า ข่วย ปิ๋ แม๋ มด ต๊ก ไป๋ 
มี๋ ต๊ก ม๊ก ต๋วย จง ม๋าย ม่วย แม๋ มด ม่วย ม๋าย แม๋ ต๊ก มื้อ เชียง ข่าน ไป๋ มิ่ง ป่าน ข่า เฌ่อ ลู๋ก ชั๋ง เฉียง ไป่ มี๋ 
เฉียง ขวัญ ม๋า เปี่ยน หลั่ง เข่อ ม้ะ ไป่ เจ่า ข่วย เนี๊ยน ก็อ เน่อ ไป๋ น๋าน ก้อ เตี๊ยว เนอะ เต๋อ เขิ่น กิ๋น เน่อ ปู๋ 
เป่ย เฌ่อ กิ๋น เน้อ จ่า ก๋า น๋า กิ๋น เนะ ต๋าน ม๋า ต่าน ก่ง เนะ แจ๊ก ก๋วย ป๋วย กิ๋น ป๋า ม๋า ฝึ่ก มิ่น เจ่อ เปิ่น เจี๊ยม 
เป่ย ต่อ เข่า ตุ่ม ป๋อ เฟียน เม่ย ต่อ เข่า เปี่ยน ม๋อ เม่ย ต่อ เข่า ตุ่ม ฉ่วย ย๋อ น่อย จีอบ ปัน๋ เจียว เม่ย เย่อ เอ๋อ 
ตุ่ม แต๋ น่อย เข่า จิ่ม ล่ำ ล๊วด ตุ่ม แต๋ กิ่น เข่า ล่ำ ต๋อ มด เม่อ นี่ เจ่อ ตก แต่ น่อย จ๋ำ แจ้ว ตก แต๋ น่อย จ๋ำ 
แจ้ว ขิ่ง เจ่อ จ๋ำ จั่ง ฝั่ง แจ้ว เจ่อ เน่ ไป่ น่ำ เฉียง เข่อ เฌ่อ อยู น่ำ ต๋าง น๋า เฌ่อ ต่าน แน ๋ฟ่อ เอ๋ เจ่อ ยุ่ก ยั่ง จั่ง 
ไป๋ นี่ เจ่อ นี่ เจ้อ ฮัก ก๋ิน แน๋ ฮัก ม๋า ป๋า ข่าง ปู๋ เม่อ ย๋า จุม บ่า บ่อ มี๋ ป่าน บ่า บ่อ บ่อ แล๋ก บ่า บ่ แหน่ มี อ๊ด 
จิ่ง บ่า บ๊ด ต่อ ต่าน มี๋ ฟ่อ ฟ่าน น่ ม๋า ไว่ ต่อ ต่าน มด จิ่ง นี่ เขี๊ยน ล่อ ต่อ ป๋า เบิ่ด เขิ่น เจี๊ยว เลาะ เอ๋ มี๋ ก่ง 
เกียน จุ้ม ม๋า ปู๋ ปล่า หอย เข่า จุ้ม ปัก ก๋าด เจี๊ย เด้อ จิ่ม ม๋า เฉาะ แป๋ง ข่อ แล๋ง ม๋า ฉอ เยาะ เก่อ จ่วน เจ่อ น่ำ 
เจ่อ จ่วน เจอะ  



 
 

 

228 
 

ต่า จ๊อบ เจ่อ น่า เจ้อ จ๊อบ เจ่อ เข่า เน่อ ข่วน ขุ่ม เอ๋า ปิ๋ด ก๋าน ปิ๋น ล่ำ ปิ๋น ปั๋ง เฌ่อ เขิ่น นี่ เฌ่อ แต๋ เขิ้น เอ๋า 
เจ่า เนียว อ่ง ปู๋  ฉาม ฉิม ปู๋ ฮ่ง จ่าง เอ่า หล๋าย ปู๋ เลิ่ก โป๋ง กั๊บ เข่า เอ่อ ปั๋น เข่า เฉ่ย ยั่ง แป๋ง อ่าย ปิ๋ง ลั๊บ เป่ย 
ป่าน งา๊ย ฉิ่ง เฮ่ย แป้น ปิ๋น เย่อ เจ่อ นี่ ปั๋ด เข่า เปี่ยง ปั๋น เข่า เป่อ หล๋าย เปี่ยง ปั๋น ง๊าย เจ่อ ย้าน ปั๋น ข่วน เก่อ 
ก็อ ม่า ต้าว เฉ่ ฉ่าง เจ่า ม๋า ต๋าง ป่าว ต้าว น่า เฉี๊ย เฟ่ิน ต๋าน เน่อ เจ่อ มี๋ เจอะ จ๋ำ ปุ่ง เฌ่อ ไม่ มี๋ ต่าน คว่าม 
ปุ่ก ไม๋ นิ่ เขิ่ง มี ๋แต๋ เจ่า น่ำ หนี ง่ำ น๋าน จั่ง น๋าน อ๊ก ต้อง ฉ่วย น๋าน เจ่า จิ่ง ป่าน ต๋า ป่าน จั๋ง ฉ่วย เฉ่ เป่อ เน้อ 
ก๋วย ฉ่วย เฉ่ เฮ่อ ดี๊ ม๋า ฉี่ เชียว เฌ่อ จั่ง ไป๋ เนอะ จิ เจ๊ เน่อ มี๋ แต๋ เจี๊ยน น่ำ ดี๊ น่ำ ป๋า เน่อ ก่ง เฉียน น่ำ ตาน 
นี่ ตาน เนาะ มด ต่าน เต่ ฟ่ิน จ๋าย ฟ่ิน ม๋อ เน่อ จ๋าย เป่า มี๋ ห่ก เจี๊ยว มัก เฟียต นี่ เนอะ เจี๊ยว ม๋า แต๋ นี่ แนะ 
ตุ่ม แต๋ กู๋ ตุ่ม ปุ๊ เจ่อ แน๋ หลั๊ก ปุ่ง ม๋า เม่ย แน๋ หล๋าย โอ๋ ก๋าน เน๊ต หลั๊ก ฟ่าน ตั๊ก ไหน่ เม่อ ฮู้ ฟ่าน เตอะ ปู๋ เก๋า 
ฟ่าน ตั๋ง ไหน่ เม่อ เกี๊ยว ก๋าน เด้อ แฮ่ง เดอ เจี๊ยว จ๋อ เจ๊ จา๋ง ไว่ กุ่น เกี๊ยว กุ่น กั๊ม ฟ่าน เว่อ กุ่น กั๊ม ม๊ก เนี๊ยม 
ต๋าน เป่อ เฌ่อ ม๋าย ฟ่าย เม่ย ฮัด ฉี่ ต๋าง เม่ย ฟ่าย ขวา เม่อ ฟ้าย เฮ็ด น่ำ จั่ง จั่ง ฟ่า  
เอ็ด น่อย จ๋อย จ๋อย ข่า แหละ เอ็ด ต่อง เต่า เฮ่า เย่อ ข่า เฉ่อ ชั้ย เม่อ เย่อ เล่อ ก็อ นั๊บ กิ๋น ปู๋ กิ๋น ปู๋ เป่า กิ๋น 
ลู๋น กิ๋น ปู๋ เป่า เต่า อิจ ต๋วย ก๋า ต่าน เอ็ด ไล เฉียว เก๊ยว ปู๋ นี่ ไล ป๋อง ต๋า เกี๊ยว ตั๋ว เก๊ยว ม๋า นี่ ไล ฮ่อง เฮ่า ก็อ 
เน่อ ก้อ เอ็ด เฉ่า ก็อ เน่อ ม๋า ต่าน เมื่อ นั๋ง ก๋อย ชั๋ง เย่อ เมอะ ต่าน เมื่อ ง่วน  ข่อย ม๋า ฉ่อ ฉ่อน เย่อ ต่าน ต๋าน 
จั่ง ใย่ เม่อ ปู๋ เจ่า ต๊ะ ต่าน เมื่อง เจ่อ เล่อ เจ่า ต่าน เมื่อง ได๋ อยู เจ่อ เลอ ต๋ำ อยู ล๊อก ต๋ำ ยู ต๋ำ อยู ฮ่ง บ่าย 
เบี่ยง ต๋ำ น่อย เน่อ ก่ง ต๊บ ติน อยู ห๊ก กั๊ม เน่อ ม๋า ติม เขิ่น ยวง จ่ำ กุ่ง น๋า ฉู๋ ฉี้ ฉั๊บ ลั๊บ ต๋า ฉู่ ฉี้ ช่ง ก้ม น๋า อยู 
อ้าน เบิ่ด เฟ่อ กิ๋น เฉียง ฉุ้ง ต่าน ย๋า ล่ก เบ่า ยิง เฌอ ปก เฌ่อ ม๋า เฉ่อ ฉก ย๋า ติน ล่ำ ม๋าย อ่าย เติ่น หล๋าย มั๋น 
ม๋อ มิ่น ลู๋ก ล๋าน ต่าน ติ๋ม ป่ง ติ๋ม ป๋า ก๋าย น่า ติ๋ม ซ่า เนิ่น ก๋าย หลัง ต่าน ย๋า เต่อ ล่า ย๋า อุ่ม ย๋า ฉ่าน เตอะ ล่า 
เฌ่อ มั๋น อ่าย เฉอะ อ่าย เฉอะ มั๋น ม่อง อ้า จั๋ง อยู ดี๋ ยั่ง เฉียน นี่ จั่ก เย่อ ล่ำ อวน อึด แจ๊ก ล่ำ อ๋ิม ไม๋ เจ่อ เลิ่ก 
ยิ๊ม เฉียม ปุ้ม ต่าน ล่อ แล่ เลิ่ก เฉียว เลิ่ก ปิ๋ง เฉียง ปีก เฉียง ฮ่าง เป่า เตอะ เตี๊ยง เน้อ เตี๊ยง หน๋า โอ่ม อ้าว เจ่า 
เนียว ปู๋ เมียน หมู่ เจ่อ เยื๋อน เน่อ เจ่อ นี่ เจ่อ ยุ๊ก นี่ ย่ง เยีย๊ม เยี๊ย ย๋อง ยิ่ม ไป๋ ฉาม ฉิม หมู เข่อ ก๋า ฮ่า ฮ้อย 
หมู เข่อ ฮุ่น เจ่อ จ๊อบ จ่าง เม่อ เข่อ เม่อ  
ป่าย นวย ปิ๋ง น๋วย ป๋าย เม่อ อ๊ก เม่อ จั่ง ปั่ง ไป๋ เจ่า จ่าง เม่อ โอ๋ เม่อ ก๋วน ยวน ม๋า ต่าน น่ำ เฉ่า ม๋า ปี๋ ห่วย 
น่ำ ห้วย ม๋า ป๋อ แก่ จ๋อย แจ ๋แน่ ปั๋ง ม๋า เด่อ ต๋าน ม๋า ฟ่า ฟ่ัน ไม๋ ป๋อง เน่อ ลู๋ก ล๋าน ต่าน เอ็ด เม่อ เปิ่ง ข่อย 
ม๋า ลู๋ ล๋าน ต่าง เฮ็ด ปี๋ ขี่ จั่ง อ๋อย ป่าน แม๋ เจ่า เฌ่อ เจิ่น นี่เฉ่อ เจ่า มือ เฉียว อ๋อ ขั่ง มี๋ ต๋า ม๋า กว่าง ขัน มี๋ 
เมื่อง มี๋ หน๋า เฉ่อ ต๊บ ติน ขึ่น เฌ่อ เข่า ฟ่าน เน่อ ย๋า ติน อยู เข่า ญุ่ง น๋าย จู่ จี๋ ยั่ง ต่าย จู๋ จี๋ จุ่ง โกะ ม๋า จวน 
อ๋อน จวน จิ่ จิ๋ง เจ่อ พู้น เจ่อ ย๋าว เบ่า วิ๋น เฌ่อ ปก ม๋า ย๋า ตื่น ตื่น ล่ำ ปั่น หล๋าย ตื่น หล๋าย ม๋อง จั่ง ดู๋ ดี๋ ม้อง 
ปิ๋น เจี๊ยบ จู๋ เจี๊ยบ ม้อง เน๊บ เข็ม เน๊บ ไม๋ ย้าง ต๋า ด๋า ดี๋ ฟู่ ด๋อ ไป๋ เหล่า ต้าว เฉียน ไป๋ ล่า มิ่ด ม๋อ ล่อ ต้าว ฉิง 
ก็อ ต๋า เฌ่อ ก็อ เมิ่ง ก็อ ม๋า ต่าน ชั๋ง ก็อ ม๋า ติ ่ตี๊ นั๋ง เมื่อง เจอะ นี่ เจ้อ มี๋ ฟ่ัน เตอะ มี๋ ไก ก๋า ต๋า ฮ่าง แป๋ ตั๋ว 
เย่อ ไป๋ แน่ เน่อ เก้อ กุ่ม อาจ กิ๋น ย๋อม เมี๊ยว เกียว ก๋าว อาจ ย๋อม เมี๊ยว เกียว เป๊ด กิ๋น ม๋อ เม๊ด เม่อ เอ๋า ต๋อง 
เม่อ ม้อง ป๋อ กิ๋น เป่า เม๊ด เอ๋า เต่อ เต๋า ต๋อง เอ๋อ ปั่น จั่ง อวน ยั่ง ตุ่ง เอ็ด เข่า จุ่ง ปุ้ง เจ่า เจ้า เอ็ด แล๋ง ปั๋ง 
ง๊าย แม๋ กว่า กิ๋น ง๊าย เมี๊ยว ม๋า แม๋ กั๊ว ป้าย ย๋า เล่อ เย่า เปี๋ยน เฌ่อ เจิ่น นี่ ล่า เข่า มิ่ด ง๊าย ป่าน งาย เอ็ด เมื่อง 
มุ่ง น๋าย ฉู๋ ฉี่ ฉาม เย่อ ลั๊บ ต๋า ฉู๋ ฉี่  



 
 

 

229 
 

อ่ง น๋าย ก่ก ป่อง ก้อม เอ่า งิ่ด เฉี่ยง กุ่ม น๋าย อ๊ก มี๋ แยง ก่ก เฉี่ยง ง๊าย ก๋าย อ่ืน อ๋อ ตื่น ล่า ม่าน ง๊าย อ่าย ตื่น 
หล๋าย ม่าด ม่อ ฉาม ฉิม ต้าว อุ่ง เข่า เป่า ฉิบ ต้าว อุ่น ขุ่ม เจ่า ฉุ่ง ฉุก เข่า เจ่า จั่ง ฉุก เค้า เล่อ เมิ่ง เห่อ ฮ่อ ม๋อ 
เมิ่ง นี่ เจ่า เฉ่อ มี๋ เฉ่อ เจ่า ต่าน เฉี่ยน น่อ นั๋ง ปิ่ด ป๋า เฉี่ยง น่อ น่ำ เข่า เทียน เหล่า เหลา เมื่อง ฟ้า ปิ่ง ฮู้ ปิ๋ง 
จ่าย เทียน เมื่อง เฮ่อ เมื่องฮ่าง เทียน เต๋า นุ่ม เน่อ เมื่อง เปี่ยง มั๋น อิจ เบิ่ด เข่า เด่อ เมอะ เต๋อ เอ็ด เมิ่ด เมื่อง 
มี๋ แต๋ ช๊อบ จ่าง ต๋า เม่อ หล๋าย มั่ง ฉิม ล๋าย ป่าย เล่อ ต๋า ป๋า ชั๋ง จ้วม ช๊บ เจ่า เมื่อง จ่า เมื่อง ยวน ช๊บ ม๋า ต่าน 
น่ำ เฉ่า ม๋า กี่ ก่วน น่ำ ก๋วน ม๋า ก็อ แก่ แต๋ ตั๊บ ม๋า ขั่น แม๋ ป๋อง เน่อ ล๋าน เปอ ต่าน เอ็ด เปิ่ง ขึ่น ข่อง ม๋า เล่า 
ลู๋ก ล๋าน ต่าน เอ็ด มี๋ ฟ่ี เจ่า ต่าน น่อย ป้าย กิ๋น หล๋าย ต้าว ต่าน จั่ง อยู ป่อง เอ้า แป๋ง แฉ๋ จั่ง น่อ ป๋อย เง๋า เงิ่น 
อยู ม๋อย แอะ ชั๋ง เปอ ต่าน เจือน เอ๋ เน่อ เฮ่อ ต่าน จั่ง ไล ม๋า อยู เน่อ ฉ่อ เอ๋า ต่าน ม๋า เน่อ คัก ต่าน ม๋า อยู 
ปัก แป๋ง ชั๋ง น๋า ต๋าง เฮ่อ น่วน เฉ่อ นี่ จวบ เจ่อ น่ำ เน่อ จวบ เจ่อ ป๋า จวบ เจ่อ น่า เน่ จวบ เจ่อ เจ้อ เข่า มุ่ง 
เน่อ นี่ ต่าน น่า เฮ่อ ฉ่วย เอ๋า มี๋ จุ้ม ปิ๋ด ก๋าน ได๋ ปิ๋น น่ำ ปิ๋น ปั่ง เฌ่อ ลู๋ ล๋าน ฟิต ม๋า จ๋อ แป๋ง แล๋งม๋า เฉาะ ย๋
อม ฉ่อ เจิ่น นี่ แมะ เน่อ จ๊อบ เจ่อ น๊าน เจอะ จ๊อบ เจ่อ ป๋า  
จ๊อบ เจ่อ หน๋า เจอะ โจ๋ เข่า เจ่อ นิ่ เจ่อ กิ๋น เข่า กิ๋น ง๊าย เจ่อ นิ่ เจ่อ เอ๋อ ไล กิ๋น ป่าน เก๋า กิ๋น เน่อ เจ่อ เฟ่อ มี๋ 
เน้อ ข่วย ม๋า เอ็ด เข่า เจอะ ขัด เข่า จ๋าน ยาด ม๋า เอ็ด ป่าน เก้อ ปัด ป่าง ข่าน ยาด น่ำ เข่า น่ำ นี่ เข่อ เก้อ จิ่น 
เปียง ป่าง ล่วง นี ่น๋าย เฮ่อ เฮ่อ เหล่า นี่ ป่าน เก่า เฮ่อ เก้อ หลัง มด เมื่อง ป๋อย เป่า หลัง ข่าน เก๋า เฒ่า ข่อย 
หล่า เข่า เขิ่น ต่าน จั่ง เอ็ด ดี๋ เจ้อ มี๋ อวน มี๋ ย๋อย น่อย ย๋า ยั่ง ก๋อง ฉ่อย เก๋า ตื่น ปลุก เจ่า เหล่า เล่อ เอ่อ เหล่า 
เต๋า เจ่อ ล๋าน จั่ง ก๊บ จั่ง ก่วน เอ๋า ลู๋ เอ๋า ล๋าน ปี๋ โถ่..... เจอ่ นี่ ฟิต จ๋อ ม๋า จ๋อ แป๋ง เจ่อ ม๋า ฉ่อ ย๋อย เฌ่อ ฟิต 
ก๋า ฟ่อ แม๋ง เอ๋า ก๋า ฟ่อ เนี๊ย เฟียน ปิ๋ด ก่า เฟ๊ียน ม๋า หน้า เฮ่อ แป๋ง เอ๋า ลู๋ ล๋าน ก๋า เขียน ด่วย ห่วย เฌ่อ เจิ่น  
เตี๊ย ฟิต เย่อ เจ่อ ล๋าน ม๋า ฉ่อ ไล ล่ก ม๋อ หัว ต๋าน ฟิต เฟิด ต๋า เล่อ เก้อ เล่อ เจ่อ ก่วน เจ่อ เฮ่ิง เจ้อ ลู๋ก จู๋ อ่ง 
จู๋ เอ๋า อ้า โม่ ล๋าน ฮ่ง ล๋าน ต๋า อ้า ปึด เข่า เล่อ เอ่อ  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 

230 
 

บทสวดเซ่นผีเรือนของแม่มด บ่าดั่ย และแม่มด บ่าหงว้าน 
 

แม่มด บ่าดั่ย: ต๋า ดั๋บ น่วย เน่อ ตง เย่อ ต๋า เน่อ น่ำ กวน น่ำ เซา กก ล่ำ กง เต่า เฟียน ล่ำ ตี้ ตบ ตี เต่า เจ่า 
แหน่ เน่อ ย๋า แหน่ กวด เยี่ยว ไม ยวง ข่า เคียน ใหญ่ มี๋ ป๋อ โป๋ง แหน่ ป๊า ออก แอก ปั๊ว หนอ เลียม เกียง ตา 
นี่ กู๋ กำ กั่ง เมื่อง เย่อ ขวย น่า ล้ำ ลวน เย่อ ตก ขวย ม๋า ตก น่ำ เมื่อง เน่อ ตื่น ตั่ง จั๋ง ย่ก ล่ำ หัว เสีย ก่อ 
เหล่า เน่า เน่อ น่ำ เมือน เน่อ น๊ก น่ำ เป่า เฉื๊อ แง่ เง่า ง่อน ง่ำ ม๋า ค่ำ ง่อน ง่ำ เน่อ ย๋า ป่า เป่า หุ้ง หั๋ง ย๋า ค่ำ 
ง่อน กก ย๋า บ่า เบ่า เคียน มด เมื่อง เหล่า ม๋า เบ่า ค่าน เมื่อง เฉ่อ หู ฉิ้ม ม๋า โป๋ ป่าม มี๋ ป่าม ย๋าม เฉ่อ ย๋า ม๋า 
ป่าน ต๋าน เฮ็ด โฮ่ ล่ก ลู่ โฮ่ ปั๋น เฮ็ด โฮ่ บัง เอ่อ บัง บ่าน เอ่า เน่า โฮ่ เน่อ บ่าน บู ไป่ ชั่ง ย๋า เข๋อ ปู๋ ล่ำ เมื่อง 
เต่อ ตั๋ง ซั๊ด น่า ฮ่า ม๋า ต๋า มั่น ไต๊ ไหน เซอ ตั๋ง เฉ่อ จ่อ ม๋า ไล เดียน ม๋า ต๋าน ไป่ น่า บ่าน ชิ เจ่อ เฟอ เฉีย ไฟ 
จ่า น่า เลียม ไป่ ตก น่า ต่าน ไป่ ติ๊น เหล่า ปั๊ว ก่อง ปุ่ง ปั๊ว เฉ่อ ม๋า เน่อ ล่ำ เมื่อง เลย เฉ่อ ต่าน จั่ง จ๊ก ขี๊ งุม 
ฮง บ่ง หย่าง ปิ๋ เหงียน ฮง เง่า ต๊ก นง เฟิน เฟา เฮ่อ ปู๋ ป๊า เปิ๊ด นง ฉาด เฮิ่น เม่อ ปู๋ เหงียน เจียน เฟอ นี่ จ่าย 
ย้าว ป่อ ค่ำ ปู๋ ปั๋ง หยัง ฉ่า แต่ง ฉ้า จ่าน โป๋ ม๋า เน่า โป๋ง ม๋า ต่าน ป๊า ม๋า นั๋ง ฟูก ยอ นั๋ง แอ้ ตุ่ม แอ้ ตั๋ง ฉ่า 
หล่อย ม๋า นึ่ง เอ้ จ่อย เอ้ เปิ้น อ่อน จ่อน เอ่อ ปั๋น ปิง ปู ปิง ล่ำ น่ำ เน่อ เก้อ ปิง เอ่า ลุม นั๋ง เต่อ เก้อ ปิง ล่ำ 
แต่ น่ำ ไป๋ เปิอ น่า น่ำ เน่อ ล่ำ ไป่ น่ำ เจี๊ยม ไป๋ เอ่อ ล่ำ อ่ึง ไป๋ ฮุก ไป๋ เอ่อ เป่อ ล่ำ เข่า ดี มี๋ ลุก เป่อ มี่ เหล่า 
อุ่น ล๊ก เป่อ แต่ ม๋า ฉ่า ล๊ก เฮ่อ ป่าน เฉียว ปิง เน่อ น่ำ เฉียว เปี่ยน ไฉ่ ข่า ข่อง เน่อ ขิ่ง เหล่า แก๋ เฉ่อ เบ่า 
บ่าง เหล่า ไล อ๋ัน เฉ่อ เบ่า เบิ่ด เม่อ เอ้ด เข่า เบ่อ ล้าย เม่อ กิ่น ง๊าย เบ่อ เบ่า เบ่อ เต่า ชู ข่ง น่า ไป๋ เน่อ เจ่อ 
นี้ เฉ่อ นี่ เขิ่ง เฉียว เบ่า นอน ไหน่ น่า ไก่ เฉียว เบ่า นอน ปั๋น ดี ไฮ่ คง นี่ ม่า มี๋ ไหน่ ข่อง แต๋ง บ่า มี่ ข่น นะ 
ข่น เก๋า เบ่า เนี่ยว เฉี๊ย จู่ ฉู่ เข่า แหน่ เกี๊ย เสื่อ ปาก เฉ่า ไม ไหน๋ ขิ่ง อวน อุ่ง จ่ำ อุ่ง เฉี๊ย ไป่ ข่ก เฉ่อ ข่ก เบื่อ 
ไป่ ขู่ ม๋อ เหล่า แป่ ลิ่ง แป่ ล่า ไป่ โฉ่ แม๋ ล่า จ่าน ม๋อ โฉ่ เป ม๋อ ได๋ เม่อ ฉ่าง ปิง ป่าน ป๋อ ได๋ เหมื่อ พาม ฟิด 
เม่อ เน่อ เดา ได๋ เฉียว ลา ม๋า ตั่ง เต่า ไล ไต๋ เตี๋ยว ต่อ เน่อ ไหน่ ต๋อ มี๋ ไม ม๊ง น่า เฟ่ิน เฟ่ย ป่าย นี่ ไง ไม๋ เจ๊บ 
ไม๋ ต๋าย ข่อง เจ่อ เน่อ น่า ไก่ ต่าน ไก่ แก นี่ ต่าน บอน นอน เจ่อ นี่ ต๋าย ก๋วย เจ่า บ่า ล่ำ เฮือน นี่ ต๊ก ย๊อม 
ยอ เข่า บ่า จ๊ม ข่อม ย๊อม ข้ม ล่ำ เฮือน ต๋าน เฮือน ป๋อ กิ๋น เจ่อ มด เมื่อง ข่อย เข่ ต๊บ ติ๋น ข๋าย เมื่อง เข่า ไป่ 
ย๋าด ป่า ข๋อง ติ๋น ม๋า ม๋า จ่วย ติ๋น ไต๋ เตือน นี่ เขือน ม๋า จ่อย ต๋าย เข่ย มา ม๋า ต๋าน เบื่อ ข่วย ม๋า จั๋ง เฮ่อ หล่า 
กั๊บ ข่าย เฮ่อ หลาย กั๊บ ต๋าน ม๋า จ่วย เฮ่อ หลาย ม๋า จุ่น เฟ่ิน ง๊าย ม๋า จ่วย ไล เจ่อ ไม ต๋าย เฉ่อ ม๋า ฟ่าน เจ่อ 
เขิ่น เจ่า ไม แก ม๋า เขิ่น งวน ขวน เจ่อ นี่ เจ่า เจ่อ มี๋ ขวน เจ่อ ม๋าย มี๋ ป่าย เมื่อง ข่อง มี๋ จุก น่า ม่อง ข่อง 
เปี่ยน เปิ้น หนัก เข่า จุม ย๊อง ต๋าน ฟ่าน เฉี๊ย ฉ่าย เข่า เม่อ เตี๋ยว ม๋า เม่อ เต่อ เลี๊ยง ไป่ ลู๋ ต๋าน ข่อง ป๋อง ม๋า 
ลู๋ก เม่อ ข่อง เฟิ่น น่า ฮัด  ฟิ๋น เฟือน ฟิ่น น่า ลา ม๋า กิ๋น น่ำ ก๋วน ม๋า เจียน กิ๋น เข่า ม๋า คุก เฟ่อ เฟี้ยว ก๋วน 
กิ๋น เข่า คับ ปู๋ นอน ฉ่าย กิ๋น ง๊าย กั๊บ หมู๋ ง่า เกีย ก๋วน กิ๋น เข่า ม๋า หมู่ เฟือด เฟ๋ือ เจ่อ กิ๋น มด เมื่อง ข่อย เด่ 
กิ๋น ไฝ่ เฉ่อ เจิ่น จิ้ง จ๊ก ไจ๋ ก๋วย เด่ กิ๋น ข่า ก่อง กิ๋น ม๋า ม๋า ข๋วด เจ่า เฉ่า เมิ่ด ม๋า ม่วน เฉ่า เขือน ขาย ข่า ล่าย 
เมื่อน มิ่ง ต๊ก ย๊อก ย๊อก ยอ เจ่า บ่า น่ำ เฮือน ฮ่ิน ข่อ ติ๋น เจ่อ เขิ่น เน่อ นี่ เจ่อ ขอย มิ่ง ง๊าย เนี๊ยน ไม เม่ย มี๋ 
ปั๋น เข่า นี่ มี๋ ปั่น ไหน่ เม่ย มี๋ กิ๋น เน่อ เจ่อ มี๋ กั่ว เน่อ เอ็ด ไต๋ เข่า เจ่อ ฟ่าง ป่าน เด่ นี่ จ๋อง ไป๋ ม่า ไต๋ ป่าน 
เฟ่อ ล่ำ เฮือน ต๋า ตั๋ง ปั๋ง  ฮู้ ย๊อง ฉ่าง เฟ่อ เฟ่ิน นี่ ข่วย เบ่า เมี่ยน ม๋า เอ็ด ฝึก ไฝ่ เลือ เท่า อง เหนือ ข่วย ขิ่ง 



 
 

 

231 
 

เนี๊ย ไม เอ็ด เฉือ เอ็ด ฉ่าง ไป่ เต๋อ เน่อ เต่อ เต่า มด เต่า แหน่ ข่วย ได่ ม๋า เอ้ด เจ่อ เน็ม ม่า จ่วย เน็บ เบ่อ จั๊บ 
ไป๋ ม๋า เฉ่อ ไป๋ ลู๋ก ต๊ม ไป๋ ต๋าน ล๋าน จั๊บ ไค่ น่าย จั๊บ ไข อา ศัย ลา หมู๋ ลา เม่อ นอน เน่อ เจ่อ นี่ เฉ่อ เป่า 
ต่าน ย๋า ย๊ก เจ่อ ม๋า ต้อง ยา ข่วย บ่า บ่อง เฮ่อ ย๋าม เจี๊ยม เฮ่อ ล๋าน ต๋าน ยั๋ง โต ดี ต่อ ต่าน โต๋ ไป๋ ย่าม แต๋ง 
โต โต๋ย แต๋ง โต เด้อ ก๊อป เป่อ ปั่น ตี โต ล๊ก ปุ่ม ล๊ก ปี๋ ตี้ จั่ง น่า ไก่ ไก่ ต่ม โต นี่ ไก ยู น๊ก ยู ฮั่ง โต นี่ เต๋อ ใน 
ติ่ว เน่อ เมื่อง ตี้ เนียง ไป๋ เกี๊ยน เจ่อ เน่ ตี วั๊ว ตี เนี๊ยน จั๊ม จัก ก๋วย นา ติ ตี ได๋ ตี น่า ก๋วย ต๋า ก๋วย วาน ต๋าง 
นา ก๋วย น๋ำ ฮ้อน เม่ย ล๊ก เก้ียว ข้น เฉ่อ เม่อ หลุ่น เฉ่อ เฮ๋ียว ม๋า เฉ่อ ฉ่าง มี่ เมิ่ด ห่วง กุ่ม เอ่า เต่า ฉ่าง ไม ไห้ 
ก๋วน กุม ม๋า ไป๋ ไป๋ ต่าน ต๋า น่ำ กิ๋น ไป๋ ป่าย กิ่น ฮวด น่า อับ นั่ง ฉ่วย เฉี๊ย ปี๋ เม่องแม๋ ม๋า นั๋ง ฉ่ำ มวด มี๋ ต่าน 
เมื่อง ม่าน เจียด ป๋า กิ๋น อ่ิม เฉ่อ เม่อ กั๊ว ฮ๊ับ บ่า จ่าด กิ๋น เม่อ หัว จั๊ม ข่อง กิ๋น ดี บั้ด ย่ำ ย๊อง เก๋า เขา ย่ำ ไป่ 
บ๊ก ข่อง เขือน เอ่า เบ่า เน่อ เฉ่อ จ่าง ไหน๋ ข่อง เจ่อ เอ่า ม๋า ข่วย เจ่า เซ่า เม่อ เขิ่น ม๋า ข่อง เฉียว เจียน เน่อ 
เบ่อ เฉ่อ เบ่า ไป๋ ลู๋ ล่า ขู่ บู เต๋า เบ่า ไล บู ล่า ไป๋ เอ่า เบ่า ย๊อง ม๋อ เอ่า เบิ่ด ตั๋ง ไป่ หลัก เจ่อ เบ่า เหล่า เต๋า 
นี่ เบอ ล๋าน บ่อย ต๋อง อ๋ำ เจ่อ เบ่า อ๋ำ เฉ่า นี่ เม่ย ขุ่ม จุม ขุ่ม เขา ไป่ ตั๋ว ปิ๋น ป๋อง ป๋า ป๋วย นี่ เอ้ ฉี่ ย๋า ข่อง 
ไป่ ป๋า ข่อง ไหน่ ข่อง เน่อ เนอ ข่วน ม๋อ ต่ม ไป่ เย่อ เข่ย เม้ ข้ม ข่วน เย่อ เข่ย เมิ่ด สุ เย่อ ปิด ไป่ ข่วย เย่อ ปิ 
เป่อ ย๊อม ยุน เอ่า ได่ เบิ่ด เอ่า เฉือ ได่ เบิ่ง ต๋าง เตี๋ยน เปอ เย่อ ยิ๋ด ย๋า ป๋า มิ่ง ม๋า ตัด จิ่น เน่อ ออน ไป่ ก่อน 
นี่ น่า นี้ ม่า ข่วน จิ่น เน้ ออน ต๋าย ค่ำ ข่อน กิ่น ดี ด่าย ยั่ง เหยียบ เก๋า เข่า แต๋ง กิจ เฉ่อ ย๋อ ล๋าย ม๋า ล่าย กิด 
เจ่อ แหน่ หัว เจ่อ เอ็ด ขั๊ว เจ่อ เน้อ เจ่อ นิ่ง ขอ เจ่อ ปู๋ ต่อ ฟ่อน เต่อ ย่ำ เข่า ม่า ก่ง ย่ำ เข่า โต๋ ป้าน ง๊าย เจ่อ 
หยั่ง ม๋า ฟ่า ปู๋ เฟิ่น ง๊าย นิ เฟิ้น ย๊อง ฝอย เฟิ่น ฟ่าน ฟ่าน นี่ มด เข่า ฝอย ยั้น ไล เน่อ กิ่น ข่วย ม่า อง เน้อ 
หล่ง บ็อก ย๊อก ไป่ ข่อง เซาะ เย่อ เม่อ เอ่ย..... เจ่อ นี่ เจ่อ ล๋าน ปู๋ ไป๋ ซ่อย เปิ้น ล่ำ ปุ้น เมื่อง ล่ำ เขือน ล่ำ 
เข่ย ขก กิ๋น เข่า เหล่า เข่ย ย๋า แย๋ง ขู่ ลิ่ว ไป๋ เล่อ ขาด เคียน ฮาย ฮ่อก เอ่อ ฮุ่ม เน่อ เย่า เฮาะ อั๊ว นุ่ม ย๊อง 
เย่า เฉียง ฟู ลู๋ ป๋อง ไป๋ ลู๋ ต่ำ ล่ำ มี๋ เน่อ เฉี๊ย เน่อ เม่อ เฉี๊ย ปุ้ม ตุ่ม เอ่า จ้าว เนี่ยว ตู๋ เนี่ยว หมู๋ ลู๋ ตุ้ม เป่ย แต่ 
ตู๋ ตุ้ม ยู ก่อ แป ไป่ ฉ่อง เม่ย แต๋ เม่อ ติ้ง แต่ เมิ่ง เติ่ง ม่อง เจ่อ ยั๊ว เม่ย แต๋ จ๋อง เย่อ เม่อ ยั๋ง ต๋าน บ่า เจ่อ ล๊ม 
ข่อง ฉั่ง ไป๋ เมื่อง มี๋ น่า ฉาม ฉิบ ฮู กวง กา หา ไว เยียว กง มุ่น เม่ย แต่ มิเม่ย แต่ ม่อง อ่า ต๋า เมี๋ย มี๋ เมียน 
หมู่ เมียน ล่าย ต๋าง น่า ล๋าน ตั๊บ ต๋าน งู น่ำ เป๋า น่ำ เต่า เป่า น่ำ หมู่ ต๋าน ง๊าย ต๋าย ปู๋ ต๋าน ป้อง อ๊ัก เต๋า เป่า 
มี๋ เต่ นี่ ฉั่ว เจ่ เน่ ต๋าน เอ่า นี่ จ๋อง นิน ฉ่าง จ๋อง นี่ เป่า ไป่ ต๋าน หมู ต๋าน หมู่ นี่ อุ้ย นี่ เฉ่อ เจิ่น นี่ เย่อ ต๋ าน 
เอ็ด เน่อ มี๋ แม๋ ไป๋ เอ็ด ต๋าน มี๋ ม๋า ไต่ เน่อ ก๋วน ม่า เอ่า ป้อง เน่อ ม๋า ปั๋น เข่า อ๋อก ป้อง เน่อ หมู่ ต๋าน ป้าน 
ง๊าย ขัด น่อง เจ่อ แหน่ ป่อ แล แป๋ กิ๋น แง่ แง้ะ เจ๊ ลุ่ม ย๊อย ขัด ย๊อง น่ำ เอ้า ฟ่าย เยียด ขั๊ด ยอ ย๊อง ฟ่าย ล่า 
ฟ่ง น่ำ น้อย อยู่ แค่ แก แค่ เย่อ ม๋า ย๊อก ม๋อ ก่อง แค่ ม๋า ข๋อง ก๋อง เอว ข่อง ฉ่าง ม๋า เอว ม่า เกี่ยว ข่อง เอ่ิง 
เอ่ย เอิ่น นี่ เจ่อ จุม อง ฉุ่น เอ่า ปี๋ ฉุ่น ปี๋ ปี๋ กาน แหน่ ปี๋ ฉุ่น ปี๋ ม๋า ยง เย่า เฉ่า ฉง ปี๋ กง กุ่ม เจ่า เกียน แป 
เกียน กุ่ม หยุ่ง เฉื่อน แป แต่ ปู่ แข ปู่ ม๋อ ม่าย ยู ขั้ว เปอ มี๋ เฉ่อ ต๋าน น่า ม๋า นั่ง ต่อ ตับ นะ โม ปั๋น เข่า นั่ง 
เป่า เป้า นะ โม ปั๋น ง๊าย  
แม่มด บ่าหงว้าน : ....เอ้ย..... เฮ็น โล่ แคน ยู เมียว จ่ม นิ เอ ด้าว พา นอม กำ เจี๊ยด บิด เบี๊ยน ม๋า ไหน่ หน่อ 
มี๋ กง ตุ่ม เก้อ ต๋าง ตุ่ง เข่า เก่า เก้อ ไต๋ เย่อ เย่า เย่อ เข่า เก่า มี๋ ตุ่ง อ๋ัน น่า มุ๋ก ข่อง ก่อ มั่น ดิ เขิ่น น่า  ดิ่ น่า 
ตั๋ง ก่อ เบ่า เนอะ เบอ เจ่อ เยียว ฉ่ม อง ฉ่ม เอ่า ต๋าน ย๋า ข่ง อาน เฉ่า เปิ้น ม่ง เขื่อน เฉ่า เขื่อ เจ่อ นี่ เจ่อ ข่วน 



 
 

 

232 
 

เก่ ได๋ เม่อ ล่าง เฮ๋ิง เฉ่อ มี่ ลู๋ อ้ิง เฉ่อ ม๋ะ ม๋า ข่าว เฉียว ลู๋ ข่าว ตุ่ม ป่วง น่า ใหม่ เข่า ต๋าง ม๋า น่า เข็น ป่า ต๋าง 
น่ำ ม่า ต๋าง ม๋อ น่ำ มด เจ้า ขะตั๋น เจ่อ นี่ เฉ่อ นี่ ลู่ เปอ ปั๋น เข่า ดี มี๋ เฟอ มี๋ เข่า อุ่น อ่า เจ่อ นี่ เจ่อ นี้ จ๋า ป่าง 
นี้ อ่อ จุม หนี ป่าย กู้ กำ ยั่ง เลี๊ยง เม่อ มิ่ง ม้วย มิ่ง ล่ำ ต้อง เก่า กับ ล๋อง เม่อ กิ๋น จ๋าย น่ำ ช็อป ล่ำ มิ่ง ไป๋ ต๋า 
ล่ำ ม้วย ม๋า ต่อ แต๋ เจ่า แจ่ แต่ ตั๋ง ม๋า ม๋า ค่ำ ม่วย ก่อง เมิ่น เอ็ด กึ่น ตึ่น ข่อง ม๋า ม๋า เฮ่อ ลู๋ เอ็ด นัน ...... ฉ่าว 
ไป่ กิ๋น เข่า ต๋าน น้าน ต๋าน กิ๋น ปล่า ต๋าน น้ำ น๋ำ ม๋อ มัว หล๋าน จ่าว จุ่ม อ่ง จุ่ม เอ่า ต๋าน ปิ๋น เฉิ่น ปิ๋น กั้น แม ๋
คัด ปิ๋น ย๊อง เจ่อ แล่ แป ล๋อย เจ่อ ลึ่ง แล่ คัด ย๊อง น่ำ แล่ อ้าย แล่ คัด ย๊อง เน่อ ไป่ล่าย ตุ่ง เน่อ เจ่า อ่ง แม ๋
แอ๋ว หน๋าย ชิว หน๋าย ม๋าย นี่ ล่ำ ต้อง อ่อง กลบ ล่อง เม่ย เฉ่อ ม้าด จ๋อง นั่ง ข่อง ป่าด นั่ง เม่อ ป้อน เข่า เฝ่า 
ป้อง น่า เม่ย ป้าน ง๊าย เด้อ ด่ง ง๊าย กิ๋น ป่าย เอ่อ มด เมื่อง นี่ ฉุ่น เต่า ไล่ กิ่น เข่า ง่ำ เม่อ เข่า ฉก ลก เมื่อ เจ่อ 
นี่ เฉ่อ ต๋าน ม๋า นั่ง เม่อ ขั๋ว ม่า นอน งัว คือ น่า อยู่ ปัก แป๋ง เชียร์ ฉ่าง น่า ต่าง เงิง งัง๊ นี่ กิ๋น นี ่ชก ม้วน ม๋า 
เน่อ ป๊าด นี่ กิ๋น ล่ำ ยู นิ่ง นี้ ป่าน ต๋าน ยู ฟ้าว นี่ ฟ่ง น่า ใหม่ เจิ่น นี้ เฉ่อ ไล่ คัด ปิ่ง ย๊อง เจ่อ ไป๋ นิ่ง เจ่อ ลื๋ม  
เลิ่ก ข่อง น่า เฉ่ย เม่ย เจ่อ เฉ่อ เขิ่น ง๊าย หลาย ต๋า เจ่า เฉ่อ เฟิ่น ข่า มี๋ แต๋ เจ่า นั่ง ดี๋ นั่ง งาม โอ้ ต้อง จ๋วย น่า 
ต้อง น่ำ ต๋า ต้อง จ๋วย จี๋ จั่ง เม่อ จั่ง จ่วย จิม เม่อ ดี๋ ต๋าน ฉั่ง ฉี่ เฉียว เม่อ เฮ่ย  
จัง ตัง ซี๋ เซี่ยว เฮอ กี่ เหยิ่น ตัง ปัง ชุ ออ มี ตัง เล่ เชอ ลำ ปัง ชุ มี เหยิง โก คู ชวย เข้า ปา ขวาย ปา ชู ขวย 
เข่า ขวาย ตา ชู ฮวย จัง จ๋า ฮา ทอน จำ เขา ลู จ่า กิน ไก ยัง ลุม กำ กอ ตง ลง ต้อง ปิน ยือ ลุ ห่อ เกี้ยว ให้ 
มือ ห่อ ไขว้ ชอง ชอง มือ เออ กำ กก เลี่ยว ชัง ตา กะ ขาย ลือ กำ ปะ เฌอ น่า คก เจ่า เช่า กำ ปาย เฉย น่า 
ขวาย เจี่ยว เน่า ชัง เช้า เฮอ เฮ่อ กก ตู เลี่ยว เก่า ใจ ชู ตำ ลัง ให้ เมืด จา ปาย ชวย เลกิ เจา คิก เลอ ไค เม่อ 
คิ คิ ลง เซอ ซวง มา ลง มา อวย เปื่อง กิน เบิน นี่ เบิน เน่อ เฮอ ฮ่วย กิน นี่ กิน เนอ เฮอ เชอ จอง ฝัน เน่อ 
เช่อ เจียม ตัง กิน ชู ยอง กิน ชู ไป ยู ยอง กิน ชู วอก กิน ยา กาย กา วอ เซีย อัน นัว อัน ยา กาย เซีย อัน เนอ 
มอง พา พอง เฝออ ไร ฮัว ได กิ๋น เยอ ตับ แม ไข เฉอ ลัง เนอ ชุม คำ หล่ำ เหม่อ เหมอ ได จั๋ว มัน จัว ออง มา 
จา ลุ่ม มัว จั๋ว ขวัญ นุง มัว อา ตับ ไค เตา เฮ่อ นัว อิ ไต เตา เจี้ยว ไร หม๊วด เหมย ต้วย แม ไก เช เหมอ แต 
ไก ลวง ขุน นาง เหมย แต ลูก สา ไก เยอ ฮวง วาง เหม่ย แต ลูก ชัง ลอง ก๋วย ก๋วย ไป ลูก มา ออง กุน เหมย 
แต นั่ง ยอ เหมย แต ง แกว่ เหมย แต คำ นัง เกย ตอ ขอ แมง ลัง ยอย อัง เกอ สะ ปิ้น แอก เอิก เมย แม ง้วย 
ให้ กิน วัว แต่ หาง กิน แต่ กา้ง มัน งา มัน ปิ้น ไต กิ้น ห่า หวัง เตก เหมย แต เล็ก หมั่ง ก่าย ล่าบ หมั่ง จัง แล 
ฮง แล เหี่ยว เมย เจ๋อ... จิน เมอ เจ่บ จั๋น เกี้ยว เขา วาง กี เกีย จัง เมย นำ จำ แลล เมย แจ จวย เมอ แล กวย 
กวย ไช แค เมอ รัว เคอ เจ่า ลูก เจี่ยว ล้าง สำ เบอ เลื่อ เบอ คิว บาง เขา ซัง เบิ่ง แต ฟัก เตียว โต ฟัก บัว เด่ 
มี ฟัก เต มัว ฟัก บัว โต เมือง ลาง เตี๊ยง มา คอย คก เมือง บาย มี เสี่ยง ตวง เมือง ขวย เตี่ยง เมือง แล ตก 
เมือง เฮอ ราย ไขว่ นาย บ่อ เต็ก จน กา เล่ เมอ คู ฮา เจ่า มู เฮ่ย เม เม่ย แต่ เตี้ยว กุง เตี้ยว ยุ เมือง แต เมย 
แต่ กุน มอง หมาย คือ สามสิบ สามสิบ นู ไฮ มาง ฮง มด อี แต นัง ชก เจ่า มน ชุม อน ชุม นาย ข่อ จ่าย อวน 
นาย นำ จ่าย นำ ชก มวย มา ก้วย แก่ รวย แล แจ ตัง มา เล คัว มา แจ ตั้ง ไ เฮอ มา กิน เข้า นี่ ไอ ลำ ห่ม แต 
กัว ลุม เอ่า เข้า เลี่ยว อุม ปู เยียว กะ ระ กก ไร ค่ำ ยอง เจอ ไร ค่อง ยอง เจอ แม ไร คำ ยอง นำ ฝาย ลอง 
ยอง ลอง ควาย เมย เจ๋อ เมย แต้ กับ เข้า ชุบ น่ำ ตา กำ เข้า มา ยำ เคย กำ เข่า ยำ ยอง จับ ไม เจ่า ข่อง ใย 
ชู เขา เฝอ อัก นาย ล่าง เฟา เฟ่ือง จัว น่า ฟัก เข้า แคง ป่า มี เชย อุ ชุก เข้า ให้ นอ สง ลาง เข้า นา เวอ เจ่า 



 
 

 

233 
 

แขว้ แลง เมย เฮอ ... เจี่ยว ม ีเฮอ... นุง นอย แล เข้า ให้ ฮวง นา ฮอง กก ฮอง จง มี นา กิน เข้า ให้ กิน เป้อ 
เมอ เจอ ตก นำ เจ่อ นา เจ่อ เอา น่า ป่า เมอ ขวาง เมอ ลำ นา เต้า ให้ เลอ แม ค้วง ค้วง ลอง ปองแปง เลอ 
แต จำ เนา นอง แดง เดอ ดี ลำ งาม เลอ แต เลา มา คาย เมย แจ ลำ เจียว ลำ เจี่ยว ตัง นา ลา ช้วย ตัง นา 
ลา ช้วย เคี่ยว นัง ไร เรา จัง ตา เม็ด เจ็น นี่ ลอง เจ็น นี่ จัง เก๋อ มั่ง ไร่ จัง ราย ออง มัฝ จุง สำ กำ เมอ กำ เจี่ย 
เหมอ เนอ  เฮา เนี่ย ลา กิน เฮ่อ มา เล เฮอ นก เชา กิน ฮก มา เหวิด เฮา เมอ ตา ยาก ใย๋ เมา เมอ ลา ตา กิน 
ไร แก ไก กิน เจีย บอก ตอง เจี่ยว ไค เมอ เจ๋อ เจ๋า เจี้ยว เล่า กิน เออ กำ เมือง ฟา ไร ฮิงไร เฮิง ให้ เม็ด จวย 
ลง ปุน นิ ผวย กาว ฝวย ลุม ปุน นิ จวย เกา นิ จาย เมอ เก๋า มา ฮำ นำ ยัง จื๋อ ให้ แถทยัง จื๋อ เอา ลด เอา เล่ 
ขัง หร๋อย จื๋อ เอา กอย เข้า ฟาก เต็น แต ลอย นำ ใน เข้า เลน แล นับ ไล เข้า เลย แล หร๋อย มด มัด จ๋วย มด 
เมือง หมด ถวย นิ ยัง มือ จัง เข้า ปิน เขา ให้ เป่า เขา มด ขวา ใบ ขวน บาหวัน ชัง จว๋ย ชอง ชง มน เหม่อ กำ 
กก เฉอ ลำ เมอ แล ชัก กำ เข่า ไป เจียง เข้า จำ กม จำ กบ ฝา ควาย ไป เชอ นำ เจียง ไป ควาย ขั๋ว ว้วย เจียง 
ซาง เมย เฮ้อ กุน ยะ เจียง จอง ปาย มัง ยอง ยา ลอง กิ ยา กาย ยา ลอง เดอ อัน เดอ มัน มัน ปา เดิ่น เมา 
กิน เหม่อเล่ย ถ่วย เขา กำ เข้า ไล เมิด ละ บาก เน่อ วาว คิด ไร เม กิด กิด ไค เค่อ กิด เนอ เขา ชาง เขา เชอ 
ขาง เมอ เจ๋อ ไต มั่น อยู่ เมอ เจอ เมย แจ เตอ เมย มั่น กัว ของ ตอง แอ่น เจอ มั่น คัน เน่อ ตับ ไต ตัว ลัว นี่ 
ตัว ก ไก ใจ ลำ เม่อ จับ นี่ เก่อ ไก ไต ก่อ ไก แลง เชอ เมย แต มัว ชัว ไม ตุง มุง อ้าย เหม่ย แต่ ยัง ว่าง เหม่ย 
แต ไม ไต ออม ก๋วย ก๋วย ไป ลำ กวย มน กวย แต ล่ำ ยอง ก๋วย แต นำ แฮก เม็ด เนี่ย เม็ด นอย เคอ กิน วัว 
กิน วัว กิน แต ฮาง กิน แต่ ก้าง เม็ด เมอ แต ติน แล ไก จัง เปีย ตาย ส่าย แล กัง แล ฮิว แล เหี่ยว มน เจ้อ 
เมอ จิด เมอ เจี้ยว เมอ จั๋น เมอ จั๋น เมอ แจ เมอ ข๋วย ข๋วย มัว เตอ แฮง ช่วย เฮือน กิน เบา เฟา บัว ลอง เตียว 
ฟัก บัว โต เมือง เลา ไป ติน คอย หมด เมือง ไป มิ เจี๋ยว คอย แม มด หมด ไป ขวาย นำ หมด ไป๋ เปน แก ไซ 
เคอ เจ้อ เฮอ ไร่ นา บ่อ เต็ก บ่อ ตวง ไค เล่อ เจี๋ยว ลาง คอง เจอ จุ นำ ตา เมอ แต กำ เขา มา เมอ แต กำ 
เขา นา เมอ แต กำ จับ ไม เขา ชอง เลอ ว้วย ว้วย ลา จนั จ๋วย เกี๋ยว นา บา เจื้อย บวั เฮา ให้ มอง ตอง แป 
จอง เกี้ยว เมย เจ๋อ เมย เจี้ยง เมอ คิว กิน เกี๋ยว ปั่น เขา เกา เจี้ยว ปั่น กน เจียง นั่ง ร่าย เม็ด จัน นี่ จัน เน้อ 
จัน นี่ จัน เนอ เอิก มัน พู มื ซาง มือ กัง ฝา มือ เลอ กิน มัว เลา เล กิน เมอ เล วย ลมุ ตู ดิน เข้า เม้า ฮู มา 
เมอ เมา มา ลาง ไก้ เน้อ ได้ กิน แน จัง นา ไม ฮอง เฮา เลอ เข้า เจ๋อ มา กิน ไก ฮัว เจ๋า กิน แจ คัว กั๋ว เมย 
แม แต เล่า นำ ร้อน แต เล่า น้ำ แคง มัว แขว๋  อัน เนอ ด ีเนอ งาม แขว่ เล่า เตา เวา เตา เถา เจ๋อ เจอ เม็ด 
ถอบ เก้า ถอย ลน ถอย เมย นี่ นำ มด นำ เข่า ชั่ง หมด ชั่ง จื๋อ นับ กิน ดี ชว้ย เข่า มา ชอง เข่า มัย กิน ดี เชี่ยว 
มด เมือง ยัง ฮอย ชอง ตอย นี่ แช นำ กัง ฮวย ตึน ตุม ยือ ตุม ถำ เจียง พัง ลำ ปา ถวย เถ้า เจี้ยง ถวย เถ้า อัน 
เกอ ดี เดอ งาม อัน เนอ เฮ่า หมด เจี้ยว เจียน เชี่ยว มี เจียว ลำ หมด นำ เจื่อ ฮวน เจ๋า เกี้ยน ฮา จียว เช่อ แต 
ฮัว แต้ เจียง นี่ ตั๋น เฮา ชน กาง นำ เฮา เจียว เนียว ฟู นา ไก ลู ฟัน ดี ลูก เฟอ มี เฟา เอ่ิน มี แต เมีย ตาย มู 
อ่ัน เอ่ิน เอ่อ เจี้ยว หนัก ตอ เจี้ยว เจ่บ ป่าน เน่อ เตียง ขึ้น ไบ เจ่อ เน่ เจ่อ มา ให้ เจ่อ เซี่ยง เปิ่น ไร ไม่ เจ่บ ไม่ 
ตาย ไม่ เถ้า ไม่ แก่ หอน เชอ เจียว นี่ แต จวง เมือง ฮ้าย เชียง ไป ดู น่า ฮ้อน ฟอน ฟา ฮัน ปอง ไป ดู นำ ตับ 
ไป เก่อ ไร มน นำ เฮอ ขวย นู ลาน มา ท้าย ปัน เถา มี เจ่บ เฮ่อ กาย ฮัว ลาย ตาน นัว ฮ้วย เฮอ ลาน เก่อ ไฮ้ 
เฮอ ชั่ว เนอน เจอ นี่ เจอ ข่อ แม่ง เฟอ ไว้ ไต นา อือ เน่อ ลู เป่อ นู่ เป่อ มี เก้า ลู เปอ แช เจียว นี่ เซ้อ ยาน มี 



 
 

 

234 
 

เจอ มน ฝน ฮ้าย ไม่ เจ่บ ไม่ ตาย ไม่ เถ้า ไม่ แก่ จวย เสี่ย มา จุน เฟิน ฮ้าย ไม่ เจ่บ ไม่ ตาย มา ฮาง เจ้า ฮวย 
เซอ นำ เมอ แบก ไม ไม เต๋อ เล่อ เกอ ใส อัง ตัว เอ เลียน ออ คือ เฮอ ไต หวัน แค เจา หวัน  ไต หวัน คือ กะ 
ลำ เมอ เต๋อ คะ ลอง ค้ำ เมอ ตำ ขำ เมอ ติ อย่า เต้อ ไม เซ่ เฮิน เฮา ไป เป็น ปู ตัว เดียว จัก กาย แมง จับ 
แมง วี ตัว เดียว ไร เต่า จื๋อ กง มา ชื้อ เลี่ยว ไต่ เล่า แมง จบั แมง วี เชอ จั่ว แมง มา จั๋ว บิน ไป จับ แมง วี ๋บน 
เมอ ติ วาง วาง   
เอน เดอ ก่อ ทว่าย ไหล ไก้ เดอ ก่อ ปิ้น มี แต๊ก ปู่ กวด ปู่ กั๊ง ปู่หลั่ง ปู่ห่ง ปู่ แต่ง ปู่ว๊อก ปู่ แว๊ก ปู่ ฝัน ปู่ แตก 
เด ซ่วง ลอง ปู่ ซวง อยู่ นั่น ไก๊ กุ ไต่ ยุ นา ไก๊ เรื่อง เรียน สุ่ม อง สุ่ม เฮา เน้อ สุ่ม เยียว ละ เลอ ไต้ เมอ ล่าง 
ล้าย เยียว ไห เย้ย เมย เฮ่า อง มิง ลาย เฮา มิ่ง แต๊ เหมอ ล่าง ห้ง จ่า อง จ่า กั่ว มา หน ีเจ่อ หนี่ เจ่อ เหล ตก 
เจิ่น งก เหล ก่วย ป่า กง เจอ งาง กือ เหย เจอ แจ๊ก เปอไก๊ เหอ ไต้ ตั๋ง เน่ ปู่หก ปู่กั๊ง ปู่หลั่ง ปู่ห่ง ปู่แตก ปู่ว๊อก 
ปู่แว๊ก ปู่ฝัน เสอ เจิ่น หนี ่เจอ๋ ข่อย มา จ่วย แจ๊ก จ่อย ไส ตัว ง่า ล่า ง่า อุ่ม ง่า ทำ เสอ เจิ่น หนี ่มี บาน เขา 
เส๊า หล่า ไท้ คัน หง่าย เสอ เล่ มา เว่า เสอ เกอะ เดิก ก่าว บระ แล คัก หย่อง เต่อ เหล ่เป่ หย่อง เต่อ ลืม สุ่ม 
อง สุ่ม เอ๋า เน้อ ต๋า หน้า ปิ้น กัน ปิ้น หนัน ปุ้น ป้าน เสอ ตว๋ย เสก หุ้น เมื่อ ฟ๊ัน เซ๊ นั้น เหมือย เติ้ก เหอ ต๋วย 
เฟ้อ ตั๊ง คำ ง่าย เห๊น เฟ้อ ตั๊ง เห่น ง่ำ เต๋อ เสอ เจิ่น หนี่ เต๋อ เสี๊ยว เวิก เสี๊ยว หลัง สิ่ว จิน่ เสี๊ยว แกว่น มา เจย 
เจี้ยก กวย ไส เจย เซี่ย ไม้ เซี่ย มก ก๊ก เงิน ก๊ก เจ๋า เสอ เจิ้น หนี่ เสอ ป๋าง หน้า ปลำ ก้ง ลำ เส้า เมิง ก้ง เงิ่น 
เสอ เกี๊ยน กง ตก จั๊ง ไหล่ มา ก่ง มา จั๊ง ไหล่ กิน เว้า หลู่ ตั๋ง มา ไม หลู่ ตัง ไต๊ อัง เขา เดียว ขึ้น เหอ ฟ๊ัน ได 
นา ไก้ เหอ ฟ๊ัน ดี หงา ไฟ่ ได ห่ง ฝู ควง นา หงา หลู่ หลัน ตัง ฟ่ัน เด๋น ฟ่า ก๊ง หน่ำ เว้า ล่าง ห่าม นำ เก๊อ ลำ 
เกน หน่ำ ง่าม ลำ เว้า หลาย เว้า ดี เว้า มี สะ เตื๋อ งาน ฟ่ัน หวา มา อ้ัน เขา ปิ้น อ้ัน สา้ย งาน ฟ่ัน หวา อ้ัน 
ง่าย เต๋อ มา ปิ้น อ้ัน เงือก เว้า ลำ นำ เก๊อ ล่ำ เกน นำ ง่าม ลำ เว้น หลาย เว้า ดี เว้า มี สะ เตื๋อ งา ฟั่น เห่น มู้ 
ลา ขุน มา งา ฟ่ัน เห่น ม้า ลา ก๊วย หวั่น เซอ เรียก มู้ งา ฟ่ิน มู้ ฟ้า ก๊วย เรียก ไก๊ งา ฟ่ิน ไก๊ ต๊า ตุม เรียก มู้ 
เจ่า ง๊าง เหอ ลู ล่าง ต่าน ฟ่ิน มู้ ตวน เรียก หม่วน งาน ฟ่ิน หม่วน ตั๊ว เรียก มู้ ต ิมัง หวย เกี๊ยน เรียก ไก้ ติ้ม 
ตุม เยียก เซา วิ้น ยอ ข่วน หมด เมือง ข่อย หวา ก๋า ยอก เมื่อย เถ่า ขอย สิ หน่ำ เดอะ ดี เดอะ งาม หมด เห
มือ สิ้น เก๋า อัน เดอะ ไห่ เหมิด เถ่า เถ้า เซี่ย งา ฟ่ัน เมา ฮ่อง เคา เสี่ยว เมี่ยน งวน กั๊ง หว้าย งา ฟ่ัน เมา ฮ่อง 
งาย หนี่ นวด แก๊น นวด เว้า หลั่ง เก๊อ หลั่ง เก๊น นำ ง่าง หลาย เว้า ละ เว้า ดี นำ ง่าง นำ เว้า มี สะ เตื๋อ เจ๋อ 
หนี่ ฟ่ี เล่อ ยา มา ลู กิ้น เขา เด๋า เว้อ เล้า โม๋ งา มา ลู กิ้น อ้าย ว๋า ฝ่า ลู กิ้น เงื๊อก หือ จี้ ตั่ง เงื่อ เข้า เว้า กี้ เส๊า 
เขือก เข้า ไป๊ เว้า เค้า ไก๊ สา เมื่อง ไก๊ หน่า เวิน เอิน ตั๋ง ตงั แวก ลา ไพ หู ตู ้ไว้ หลู ่ตัง ฟ่ี เล่อ เข่า ก่า เพ้ียน 
ฟ่ัน อ้อ ฟี่ เล่อ เข่า ไห้ ก่า ซ้อ ฟั่น เฟีย เหอ ไห้ ก่า ซ้อ เลี่ย เนี่ยน  
หลู่ ลาน แป๊ก ก่า เขียน เสียน ต๋ำ แห่ว ก่า เสี๊ยน ร่วย หวย เจิ่น เอน เดอะ ก่อ ไหล ไก๊ อ๊ัน เดอ ปิ๊น เวิ่น ล่ะ 
เอ่อ หลู่ หลัน ตั่น หู้ น้อ หนา ฝ่า หง วู เก้อ ปุ่น เบิ้น หวุ่น เหน่อ เว้น กุ๊ เน๊า เจ๋อ วิ้น งา ความ เมื่อง ข่อย หวา 
ก๋า เย่า ข่อย สิ๊น เหน่ เหล่อ กว่ย เออ ไหล ไก้ เลอ กอ ปิ๊น เลียว มู ติ้ม ห่าง เหียน เกี๊ยน เลียน ไก๊ ติ้ม ตุ่น เยี่ยน 
เซ่า เลี่ยง วัว เก่ย มิ่น วัว เค้า ลาย เลี่ยง ปาย หว่า เค้า ยวย แว่ เค้า หวิด เค้า หลั่ง หลั่ง คำ ว่า หลู่ หลัน ตัน 
หน่ำ หิน หน่ำ ควัย นวน หาย เคอะ หลัน เห่น เดี่ยว เขา เอ เข่า ไห่ เถี่ยว มี เข่า ไห่ ย่วง นา เอ่น หน่า มี เขา 
หน้า ห่ง ก่ม ห่ง ก๊ม เอ เข่า ไห่ หลู่ หลัน ตั่น ได๋ ไล่ ว่า เอ่น หน่า เห่อ เค้า ไหล่ ห่อย เอ่น เดอ ก่อ ไล่ เก๋อ ปิ๊น 



 
 

 

235 
 

เสอ เจิ้น หนี่ เสอ ตั๊ง หงิ่น ตก เก่อ เห่อ จิ๊น ก๊อง เห่อ กอย หม่า หวัน ตั๋ง เห่น เขา ห่ม หลั่น เห่อ จิ๊น ก๊อง เห่อ 
ข่อย หม่า เหิ่น เห่อ ข่อย ไป กิน หง่า เถือก งั่ง บ๋า เก๊ เห่อ ข่อย กิน เท้า หงา โพก ผวน คำ หงาว ติ้น ไส่ หงา 
หือ หวด ตั๊ว คำ หงาว ติ้น ขั่ว อ้า หงา เห่อ หวด โพก ไป ปา เสี่ยว ปิ๊น กิน หลั่น มา หวาน ปิ๊น ฟ้อง เฮา ฟ้อง 
ห่า เอ เด่อ ก่อ เหอ ไหล ไก้ เลอ ก่อ ปิ๊น หงา เห่อ หลู่ หลาน ตั๊ง ฝัน เห่น ต้อ เขี้ยว หม่า หก มา ตาม ฝัน เห๊น 
เส่น เขีย่ว ฟ่า หน่า ฮ้อง ย่าย หง่า ฝัน เห๊น ก๊วน ไต มัน วัน หน่า ฮ้อง เว้า หลั่ง เก๊อ ลัง เก๊น หน่า ลัง เว้า หลาย 
เว้า เว้า ดี หลั่ง ง่าน ดี เว้า มี สะ เตื๋อ อั่น เดอะ ดี เดอะ งาม หมด เมื่อง สิ้น เขา อั่น เดอะ เมอะ เสา เต้า เซี๊ย 
หงา ฝัน เห๊น หมู่ กั่น โฝ่ ม่า กะ เซ้า จัน หงา ฝัน เมือง ต๋ำ ตั้น หม่า เกิน เจ๊า เว้า หงา ฝัน เมือง โฝ่ ม่า เกิ่น เซ้า 
เต๊า เว้า หลั้ง ง่าน รำ เก๊อ ลำ เก๊น ลัง ง่าน ลัง เว้า หลาย เวา้ เว้า ดี เว้า มี สะ เตื๋อ อ่ัน เดอะ ดี เดอะ ง่าน เมื่อง 
หมด สิ้น เขา อ้ัน เดอะ หั่น หมด เสา เท้า เซี๊ย เสอ เจิ้น หยี่ เจ๋อ เอ่น เดอะ กอ หลู่ ลั๊น หลาย ไก้ อ้ัน เดอะ ก่อ 
ลู ลั้น ปิ๊น เค้า เป๊อ ต๋ำ งั่น เห่น เตื๋อ ต๋ำ เง่น งั่น เน้อ เจิ่น เข้า ก๊วย แม่ กุ โต เนียว หง่า จับ ก๊วย แม่ กับ แม่ วี่ 
โต เนียว หง่า เห่อ เคา ปอย มา ฟ่าง หม่า กวย นั๊ง หม่า เซอ เปอ ทั้ง คำ มีน่า เหน เปอ ต๋ำ หมิ่น หง่า เต๋อ เก๋อ 
อ๋ม เอ้า ก๋ม ตั๋ง เน้อ จ๋าน ก๋ม เอ้า ล้าน ตั๋ง เน้อ ตั๊ง ก๋ม ต๊ก จั๊ง ไหล ม้ะ ก๋ม หย่า จั๊ง ได๋ กิน เจี๊ยว หละ เก๋อ ตั๋น 
จั๊ง กู๋ เจอะ หู่ ตั๋น ง่ำ เดอ หยั่ง แฮง หลัก เว้า ปา เวอ เทียน เลี้ยน เก๊อ เต๋า เก๊อ ตั๋น เน้อ เจิ่น หนี่ เสอ อู หน่อย 
ต๋า ตึ๋ง เจอ ล้าย ล้าย ฮัว เตก้ ฮัว ตุน เหอ เตื้อก อู เจิ่น หนี่ ขอย ย่า ปอ ลุก ถอย มา เจอย เจี๊ยก จอย สาย 
จอย ไม้ จอย มวด มี ไม้ ลุ่ม หมัก จุน เซือ เฟ่ือ หง่าย ไม้ เจ็ด ไม้ ไต๊ มา หวัง เซื้อ เวื๊อ เซ๋า ไม้ เถา ไม้ แก หงา 
จุน เซือ ห้วน น่วน ทอย ลุก หลัน ใน สุ่ม อง สุ่ม เอ๋า มา จอย เจ้ก จอย ไส เห่อ ก๊วย เห่อ ไก๊ งา ตุ่น งา หลั่น 
งา อ๊ง งา ต๊ำ บ่อ แม่น ตะ ขอย ตะ ขอย เอ เวน ม่า ไก้ เนื้อ เชื้อ ไฟ่ เต๋อ เล่อ เน้อ น่า เจ เอ้ก เจ่อ เงิ่น ก๊อก 
เตียน เอ เลี้ยน เง่อ ก๊อก คื่อ คะ เจอ ฝัน เถา เจอ หล่า...  
เอ..เสอ เจิ่น หนี่ เสอ คอย ลง น่ำ มด เจ่า งั๊ง จื๊อ เย้า เค สั๊น หวะ สั๊น เน ข่อย เจอ เอา สอย เล ไต้ ด๊า เฮ เลิน 
จ๊าย หวย เล หวัง เมด วะ สุม เสียว วะ ตุ่ม ล่ะ หัด น่ำ เมิด เถ้า ไว เกื๋อ ย้ำ เจ๊อ เอ้า แก สั๊น บัก สั๊น แฮ หมด 
เมื่อง บ๋อย ยั่ง เจื๊อ เอ้า โหล่ เอ้า เหล่ ขั้ว น๋อย เจื๊อ เอ้า ทอย ก๋า ฝ่า แต๊ง นัด นง หนัด กิน ดี เสอ ไก้ มา เซ๊า 
สาม ทำ หนับ กิน ดี ไก้ มา สาม ตอย สาม ตัก เวี่ยน เหงือก เวี่ยน งู ยอง สาม ตอย นี่ เมอ เถา ยั่ง มื๋อ ยอง 
มอย เจ่ ง้อ เทย นี่ ทอย เก๊า เต๊ก เก๊า ต๊วย ทอย นี่ ทอย เก๊า ถ้าน เก๊า ล้าง ทอย นี่ ทอย ซั๊ง ข่วน บ่าย เก่ เน้อ 
หมี น่อย ตัง ตือ สัก แอก มิน น่วย ตัง เตอ สัก กิ่น ฮัว กิน แต๊ ฮัว แต๊ หาง กิ่น แต๊ กั้ง แหล่ มิ่น วู มัน งา วัน 
ติ้น มัน งา หมิ่น เวย เต๊ ติ้น เหล ไก้ จั๋ง เก้ก หลีบ เล ไก้ จั๋ง เก้ก ต้า ใส่ เมิน ตั๋ง เล่ ก๊า ขว้า จั๋ง แล่ ห่ง แล เยอ 
เม่อ เจ๋อ เสอ เจิ้น หนี่ เจ๋อ เม่ย แต้ กั้ว ห่ง เอ้า เจา แล่ว หง่ ปุ เมียน มุ เอ่ิน เยอะ เจอ ก่วน กิ่น แต้ เหอ ลั่ง มี 
ลู นิ่ง ไก้ เส้า หลู ไก้ ไต๊ เว้า เลี้ยว ก่อ มา ห่อ กิ้น น้ำ ปุ๊ ออ ยุ น้ำ อ่ม กับ เอา เก๋า แต้ ซ้าม สิบ มุ ป้อง เอ่า ว่า 
มุ ป้อง เจ๊า เมื่อ เกื๊อ กั๊ง หมิ ต๋า ว่า หมิ่น กวั๋น เคอะ คั้น หมิ มื่อ หมิ หน่า เตื๊อก เข่า ไหล่ เจิ๊น หน่วย ขา ค้อง 
เจื๊อก หน่า แต้ คื่น คง ยุ เห๊อ แป๊ แต้ ปุ๊ แห้ ฟู่ หม่อง ยุ หื้อ คื๊อ แต่ ปุ ค้า ห่าง ฝ่า ตะ ยา คั้ง เน้น หล่ง โค้ เค็ด 
เฮ่ด ส๊าม เป๊า หมิ เต๋า มี่ ตัน ตัน นุ โล่ เห่ เกวี้ยน หนี่ เหล่ เวิ่น หมี่ เลี่ย ไต๊ หวัน มี่ เลี๊ยน ไต๊ กะรึ ก่อ เบอแล 
เคิ่น หย่อน เจอะ แหล่ แป้ หย่อน เจอะ ลู แล หย่อน หน่า คัด หย่อน ควาย ลา ตุม แต้ วิ๋น ม๊อย วิ๋น หนำ เต้า 
เล้า เก๊า กะ เล้า เป๊อ เมอ เน้อ เจิ่น สุ่ม อง สุ่ม ไก๊ ตั๋ง นา ตั๋ง น่ำ เส้า ขี่ ก่วย หน่ำ ข่อย วา ก่อ แก จ่อ แจ่ แต๊ 



 
 

 

236 
 

ตั๊ก มา มา แหล่ กิ้น หง่าย เสอ เจิ้น เหลอ เสอ หมด เมื่อง ข่อย จั๊ง ซิ่น เต๋า แหล่ กิ้น เต๋า กัง หน่ำ เขา ชุง รก 
ชุง เมื่อ เจ๋อ หนี่ เจ๋อ หมั่น เขา หมิ ล๊าย อ้าย ปั๋น หลาย หมิ หง่าย ล้าย เงื๊อก กะ ตั๋น ม่า เฮา ฟ้ิน เฮา ม้า เฮา 
ปา เฮา ฮัว แต่ ฟ๊ัว อ๊อก ฝู เลยีก ปิ้น ไต๊ ฝู กั้น คำ เลียน เงอ้ เจิ่น หนี่ เฮา กิ้น ฮัว ม้าก เฮา ป๊า เฮา ห้วน หนี ่
เสอ หงา จุ้ม เบ๋า เว้า มี งา จี ๊หวา ข้อย เว้า หงา เซ้า วา ขอย เว้า แหน เจ๋อ หนี่ แหล ่กิ้น หงาย ล่ะ ตั๋น ด้ก 
เอ๊า เล๊ กิ๊น ปั๋น เขา หนี่ กื๋อ เก๊ เอ้า ฝื่น สิ ตี ถือ อิน เข่า คื่อ ฝ่า อ้ิน ง่าย.. เม่ย แต๊ กำ คืน เขา มา ห่ำ คืน เม่ย 
แต๊ กำ เขา อ่วย ย่ำ เน๊า กำ เขา เค้า ย่ำ จั๋ง ได่ เขา ส้ง เขา อึ้น เว่ย เว่ย เข่า ฝุง เชื้อ ป๊า เมื่อง เข่า เฟือง เนื่อง 
เชื้อ นั่น ตำ ตั้ง เอา เกวี้ยน ปั๋น เหา เกี้ยน ปั๋น นี่ เสือ ให่ ปุ๊ สู เขา ให้ ห๊อง ต๋อม งา ขา าม ห๊อม เต๋า แก๋ เขา 
แก๋ แล ว๊อง นม เขี๊ยว เหมย เยอ เหมอ แต๊ เจี๋ยน เหลา เจี๊ยว กะ เปลียว เหลา เต้อ เหมย แต๊ เหลา เน่า ล้วน 
ป้อง แปง เหลท เน่า อ้ัน ป้อง ปลี อ้ัน เดอะ ดี เดอะ งาม เทียว เหล่า เต๋า อ้ัน เดอะ เตียว แต้ก เจ๋า มา ค้า ให้  
เจิ่น หนี่ เสอ มา เจียว เลา เซี่ยว กับ เอียว เลา เต้อเลียว เซี่ยว ดี กิน เซี่ย ฟ่ัน เข่า เลา เซี่ยว เตือก อ้ิน เกี๊ย 
ป่าย หง่าย ก๊ง เกี๋ยน เลา งัน หล่าย หล่า ก๊ง จ๊าย ก๊ง โก งัน เอ๋ เมด ยัน นี่ เขียน เน้อ ยงั ออก เซ้า เขียน นี่ เอ 
ไล เยอ เตื้อก กะ เปี่ยน ตัง เข อ๊อก เอ๋อ มั่น ย่ำ ล่าย ย้าย อ๊อก เอ๋อ มั่น ฟู เมื่อ ไส่ เตอ เมื่อ ก่ำ เกี๋ย งา เมือ 
ขว้า เมือ ก้ำ เกี๋ย กิ้น เงอ ว้า เรือย หมด ฟ้ิน คำ เม่า เฟ้า กิ้น เขา เมื้อ เมือ หู๊ เมือ ตั๊ก เมือ หงาย นอ เหมื่อ น่า 
ไก้ ล่ง ไก้ เลี่ยน หมู่ กิ้น แก่ง แก้ งา ไหล ซอ หวด ไต๊ จิ๊น เนา เน่ นา ไม้ งา หวด ต้อ ฮอ ห่อง เลี่ยว เค้า เซอะ 
งา ไซ หนี่ เสอ เจ๋อ หนี่ เสอ สุ่ม อง สุ่ม เอ่า ตา หน้า แต๊ กั่ว อง เอา เจ๋า เนียะ ห่ง กุ๊ แม่ ลู๊ ห่ง เลี้ยว  เจ๋อ เกิ้น 
กี เต๊ เมอ ล่าง ฮ่ง ยู นิ่ง จ้า เซ่า จ้า ไต๊ เว้า คือ เสา ง่าง เคอะ เด๊อ ก่อ ม่า ยุ น้ำ อ๊ง ก็ เอ๋า ย่าง วัด เตี๊ย นา เลอ 
ละ อ๊ัน ไส เก๊น ตา เลอ มัน วอ งา จุ้ม หว่า เว้า มี งา มี หว่า คอย วา เวิ้ก เน้อ งา จ้วก วา คอย เว้า แน้ หนี่ 
เสอ ...ลู่ หลัน ตั๋ง นี่ แต๊ เจี่ยน แต๊ เว้า ..กี นี่ เจ๊อ เคอ แท็ก ..หลัง ต๊า ตี๊ ..เจิ๋น หนี่ เสอ หลัน เจ้อ แจ๊ก ..ลู่ ลั้น 
คั๋ง หนี่ แต๊ เสี่ยน แต๊ เว้า ..เจอ๋ นี่ เสอ ติ เล่อ เลอ ออก เป๊ ....ซื่อ ฝัน น่ำ ฝัน ใน ..คำ ไต้ หลัง ฝ่า ..... 
มา ตา เส๊อ มา คะ น่า สุ่ม อ๊ง สุ่ม เอ๋า สุ่ม โอ่ง สุ่ม หลั่ง แต๊ หมิ่น เท้อ เต ลำ ต้อ ห่ม เขา ลอง เกา กะ ลอง เมอ 
ต๋า ง้า สุ่ม ปิ๊น กั๊น ละ ปิ๊น ตั๋ง ปิ๊น ปั๊ง ยา ปิ๊น วา ลง น่อย วา เหอ เน่อ เจิ๋น หนี่ เจ๋อ ตั๋น จั๊ง กิ๊น ต๊ง เอ๊า จั๊ง ไป๊ 
เอ๊า ไป๊ เตี๊ยว เจิ่น เสื้อ เสือ ซือ่ ฮวน สือ แจ เสอ เจิ้น หนี ่ฝัน เขา เสอ อ้ัน ตั๋ง หง่าย เสอื แยก แหน เฮือก ..
เสือ ยั่ง แต เต๊า หลัง เปีย สะ เต๊า หนา เซี่ย ปา ย้ำ ก๊ง ตู๊ ว่าย หลั่ง ก๊วน ว่าย มี หลึง มี แต๊ เจ้า หล่ำ ลื้อ น่ำ 
หง่าม ว่อ ต้อง แส ง่าม ตา จัง๊ ซ่วย เซี่ยย มือ ซ่วย เซี่ย มอื เลือ ลี้ ซื้อ เซี่ย มือ เลือ เกีย๋ง กั๊ง มี แต๊ เทือ น่ำ ลี ้
น่ำ หง่าม ขวย เชีย ปา สวย น่ำ ตา ฟ้า เซี่ย ฝิ่น ใส่ ฝิ่น เว้า เหอ จ่าย ล่ะ เป๊า มี ห่อง เมือ ม้า เฟ่ียง มี ห่อง เมือ 
ม้า แล่ กุ๊น แต๊ ปู่ เจ๊อ แล้ ล้า ก๊ง ม้า เจ๊อ และ ลาย ปู่ กั๋น เฟ่ีย จั๊ง ได๋ เม่อ อง ปู่ กั๋น จั๊ง หลาย เม่อ เกี่ยว กา 
เล่อ แหง เล่อ เย้า เจี๊ยว ฮาง ไว วง ก๋ง เก่ว หมด ค่ำ หมด เมียน ก้ำ เมื่อ เหือ ไฟ้ ไซ๊ ขุน หาง เจี๊ยก เตา เวิ่น ไฟ๊ 
ขว้า เจียก น่ำ จับ จับ ตา แล้ หวย ก๊วย ทวย ค้า แล้ง ต๋อง ห๋อง เยิน เข้า เซอ ยอง ไส้ เจิ่น หนี่ เสอ มา ปิ๊น ปุ๊น 
ปิ้น ปุ๋น เสอ เว้า มี สัด หน่า ปิ๊น ปุ๊น ปิ๊น ปุ๋น เสอ เว้า มี่ ตว๋ย หล่า มัน แต่ ปุ๊น แต่ ปุ่น ไหล ฮ่อง ฟ้า เกี้ยว ตวย 
เกี้ยว ม้า ไหล ฮ่อง ก่อ ซม ตำ กะ เตย ยา สี กะ เฮย เตย ยา  หว่าง ขอย ซ้อ ตั๋น เมื่อ หนัง ขอย สัว ซั้ง ตั๋ง เมื่อ 
ห่วน  สัว ซ่วน เห่อ ตั๋ง เมื่อ ย ุ ล ูตั๋น กู้ ฟุ่น เอ้า ล ูตั๋น ลก กุ เอ้า ลู เอา เมีย ตั๋น เมื่อ ตื้น เน่อ เจิ่น หนี ่เสอ มี 
หลู่ เป้อ ปั๋น เข่า ดี หลู่ เป้อ เขา อุน เหน่ย เสือ หว่าน เยี๊ย เจ็บ หว่าน ตุง แป ๊อ๊ัก หว่าน เยี๊ย เจ็บ ยัง หว่าน ฮัก 



 
 

 

237 
 

แป๊ ร้าย เลีย ขึ้น เนย เสี่ยว นา ไก๊ เสี๊ยว น่อน ดี เจิ่น หนี่ เสอ ยัง เล่อ ตู่ อุน เมื่อ ฟ้าง อ๊ัง เหมือ เซ้อ ยัง เหอ 
ไต้ เหอ เสือ เอ้า ฟ้าง ยัง ไต วา นี้ เอ้า หนัง มา เซ่อ เจิ่น หนี่ เสอ ยัง หลู ่นี่ ไม้ หลู ่จุ๊ม เฟือง หง่าย งา หู มี่ ไม้ 
ไต้ มา กวน เจอะ เฮ่ือน เซา งา เหอ มี่ ไม้ เถา ลิ่ม น่วม มา จุน เฟ้ือ วุ้ม น่วม เล๋อ เจิ่น หนี่ ตั๋น เจอะ จ๋วย เซ้อ 
วุ้ม เม้อ ฟ้าง จ๋วย นั๊ง เม่อ เซ้อ ตั๊ง ขำ ง่าม เป๊อ ตั๊ง หงิ่ม ง่าง เห่อ ตื่อ เน้อ ฝี เล่อ เกี่ยว ข่า เกี้ยน ฝี เล่อ เข่า 
ฝ่า ส๊อ ฝั่น เสีย ตั่ง ตี ้ตา เข้า ออก ตี้ ซอก ไป๊ บอก ไป สา เมื่อ ไก๊  แต่ หน่า ฟืน อึน แต๊ อุ๊ ค้าง ฝ่า อย่า ฟ้าง 
ดิน แต่ เหมื่อง ตั๋ง เตี้ย ดิ๋น แม่ ปืน ฝ่า ตั๋ง แด้ เฮือน แม่ เดื๊อน เน่อ ปู ฝ่า หยา คั่ง ดิน บัก วง คง เค้น ตั๋น ยุ 
เปน ตั๊ง ค๊าย เจ่อ หนี่ เสอ ก๋ม เอ้า ลง จั๋ง ก๋ม เอ้า ล้าง ตั๋ง ต๊ก ใจ ม่าก ก๋ม อยาก ใจ กิน แล่ กิ้น ก็ ก๋ม ลู่ ตู๊ ไหล่ 
ยุ เอ๊ิน ได กิน เน่อ กิน นุ ก่อ บลึ่ม หนา ไหล่ กิน ฝู กิน ฟ้า เข่า ก่อ บลึ่ม แห้ เข่า ก่อ เอ้า หลู เอ้า ล้าน เนอ จิ่น 
เนอ แค้ งา เอ่อ เป๊อ ตั๊ง ขำ เน่า อ๋ิน เป๊อ ตั๊ง อ๋ิน งา ถึก อ๋ิน เฮ่ีย เอ้า หลู่ เอ้า ล้าน เสอ ข่อย มา เอ เข่า เก๋ เอ 
เยี่ยน เสอ ข่อย มา เฮด เขา เก๋ เอ๋ เวี่ยน เขา หยัน ซา ข่อย มา เอ็ด ตั๋ง คั่ง ตั๋ง ขะ ยะ นำ เขา นำ คะ เต๊อ ชิ 
เปี่ยง เจ่อ หนี่ ขอย ซ่อ เออ กะ ตั๋น เมื่อ หนำ ขอย ซ้อ ซั้น เหิน ตั๋น เมื่อ ห่วน เซ้า ซ้วน ตั๋น เมื่อ ยุ หล่ำ ก้ง เยา 
เซ้า เมื่อง ก้ง เงื่อน เซ้า เกวียน แต๊ สาม สิบ มุ พ่วง ก๋า ไว มุ พ่วง งุ่น แต๊ ตึ่ม กุ๋ม ยวม แป๊ แต้ กุ ฮุ กุ หม่อง ย ุ
คื๊อ ขา น่า สุ่ม อง สุ่ม เอ๋า ปิ๊น สืน ปิ๊น กั๊น ปิ๊น หนำ ปิ๊น ปั๊น แต๊ กุ ห่วง คะ แจ่ว แล่ว ห่ง คุ แห่น หุ เลี้ยว คะ 
เด้อ เกอะ ม่า เกี่ยว กี น่ำ ปุ ม่า จ่อ ยุ น่ำ อง คะ เขา กะ เด้อ ก่อ ม่า ตั่ว ติ้น เกิ๋น ห้อ ข่อ อย่า ติ้น ลอง ฟุ้ง จ้ำ 
ก๋ง หน่า ยุ สิบ สับ หลับ ต๊า ยุ ซิ สุ่น ก๋ง หน่า ยุ อ้ัน ข่วน หมิ่น เสี่ยน ก๋ง หนา ลก ก้ง หมิ่น กก เสี่ยน ไห่ ตื๊น 
ตื๊น นั่น หมัน อ้าน ตืน๊ อ้าย หมัน ม๋น วิ้น หลู่ หลัน ตั๋น ฝ ิมุ ฝิ ปั้น ไก๊ หนา ทิ๋ม ส่าม ไก๊ ลัน้ ตั๋น ต๋วย งา ต่าง งา 
อ๊ง งา น้ำ ก่ง หลั่ง มัน อ้าย ก่ง ร้าย มัน ม๋น เน้อ จั๊ง ยุ ด ีกอง เหลือ เกี๊ยก กั๋น ยุ เจี๊ยก ย่อง กิ้น ดิ่ม ไม้ เกิ่น 
หนี่ เซี่ย เกิ่น ตั๋น เก๋า เด้ หลก หมี่ เสี่ยว ห่ง เสี่ยว ห่าง เก๋า เด้ ตื๊น ขอย มา เอ เขา กะ เขา หยา ยั่ง ม่า เอ ปั๊ง 
คัด ปั๊ง คะ หยา นั้น เขา น่ำ หนิ คัด เตื๊อก ติ้น เปี่ยน ปั๊ง ล๊ง ข่อย เบอ เก๊อ ลับ ฟัง เก๊า นี่ ข่อย เบอ เก๊อ ลั๊น 
หมด เมื่อง เว้า ลั้ง  เขา เถา นี่ เว้า เล้า ค่ำ คืน ข่อย จั๋ง ไจ่ ดี เดอะ เมียน น้อย เมียน เมียน อ่วน สร้อย ต๊อง 
งาน กอง กะ เก๊า กืน ปู่ เจ้า เว้า เหอ เก๊อ เล้า ค่ำ ปืน ตั่ง ก่วน เทอ กวน ดิน  โอ้ยยย เออ หลุก เออ ล่าน เออ 
เวิด เออ หลาน จอย เจี๊ยก เจือย ไส ....เออ หลุก เออ ล่าน เออ เวิด เออ หลาน เว เต้า เออ เหย เจอ ตั๋น เล๊ บืด 
โป้ ลู่ บาง งาย เจ๊ เจ๋อ หลัก กัว เขา เน้อ หน่า ล้า กั๊ว ป๊า เน่อ น่ำ ไล้ เจ่อ หนี่ ..ล ูเง่า เมีย ยู ยั่ง  ตั๋ง มา เจ๋อ 
หนี่ เสอ เจียก ไส ก๋า น่า แห เวียน เอ้า หลู่ เอ้า เวีย วัง เต่ย งือ ดึก งือ เก่ง งา ต่วม งา หลั่น งา ลู้ งา ทั้ง แล 
งัน เซอ เสี๊ยว  เสอ เจอะ หลัน่ จ้ำ กู๋ เจอะ อู่ กั๋น งา แฮง จัง๊ อู่ เน่อ เหอ เสียว เหอ เวิด เหอ หลัง มา เจ้า ย ุน้ำ 
หมู น้ำ นอย นอย เหอ นอย เย๋า นุ๋ม นิ่ม เสี๊ยง เฟิน หง่าย เต้อ มิ่น เต้อ ไต ติ๊น เฟิน เขา เหอ ลั้น กั๋น ติ๊น เฟิน 
หง่าย ลั้น ติ้ม เฟิน เขา เก่ง เงือก เสื๊อ เฟิด เสื๊อ หลัง ทวย.. เหมย ละ คะ เงี่ยน เหมย ยั่ง เงี่ยน  
 
 
 
 
 



 
 

 

238 
 

บทสวด nhọng có Bóc Mậy (ยกกอบ๊อกไม่) 
 

Khói có xum ma tiên liên lâu xum ma 
Khói xum ma té tán pín pó pín mé năng nứa 
Khói xum ma té tán pín ung pín quán 
Lấy mạ nắng pom cón nờ 
Khói xum ma té tán pín pín cặp nọng 
Ma lày tập chúng còn nờ 
Yếu lú nắm ne kho khói bâu muốn 
Pó mé khói chóm min tán ới 
Khó khói bấu pín bấu hây ông nai 
Chơm giang kho khói bâu muôn té 
Pú ấu khói chóm bớn cặp bấu chề 
Khói xớ tiếng bá pín mé một mương 
Há mi tộc mứn xén thói tiếng ba khói pín 
Mé một nọi lấy tộc mứn xén khoam 
Khói xớ trả ớn đảng khây quáng long dân 
Khói ệt quân ma dú lái bướn lái pí lái dong 
Đối thấy khói xớ bấu ngương bá dú xa 
Trùng hạ khói lấypấy dám tán ới 
Khói lê tộp tín phái nhai chá khóng tín 
Pấy kham dát nặm dát tá lê pướng 
Khám dạt mương dát ná lê póng chê 
Khói lê khám dạt lọng lê póng kín mương 
Huyện hậu tán ới 
Khói pấy mi chú ắn chú dọng nó khư 
Chướng lệch nọi mi khu nó dong 
Khói ma xớ mi có bóc mây ma tắng 
Hái non mi có bóc mon ma tắng húa 
Pọng bóc án an ma tắng húa mương 
Mi té có bóc mậy xao mương tớ chang hoa 
Mi té có bóc mạn xao mương piêng chang hấn 



 
 

 

239 
 

Mi té cộp khuyết chụp nắm na tán ơi 
Mi té pú pà chụp năm cá 
Mi té bóc án an tắng phớ lướng lánh 
Mi té chú tố nộc tố manh chú dong nó khú 
Mi té bóng bú tóng pú nơ tặp xanh tán ơi 
Mi tíe xiếng quánh lóng khập khậy tanh hánh 
Cóng dám tán ơi 
Mi té luông khăm tớ lý kiếu mương háng 
Khấy tè nà 
Mi té cấy tót cây na hon 
Mi té cây tót con na lạnh 
Mi té nộc lum pa bính pấy má 
Mi té chọng pá pi pí pấy hóng 
Mi mạ tong pa nang pấy lưng 
Mi té chắc chắn tớ hắc pín 
Mi té cá lình tố hắc cợt 
Cá dớ dắc tí mi té cóng cọng 
Cá dắc dóng mi té cóng mây 
Mi té ú mật hộc sán khấy 
Mi té ú mậy lấy sán tăm 
Mi té lấu xa hộc búa khày 
Mi té lấu hấy kiệu xa khấy loenegj na 
Khói ma mi chú ăn chú dong nó khú 
Chướng lệch nọi mi khu nó dong 

 
  



 
 

 

240 
 

Bài khặp nhọng luông (บ่ายขับยกหลวง) 
Yếu lú nắm ne, khói có hín tó mua xánh pha 
Khấy mạ pi mơ tè nà, mệt hánh tớ lúm phạ 
Cá lơ có yếu luông tè nà, hâu có púc pín luông 
Ké thanh pín mậy, khắm cái khắm lái mự nắm 
Cớt pín luông, luông hậu đí hâu lái po hanh khái 
Chai tè nà, pú pá lơ lái khái mưa lươm nước 
Hâu có chon ước lấy lái loại khái chai mưa kéo 
Cha lơ dắc lấy lái lín lai na hươn nước bóc bá 
Phai hoa phân phối tán ơi, dấn đắng bá cuống 
Nội cá lớ có phớ bán tán ơi, toàn dấn việt 
Nam quân lơ có quí tè nà, qui hớn lím tâu 
Mi xén bóc khăm lướng, dấn hâu chắm ấu 
Luông húng hươm ngạm bán tè nà 
Chơ luông nhăng noi hâu ấu ệt mé lấy hiêu tán ới 
Có lơ thiếu hâu lấy can héo khái thắc thôi nà 
Có lơ xa lác tái phương hâu cái lin na tán ơi 
Cộc măn ná hâu ấu ệt can háp nặm có lơ póng 
Rắn hai hâu âu bậy ệt khóc khoai ham thôi nà 
Có lơ báng hậu âu ệt cón cặp hấu éo lơ thấu ké te 
Hấu bây ệt tát hươn non, có lơ cóng xớ âu bậy ệt 
Hang mú nọi, pái nhót nhọi hâu phác khó hé tè nà 
Pai xa le hấu bậy tặp pơ xuống hóm, póng lơ xư  
Hâu bậy ệt thu cặp mái có lơ lý chơ lơ mi 
Quân tái hâu âu ệt can hám xưng chơ lơ nặm 
Thúm thuốm piêng chậy hậu khói phong lơ 
Chơ lơ năm piêng lúng piêng lới cái câu húa 
Nặm chơ lơ năm thúm thuốm piêng lạn hâu lấy ệt póm lấy mưa tán ơi 



 
 

 

241 
 

Bài khặp tả cây luồng (บ่ายขับต๋าเกยหลวง) 
Cây luồng cho dân bản đời sống ấm no 
Dân bản quý cây luồng như vàng như bạc 
Lúc còn nhỏ cây dùng làm thang dào vườn 
Cây nào ngọn nhỏ dân được khai thác, cây chết nứa đôi mình làm móng dẫn nước dưới 
ruộng gốc nào giầy lấy làm đòn gánh 
Cây nào sau dân dùng làm chuồng cho trâu bò 
Cây luồng mỏng ta lấy làm dui làm me 
Cây luồng già ta được làm sàn nhà 
Cây luồng cong ta làm móng lợn ngọn nào nhỏ ta làm móc chài lưới, ngọn nào to ta dào 
vườn quanh nhà, ống nào thẳng đẹp ta lấy làm đũa ăn cơm, còn cây nào đẹp có người chết 
đưa tang, lúc nào nước sông to ta xếp làm bè 
  



 
 

 

242 
 

Múa chá (ม้ัวจ๋า) 
Nang ón úa phạc thúa lun phây 
Lộc pấy táo xén tây chớ khát 
Tuấn nát nọi tái pát năm lắng 
ệt mạ pích pây hóng, ệt mạ tong pá nang 
Pấy má ệt chọng pả pa pí pấy pướng 
Chặp cộc kho nang mương pa lít 
Chặp cộc pích nang pí pa bín 
Nha bín lúng nang pí tộc pun 
Nha bín xúng pa nang tộc cánh 
Nha bín mạnh nang pí tộc phong 
Chạng mạ cứ pấy hệc hệc 
Tệch ấu luông ấu la cứ pấy ú ú 
Hâu cứ pặt khấn xặp xái bán 
Nhom lướng khấn xặp xái mương 
Xái na nhọm hứa 
Tang khấu mương bán 
Khói xớ khấn mương bún mương tính 
Xớ mi có bóc mậy khấn dú hua mương 
Mi té bóc lướng đánh khân dú húa 
Pọng mi té bóc óm ạn khấn tắng húa 
Mương mi té có bóc mậy xáo mương 
Tớ cháng hon mi té có bóc mon xáo 
Mương piêng cháng hắn 
Mi té cộp khuyết chụp nàm na 
Mi té pú pá chụp nặm cá 
Mi té bóc án an tắng phớ lướng đánh 
Mi té chú tố nộc tố manh chu dong 
Nó khí, mi té bóng bú tóng pú nơ 
Tặp xánh mi té xiếng quánh lóng 
Khặp khậy, tang hánh cong dam 
Mi té luông khàm tố lý kéo mương 



 
 

 

243 
 

 
Háng khấy 
Mi té cấy tót cấy na hon 
Mi té cấy tót con na lạnh 
Mi nộc lum pa bín pấy má 
Mi chọng pá pa pí pấy hóng 
Mi té ma tọng pá nang pấy lúng 
Mi té chặc chắn tố hặc pín 
Cá lin tớ hắc cớt 
Mi té ú mậy hộc xán khấy 
Mi té ú mậy lây xán tăm 
Mi té lấu xá hộc búa khấy 
Mi té lấu hấy kiệu xa khấy liêng na 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 

244 
 

 
Khói bặt tộp tín phái nhai kha (ข้อยบัดตบตีนฝ้ายงายคา) 

Khóy tín pây khói hen khấn cả thén lo 
Năn pín pá khấn cá thén co na pín 
Khấu khấn cá thén lo bấu mương phạ 
Pín húp nhinh chai 
Pá chấu xứa ni khân xơ óc na pen 
Khân xó hén ná chấu khấn xó xứ xó sơn 
Xơ mư cám vậy khân hớ thén tậy bâu 
Hơ xiêu neo lơ 
Mi té hó pún há pú hươn chao khâu phac 
Mi té hó tá há mác khấn thứng 
Mi té pe phứn lý táy nựa, mi té xứa 
Phưn mơ táy tún 
Mi té mú cung tố mú út lúc tô nhớ mú 
Ngam mú tố luống khấn xó óc nà pén 
Khàn xó hén na cháu khân xo xứ xo 
San xơ mư cám xậy khấn hơ phón tậy 
Bâu hớ xiêu neo lơ 
Mi té phăn tô lý cây cá mi té ná háy 
Pánh tộ nhơ cây đanh 
Chương lệch lê khú no chướng chướng lệch 
Nọi lê khu no dọng 
Luông la tô lơ khén cá chay ma tô lơ 
Khén hán quận quán xắng tô hươn ấu 
Chượng bi chia nay pắt xía, lày pai bi 
Lai nay pặt xía lấy chăng, pặt lạy 
Chạy hơ khói xua pai pặt lấy pai hơ 
Khoá xia khui tộc té nọi 
Phúm cúp bàu nho cà lơ quán nho 
Cứ nho pan khấu nhe pan khấu khân 
Xơ láy pai nho pan ngai khấn xớ lày 



 
 

 

245 
 

Chày bát nhay quay khân xơ lắng luống 
Chạy ma cứ pậy hệch hệch tệch âu luông ấu 
La cự pây ú ú tộc mưa xa la luồng quần 
Chướng hàm chấu tộc mưa xa lạ quáng tạo 
Lý hôm pai tộc miếng nặn luông la nha dú 
Tộc miệng năn luông kéo nha sâu 
Hấu tộc óc cón na áp chai, khám khai nọi 
Tong khâu hươn thén 
Khói xen ma tiên liên lâu xum ma 
Pú tăn tạ cặp dá tăn tang khoi bâu hụ 
Khói lấy ma tham, pu da ơi 
Tay lơ tay khấn mương bún mương tinh thuý 
Cá no tay lơ tay khân mương pha mương 
Móc thung bang tay khân mướng búm mương 
Bún mương tinh xơ tay cộp pín dòng khón 
Hấy tay khấn mương pha tay khấy dòng 
Kha kin tay lộc keo lốc lao ma pong 
Xí ché phạ lấy lăng ma hôm 
Tay khàn mương bún nương tinh pín xính búa 
Lâu tang khấn hóng tong phạ pin xính bứa 
Ke tay lương ni ắn khói hạ lâu tay câu ni 
ắn khói ha lưm khói mi xứ mi xán xơ 
Mư  cám bây khàn hớ thén tây bấu xiếu 
Neo lơhasu khân hót pu hín hé nghé nị 
Nghé khấu hươn thén tộc miếng nặn luống 
La nha dú tộc miêng năn luống kéo nha sâu 
Cái năn tiến liên lâu cái mưa 
Cái xóng tân xám tân pấy má, cái xý 
Cham há chót pây pương 
Hàu hen khám dát nặm dát tá hớ pước 
Hâu hen khám dát mương dát na hớ khói 
Khói lê khim póng nhơ lê lộc 



 
 

 

246 
 

Khói lê pộc páng luồng páng tinh lê tứng 
Khoi hẹn khám năm tạo húa pén non sai 
Khoi hẹn khám nàm tao húa lai cái cơm 
Non nặm nha ệt ngắm ngắc nang mương 
Tộc cánh nha ệt ngóc ngách nợ nay pí tộc 
Phong nang tộc phong sớ lấu dú thấu 
Nang pí tộc cánh bâu dú dưn hứng 
Hâu pựt pan khấu nung khoi nung khói lắng 
Pai hâu bái pan ngai nung khói lắng chạy 
Bát nhạy quáng nùng khói láy luông 
Hâu ấu quận khấu hưa lúng hâu ấu khóng 
Khâu hưa tóng pát bá nháng khâu hưa 
Hung duân duân ca lơ cháy cheo mi 
Ngân xịp há ca lơ cháy bái te mi ngân 
Xịp xóng hấu lê khám dạt nặm dát tá 
Lê pương hàu lê khám dát mương dát 
Na lê khói mi có khương kham hươn 
Thón lai khá mi có khứa phại hâu phúc 
Hưa pe hâu phúc hơ măn cặt hâu hặt 
Hớ mắn bâu lây xia hưa lúng nong pí 
Bâu dú lý bâu lấy xía hứa táng nay mương 
Bâu dú dứm thướng thâu 
Hâu lê khám dát năm dát tá lê pướng 
Hâu lê khám dát mương dát lê khói 
Tộc té nọi núng xứa khón lai 
Cá lớ quen póng pan khấu khân sơ lắng pong 
Pâng pai ngai khấn sớ lấy chạy 
Bát nháng quay khấn sớ lấy luông 
Chạm ma bặt pấy hệch hệch 
Tệch ấu luông ấu la bặt pấy ý ý 
Cái nàn tiên liên lâu cái mưa 
Hâu khốm xa la lống quấn chương hôm chấu 



 
 

 

247 
 

Khấn hót xa la quáng tạo lý hôm pai 
Tộc miếng năn luông la nha dú 
Tộc miếng năn luông keo nha sâu 
Hâu chắng khốm hót cón na áp chai 
Khám khá noi tang khấu hươn thén 
Tang khấn mương bướn mương tinh sơ mi có 
Cuối nọi mặn có nhót păn mi có chuông cháu 
Púc vòm lai khá mi có bá mương pha khắp 
Khính lai bớ tộc miếng năn luông là nha dú 
Tộc mu nắn luông kéo nha sâu 
Khấn hót có hây mương bún mương tinh 
Xịp xý sén khá khân họt có bá mương phạ 
Xịp xý sén bơ xái mương lơ dắn mưa mương 
Năn tộc miếng năn luông la nha dú 
Tộc miếng năn chạy ma nha sâu 
Hâu chấu khân hót có hây nộc kín 
Nộc nộc tú nhăng họng tong kín tong 
Nhăng xép băng băng 
Cái nặn tiến liên lày cái mưa 
Khấn hót sân mương bún mương tinh xiếu 
Dú cán ta khân hót sân mương pha xiếu 
Dú oán tay 
Khói xun ma tiên liên lâu xem mạ 
Tán non lặc hụ lơ lấy tứn là sân ơi 
Lấy tứn tẹ một thấu xò thái thái té cộc 
Té pái chăm cóm, khói ma tán té pưn mớ 
Cón chiếm lang 
Khói xó pựt pan khâu ni nung khói lắng pai 
Khói xó pựt pan ngai nung khói lắng chạy 
Bát nhang quáng nung khói lăng luông 
Khói xó chiên cộc pái hớ sân hu chánh 
Tứn non một mương mương băt tấu 



 
 

 

248 
 

Tứn púc chậu một thấu tây tớ băt ma 
Bính khói ni ma ế quá sai bính khói nị 
Ma lái quá năm khói ma nắm khứn 
Mương piêng bóc khắm lắm dong ho khây 
Cáp chao kha măn lộc cá thén lo năm pín 
Pá lộc cá thén lo nạ pín khấn lộc cà thén lớ 
Bấu mương phạ pín lúc nhinh chai 
Thón luống hơ măn tấu thén thấy hơ măn 
Nung, nung mương piêng hẹn ệt một thây 
Tấu mương lúm mương lá hẹn ệt me một 
Mương khói pá chấu xứa ni khân cá thén 
Lo năm pín pá khân cá thén lo na pín khấu 
Khấn cá thén lo bấu mương phạ pín lúc 
Nhai pa châu xứa ni khân xo óc na pen 
Pa chấu pe khấn xó hén ná châu 
 
Khấn xó xứ xó sán xớ mư cám vậy 
Khấn hớ thén tậy báu xiếu neo lơ 
Khói bấu tám tư cup cái nạ 
Khói bấu tám khung ma cái ná hươn sân 
Tán cứ khấy cón cộc hơ lọt banh chạy 
Tán cứ khấy cón quáng hơ lót binh nạy 
Thong thong xiêng khấy cón thót lấy xía 
Xé lê khày cón cộc lê lót banh chạy 
Lê khấy cón quáng lê lót bính nay 
Hấu bắt pớng pom khâu sớ lăng pai 
Hâu bắt pớng pan ngai chấn sớ lấy chạng 
Bán nháy quang khân sớ lăng luông 
Xá lục khói xó khâu cón cái 
Xa lai xớ khâu cón hươn 
Khói xó tứ cụp cái na xó khúng mạ 
Cái na hươn sân, sân luông tán dú oán 



 
 

 

249 
 

Tá sân mương phạ tán dú oán tay 
Cái nạn tiến liên lâu cái mưa, chạy ma hâu 
Cư pây hệch hệch tệch âu luống âu la cứ pây ú ú 
Hâu chắng cái xóng tận xám tân pây má 
Hâu cái xý chạm há chót pây pướng 
Hâu khân hót cón hín lón hươn pó chua khoai 
Khân hót cón hin lai hươn thén chua chạng 
Khân hót cón hin quáng hươn po phan quân 
Tộc miêng nặn luông la nha dú tộc miêng nặn 
Luông kéo nha sâu cái nặn tiến liên lâu cái mưa 
Khàn hói éo hâu mương bún mương tinh xịp xý 
Sén khá có bá mương pa xíp sén bớ 
Sái mương lơ dắn mưa mương nặn 
 
Tộc miếng năn luông la nha dú 
Tộc miếng năn luông keo nha sâu 
Cái nặn tiến liên lâu cái mưa 
Khân hót pú tăn tá cặp dá tăn tang 
Khoi xum ma tiến liên lâu xum ma pu dá ơi 
Tán non lặc hu lơ lây tứn la lấy tứn tẹ một 
Thấu xó thán tang lơ nọ táng khấn mương biếng 
Thung cá tay lơ tang khân mươn phạ 
Mương móc thúng bang 
Tang khân khấn mương bún mương tính pín xính 
Búa lấu tay khâu hóng tọng phạ pin xinh búa ke 
Tay luống ắn khoai bâu nhăng lâu 
Tay cấu ni khói bấu nhăng lươn 
Khái long bấu tiến liên khói bâu xúm pú dá ơi 
Khói bâu tám khấu cón cứa ngộc tán póng cơ la 
Khói bâu tám khấu cón cứa cái tán púng cơ ngôn 
Bấu tám khấu cón cứa cái tán púng cơ khắm 
Khói xó khâu cón cứa cái tán púng cơ khăm 



 
 

 

250 
 

Khói xé khâu cón mé nhinh thén luông xiêu khấy xây 
Thá khói xó khấu cón me dá mương phạ xiêu khấy 
Vây cong cái năn tiến liên lâu cái mưa 
Tộc iêng năn luông la nha dú tộc mu luông len thanh  
Tộc khấn bón hấy non mương phạ xiếu púc khấu ngăm 
Lúc sáo hươn thén phạc dắng ngân dắng khăm 
Pấy lấy ón én tộc miêng năn luông la nha dú 
Tộc miếng nàn luông kéo nha sâu 
Hâu tộc khân bó năm nọi thén thấu xuôi phậc 
Tốc khân bó nặm lý năm ngam thén luông 
Xuối ná tộc khấn bó nặm tá thén thấu 
Xuôi mư 
Tộc miếng năn luông la nha dú 
Tộc miếng năn luông éo nha sâu 
Cái năn tiến liên lâu cai mưa 
Hâu chắng tộc mưa túng khâu bá 
Hâu tộc mưa na khây cú 
Tộc miêng năn luông la nha dú 
Tộc miêng năn luông keo nha sâu 
Hâu tộc mưa khuỵ luông tý ma sáo sáng 
Tộc mưa khung quáng tý mú sao hôm 
Mi phai chước pinh chức pai hâu ệt chước mạ 
Mi phái chước chạng chước maj hấn lấy hắng 
Khói xó phục chạng vậy cuống túng đét đánh 
Phúc chạnh vây cuống canh đét họn 
Chạng mạ nha kín nha khóc mí chạng ma nha 
Chạng ma nha kín nhu lộc cây chạy mạ nha 
Kín nha khem hươn kín nha khóc mú nang 
Mương bâu dú thấu kín nhu lộc cây nong pú bấu 
Dú dưng hứng mi báo lệch khấu cháy ệt ói mi 
Báo noi khấu cháy cứa chạng cứa ma tố nhớ 
Liên án cứa xóng xám thặp khâu lê thoi dá 



 
 

 

251 
 

Cưa lấy xý há tứa cón dá thôi bang 
Khâu mi ngán mi chền khấu mín tin chạng 
Mi ngân cá cháng khấu mún tín luông mín 
Tín luông tín la chắng dú mi phép chắng ép 
Âu nưa hớ ón pớn tâu chăng dú bâu dướng cú 
Lâu bướn ha 
Khói xum ma tiền liên lâu xum ma 
Tán non lặc hụ lơ thén lấy tứn 
Lấy tứn te một thấu xó thai thái té cộc té pái chắm 
Cán tán te pựn mơ cón chiếm lang 
Pớ tấu một thấu khói ma pớ lấy ma bính khói lê 
Tấu khói ma nắm khú mương piêng bóc khăm lắm 
Dóng họ khấu cáp chao cha mi chấu xưa chóm húa 
Măn chán tá bá lún măn khan mu mương tớ hẹn 
Ệt mé một mương măn dác pắn nặm păn tá hớ 
Xướng dặc hơ pắn mương pắn na hớ sáng 
Dăc hớ pắn tạng păn to pa pây bá lấy tớ dắc 
Mưa lấy nưa dác khấn dác pấy ấu khum ấu 
Khai tây piêng cáo áng pấy ấu cá chéng tây tơ 
Cao hơn khói lê pá châu xứa ni ma xo óc ná 
Pen pa chấu pe ma xo hén án châu 
Ma xó xứ xó xán xư mưa cám vậy 
Ma hơ thứn tậy bấu hớ xiếu neo lơ 
Khói bấu tộp mư ma lái khói bấu hái mư ma 
Pâu mi té pe phứn lý táng nưa mi té xưa phướn 
Mơ táy tún mi té dó, pún té pu hươn chao khấu 
Pặc mi đé tói đé mác cháu xứa khấu thương 
Mi té mú tố luông ma xó óc na pen 
Mú tố luông ma xó hón ná chấu 
Mi mú lung tố mú út lúc tô nhớ mú ngam 
Khói xum ma tiền liên lâu xum ma 
Nghin xắm xặt cóng lóng nha bá xía khoai 



 
 

 

252 
 

Nghin xắm xặt pái chan nha bá xía chướng 
Chướng tán bậy hóng mé tang cuống 
 
Khóy tín pây khói hen khấn cả thén lo 
Năn pín pá khấn cá thén co na pín 
Khấu khấn cá thén lo bấu mương phạ 
Pín húp nhinh chai 
Pá chấu xứa ni khân xơ óc na pen 
Khân xó hén ná chấu khấn xó xứ xó sơn 
Xơ mư cám vậy khân hớ thén tậy bâu 
Hơ xiêu neo lơ 
Mi té hó pún há pú hươn chao khâu phac 
Mi té hó tá há mác khấn thứng 
Mi té pe phứn lý táy nựa, mi té xứa 
Phưn mơ táy tún 
Mi té mú cung tố mú út lúc tô nhớ mú 
Ngam mú tố luống khấn xó óc nà pén 
Khàn xó hén na cháu khân xo xứ xo 
San xơ mư cám xậy khấn hơ phón tậy 
Bâu hớ xiêu neo lơ 
Mi té phăn tô lý cây cá mi té ná háy 
Pánh tộ nhơ cây đanh 
Chương lệch lê khú no chướng chướng lệch 
Nọi lê khu no dọng 
Luông la tô lơ khén cá chay ma tô lơ 
Khén hán quận quán xắng tô hươn ấu 
Chượng bi chia nay pắt xía, lày pai bi 
Lai nay pặt xía lấy chăng, pặt lạy 
Chạy hơ khói xua pai pặt lấy pai hơ 
Khoá xia khui tộc té nọi 
Phúm cúp bàu nho cà lơ quán nho 
Cứ nho pan khấu nhe pan khấu khân 



 
 

 

253 
 

Xơ láy pai nho pan ngai khấn xớ lày 
Chày bát nhay quay khân xơ lắng luống 
Chạy ma cứ pậy hệch hệch tệch âu luông ấu 
La cự pây ú ú tộc mưa xa la luồng quần 
Chướng hàm chấu tộc mưa xa lạ quáng tạo 
Lý hôm pai tộc miếng nặn luông la nha dú 
Tộc miệng năn luông kéo nha sâu 
Hấu tộc óc cón na áp chai, khám khai nọi 
Tong khâu hươn thén 
Khói xen ma tiên liên lâu xum ma 
Pú tăn tạ cặp dá tăn tang khoi bâu hụ 
Khói lấy ma tham, pu da ơi 
Tay lơ tay khấn mương bún mương tinh thuý 
Cá no tay lơ tay khân mương pha mương 
Móc thung bang tay khân mướng búm mương 
Bún mương tinh xơ tay cộp pín dòng khón 
Hấy tay khấn mương pha tay khấy dòng 
Kha kin tay lộc keo lốc lao ma pong 
Xí ché phạ lấy lăng ma hôm 
Tay khàn mương bún nương tinh pín xính búa 
Lâu tang khấn hóng tong phạ pin xính bứa 
Ke tay lương ni ắn khói hạ lâu tay câu ni 
ắn khói ha lưm khói mi xứ mi xán xơ 
Mư  cám bây khàn hớ thén tây bấu xiếu 
Neo lơhasu khân hót pu hín hé nghé nị 
Nghé khấu hươn thén tộc miếng nặn luống 
La nha dú tộc miêng năn luống kéo nha sâu 
Cái năn tiến liên lâu cái mưa 
Cái xóng tân xám tân pấy má, cái xý 
Cham há chót pây pương 
Hàu hen khám dát nặm dát tá hớ pước 
Hâu hen khám dát mương dát na hớ khói 



 
 

 

254 
 

Khói lê khim póng nhơ lê lộc 
Khói lê pộc páng luồng páng tinh lê tứng 
Khoi hẹn khám năm tạo húa pén non sai 
Khoi hẹn khám nàm tao húa lai cái cơm 
Non nặm nha ệt ngắm ngắc nang mương 
Tộc cánh nha ệt ngóc ngách nợ nay pí tộc 
Phong nang tộc phong sớ lấu dú thấu 
Nang pí tộc cánh bâu dú dưn hứng 
Hâu pựt pan khấu nung khoi nung khói lắng 
Pai hâu bái pan ngai nung khói lắng chạy 
Bát nhạy quáng nùng khói láy luông 
Hâu ấu quận khấu hưa lúng hâu ấu khóng 
Khâu hưa tóng pát bá nháng khâu hưa 
Hung duân duân ca lơ cháy cheo mi 
Ngân xịp há ca lơ cháy bái te mi ngân 
Xịp xóng hấu lê khám dạt nặm dát tá 
Lê pương hàu lê khám dát mương dát 
Na lê khói mi có khương kham hươn 
Thón lai khá mi có khứa phại hâu phúc 
Hưa pe hâu phúc hơ măn cặt hâu hặt 
Hớ mắn bâu lây xia hưa lúng nong pí 
Bâu dú lý bâu lấy xía hứa táng nay mương 
Bâu dú dứm thướng thâu 
Hâu lê khám dát năm dát tá lê pướng 
Hâu lê khám dát mương dát lê khói 
Tộc té nọi núng xứa khón lai 
Cá lớ quen póng pan khấu khân sơ lắng pong 
Pâng pai ngai khấn sớ lấy chạy 
Bát nháng quay khấn sớ lấy luông 
Chạm ma bặt pấy hệch hệch 
Tệch ấu luông ấu la bặt pấy ý ý 
Cái nàn tiên liên lâu cái mưa 



 
 

 

255 
 

Hâu khốm xa la lống quấn chương hôm chấu 
Khấn hót xa la quáng tạo lý hôm pai 
Tộc miếng năn luông la nha dú 
Tộc miếng năn luông keo nha sâu 
Hâu chắng khốm hót cón na áp chai 
Khám khá noi tang khấu hươn thén 
Tang khấn mương bướn mương tinh sơ mi có 
Cuối nọi mặn có nhót păn mi có chuông cháu 
Púc vòm lai khá mi có bá mương pha khắp 
Khính lai bớ tộc miếng năn luông là nha dú 
Tộc mu nắn luông kéo nha sâu 
Khấn hót có hây mương bún mương tinh 
Xịp xý sén khá khân họt có bá mương phạ 
Xịp xý sén bơ xái mương lơ dắn mưa mương 
Năn tộc miếng năn luông la nha dú 
Tộc miếng năn chạy ma nha sâu 
Hâu chấu khân hót có hây nộc kín 
Nộc nộc tú nhăng họng tong kín tong 
Nhăng xép băng băng 
 
Cái nặn tiến liên lày cái mưa 
Khấn hót sân mương bún mương tinh xiếu 
Dú cán ta khân hót sân mương pha xiếu 
Dú oán tay 
Khói xun ma tiên liên lâu xem mạ 
Tán non lặc hụ lơ lấy tứn là sân ơi 
Lấy tứn tẹ một thấu xò thái thái té cộc 
Té pái chăm cóm, khói ma tán té pưn mớ 
Cón chiếm lang 
Khói xó pựt pan khâu ni nung khói lắng pai 
Khói xó pựt pan ngai nung khói lắng chạy 
Bát nhang quáng nung khói lăng luông 



 
 

 

256 
 

Khói xó chiên cộc pái hớ sân hu chánh 
Tứn non một mương mương băt tấu 
Tứn púc chậu một thấu tây tớ băt ma 
Bính khói ni ma ế quá sai bính khói nị 
Ma lái quá năm khói ma nắm khứn 
Mương piêng bóc khắm lắm dong ho khây 
Cáp chao kha măn lộc cá thén lo năm pín 
Pá lộc cá thén lo nạ pín khấn lộc cà thén lớ 
Bấu mương phạ pín lúc nhinh chai 
Thón luống hơ măn tấu thén thấy hơ măn 
Nung, nung mương piêng hẹn ệt một thây 
Tấu mương lúm mương lá hẹn ệt me một 
Mương khói pá chấu xứa ni khân cá thén 
Lo năm pín pá khân cá thén lo na pín khấu 
Khấn cá thén lo bấu mương phạ pín lúc 
Nhai pa châu xứa ni khân xo óc na pen 
Pa chấu pe khấn xó hén ná châu 
 
Khấn xó xứ xó sán xớ mư cám vậy 
Khấn hớ thén tậy báu xiếu neo lơ 
Khói bấu tám tư cup cái nạ 
Khói bấu tám khung ma cái ná hươn sân 
Tán cứ khấy cón cộc hơ lọt banh chạy 
Tán cứ khấy cón quáng hơ lót binh nạy 
Thong thong xiêng khấy cón thót lấy xía 
Xé lê khày cón cộc lê lót banh chạy 
Lê khấy cón quáng lê lót bính nay 
Hấu bắt pớng pom khâu sớ lăng pai 
Hâu bắt pớng pan ngai chấn sớ lấy chạng 
Bán nháy quang khân sớ lăng luông 
Xá lục khói xó khâu cón cái 
Xa lai xớ khâu cón hươn 



 
 

 

257 
 

Khói xó tứ cụp cái na xó khúng mạ 
Cái na hươn sân, sân luông tán dú oán 
Tá sân mương phạ tán dú oán tay 
Cái nạn tiến liên lâu cái mưa, chạy ma hâu 
Cư pây hệch hệch tệch âu luống âu la cứ pây ú ú 
Hâu chắng cái xóng tận xám tân pây má 
Hâu cái xý chạm há chót pây pướng 
Hâu khân hót cón hín lón hươn pó chua khoai 
Khân hót cón hin lai hươn thén chua chạng 
Khân hót cón hin quáng hươn po phan quân 
Tộc miêng nặn luông la nha dú tộc miêng nặn 
Luông kéo nha sâu cái nặn tiến liên lâu cái mưa 
Khàn hói éo hâu mương bún mương tinh xịp xý 
Sén khá có bá mương pa xíp sén bớ 
Sái mương lơ dắn mưa mương nặn 
 
Tộc miếng năn luông la nha dú 
Tộc miếng năn luông keo nha sâu 
Cái nặn tiến liên lâu cái mưa 
Khân hót pú tăn tá cặp dá tăn tang 
Khoi xum ma tiến liên lâu xum ma pu dá ơi 
Tán non lặc hu lơ lây tứn la lấy tứn tẹ một 
Thấu xó thán tang lơ nọ táng khấn mương biếng 
Thung cá tay lơ tang khân mươn phạ 
Mương móc thúng bang 
Tang khân khấn mương bún mương tính pín xính 
Búa lấu tay khâu hóng tọng phạ pin xinh búa ke 
Tay luống ắn khoai bâu nhăng lâu 
Tay cấu ni khói bấu nhăng lươn 
Khái long bấu tiến liên khói bâu xúm pú dá ơi 
Khói bâu tám khấu cón cứa ngộc tán póng cơ la 
Khói bâu tám khấu cón cứa cái tán púng cơ ngôn 



 
 

 

258 
 

Bấu tám khấu cón cứa cái tán púng cơ khắm 
Khói xó khâu cón cứa cái tán púng cơ khăm 
Khói xé khâu cón mé nhinh thén luông xiêu khấy xây 
Thá khói xó khấu cón me dá mương phạ xiêu khấy 
Vây cong cái năn tiến liên lâu cái mưa 
Tộc iêng năn luông la nha dú tộc mu luông len thanh  
Tộc khấn bón hấy non mương phạ xiếu púc khấu ngăm 
Lúc sáo hươn thén phạc dắng ngân dắng khăm 
Pấy lấy ón én tộc miêng năn luông la nha dú 
Tộc miếng nàn luông kéo nha sâu 
Hâu tộc khân bó năm nọi thén thấu xuôi phậc 
Tốc khân bó nặm lý năm ngam thén luông 
Xuối ná tộc khấn bó nặm tá thén thấu 
Xuôi mư 
Tộc miếng năn luông la nha dú 
Tộc miếng năn luông éo nha sâu 
Cái năn tiến liên lâu cai mưa 
Hâu chắng tộc mưa túng khâu bá 
Hâu tộc mưa na khây cú 
Tộc miêng năn luông la nha dú 
Tộc miêng năn luông keo nha sâu 
Hâu tộc mưa khuỵ luông tý ma sáo sáng 
Tộc mưa khung quáng tý mú sao hôm 
Mi phai chước pinh chức pai hâu ệt chước mạ 
Mi phái chước chạng chước maj hấn lấy hắng 
Khói xó phục chạng vậy cuống túng đét đánh 
Phúc chạnh vây cuống canh đét họn 
Chạng mạ nha kín nha khóc mí chạng ma nha 
Chạng ma nha kín nhu lộc cây chạy mạ nha 
Kín nha khem hươn kín nha khóc mú nang 
Mương bâu dú thấu kín nhu lộc cây nong pú bấu 
Dú dưng hứng mi báo lệch khấu cháy ệt ói mi 



 
 

 

259 
 

Báo noi khấu cháy cứa chạng cứa ma tố nhớ 
Liên án cứa xóng xám thặp khâu lê thoi dá 
Cưa lấy xý há tứa cón dá thôi bang 
Khâu mi ngán mi chền khấu mín tin chạng 
Mi ngân cá cháng khấu mún tín luông mín 
Tín luông tín la chắng dú mi phép chắng ép 
Âu nưa hớ ón pớn tâu chăng dú bâu dướng cú 
Lâu bướn ha 
Khói xum ma tiền liên lâu xum ma 
Tán non lặc hụ lơ thén lấy tứn 
Lấy tứn te một thấu xó thai thái té cộc té pái chắm 
Cán tán te pựn mơ cón chiếm lang 
Pớ tấu một thấu khói ma pớ lấy ma bính khói lê 
Tấu khói ma nắm khú mương piêng bóc khăm lắm 
Dóng họ khấu cáp chao cha mi chấu xưa chóm húa 
Măn chán tá bá lún măn khan mu mương tớ hẹn 
Ệt mé một mương măn dác pắn nặm păn tá hớ 
Xướng dặc hơ pắn mương pắn na hớ sáng 
Dăc hớ pắn tạng păn to pa pây bá lấy tớ dắc 
Mưa lấy nưa dác khấn dác pấy ấu khum ấu 
Khai tây piêng cáo áng pấy ấu cá chéng tây tơ 
Cao hơn khói lê pá châu xứa ni ma xo óc ná 
Pen pa chấu pe ma xo hén án châu 
Ma xó xứ xó xán xư mưa cám vậy 
Ma hơ thứn tậy bấu hớ xiếu neo lơ 
Khói bấu tộp mư ma lái khói bấu hái mư ma 
Pâu mi té pe phứn lý táng nưa mi té xưa phướn 
Mơ táy tún mi té dó, pún té pu hươn chao khấu 
Pặc mi đé tói đé mác cháu xứa khấu thương 
Mi té mú tố luông ma xó óc na pen 
Mú tố luông ma xó hón ná chấu 
Mi mú lung tố mú út lúc tô nhớ mú ngam 



 
 

 

260 
 

Khói xum ma tiền liên lâu xum ma 
Nghin xắm xặt cóng lóng nha bá xía khoai 
Nghin xắm xặt pái chan nha bá xía chướng 
Chướng tán bậy hóng mé tang cuống 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 

261 
 

Lắng lau xặng vóc (ลั้งเลาซังว๊อก) 
Ghú cang lón hườn cháu pó phạ mì và lứa lộc 
Cộc háy mằn lác lín lác sài kém dá 
Cay lón cháu pó phạ mì và lứa khằm 

- Lứa nứng khiến lồng nặm pín pá pắn háng lánh 

- Lứa nương khiến lồng xướm pín phặc cán cắm khèm nà 

- Lứa nưng khiến lông na pín kháu 

- Lứa nưng khiến kháu hóng tọng phạ pín mé nàng vướn 

Vườn kháu tọng mằn lậy, vướn kháu tặm mằn cáng 
Vướn kháu táng măn ngu, vướn cái khấn tềnh na vớ vách 
Pháu lau tộc lồng tớ pín dướng kháu khoài, tềnh lái vá vướn lờ vướn nị 

- Tềnh lái vá vướn cằm vướn ce ré pó mé vá vướn ke vướn khướng 

- Khoài thược luống vau lùng phùm nặm, bau nhằng pắm mạy dơ ệt hươn 

- Vau nhăng láy tằm phướn xú khách, vau nhăng láy nướng láu háy vách xu 

lóng 

- Khái kháu sơ ke na, khái pá sơ ke nặm khoáy thắm sơ ke hón, sáo cuôi nòn 

ke chụ, mác cú tộc lắng hóc, mác cóc tộc lắng phan, sáo tộp áng quá mường 

dám chụ 

- Sóng phú tháu teo dứ dong dám xặc tụ công lan páy dám lán tay mương, tín 

kháu chi dang nọi, kháu hót xáng pí phét hại sơ kớt pín phí, phú lý sờ cớt pín 

dá, sèm vá lình nọi cộp dụng dứng cáng khuông lắng phòng 

- Tày lào nắng ngối hín phá cô kền suối ná 

Khướp pí khướm cặm pựn ngà ló 

Khấn cặm pó ngà chiếng, chú khót tóc, chú  

khót tóc hườn cháu pó phạ mừa láu 

- Chú sáu lệch sáu tòng hườn thén mừa hói 

Một lằm khứn pánh chậc pánh chòng tạo dí 
Một hí khấn pánh chạm pánh chót sá là 
Phứn tăm húc lình hườn pó phạ lái lài tăm húc, 



 
 

 

262 
 

Lài hươn thén lá quanh 
Tăm co mự váu tó vớ vét, tắm và mự váu tó vớ mằn 
Tăm co mư vau tó vớ vát sứa tạo mớ con chiếm làng 
Dàn húc kéo xụt phó nàng pí măn tái 
Húc lài xụt pớ nàng tàng măn lụm 
Sặp sác pọng hườn pó lơ lứa, kưa xái dàm 
Hườn thén lờ khói, ngà lo tộc nóc viêng, chiềng 
Luống tộc nóc tái, thén luống chăng pưn láu sơ 
Háng khằm mà xú, háng luống háng tó lạu, lại 
Mứn kháu goo pằn pánh chăng tím 
Then kín láu có lòng xa ngằn ha no ệ ha tớp 
Vau xiếu ngằn lớ, xa láu tộc cóng lang pín cóng 
Cú mé lồng hườn thén lùng kín xa láu 
Húng khắm chạu pín va lòng piềng, phí khoắn phớ chạ 
Quàng áu pín vá vún nóng ú vặc ú và mường phạ 
Nóng lái lạ ná tang hườn tiến, cú ngước hồng mà 
Pháu hưng khắm chạu tặc nặm láu mừa xác hươn thén 
Tộc tàng dình áu dình mà pà sái 
Tộc tàng chài áu chài óc phỏn, sái pù ón sáng sài 
Sái lằng nọi có on nôi nài 
Quanh mừa lắng vao thức nàng phạ 
Quanh mừa ná vau thức sàng tền 
Tạo thúa lắm cặp này thúa háng 
Tằng mường piêng sơ dác hay nà cá 
 
Tày mường lúm mường lá dác hay nà mùa 
Nộc dàng dón mén lúc sáo thén 
Khấn mường vốn mường tềnh só nặm hay cá 
Khấn mường phạ tó nặm hay nà 
Thén chăng khái hớ tạo khén lệch mường phạ tó cóng 
Tạo khén tăng mường vốn tó lạu húng khắm chạu mưa tặt 
Hác hay làm luống lín lá tặt hác vá 



 
 

 

263 
 

Hác hay vau nhằng kiếu chòng phạ hác vá vau nhăng kiếu 
Chòng thén, thén chăng ệt móc từ pù từ phá dùm duối 
Móc từ huôi từ hóng phùa nùa 
Phạ chăng họng mự 1 chàu pé cốt lệch cốt tòng lá púa 
Phạ hụ phạ vau họng cọng hụ cọng vau lắng 
Phạ chăng họng mự 2 chàu pe cóng pe dàm xập 
Phạ chăng hong mự 3 chàu pe ná sáo hàm khứn mơ 
Phạ chăng họng mự 4 chàu pe pí pe nọng tháu ke nơ mường 
Phạ chăng họng mự 5 chàu pe chạng mạ tố căm liền án 
Phạ chăng họng mự 6 chàu pe đối pá pộc dằng tá 
Phạ chăng họng mư 7 chàu pe pện tín lắm khóp khằm dăn đóng 
Phạ chăng họng mư 8 chàu pe xám pe xét khứn luồng… 
Phạ chăng họng mư 9 chàu pé tháu ke nơ mường… 
Phạ chăng hong mơ 10 chàu pe tạo tắng chịp cang nóng tạo 
Tắp chòng cáng nặm 
Phạ chăng họng mớ dịt cặp mớ dì mơ lý tàu piềng de thảu 
Phạ dăng ệt ứt tứt phạ mứt mùa, móc từ pù tư phá 
Dùm dưới, móc từ huối từ hóng phùa nùa 
Thén chăng ệt khoán lệch kính mường phạ hòng 
Khán tòng lắm mường vốn hánh 
Mác khanh lọng xu chừa, mác khứa lọng xú khá, vá lá 
Nọc lòng xơ vúa xùm 
 
Lồng vứng hính nàng pí vau lòng 
Lồng vứng chòng nàng tày vau sáu 
Hính nang pí nhăng khuống dòng húa quáng 
Hính nàng mường nhằng váng dướng hú phàn áo lau 
Phạ chăng họng lồng mường piềng ắn lơ dìn con dìn tám 
Chạng du pá hú tộp có dìn tám 
Cộp du nà khá tén 
Mến du xung hú váng 
Quáng phàn óc kín dá 



 
 

 

264 
 

Ma thợc căm tèo tàng 
Ná noi tay hiều hộc 
Nộc nọi chặng hiều sàng 
Kình láng hô hìn pai cú 
Khoài thộc luống hay cá 
2 ái tày páy cạ 2 ái xá páy khái 
Tày mường piêng dìn khe nó ná tàng mường lúm 
Mường lá din khu nó quần kháu hồm khoắn chú 
Quần mưa dáo 
Cắm pặc phạ sơ mộc lài lắm, mừa hườn cắm xứ 
Sán mà liếp 
Phú dìn tộc kháu háy phú dìn láy kháu cúng khoà 
Húa mé mái hóng ín hua ính hướt phém la tộc 
Mưa lào phúm kháo tộc mừa kéo chú nèo 
Kéo chợ 
Nuôi phân tó nuôi mác muối chú huối chú nòng mà 
Nặm nòng lướng nòng lénh piêng pái có xúm nặm 
Thúm thuôm piềng chay láy lát xía nà phái 
Phái luống hặc xía chón phái nọi thóm xía hào 
Hặc xía hào mạy mư hặc xía kẹp tố mé nòn sai 
Quân quán tày mương piêng dám tọi 
 
Khi mạ páy dám phái, phái luống bặc xía chón, phái nọi 
Thón xía hào thon xía hào mạng mị 
Mừa bạn tó pó me tềnh lái 
Vạn to chá to nài tềnh ván 
Siếu chắng khon phặt ná cóng luống hôm páy, ná cóng 
Xay hôm mường tày mường tàng nà mà khu nó ná phá pín 
Quán siêu vạu phá pín tháu ke xiêu chá 
Phớ vau mì xiếm mì khoán mừa sự tý cạ, phú vau mì pa 
Mì mít mừa sen tý khái páy tý tặn ệt nọng pong 
Ệt ánh ệt ún thím ná tắng lồng láy xáy khà 



 
 

 

265 
 

Kìm lồng láng vặt cuối thán lồng lang xớ táu 
Xúng mạy dồm xiếng hồm áo xúng men páo mạng 
Có lùm ón lồm chòn kháu táu tàu luồng lệch 
Lon piu pón dòng vóc chi la kìn khá khánh mà kíp 
Phá hại xáy kháu tù tỳ phú hụ tí kháu tý tép táy 
Tý 1 tứa 2 tứa pín mịt khồm váng 
Tý 5 tứa 6 tứa pến pa khồm hèo pến khoán khồm khía 
Dứn mà lứa hớ lệt tóng chính cai lìn kín nặm 
Dắm hòi cau khứn ma tý cóng luống hồm páy 
Quáy cóng 9 hồm mường tưn nớ hàng mường láy táu 
Tưn púc chạu hàng ván láy mừa ten phái phớ có 
Ho kháu mừa kín ná phái ho ngài páy kín ná việc 
Ton mạy chón hớ láu, ton mạy phái hớ khu từa nơ 
Chăng sơ hào mạy mị chăng sơ kỵ mang ken liền lằm 
Phá luống áu mà pán hín quáng áu mà tếch xốn 
Tình lín lánh mà hí 
Nằn, nặm kháu mứng phòng ná, nặm kháu nà phòng 
Dón, nặm tóng tén na mường 
Tớn nớ áu thộc khoai luống mừa hay cá, ná 
Khoài dá mừa hay na mùa, hay nà hay tá cá 
Hay tá cá nà hòn 
 
Mạy là ngặc áu mà ệt ách, mạy là ngách 
Áu mà ệt tháng 
Khoài hụ khoài hác dáng khoài cháng khoài hác páy 
Khí tháng lộn mừa ná chặc khí tháy hạc nừa 
Nứa lắng tháy khuân áu lín lác mừ nứa 
Phứa áu lín lắm mưa ná, táng ngìn khứn tềnh 
Pái có cóc, cháu có dác ngài khoài dác dá 
Pói khoài khấn tênh nà tá cá, cháu vách lúa 
Cán công mừa hườn áu cá du tống mà lắm 
Nèo cá chắm mà sơ 



 
 

 

266 
 

Vướn 6 cặp vướn 7 mì pháu khéo lét vướn 8 cặp 
Vướn 9 mì kháu khéo lướng, quấn quán chuần 
Cú chuồn mừng mừa mống, hép cáy cúm chăng 
Áu mừa tán, còn 20 và mứa háp á sọn mừa sơ 
Dìa pén, háp á sọn mừa sơ dìa 20 sáo lước áu 
Pòn lý mừa tác vá lờ mác sáo lá chọn tắm 
Tắm sơ lóng mạy dồm có khen xiếng móng, cóng sơ 
Lóng mạng páo xiếng dồng, phạt xơ lúng mạy 6 sán 
Khoáng lúng mạy láy xán tằm sán tốm san ốm 
Pựn sám ắm pưn khám 5 dò 2 hằm 
Phống khuấn mừa nứa, kháu sán lứa mưa tớ, cột 
Măn au mưa ệt ngài, pái mằn áu mừa ệt láy 
Phú pến pơ áu mừa, ché vằng phái ngua khoai cái váu 
Hớ kháu dắm tứn nớ dú mừa nấng sơ háy hồng 
Dồng khấn tắng nóm viếng chúm tòng hòng 2 ái măn 
Khứn háy khấn le hay lồng, háy pống leo háng tháu 
Pán tóng phục dót cài, pán tóng vái dót cuối 
2-3 mợ nàng có mà hạu 8-9 mự nàng lau mà hồm 
Ái ke vín túa mường kháu 2 ái láu vín túa văn 
Hoán huồi, hóp láu xơ hay khành 
 
Tánh láu xơ háy lín chí, pợ pí áu láu mưa vạy 
Xóng hó, dống áu láu mưa vạy cóng hính 
Khách táu van áu mà tặc lóng hặc lóng pành vau 
Áu mà xu, láu háy luống xu cháu, lau háng 
Kiếu háng cáp xu mường, lúc khuân quân păn mòn 
Kháu kháu, lúc cháu phạ mòn ngòi 
Chăng phạt nàng pí vạy nơ món hòn nàng tang công vạy 
Nơ sứa vứa kháu 3 chạu vàng ngài, chớ vau tái nóm 
Mường nong tây lón dượn tớ lang mì tuấn chuống 
Cuống hườn mì phú hặc quần tanh 
Sứa du xúng khín náo, xứa pát sáo mạy láy khín 



 
 

 

267 
 

Lồng úm xứa mừa xu một pột xứa mồn xu mó 
Dò pe là xu mé nàng dượng nàng dượng du mường 
Tớ khen ón cháng tó, mó mò du mường piêng cháng 
Phán phí du vốn du tênh váu láy táu la, ha tang 
Tạo mường nóc vau láy tăn tó 
Láy tó lúc khuấn quần pằn mon kháu cháu lan 
Sang mòn ngài, hặc mạy mường piêng lơ tứn 
Tứn khoàm mường tớ lơ hụ 
Ví húa lệt nóc chì kém lạn, páy quá ván thám 
Pu mó mường 10 mó vá mự nị khen hau 9 mó 
Vá mự ni khen lý, ệt kháu có khát kháu dán 
Hăng ệt páng có khát lý ngàm lẹo, tộc mà 
Dáo sáu mướn tộc mà hườn sáu ken, phúa thám mìa 
Lờ cóng nong thám pí lờ cóng liền liếu xứa pộc 
Húa mừa vàn sáo chợ, áu lúa láy tím cóng 
Áu tóng láy lói hằm pò ho, sáo tóc táng húa tống 
Na ha sáo tóc táng húa nà sú 
Sáo xứng có xặc xạng pín vóc lài lướng 
Sáo sướng sói xặc xạy pín vóc lài lánh 
Vóc maỵ sờ sáo làn, vóc ván sờ sáo hắm 
 
Chặc chăn nọi vap nom ma sóm 
Pàn léo sờ vao hàm mà muộn 
Vu dục phuông mác táng, và dác phướng cóng máy 
Óng lóng cóng tọng ắm ây 
Cóng săng tóng cóng xăng muốn mường 
Mì te hừa luống vạy vái tá, hừa láng la vạy 
Vái mừa cáy mì té nộc cộc le nộc nghách 
Mì té nộc khách le nộc mè, páng tóng cặp iếng lang 
Càng cót mé ngàm mường 
Sái dồn phái mưa nứa mặc mống hạn lá nị tay 
Tớ ván ngà la quân păn quân sén té mớ khăm leo 



 
 

 

268 
 

Phớ có vách chộc mà chói nà, pa pèn mà chói vón 
Cháu khăm lạn mà chói páng mường 
Kín pan kín ngài lơ leo, chím khéo leo keo 
Hát lờ thóng khọn tập mà tí men lồng lang, kháu 
Sờ ang mưa nòn, nòn lặp láy 2 lúa 3 lúa lờ tớn 
Phựn 2 tứa 3 tứa cay kéo lờ khắn 
Cay pá khắn nhắng non, cay còn khắn chuồn háy 
Móc lung khứn xú phạ áu húng mà chuấn 
Phén tháu lục lú lưn, sáo hàm lục lú nọng 
Lục óng ánh tắm mác pái phường 
Táng nghìn kiếu tín ký mà, lét óc tóng tín 
Khài mé lúc, lét óc tóng tín phúc nàng nòn 
Lúc liêng dú vướng khoá lúc na du vướng sai 
Quân quán có ma hạu tháu ke có mà hồm 
Mừ vái áu sặng lài khứn tắng hườn nàng che 
Chùm cùng hem nọi ngàm mường 
Sái duồn phọn mưa nứa mác muống, lúc khúm 
Mừa tằn ván cháu lan sạng chăng khứn tằn 
Mường tằn khu cộc du mường phụ 
 
Khù cá du mường vốn, khù quấn du mường lúm 
Chạng ma lùng lái, pềnh pài lông khú 
Lồng te tống cặp khư, nhằng vạy tó pó chứ khù cặp 
Mé mén mường 
Sắng tứ tái tu tá hớ cặp hặt tư mường tú nà hớ mắn 
Hăn tú tái mạy ken liên lằm, nìa hớ mì sứa 
Áu mặt 
Nhà hớ mì pặt hườn áu chụ thím lót kháu tọng ký 
Lỳ liêng, khoàm chiên vay hớ lúc khuấn quân pân 
Lá chứ nàng lám ệt kháu hớ kháu dán hàng 
ệt páng hớ páy lý ngàm lẹo, viếc hớ leo nóm 
mé nàng mường (21 giờ ngày 18-11 năm 2019) 

 



 
 

 

269 
 

Càng vuốn sái mường (ก่างโว้นสายเมือง) 
1. In lặc ván 4 sen xướng, lặc mương 4 sen hạn lặc ván năn một tháu ma xướng, lặc 

mường một luống mà sáng, tộp tín khứn sái ván mưa pướng, tộp tín khấn sái 

mướng mừa mạnh 

2. Im mương móc tý phạ kháo, mường láo tý lín dàn phạ tăm, móc 7 chuống mó 

mường phăn làn, móc 7 chặn cứ láy pựt mưa 

3. Có khướng nọi 3 cáp cháp phạ tý vún lín 

4. Hín khặp cặp hín khong, chong nọi tý lưng teo, neo một mó lắm hơn lưng khấn 

5. Lén mường vún mường tênh chuông cá, lén mường phạ mường móc chuông vang 

6. Hín bá bộc mừng vốn mống ván lạn dơ mống mương piêng 

Hín chuông ngân chuống khăm mống lồng mường lúm 

Tán chăng láy tộp tín khứn cón hín pén mường phạ 

14 sen phấn, tộp tín khứn cón hín ngân hín khăm 

14 sen phăn ná, 1 ná, 1 dong lai 1 pai 1 dòng vóc, lóc 

Lách các xái ván ma pướng, lóc lách các xái mương mà hói 

Xái dặc dọi páy píp lướng lánh 

Sái nưng lục húa thánh mà póng 

Sái nưng lục hóng nước tụ tán cháu ma thửng 

Sái nứng dăn mưa cháu vá tạo púa pước tín lướng 

Sái nưng tộc mưa then lương năng chong xúng ná măy 

Sái lương cặp sái lánh sái mính mường mạng 

Sái căn ngoạng xái mính mường dồn 

Sái thuần tộc tang nứa dót khằm pín xói 

Sái dặc dọi mừa mính xo la 

Sái khoá tộc mưa viêng pin thát 

Sái quán cúm thiến hạ pín dót vớ khăm 

Xen sái săm liền lăm lùng lúm 

Sái nưng tộc kính chụ dót khăm pín kéo 

Sái nưng tộc húa thánh pín mính săn thô 



 
 

 

270 
 

Sái thô tộc tang nứa dót khăm pín ái 

Sái oai ná mưa pụn mưa nước mường nguyên 

Sái iến cân cái tàng nước hán 

Sái pán phạ mừa nước chiếm thanh 

Sái vái tộc chóm lanh quân chướng pến ái 

Sái mường viêng pin nọng 

Sái du cóng lặp ly mưa nước mường keo 

Sái mường dôn sái pán sai mường hán sái ngân 

Sái mương cấn mường hàm sái lụa, sái quấc cụa 

Thiền hạ mưa nước mương kéo 

Hàu có mống phó phạ mường lúm lướng dan, hin tó lái khe 

Nặm kháy san láy póng, ăn hanh lắng nghe nặm láy lán 

Phá ta, hín tó xai lướng lộn hín hé láng na, ăn nặn kháu 

Vá cộc pha cộc móc thêm tao ăn nặn kháu vá sau cà 

Mệng lướng nóc tòng sáu phạ, hến tó khuốp mớ luôm 

Pốc phạ lụm pựt tênh húa mưa vột pín nao khéo 

Mựt mua pín sáu, thén chăng chặc sái phạ lùng quay 

Xia lum, măn chăng lét óc tóng thiến hạ, phái xia 

Hưa xia khay hín tó khúng vê láy tộc phong ứng tưng 

Mì mé nặm ứng khấn piềng chạy lắng lát xía na then 

Lá hớ mì tiều năm du, thén chăng lặt các cháu quán lại 

Cái phú mương iến, then chăng tanh hớ then lương cặp cái 

Hán xơ lông cái nặm 

Lông cái cúm mé năm mường nước còn khéng 

Phớ chăng phịt chăng máng váu nhăng thám phạ 

Tang tớ nặn then thúm có ma 

  



 
 

 

271 
 

Tang nứa nặn khún la khứn vắng tán chăng chặng quàng 

Mưa chen mươn khăm sán, thén chăng sán chàn lìn chàn sai 

Hớ póng loé lách lái hưới nặm hớ póng lái mường 

Khe cộc sán mừa póng 3 tạng mường han nóng ne khe 2 

Sán mừa pin nặm tè khe láng pín nặm mán, măn 

Chăng láy sán túa pựn pha mường nước còn khoáng 

Khe láy váng chóp po xuối ná các khe ớt khe lá po xuôi kin 

Mư từ khe hưới khấn há pín pê không vê láy tộc phong 

Pến ná tộc xơ ná phá lạn tiêu pế láy khưn, ăn nặn kháu vá 

Dàn hồng tý dam cạnh, ăn nặm kháu vá pừng có mạy lùm mu 

Pin kén, kháu tanh khứn lạn ngước lón kháu tà, phá hườn 

Luộn hườn kháo xớ lón lái tền, cuống đềm sọn lái khằm 

Chón chăm lắm mưa vướng phái sai hín hứa tím tá lắm mưa 

Vướng phái khoá húng lương tím ná, lắm khấn phạ hín mu láo ngần 

Hín tó phấn piềng quáng cuống lòng pím pho, nó các ná văn vụ 

Cháu chực hườn quán, lú păn chăn xay chưa hườn quán 

Lư păn chăn xày luống púa nhơ cứa tớ vạy lá phúc lá 

Chiền, pài nứa vạy thiến quấn lá tóng, hóng phai sại vạy 

Lứ lộc hoá lài, pài nơ vạy quân vính lính tướng 

Chú vướng chú lái tạo hóng vanh lái từ, phớ 2 xăm piềng căn 

Xóng xa mì te chạng cặp mạ khùa khuấn tư về, mì te kèn 

Lá cong tàng cóng nó khu, mì te khúng cặp tu lái póc nó hàng 

Lài tướng lính các quán chú mường mà pháu, hín tó hó 

Khằm tắng cáng mường tếm pho mì te vo nặm dá lóc dàm hứng 

Hín tó pha lét lạnh xớ xong tín mừ, nàng mứng nắng xáng 

Húa diếm ngào au vạy, nhằng huối nặm nọi nà túng 

Vung vón tón nó tá pu xúng ván mương kháu múng 

Phúng van lộn tăng hanh pù xúng, một phúng nị phúng nớ 



 
 

 

272 
 

Vặt cai khám khai láy 5 dốt nặm mì mác cài tén 

Xen có mạy dòng hóm kín móc, khá cát chon mì tó 

Mùi hóm póm phá lạn piềng ngần kháu chai 

Cụp nưng phái mé nặm hóm ón hóm huồi 

7. Một lăm khứn pánh chặc pánh chòng tạo dí 

Một hy khấn pánh chạm pánh chót xá là 

8. Tộc nừa có lứa lắng mường phạ khá khoáng 

Tàng luống phái chiềng chào mà pong ăn nặn mén 

Lắm khính cặp lắm kháu lắm pu páu mương pạ pảng 

Con chiếm làng lắm láo lói, lắm cọi phạ ná mác 

Món cọi thén 

9. Mạy vống khặt lén háy, mạy láy khặt lén mường lén nà 

Len mường vốn mường tênh chồng cá, lén mường phạ mường  

Móc chồng vàng mà leo tán chào ơi 

10. Xá kín háy pu luống khón kháy xá kín háy 

Pù cúm ún tùn 

11. In 50 nghe tàng hạu 90 nghe tàng hồm 

Tàng cột dòng khón háy, tàng khoáy pín dướng khá cáng 

Tàng xà tung dòng khá ná, tàng khứn phạ dướng mọc lưm lanh 

12. Im mường dương ín tó khó, mường mò ín tó thu 

Tàng kháu ván mường dương hộc tó tóng lướng, tóng 

Kháu mường mò hộc tó ho pún ho pù kháu phác ho miếng 

Ho mác kháu vàn, văn váy lái có nhăng vên nọi 

Mường dương xôi piềng khò, mường mò tội piềng va 

Tó nơ tày nị 

13. Im tàng cộng dòng hòi chạng tàng quáng tím tó hòi pài 

Hộc tó tóng vú linh vú lài sáo hắn chặc chăn 

Họng pái píc mưa mường, tàng nặn tang mưa mường 

Mé nghe nặn mén nghe mường mùn 



 
 

 

273 
 

14. Tộc mừa mường mó pún cúm cực cúm cưa lái hạn 

Mường siêu hụ cao phặc cao phăng lái thói, mường siêu 

Hụ cao dặc dọi thói thi lái khoàm 

Ứt tựt nậm piềng nà, hín phá váu mì xác cón, nạm 

Phòng dón sài he mưa na, hín tó mường xiêu lý ỳ nì ông 

Nộng mường siêu cộng pín dướng kháu khòi 

Mường lý lái pấng tay ma vạy 

Húa mường púng tín sán lá ván púng tún hôm phò sý 

Húa mường mì quân en mạ, lá ván mì quân en luồng en la 

15. Xá là luống quân chướng hồm chạng xa là quáy quân 

Mưa hồm pài 

16. Im tá nặm khúm nặm ván tá nàng ưới, te tá hín hé 

Tá thén chiều, vướn lặp siếu kín chá khoài, vươn hái kín 

Chá chạng, chá ngùa chá khoài vau mạng chá chạng váu 

Huốt chờ lớ… 

17. Tộp tín khấn pu vặc pù vắm, tộp tín khấn pù tăm pù túng 

Tộp tín khấn pù ú dái oái ná khấn pù khai dùn 

18. Tộc mưa cới khăm 20 hạn, lan dơ mống chiêng thén, tộc tay nị 

Mì pén lống luống 20 hạn, lạn dơ mống chiêng thén, tộc tang nị 

Mì pén lống luống 20 hạn, tộc tàng nị mì chạm mì chót 

Xá la xá la luống 9 hóng then tanh sáng hạm khách 

Teo tang hau chăng sặp kháu pén luống 20 họn sặp 

Kháu chạm kháu chốt phăng ken, phăng pặc láy pò ngụ 

Mó khói ma dènh sau hanh láy po khao mó mường pa 

Mống láy phồng nị mó khói pa cái pai lơ lý lơ ngham 

Mó khói pa ne thí hớ tán nớ chao ơi 

Tán có lắm vứng lú 2 hanh danh moi, hín tó tàng luống 

Kháu hươn thén 3 va luồng quáng, xiều páy vong páy kiêu 



 
 

 

274 
 

Váy huốt chơ lơ, hín tó pác tú cụm lài hứa vóc vái 

Pác tú linh tú lai lăm vóc cớm lướm sọn 

Khư pích mình chặp, đặp sọn khư pích manh vi, mi 

Té tạo quần lý khứn lu pháu cứa ná ón nọi 

2 hanh then non có mi te nó 

Khốn lú pháu tú cụm lá vứng ngày dán 

Quàn mì xọi mì vạ lê mú cặp cáng 

Phớ mì xội pò pún pò pán lê mác cặp pù vưng lú 

Quần áu cới pù lề quán khừ pàn khín húc, siêu ló 

Keo miếng keo mác thiến hạ, mự bau láy căm nhằng 

Láy sao căm, mì mứ nang khăm phánh xú pác 

Vá chụ tẹ nàng hiêng quán thén có pớ vá mì ký hẹn 3 vướn 

Nàng chăng páy tá, páy 5 tá phạ, úa chăng mưa hườn 

Nàng có pau váu ngài da xia làng lẹo, láy ín 

Xéo nóm chụ táng mác lừm lành, vứng  lú nuội mác 

Làng khằng cháu pó phạ siêu hớ quần kháu cưa tú 

Luồng quáng láy 3 và luồng ná láy 3 xóc, kháu có tý tứa 

Tứn túa pựn phạ pìn túa lái mường 

Vưng lú luống ná cống trang mì 4 sen păn hóng 

Vưng lú luống ná nóng cháu pó phạ 14 sén cáng 

Páy pứn phọn pứn phót thá nù sín 

Siêu có dình páy tộc cá luống cá lói nóc phạ 

Ăn nặn kháu vá ná phú tọng pháo cưa hườn thén 

Tán có vưng lú tá dàn luống kháy húng nó dướng tạo 

Siêu pháu cưa tú 

Vưng lú ho xà nám luống xiêu mà lình vạ 

Húng khắm chau thu xếp ngân chèn, tàng then pắn chú 

Dòng pò nọi 



 
 

 

275 
 

Vứng lú phụ thức cùm thức ca lái họi 

Phú thức khói thức vạ thức thốt pò tái 

Quần sờ hín tó chộc tếnh tọng quần hin tó lóng 

Tếnh có, nhằng tó xội nặc tơ hín sơ tình khình 

Sội pò pún pò pán sơ cùm sái sói, các sôi nọi 

Hớ dáng pú páy vưng lú vớ móc hộc siêu phộc quân 

Ngạ, vớ món mường siêu khá quần vền mì te mạy 

Là ngặc tày vún kháu sun 

Ăn nưng xội khá cháu khá tạo, thén chăng áo 

Mừa ên sáo tèn lá táy 

Vạy hớ nặm tèn dọi lồng ná túa tớ 

Chạng vạy hớ pến tá khố lau tàng hươn hói 

Ăn nưng xội khá mé pục mé màn thén tánh hớ thức sội 

Thén ệt túng chàn thén vóc hớ thiến hạ phái pá nhà póm 

Nặm dọi te chóm khoắn lán lùng ứn nưa, liền pín 

Nào hại há hín tín mừ 

Ăn nứng kháu hớ pín hươn luồng cuống khình cặt lúc 

Ăn mớng sội khá lình nọi húa on bao khánh, then tanh 

Hớ thức sội chệp súp chuyên nèo 

Ăn nị sội cái vên mừa pín kháy hịp húa cái sáu 

Cháu pó phạ lá phinh ệt phó, pháu chài ệt phó lau tàng 

Pín họn, lái khống kháu pí phạ nòn du luồng liếu 

Ăn nưng sội phúa mia chính vao sật nóm cắn nhằng 

Liều luồng chứ, thén chăng phộc xơ thuối nặm phắn phua 

Xia khình te nay 

Ăn nưng sối chính phúa chính mia lặc áu sáo tạo vau chóp 

Năn sáo ưn chình mừa thén chăng tánh háy lín háp 

Sài vơ vá lưới tộc qua thiền ha hườn giáo vao pín 



 
 

 

276 
 

Ăn nưng sộc áu phày vao thám só vay báp lai có vền 

Nọi páy mưa ná nhằng hác lừm lắng 

Ăn nứng sội tặt cún mác thác chưa pù then tánh hớ pín 

Hó hịt luôn lau tàng khén ngói 

Ăn nưng sói tặt tún ván làn tốn xúm, then tanh hớ 

Khịt chòng năm lài lồng vau yến, pín xắn hừ vao yến 

Lồng lài chừa hác 

Ăn nưng sội cán mạy 3 tứa vao tái, vao váp lái có 

Nhăng vên nọi hái pín thói liệng lúc dái pín sắn 

Cáy pí 

Ăn sội vặc mạy thác phường mà chệt giang tà mạy chăng 

Chiên hót phạ khoàm ván thướng thén pún hớ sội nào 

Lướng du khình thướng tháo 

Ăn nựng sội khá xía phúa tái lúp thén chăng au 
Khấn hòng mó túng làu, mường vùn lệt khát vạy 

Hớ các cháu pó phạ khanh láu phấn dắn, quàn pằn 

Quân sen kháu cừa húa nạ lái khứp kháu pí phạ nòn 

Du luồng liếu vưng lú hín tó khinh lướng pín 

Mon lồm xài cưới phướng tó mó khói có lờ me khu 

Túa dướng xội dướng vạ lờ khu nó dòng 

Mà leo tán chào ới… 

Tưa nị hàu chăng phái dáng dại mừa xu cón viềng 

Siêu nớ hàu có mưa dụ dạy tằn tý phấn hồng 

Tán chăng ngoác mưa vướng phai khó tá lẹ vướng 

Sại lú dớ 

Tán chăng lắm vưng túa pựn lạ hườn siêu hớ khu nó 

Dòng vơng lú hườn pu phú luống thén tháu 

Siêu với tán nà chào ơi 



 
 

 

277 
 

Vưng lú hườn cháu phú dơ thén luống siêu lú 

Vứng lú ná tang luộn hồng kéo thóp kháng 

Khừ pù phá lạn lan viềng 3 thát thát nưng siêu 

En ma thộc hú tó, thán nưng sêu en lò tố nhơ 

Hú cá thán nưng siêu en chạng pà vín lung 

Cáng háo dao 2 xiếng luống khăm lươn khún vín má 

Mì te chạy pa ma pích tàu khằm 

Có mì te no tán chào ới… 

Vứng lú hườn xiêu lý phen thằm mùng ngói mồng tó 

Khéo ngước chọi léng hứa pán láo lắng khà sào khơ 

Nguốc hồng kín nặm vứng lú húa nòn kiếu sái 

Phụ khạ ló tớ kiếu sái phấn sùm 2 kiếu sái lét 

Sái lét kiếu ná tang dì dùn 

Sái phấn kiếu héo hườn dai 2 then chăng khặt sái 

Phạ páy píp lướng lánh, mì tình luồng khăn vín tèo 

Nèo sái phạ 

Mạ pích teo tàng tắng hanh cáng háo có mì tẹ nang 

Vứng lú pái chàn mì 9 chạng cóng lang mì hồng pài 

Chai kha mì xà tòng khoán phạ xiêu chíp vạy tắng hanh 

Pến thắn ăn nặn khóng lý mường ý phặc ý phòn 

Mà lì xiêu léo 

Phớ váu cứ pháp phạ xái thép lùng hoài pín xáy phùng lướng 

Lánh lùng mưa pháu máy có mì tẹ no tán ơi… 

Vâng lú nặm lúa cháu pó phạ tộc tớ láy pín phòng 

Nặm láu tộc tó chong pín viếc vưng lín xa láu nặm 

Tím tàng pín cời, lối mí lùng hờn thén mà kín xa 

Láu húng khắm chạu pín chuống lùng piềng phớ khoắn 

Hại quàng áo vá vún ná tang mì nóng pá cong lúa mì 



 
 

 

278 
 

Tó ngần tó khằm lú lút 

Vơng lú cú nác nọi tố thao kho ngần, cú nác nọi tố thao 

Khò khằm 

Xứa lắm cặp xứa lon du nờ xuốn ói, các xứa nọi tớ 

Thao lài chèn xứa luống tuấn háy dào lài can 

Vứng lú hùa nòn mì chon vọ khạ lọ tớ mì hốp phí 

Vài lái lúng ngòi hó còn mạ pích mì tình 4 ché 

Hóng  hươn hạn sáu tong hòng 2 tắng lái lắng xọn mú 

Nó khu leo mì dướng nó dòng 

Vưng lú me láy hườn thén lăm ngán lộn lằm khằm 

Lú lác 2 sáy nặn mì hốp húa hồng cống láy lộn 

Năm ngàn nặm khằm tắng mạy tán chăng mưa cơi vóc 

Vặn mừa chán vóc mạy siêu với, vớng lú phá cới luận 

Láo ngần láo khăm cá cát phá át lộn phá kéo khắn khé 

Phá hườn luộn láo ngần láo khằm xà át 

Vưng lú các lúc cháu pó phạ tó cới khằm 

Sáo nàng pộc khắn khăm mà ín, mì te phú to vác 

Áu khoài mì te phú to vài cúc chạng mì te phú 

To sang to lẹ to pé to mác mú sứa có mi te nớ 

Vớng lú pài nứa thén khanh kè kín láu 
Vớng lú các tạo cháu nọi tó mác lơm lanh 

Vớng lú sáu hờn mì hốp váng, ná tang mì thắm 

Hón có mì tẹ nó tán ơi… 

Vứng lú làn kia phọn kín mác hàng vún hàu chăng 

Tộp tín khấn láy pén kháu khoài lú dớ hàu chăng 

Tộp tín khấn láy lai ngà chạng 

Tứa năn tán chăng vứng lú hườn pu phú luống thèn tháu 

Tán chăng ngoác mưa hoá tá lè mưa sại, tán oái ná 



 
 

 

279 
 

Một nọi mưa mống tềnh húa, các xương lạ hườn xiêu 

Hớ khu nó dòng 

Vưng lý hườn thèn mì 40 sén păn hóng, 1 hóng 

Tóng nánh sứa páy lạ chóng pặc phăng kèn 

Vưng lú phạ hườn thén khằm lướng khằm lánh 

Khứn kiếu nó các kéo ngược nọi chai liếp phá tằm 

Phá lắm tiến ngân viêng mác khé, vé các kéo nguộc 

Nọi liền khu no dòng khăn tăng vái khát khiền lú lát 

Vưng lú phá sơ kéo nguộc nọi óc hác le khằm 

Phá xơ năm si vàng lé kéo 

Phá sơ tà láo nặm páp píp lương lánh 

Phá sơ lướng xờ lánh húng hường nó khu 

Mệt các dướng pựn phạ mà tánh pến phá 

Vớng lú phá luống quáng 20 va lú lác ăn các dướng 

Tang lạ lục nước ngàu són quàn kín láu hườn thén 

Mé ngàu kín cú, siêu kín láu hay nọi hang ao ngàu 

Thói cú kín mừng có kín, tàng lắng dân ngàu 

Són hớ 

Vớng lú hờn thén mì 40 sén păn hóng chú hóng chú 

Nàng nòn, chú hó còn chú mia thén du 

Vớng lú pác tú xuấn cháu pó phạ mì 14 sên tú, 1 hu tú 

Mì 1 mia thén dạng du nàng có pu xưa vạy thá cháu 

Pó phạ mừa cú, nòn nóm, 1 hu tú mì 1 háy nặm 

Nào tiến xuối ná, 1 hu tú mì 1 háy nguốc cháu pó phạ 

Năm pháy dá hành 1 hu tú mì 1 háy khành nặm 

Dá thiều khuống pác, 1 hu tú mì 1 cới mác cháu 

Pó phạ kháu xuốm lá mời 

Cơi pù lộn khằm lánh lý lác, ca cát lộn pớng ngước 



 
 

 

280 
 

Lú ngàm 

Nắng lau dướng lơ le, quạt cnah dòng lờ lé các nòng 

Thén nàng lờ lý qua, kháu vá nàng tiếu lình khẹn lý 

Tướng cát kéo on nọi nàng nát 7 tíu 

Nàng lùng lình tàng phướng ao khén khình nọi 

Các úa lá on nọi mừa hát lù khún tán ạ chào ơi… 

Kéo ón nọi vóc lứa kháo pòng 

Nàng lóng vướng mùi khày xiếu cái nặn lý ngàm 

Khờ sính liếu khừ tàng thiến hạ lóc nơ… 

Tứa năn tán chăng vứng lu, có péo mường vun mì pí ngân 

Pí khăm hươn thén tó lạu húng khám chạu phớ cáp pí va 

Cáy pí láy 3 va luồng quáng 

Cáy phớ ngoạng khằm hứa pán láo 

Cáy ngàn xọn cáy khăm lướng lánh húng lương pín ná 

Ná cá ná thiến hạ mà pháu vứng hén cóng tó dòng 

Sanh pí tóc lông lá tọn, phú lơ vưng khen chệp lúc tá 

Lướn phú xơ vưng chươn khinh hén kho piệu sáng phớ kệp 

Láy dong xanh pín quán cái háy, phớ kệp láy cáp xọn 

Pín tạo tuấn mương te này tán ơi chao ơi… 

Nhăng các lắng dướng lạ tắng du nơ pé 

Vớng lú mác muống khăm hươn thén nó khu 

1 nuôi pín 1 pong khóng lý lắng hươn then lái dòng 

Tang lạ tán ạ chao ơi 

Nuối nưng panh khăm sén, nuôi nưng panh ngàn lạn 

Nuôi nưng panh pán chạng 9 tố 

Nuôi nưng panh pán mớ xén mương pín páy 

Nuôi nưng panh pán khăm họi các nuôi nọi panh 

Khừ khoài lằm, nuôi păn phan 3 mứn 



 
 

 

281 
 

Tán vớng lú hươn thén luống lái dòng tang lạ 

Vơng lú kha lọ lá tó hươn siêu mì phú tọn kín vơng 

Lú nàng then mua canh hỏi, tênh húa mú tênh sáo chơ phớ 

Có phắm phưa vớng mó tàng háy, cái chơ pau chơ ngài váu há 

Sơ háng nắng khúc phú tặc cánh pán vi phài nặm 

Phú chộc kháu pàn cay xạy piến chiến nặm pau chắm 

Ngai mứn cú vạn 5, mệt các lắng vao nọi khắn khát viên 

Ló các nàng sáo chơ há pan thuối thú, phú lén chợ lé ứt 

Căm cứa, cái hườn thén chặc hớ quần nắng 

Hồm lắm xu khoăn mọn, hồm lon xu khoăn mú, hồm ngăn 

Liêng xơ pá cặp chin 

Hôm pác pín xơ năm vó óm lánh 

Óm khanh lánh xơ nặm tặp cay 

Tứa nị tán chăng vứng lú vớ mó luống hơn thẻn 

Hú măn tó nuôi háy kháu, xanh măn láy va pái 1 sóc 

1 mự khá 20 khoai vơ tím po piêng vớ ái 

Vớng lú vớ mó nọi khúa say kín lanh, luồng tăng láy 

1 và luồng ná láy 1 phượng, nhằng các chướng táng lạ hườn 

Siêu tán cháu nhàng páy, tán chăng vứng lú các chong tén pó 

Cháu phạ luộn tén chòng khăm, hín tó gáy díng tạo 

Thén tháu lông nói, vứng lý lú pưng nay sáo 

Du thàu 7 họi vớng lú phú nống sứa chọi xơ póc lú ngàm 
Có mì tẹ no tán chào ơi… 

Phú nứng sứa 3 tíu khóp xám, phú núng xứa vóc nghịu 

Húng hứa lướng ngàm, phú nứng sứa vói khém khóp khằm 

Chặp tớ phú xờ núng sứa sọng póc xanh khằm cái 

Hù khén luận vén mừ xơ 2 vòng hòng luộn khăm hứa 

Phàn phìn 



 
 

 

282 
 

Vứng lú sáo nàng dóng xà linh ngân linh khằm khò dối 

Kháng khinh vớng lú khằm du nịu vén kéo sót pón 

Vớng lú phan 2 khát sái có ngần có khằm lon lánh 

Húng hơng sái xói phú ném hát cuông khăn có mì te nó 

Vớng lú cóng lạng mì khóp khằm tiến vau chặc ký mự 

Canh lóng năm nương 

Vớng lú phú cay cắm lứa lộc siêu ế cộc háng lái sài kém 

Lóng pác măn họng khắn khanh tày piềng có mì tẹ nó 

19. Cái tứa nị hàu chăng tộp tín khấn pù ú dài 

Tộp tín phái pù khai dần 

20. Im sá là luống 9 hóng, ná tang tóng nặm khai ái khài 

Pài nờ nặn mì đối pệt póng, hóng phái tớ sờ mì nóng 

Ne ăn nặn kháu vá tá khói lắng mường phạ phòng khó tá 

Tò mường vốn phòng pón nặm tóng cón tím tọng xè hè… 

Hàu chăng lịt húa khúng sài 

21. Im hườn pu phú luống then tháu, cháu phú dơ then nà 

22. Im xá là luống tác chòng, sáo tanh dóng lồng ín na cà 

23. Khí phay luống hườn thén vau pác, vớ mó vác hơn phạ 

Vau pứng 

24. In pác tư cụm chiềng cháu lái hứa vóc vái, 

Pác tú lình tú lài hờn chào vóc cướm 

Tộc tàng nị mì pén luống luồng 2 hạn 

Tộc tàng nị mì chạm mì chót phăn kfn 

Tán chào ơi… 

HẾT TÀNG VỐN 
NGÀY 15-11 NĂM 2019 
 
 
 



 
 

 

283 
 

 
Sến hính kín lành khám khái (แสนหิ้งกินแหล่งคำคาย) 

1. Sến hinh chụ pá pắn hóng vặc chú hặc uốn hặc gên 

Té giàm nhăng nọi sói vóc mạy té mớ nhăng hàm 

2. Sến hinh chụ pá pắn háng lánh, chủ panh uốn panh 

Yêm te giàm nhăng nọi, sói vóc mạy te mớ giàm hứng 

3. Sến hinh chủ pá pắn nằm sướng, chủ 3 lương te giàm 

Nhằng nọi, sói vóc mạy te mớ giàm hứng 

4. Sến hinh chủ pá pắn nằm ú, chủ khún lu te giàm 

Páy con 

5. Sến hinh chù pá pắn nằm sướng, chủ tang thướng te 

Giàm nhăng nọi sói vóc mạy té mớ giàm lắng 



 
 

 

284 
 

Tang ắm óc phạ (ตางอำออกฟ้า) 
1. Nịu mừ xuói nám túm lúc pợ hườn tán 

Cháng chài pái mừ vá hườn chào cháng phái 

Khát mý láy lái xành pành áo, máy chặc 

Chù pía mí khát thi vạy pín hộp lình lài 

Phái máy liền pắn nó chú dòng máy chướng 

Áu páy hớ kéo dọm tộc khu lái màu 

Lúc pợ khín húc láy lái chàu, lúc chài chăng 

Mà tó rý, lúc pợ tán chăng mà chặc húc kháu 

Tọng ký lái chàu áu xái kháu xái phừm pứt mừa 

Kán kính, lúc tán mừ xuối pưng mừ ná lờ 

Hặp tín nị dắm tín ná lơ vàng khoáng tá kháu pắn 

Lài kệp vóc 

2 sóc tăm ná húc lái xành, mì té hốp nác nọi 

Hồng kéo tín là 

Mì te hốp vóc ván sán lào lúc khình lá tắm 

Mì te hốp nộc nọi tóm vóc cài phúng 

Mì te hốp chạng mạ quần khi 2 húa 

Mì te hốp xứa sáng chú dòng vau xiếu 

Mì te hốp hiếu nọi tố thao kháu sàng chím hoàng 

Cạu chuồn pừng kín mác, hến tó hốp chạng mạ 

Quần khi lú ngàm 

Hín tó nuôi lót kính tọng ký hòng hòng, xiếng phạt kháu 

Phặt phừm pến dòng mạy họng lúc tán láy tăm 

Vạy pín hốp linh lài, lúc tăm lái pín hộp hồng tố 

Hứa phà lý lái mì lài tơ ngước 

Mì hốp tố phượng hồng kéo tớ ngàm 

Hín tó nuôi lót kính tọng kí lý lằm 



 
 

 

285 
 

Xiếng phặt phừm pến dòng mạy họng 

Xuối lúc pợ tán xót xeo lái mự pến vóc tán lào 

Khóng lý lái nàng sáo kháu tắm mà pến phá liêm vọng lái 

Vóc máy khằm phá liềm vọng khóp khằm 2 sói, phái dạc 

Doi sáo tăm dò lài lái dòng phá nằm hiềng chớ pới 

Khóng lý lúc khình vắng chùng hớ tán chào mừa phạ 

Phá khịt nọi kháu tăm dàm ngài 

Phá khịt lài kháu tắm dàm khắm 

Phá liềm vọng kháu tăm dàm hứng khóng lý lài má 

Vắng chùng tán chào mưa phạ 

Khóng cau cứa te mớ mợn ệt phá vắng chùng 

Hớ nớ tán chào ơi 

Ngày 15-11 năm 2019 

  



 
 

 

286 
 

Tắng lau xặng vóc (ตั้งเลาซังว๊อก) 
1. Phú cay lón hườn cháu pó phạ mì 8 lứa lộc 

Cộc háy mằn lác lín lác sài kém dá 
Cay lón cháu pó phạ mì 8 lứa khằm 

- Lứa nứng khiến lồng nặm pín pá pắn háng lánh 

- Lứa nưng khiến lồng xuốm pín phặc cán cắm khèm nà 

- Lứa nưng khiến lông na pín kháu 

- Lứa nưng khiến kháu hóng tọng phạ pín mé nàng vướn 
Vướn kháu tọng mằn lặp vướn kháu 
Tặm mằn cáng 
Vướng kháu táy măn nga, vướn cái khấn tềnh na vớ vách 
Phách lau tộc lồng tớ pín dướng kháu khoài tềnh lái vá 
Vướn lờ vướn nị 

- Tềnh lái vá vướn cằm vướn ké pó mé vá vướn ke 
Vướn khuống 

- Khoài thược luống vau lùng phùm nặm, bau nhằng pốm 
May dơ ệt hươn 

- Vau nhăng láy tằm phướn xú khách vau nhăng láy 
Nứng láu háy vách xu lóng 
Khái kháu sơ ke na, khái pá sơ ke nặm 
Kháy thắm sơ ke hón, sáo cuôi nòn ke chụ, mác cú 
Tộc lắng hóc, mác cóc tộc lắng phan, sáo tộp áng 
Quá mường dám chụ 
Sóng phú tháu teo dứ dong dám xặc tụ công lan 2 
Páy dám tán tang mương tín kháu chi dang nọi 
Kháu hót xáy pí phú hại sơ kớt pín phí phú 
Lý sờ cớt pín xá, sùm vá lình nọi cộp dung dứng 
Cáng khuông lắng phòng 

- Tày lào nắng ngối hín phá cô kền suối ná 

- Khuốp pí khứn cặm pựn ngà ló 
 



 
 

 

287 
 

Khấn cặm pó ngà chiếng chú khót tóc chú (เขิ้นกำป้อหง่าเจียงจู๋ค๊อตต๊อกจู๋) 
Khót tóc hườn cháu pó phạ mừa láu 

Chú sáu lệch sáu tòng hườn thén mừa hói 

Một lằm khứn pánh chậc pánh chòng tạo dí 

Một hí khấn pánh chạm pánh chót sá là 

- Khứn tăm húc lình hườn pó phạ lái lài tăm húc 

Lài hươn thén lá quanh 

- Tăm 10 mự váu tó vớ vét, tắm 8 mự váu tớ vớ mằn 

- Tăm 1000 mư vau tó vớ vát sứa tạo mớ con 

Chiếm làng 

- Dàn húc kéo xụt phó nàng pí măn tái 

Húc lài xụt pớ nàng tày măn lụm 

- Sặp sác pọng hườn pó lơ lứa kưa xái dàm 

Hườn thén lờ khói, ngà lo tộc nóc viêng chiềng 

Luống tộc nóc tái thén luống chăng pún láu sơ 

Háng khằm mà xu háy luống háy tó lạu, họi 

Mứn kháu 9000 păn pánh chăng tím 

Then kín láu có lòng xa ngằn ha nọi ha tớp 

Vau xiếu ngằn lớ xa láu tộc cóng lang pín cóng 

Cú mú lồng hườn thén lùng kín xa láu 

Húng khắm chạu pín xa lồng piềng phí khoắn phớ chạ 

Quàng áu pín vá vún bóng ú vặc ú và mường phạ 

Nóng lái lạ ná tang hườn tín, cú ngước hồng mà 

Pháu húng khắm chạu tặc năm láu mừa xu hươn thén 

Tộc tàng dình áu dình pà sái 

Tộc tàng chài ái chài óc phỏn, sái pù ón sáng sài 

Sái lằng nọi có on nôi nài 

Quanh mừa lắng vao thức nàng phạ 



 
 

 

288 
 

Quang mừa ná vau thức sàng tền 

Tao thúa lắm cặp nàng thúa hóng 

Tày mường piêng sơ dác hay nà cá 

Tày mường lúm mường lá dác hay nà mùa 
Nộc dàng dón mén lúc sáo thén 

Khấn mường vốn mường tềnh só nặm hay cá 

Khấn mường phạ xó nặm hay nà 

Thén chăng khái hớ tạo khén lệch mường phạ tó cóng 

Tao khén tòng mường vốn tó lạu húng khắm chạu mưa tặt 

Hác hay lằm luống lín lá tặt hác vá 

Hác hay vau nhằng kiếu chòng phạ hác vá vau nhăng kiếu 

Chòng thén, thén chăng ệt móc từ pù từ phá dùm duối 

Móc từ huôi từ hóng phùa nùa 

Phạ chăng họng mư 1 chàu pé cốt lệch cốt tòng lá púa 

Phạ hu phạ vau họng cong hụ cọng vau lắng 

Phạ chăng họng mư 2 chàu pe cóng pe dàm xặp 8 

Phạ chăng hong mự 3 chàu pe ná sáo hàm khứn mơ 

Phạ chăng họng mự 4 chàu pe pí pe nọng kháu ke nơ mường 

Phạ chăng họng mư 5 chàu pe chạng mạ tố căm liền án 

Phạ chăng họng mư 6 chàu pe đối pá pộc vằng tá 

Phạ chăng họng mư 7 chàu pe pệt tín lắm khóp khằm dăn đáy 

Phạ chăng họng mư 8 chàu pe xám pe xét khứn luồng 

Phạ chăng họng mư 9 chàu pe tháu pe ke nơ mường 

Phạ chăng họng mư 10 chàu pe tạo tắng chịp cang nóng tạo 

Tắng chòng cáng nặm 

Phạ chăng họng mớ dịt cặp mớ dì, mơ lý tày piềng du tháu 

Phạ chăng ệt ứt tứt phạ mứt mùa, móc từ pù tơ phá 

Dùm duối móc từ huối từ hóng phùa nùa 



 
 

 

289 
 

Thén chăng ệt khoán lệch kính mường phạ hòng 

Thén tòng lắm mường vốn hánh 

Móc khanh long xu chừa, mác khứa lọng xú khá, ná lá 

Nọi lòng xơ vúa xùm 

Lồng vứng hính nàng pí vau lòng 
Lồng vứng chòng nàng tày vau sáu 

Hính nang pí nhăng kiếng dòng húa quáng 

Hính nang mường nhằng váng dướng hú phàn óc lau… 

Phạ chăng họng lồng mường piềng ắn lơ dìn con dìn tám 

Chạng du pá hú tộp có dìn tám 

Cộp du nà khá tén 

Mến du xung hú váng 

Quáng phàn óc kín dá 

Mạ thơc căm tèo tàng 

Nú nọi tang hiều hộc 

Nộc nọi chặp hiều sàng 

Lình láng hô hìn pái cú 

Khoài thộc luống hạy cá 

2 ái tàng páy cạ 2 ái xá páy khái 

Tày mường piêng dìn khi nó ná tàng mừng lúm 

Mường lá din khu nó quần kháu hồm khoắn chú 

Quần mưa dáo 

Cắm pặc phạ sơ mộc lài lắm, mừa hườn cắm xứ 

Sán mà liếp 

Phú dìn tộc kháu háy phú dìn láy kháu úp khoà 

Húa mé mái háy ính hụa ính hước phúm lo tộc 

Mưa lào phúm kháo tộc mừa kéo, chú nèo 

Kéo chợ 



 
 

 

290 
 

Nuôi phân tó nuôi mác muối chú huối chú nòng mà 

Nặm nòng lướng nòng lénh piêng pái có cúm nặm 

Thúm thuốm piêng chạy láy lát xía phái 

Phái luống hặc xía chón, phái nọi thỏm xía hào 

Hặc xía hào may mị hặc xía ky tố mé nòn sài 

Quân quán tày mương piêng dám tá 

Khi mạ páy dám phái phái luống hặc xía chón phái nọi 

Thón xía hào thon xía hào mạy mị 

Mừa vau tó pó me tềnh lái 

Vau to chá to nài tềnh ván 

Siếu chắng khọn phặt ná cóng luống hôm páy ná cóng 

Xay hôm mường tày mường tày nà mà khu nó ná phá pín 

Quán siêu vạu phú pín tháu pín ke xiêu chá 

Phớ vau mì xiếm mì khoán mừa sự tý cạ, phú vau mì pạ 

Mì mít mừa su tý khái, páy tý tặt ệt nọng pong 

ệt ánh ệt ún thím ná tắng lồng láy xáy khà 

Rìm lồng láng vặt cuối thán lồng lang xớ táu 

Xúp mạy dồm xiếng hồm nó xúp meo páo mạy 

Có lùm ón lồm chòn kháu táu tàu luồng lệch 

Lon piu pón dòng vóc chi la kìm khá khánh mà kíp 

Phú hại xáy kháu tù tỳ phú hụ tí kháu tý túp táp 

Tý 1 tứa 2 tứa pín mít khầm váng 

Tý 5 tứa 6 tứa pến pa khồm hèo pến khoán khồm khó 

Dứn mà lứa hớ lệt tóng chính cai lìn kín nặm 

Dắm hòi cau khứn ma tý cóng luống hồm páy 

Quáy cóng 9 hồm mường tưn nớ hàng mường láy táu 

Tưn púc chạu hàng ván láy mừa phái phớ có 

Ho kháu mừa kín ná phái ho ngài páy kín ná việc 



 
 

 

291 
 

Ton mạy chón hớ lái ton mạy phái hớ khu, tưn nơ 

Chăng sơ hào mạy mị chăng sơ kỵ mạy ken liền lằm 

Phá luống áu mà pán, hín quáng áu mà tếnh xốn 

Tình lín lánh mà hí 

Nằn, nặm kháu mứng phòng ná nặm kháu nà phòng 

Dón, nặm tóng tén na mường 

Tứn nớ áu thợc khoai luống mừa hay cá ná  

Khoài dá mừa hay na mùa, hay nà hay tá cá 

Hay tá cá nà hòn 

Mạy là ngặc áu mà ệt ách mạy là ngách 
Áu mà ệt tháy 

Khoài hụ khoài hác dáng khoài cháng khoài hác páy 

Khí tháy lộn mừa ná chặc khí tháy hạc nừa 

Nứa lắng tháy khuận áu lín lác mừa nứa 

Phứa áu lín lắm mưa ná, táng nghìn khứn tềnh 

Pái có cóc, cháu có dác ngài khoài dác dá 

Pói khoià khấn tênh nà tá cá cháu vách lúa 

Cán công mừa hườn áu cá du tống mà lắm 

Nèo cá chắm mà sơ 

Vướn 6 cặp vướn 7 mì pháu khéo lét vướn 8 cặp 

Vướn 9 mì kháu khéo lướng quấn quán chuần 

Cú chuồn mừng mừa mống hép cáy cúm chăng 

Áu mừa tán càm 20 và mừa háp á sọn mừa sơ 

Dìa pén háp á sọn mừa sơ dìa 20 sáo lước áu 

Pòn lý mừa tác vá lờ mác sáo lá chọn tắm 

Tắm sơ lóng mạy cú mạy cá có khen siếng hốm 

Tắm sơ lóng mạy dồm có khen xiếng móng cóng sơ 

Lóng mạy páo xiếng dồng phạt xơ lúng mạy 6 sán 



 
 

 

292 
 

Khoáy lúng mạy láy xán tằm, sán tắm san ắm 

Pựn sán ắn pựn khám 5 dò 2 hằm 

Phống khuấn mừa nứa kháu sán lứa mưa tớ cột 

Măn au mưa ệt ngài pái mằn áu mừa ệt láu 

Phú pến pơ áu mừa ché vằng phái, ngua khoai cái vau 

Hớ kháu dắm tứn nớ áu mưa nấng sơ háy hồng 

Dồng khấn tắng nóm viếng chúm tồng hòng 2 ái măn 

Khứn háy khấn le hay lồng, háy pống leo háy tháu 

Pán tóng phục dót cài, pán tóng vái dót cuối 

2-3 mợ này có mà hạu 8-9 mự nàng lau mà hồm 

Ái ke vín túa mường kháu 2 ái láu vín túa văn 

Hóm huồi hóp láu xơ hay khành 

Tánh láu xơ háy lín chí pợ pí áu láu mưa vạy 
Cóng hó dống áu láu mưa vạy cóng hính 

Khách táu vau áu mà tặc lóng hặc lóng pành vau 

Áu mà xu láu háy luống xu cháu, lau háy 

Kiếu háy cáp xu mường lúc khuân quân păn mòn 

Kháu lúc cháu phạ mòn ngài 

Chăng phạy nàng pí vạy nơ món hòn nàng tang công vạy 

Nơ sứa vứa kháu 3 chạu vàng ngài chớ vau tái nóm 

Mường nọng tây lón dượn tớ lang mì tuấn chuống 

Cuống hườn mì phú hậc quần tanh 

Sứa du xúng khín náo xứa pát sáo mạy láy khín 

Lồng úm xứa mừa xu một pột xứa mừa xu mó 

Dò pe là xu mé nàng dượng, nàng dượng du mường 

Tớ khen ón cháng tó, mó mò chi mường piêng cháng 

Phán phí du vốn du tênh váu láy táu la ha tang 

Tạo mường nóc vau láy tăn tó 



 
 

 

293 
 

Láy tó lúc khuấn quần pằn mon kháu, cháu lan 

Sạng mòn ngài hặc mạy mường piêng lơ tứn 

Tứn khoàm mường tớ lơ hụ 

Ví húa lệt nóc chì kém lạn, páy quá ván thám 

Pu mó mường 10 mó vá mự nị khen hạu 9 mó 

Vá mự ni khen lý ệt kháu có khát kháu dán 

Hăng ệt páy có khát lý ngàm lẹo, tộc mà 

Dáo sáu mướn tộc mà hườn sáu ken, phúa thám mìa 

Lờ cóng nọng thám pí lờ cóng liền liếu xứa pộc 

Húa mừa vàn sáo chợ, áu lúa láy tím cóng 

Áu tóng láy lái hằm pò ho, sáo tóc táng húa tống 

Na ha sáo tóc táng húa nà sú 

Sáo xứng có xặc xay pín vóc lài lướng 

Sáo sứng sói xặc xay pín vóc lài lánh 

Vóc mạy sờ sáo làn vóc ván sờ sáo hắm 

Chặc chăn nọi vao nom mà sán 
Pàn léo sờ vao hàm mà muộn 

Vu dục phuộng mác táng và dác phuống cóng máy 

Óng lóng cóng tọng ắm ây 

Cóng săng tóng cóng xăng muốn mường 

Mì te hùa luống vạy vái tá, hừa láy lạ vạy 

Vái mừa cáy mì té nộc cộc le nộc ngách 

Mì té nộc khách le nộc mè, páng tóng cặp iếng lang 

Càng cót mé ngàm mường 

Sái dồn phái mưa nứa mặc mống hạn lá nị tay 

Tớ ván ngà la quân păn quấn sén té mớ khăm leo 

Phớ có vách chộc mà chói nà, pa pèn mà chói ván 

Cháu khăm lan mà chói páng mường 



 
 

 

294 
 

Kín pau kín ngài lơ lẹo chím khéo leo kẹo 
Hát lờ thóng khọn tập mà tí meo lồng lang kháu 
Sờ ang mưa nòn, nòn lặp láy 2 lúa 3 lúa lờ tứn 
Phựn 2 tứa 3 tứa cay kéo lờ khắn 
Cay pá khắn nhăng non cay còn khắn chuồn húng 
Móc lung khứn xú phạ áu húng mà chuấn 
Phú tháu lục lú lưn sáo hàm lục lú nọng 
Lục óng ánh tắm mác pái phường 
Táng nghìn kiếu tín ký mài lét óc tóng tín 
Khoài mé lúc lét óc tóng tín phúc nàng nòn 
Lúc liệng dú vướng khoá lúc na du vướng sại 
Quân quán có ma hạu tháu ke có mà hồm 
Mừ vái áu sặng lài khứn tắng hườn nàng cho 
Chùm càng hum nọi ngàm mường 
Sái duồn phọn mừa nứa mác muống lúc khún 
Mừa tằn ván cháu lan sang chặng khứn tằn 
Mường tằn khu cộc du mường phụ 
Khù cá du mường vốn khù quấn du mường lúm 
Chạng mạ lùng lái pềnh pài lông khú 
Lồng te tống cặp khư nhằng vạy tó pó chứ khừ cặp 
Mé mén mường 
Sắng tứ tái tu tá hớ cặp hặt tú mường tú nà hớ mắn 
Hăn tú tái mạy ken liên lằm nhà hớ mì sứa 
Áu mặt 
Nhà hớ mì pặt hườn áu chụ thím lót kháu tọng ký 
Lỳ liêng khoàm chiên vay hớ lúc khấn quân pân 
Lá chứ này lám ệt kháu hớ kháu dán hàng 
ệt páng hớ páy lý ngàm lẹo viếc hớ leo nóm 
mé nàng mường  

(21 giờ ngày 18-11-2019) 

 

 



 
 

 

295 
 

Pắn bản mương một (ปันบ้านเมืองมด) 
Cáo chị chặt mưa póng hú nọi 
Cáo chặt chọi mưa póng hú khoá nớ lắm hương 
Khói ma khum lắm hươn hớ lộc 
Khói ma pộc lắm hươn láu hớ tứn 
Tán chắng lộc sắn húa xia manh mâu lâu 
Tán lắm hươn lộc sắn cấu xia mé ngấu noi 
Tán nha khắm non lặc nha bá bấu hụ 
Tán lắm hươn nha khám non khu nha bá 
Báu nghìn tán chí cây lắm hươn sân 
Cán tán xặt ma khớ, tớ lắm xặt ma há 
Bá tán pây hấy xớ bang xía chóp 
Mây lấy lén ma, bá tán pấy na xớ 
Bay xía phứa xía thấy cá na lén tấu 
Bá lăm hươn tán pấy kín lâu búa com 
Tán lấy pựt búa dơi ma 
Tán chằng tộp tín nung hóng quáng 
Tán cháng nháng tín nung hóng xúng 
Tộc nung phúc phưng mớ pú cát 
Sát phưng mớ pu liên chiêng phứng lý 
Chai dao khóp khăm pú khoáng bậy thá 
Khánh sai tán lắm hươn ma nắng phúc la 
Khá khoá tán ma nắng phúc dọc 
Năng ệt túng ệt chắng xa lói 
Tan nắng ệt thói ệt mứng xa lon 
Tán pín pú pín pấu các tán nắng nưa 
Tán pin áo pín lua năng tơ 
Cha lơ pín lúc lán te ma nắng phái 
Tớ xa lon 
  



 
 

 

296 
 

Khói chắng chiên cộc pái hớ lắm 
Hươn chắng lấy hu chánh nớ lắm hươn ơi 
Mi lúc pơ pắn khấu lý mi lúc pợ bi khấu nơ 
Mơ mi lúc pò te ma sáng hươn hông 
Lê pín mê từng túm liêng nộc, lê pín mê từng 
Pộc tưng pa liêng nọng, lê pin mê khá 
Khóng nơ hươn lê mi lúc nhinh nắng phướn 
Ngai lê mi lúc chai nắng phướn khấu 
Khái chấu xứa nị pín chệp nơ mậy 
Chấu xứa ni pín xấy khá khong nợ khinh 
Nây chệp bây báng nâu chang bâu bớt 
Mự kín khấu mư lai mư kín ngai 
Mự bấu mư tâu thú phân lái 
Nhằng chệp nắng to phá, chệp ná tó lan 
Chệp pán nưa pin dướng hén kên 
Khách sái bấu mi pày na lấy 
Khánh khoá bàu mi pấy hây lấy 
Khái na táng mi tuấn chuống 
Cuông hươn mi quàn tặc quân tánh 
Bánh quáng mi phú hắc phú châu 
Xứa dú xúng khấu lê khín nhậu 
Xưa pát xáo mậy lấy khín dón ấu nung 
Chắng úm xứa pấy xú một pộc xứa 
Pấy xớ mó, ấu pe linh pe lai pấy xớ 
Mó mo khấu dương chú phí chú có lấy 
Tha chú há chú có lấy thám 
Phí lộc nơ bâu lấy teo la há táng tao 
Bâu lấy teo to 
  



 
 

 

297 
 

Nhăng lấy tó chấu xứa nị 
Lộc cá thén lo nặm pín pá 
Lộc cá thén lo na pín khâu 
Lộc cá thén lo bâu mương pha pín lúc nhính 
Chai then luông hớ lâu thén thấu hơ 
Nung nung mương piêng xớ mi hé hộc quay 
Ná tấu mương lun mương la mi hé há 
Quay cho chóm húa thán mi tá 
Bá lún khán mi mương mi na 
Mi năm púc pá mi na púc khấu 
Tấu mương tớ ệt mé một mương 
Dác hớ pắn nặm pắn ta hớ xướng 
Dác hớ pắn mương păn na hớ sáng 
Dác hớ pắn tạy pắn tó pá pấy 
Lấy tơ sớ dác mưa lây nưa dác khấn 
Dác pấy ấu khun ấu khai hớ tốc lái 
Áng âu cá cháng tây tơ cao hỏng 
Cong mư ni mự nơ xia lạ 
Thá mư ni mự ná xia lai 
Lê bặc châu xưa tai con 
Ma bắc quân sen ăng quân păn tái nưới 
Phúa thám mia lê cóng, nọng thám pí 
Lê cóng liên liếu bấu mi có chạy 
Nắm nọng nắm pí mương na 
Bậy mi có chây năm lung năm tá 
Nương bán phú yêu lý khấu có khán 
Hớ phú yêu lú te khấu có khán pắn 
Khấu lê mi hó pú ho pú hươn 
Chao pấy phác, mi hó tói hó mác khấu 
Lấy pấy bán mi ép một thấu mi khán 
Mi bán một mương mi chói 
Pá dú năm bấu lấy thiến hé 



 
 

 

298 
 

Pín một pín nghe bấu lấy thêng chợ 
Khói tộp tín phái nhại khá khóng tín ma 
Ma hót dao sấu mướn ma hót hươn 
Sấu kén khói ma khun lắm hươn hơ lộc 
Pộc lắm hươn hơ tứn 
Khói bấu mén ma ệt xọc phái nứa 
Bâu mén ma ệt xứa phai tơ 
Tán ệt chứng dọng có tén ệt lén dòng có khứ 
Tán xặc tụ pây ôn xọc bóc khói pấy 
Ôn tay, khấu ni hẹn lấy hay páng nị 
Hen lấy sáng 
Hen lấy khấn tăn năm tăn tá nương xướng 
Khân tăn mương tăn na nung sáng 
Khấn tăn tay tắn to pá pấy 
Mi té pe phưng lý táng nưa, mi té xứa 
Phứn mớ táy tim mi té hó pún hó pu 
Hươn chao khấu phác hó tói kiếu tóng 
Cuối khâu ban mi té xấy ý lặc khấn 
Thám kháo náy pọng mi té xây ý 
Com khân thám khao nang mương 
Mi té khấu con khàn cứa luông 
Khấu huống ấu khấn cứa ma 
Khấu kén cón cứa mé nang hán 
Mi té phén phái nị ma húm húa luông 
Mi té phái chướng pinh chước 
Pai ấu ệt chược mạ phái chước chạng 
Thước ma âu ệt chước luông chước 
Luông nha khát chắm cán 
Phái chước chang nha khát chăm mư 
Khát chăm mư nang mương bâu thấu 
Khát chăm cháu nang pí bâu dú dưn 
Hưng mi té ngân té chen khấu nún 



 
 

 

299 
 

Tín chạng ngân cá cháng khâu 
Nún tin luông mún tín luồng tín la pa 
Nang pây má nún tín chạng tín ma 
Pá pí pấy hóng mín mạ tong pa nang 
Pấy húng 
Lốc lốc ê ó ơi nang ơi 
Lốc lốc ê là bính may lấy tứn 
Tứn tứn ê binh lấy xưng 
Luông la ơi tô lơ khén cá 
Chang mạ nị tô lơ khén há 
Quấn quan xắng tô hươn ấu chương 
Bi chia nay pặt xía lắng pai, bi lai nay 
Pát xia lăng chạng, pặt lắng chày hơ 
Hơ khó xia pái pắt lắng pai hơ 
Khói xia khái tộc té nọi núng xưa khén 
Lai cá lơ quen pơng pan khấu khân sớ 
Lấy pai ca lơ quen pơn pai ngân khân 
Sớ lắng chặng bắt nháy quáng khấn 
Sớ lăng luông mi phái chước pin chước 
Hây phục pan khấu phái chước chạng hâu 
Thái chước chạy hâu phúc pom ngái 
Lông lộc ê ó ơi nang ơi 
Hâu hẹn khấn tăn năm, tăn tá nung 
Xương khân tăn mương tăn ma nung 
Sáy khấn tăn tàng tăn to pá pày 
Mương màn hộc sơ hẹn khấn tháng 
Mương màn hộc sơ hẹn khấn phưng 
Mương hộc xơ pa khứa, mương hộc tứn 
Pa khoanh hen óng ánh khấn pa mước 
Phăn nang khoáng khinh khấn mương 
Một ệt biếc 
Chạy ma pấy hênh hệch tệch ấu luông 



 
 

 

300 
 

Âu la hây pây ú ú 
Cái năn tiến liên lâu cái mưa 
Xa lục hâu óc cón cái xa lại hâu óc 
Con hươn tộc miếng năn luông la nha 
Dú tộc mí năn luông kéo nha sâu 
Cái nặn tiến liên lâu cái mưa 
Xa lục hâu óc cón cái xa lai hâu óc 
Con hươn tộc miếng năn luông la nha 
Dú tộc mú năn luông kéo nha sâu 
Cái năn tiến liên lâu cái mưa 
Tộc óc khung luông tý mu sao sáng 
Tộc óc khung quáng tý mú sao hôm 
Tộc miêng năn luông la nha dú 
Tộc miêng năn luông la nha du 
Tộc miêng năn luông kéo nha sâu 
Hâu tộc óc túng khấu ba 
Tộc óc na khâu cú tộc miếng năn 
Luông la nhà du tộc mú nặn luống 
Kéo nha sâu 
Cái nặn tiến liên lâu cái mưa 
Hâu tộc óc nó nặm noi 
Óc bó sai sớ tộc óc xím khính 
Khơ púng bớ chặt chọi 
Tộc óc xún ói nọi póng sắn kín bán 
Tộc miếng năn luông la nha dú 
Tộc mú nặn luông kéo nha sấu 
Chay ma cứ pấy hênh hệch 
Tênh ấu luông âu la cứ pấy ú ú 
Hâu tộc khân hót pá hu pa xá 
Bớ uốn khân hót tý pa nguôn cuôn 
Tắm bớ piêng tộc miêng năn luông la 
Nha du tốc miêng nặn luông kéo nha 



 
 

 

301 
 

Sâu bấu lấy tấy thí dương kệt pá 
Hâu bâu lây tấy ná dướng pê la tăm 
Năm bâu phú dú hươn cong lấy 
Phú chệp xây khấu có cong khoen 
Cư nem mác xớ pún pú 
Pấy viêc lơ hâu lú việc nặn 
Tưng pấy nha moi nộc kín mác 
Tưng pấy nha moi nác kín pá 
Hấu nha lắm lau măn sái 
Xịp pu ệt bát dao sao pu ệt bát liếu 
Nhang nưng 
Cái năn tiên liên lâu cái mưa 
Hâu chắng pặt khân xặp sái bán 
Nhọm lương pặt khấn xặp sai mương 
Sai na nhom hứa 
Hâu khận hót có mậy nọi cá lón hâu chặp 
Dặp dặp nớ cá khăm hâu ứa 
Tộc miếng năn luông la nha dú 
Tộc miếng năn luông kéo nha sâu 
Xiếng chặt luông chặt la pớn khún mun 
Lái xiếng chặt chạng pớt khín mun mo 
Cái nắn tiên liên lâu cái mưa 
Hâu khân hót cón hín luống pá pộc 
Múng bán khân hót cón lạn ni hâu 
Quén múng mương 
Tộc miêng năn luông la nha dú 
Tộc miêng năn luông kéo nha sâu 
Khâu khân cón na áp chai 
Khám khái noi liên khấu mương một 
Khói xum ma tiên luên lâu xum mà nơ cứa 
Cón ơi tan non lặc hụ lơ lấy tứn la 
Lấy tứn te một thấu xó thái 



 
 

 

302 
 

Khói ma thái té cộc té pái chắm cán 
Táu té pưn mớ con chiêm lang 
Khói ma nắm khún mương piêng bóc khắm 
Lắm dong họ khấy pác chao kha 
Cây lón chặp hiêu ma chao khai khún 
Lúc tạo mênh chệp nơ mậy pín xây khá 
Khong nớ khinh tính khưngbàu non lây 
Na cây bâu non ly khói lê cháu xưa 
Khàn óc na pen khân hén pa ná cháu 
Khấu xó sứ xó san sơ mư cám vậy 
Khấu hớ khấn hớ mương một tây bâu 
Hơ xiếu neo lơ 
Tán nha ặt xia mú táy chạy 
Tán nha oán xía mú tang pai 
Tán cứ khấy cón cộc hớ lót banh chạng 
Khấy cón quáng hơ lót bính nang 
Toy thong xiến khấy cón thót lây xía 
Xé khấy cón cộc hót banh cháy 
Khấy cón quáng lê lót bính nay 
Xa lục khấu cón cái 
Xa lại khấu cón na áp chái 
Khám khai nọi hen khấu mương một 
Tộc miêng năn luông la nha dú 
Tộc miêng năn luông kéo nha sâu 
Chay mạ cứ pấy hêch hệch 
Tệch âu luông ấu la cứ pây u ú 
Xiêng chặt luông chặt la pớn khún 
Nung lai xiếng chăn chạy pớn khúa 
Mun mo cai năn tiên liên lâu cái nưa 
Khân hót xa la luống quấn thướng 
Hôm thâu khân hót xa la quáng 
Tao lý hôm pai tộc miêng nạn 



 
 

 

303 
 

Luông la nha dú tộc miếng năn luông 
Kéo nha sâu cái năn tiến liên 
Lâu cai mưa hâu khấn hót pú hín 
Hé nghé ní nghé khấu mương một 
Tộc miêng nàn luông la nha dú 
Tộc măn luông kéo nha sâu 
Cái xóng tân xam tân pấy má 
Cái xý chạm há chót pấy pướng 
Cái nặn tiến liên lâu cái mưa 
Khâu hót xa la luông quân chướng hôm chấu 
Khâu hót xa la quáng tạo lý hôm pai 
Tộc luông la nha du tộc miếng năn luông keo nha sáng 
Khói xum ma tiên liên lâu xum ma 
Tán non lặc hụ lơ lấy tứn, lấy tứn te một thấu 
Xó thái thái té cộc té pái chăm cán 
Tán té pưn mớ con chiếm lạng 
Pớ lấy ma một mương khói tấu khói ma nắm 
Khuân mương piêng bóc khắm lắm dọng ho khây các 
Chao kha pa chấu xứa nị khấn xó xứ xó xán 
Xư mư căm vây khân hớ mương một tây bấu hớ 
Xiêu neo lơ bính khói ni ma ế qua sai 
Bính khói ma lái qua nặm tứn non một mương 
Bắt tấu lứn púc chấu một thấu tây tớ bặt 
Ma tán nha ặt xía mú tang chang 
Tán oan xía mú tang pai, tán cư khấy cón 
Cọc hớ lót banh chạng khấy cón quáng hớ 
Lót bính nang thong thóng tiếng khấy cón 
Thot lấy xía xe khấu cón cộc lê lót bính 
Chạng khấy con quay lê lót bính mương 
Xa lúc xó khấu cón xái xa lai xó khâu cón 
Na áp chái khám khai noi hẹn khấu 
Mương một chạng ma cứ pây hệch hệch 



 
 

 

304 
 

Tệch ấu luông âu la cứ pầy ú ú 
Cái năn tiến liên lâu cái mưa 
Hâu khấn hót cón hin cón hâu đắp đáp 
Lai khân hót cón hín lai nang tặp 
Đáp khấu một mun ín đáp xóng 
Khun khum nướng vây ín chuông bướn 
Hái khum nưng vậy ín pau bướn póng 
Khun nứng xây ín nong pấy bóng kho 
Quén khum nưng vậy bướn đặp khâu 
Nung áp pai bướn hái nung ín một 
Ín mun khấu ma năm cớt 
Miếng năn luông la nha dú 
Tộc miếng năn luông kén nha sâu 
Cái năn tiến liên lâu cái mưa 
Hấu chấn luông tỷ mú sáo sáng 
Khấn hót khung quáng tý mu sao hôm 
Mi phai chược ping chước ma hâu 
Lây xưng ma mi 
Hâu chắng phúc cháy vây cuống tuý đét 
Đánh hâu phúc cháy vây cuống canh 
Đét họn chạy ma nha kín nha khóc mú 
Chạy ma nha kín nhu lộc lấy 
Chạy ma nha kín nha khem hươn 
Kín nha khóc mú nang mương bâu dú 
Thấu kín nhu lộc cây nang pi bấu dú 
Dưn hứng mi báo lêch khấu cháy 
ệt ói mi báo noi khấu cháy cứa 
Chạy cứa ma tô nhớ liên án 
Cứa xóng xám thắp khấu lê thối 
Da cứa lày xi ha tứa cói dá thối 
Bang khấu mi ngânmi chen khấu mún 
Tín chạy khầu mi ngân cá cháng 



 
 

 

305 
 

Khấu mín tín luông mun tín luông 
Tín la chắng dú mi phép cháy ép âu nưa 
Hơ ón pớn tâu chơ lơ mi biếc nọi nạy pí 
Tăn há chơ lơ mi cán nặng cán ná nang 
Mương tán hót 
Khói xum ma tiến liên lâu xum ma 
Tán non lặc hu lơ lấy tưn lây tưn te một 
Thấu xó thai khói mà thái té cốc té pái chắn 
Cán tán té pưn mơ cón chiêm lang 
Pớ lây tấu một thấu khoi ma pớ lấy ma 
Bính khói lây tấu bính khói mị ma ế 
Qua sai bính nang ma ma lái quá năm 
Hong hong xiếng hính ma một thâu tây tớ 
Lơ ma nò hong hong xiếng chuông ngân chuông 
Khăm bính lơ lê tấu tưn pán một mương tây py lê tai 
Thâu tây tơ bát ma 
Mi lúc hươn lơ tộc chai nò 
Mi lán hươn lơ tộc láng 
Bâu bâu tiến liên lâu bâu lơi 
Bâu mi lúc hươn lơ tộc chai 
Bấu mi lam hươn lơ tộc láng 
Nong liêng khói nhăng khú nó tá 
Nong na nang nhăng khú nó ná 
Nong liêng khói nhăng khú húa quân 
Khai khói ma năn khún mương piêng 
Bóc khắm lắm dọng ho khấu pác chao 
Kha cây lon chặp liêu nà chao kha 
Khún lúc tạo 
Pá cháu xứa ni ma xó óc na pen xó 
Hén ná chấu ma xó xứ xó sán xớ mư 
Cám vậy ma hớ tán tậy bấu xiếu neo lơ 
Tán nha ặt xia mú tang chạng, tán nha 



 
 

 

306 
 

Om xia mú tang pai 
Tán khấy cón cộc hớ lót banh chạy khấy 
Cón quay hớ lót bính nang 
Thong thong xiêng khấy cón thót lây xía xé 
Khấy cón cộc lê lót banh chạy khấy cón 
Quáy lê lót bính nang 
Xa luc xó khấu cón cái xa lại xó khấu 
Cón mương chặc ná mà họt bán nang 
Pí nhăng lương bâu la 
Ma dám mương dám na chặng bá nhăng 
Hứa bâu na chặc na đôi pá pộc ma 
Pói băng ta xớ nhăng lý lái bâu la 
Đôi pa bá ma pó băng phái xơ nhăng 
Án chánh bấu lá phái luông nay bấu 
Đáng thón xia cám phai nọi nọi bâu 
Đáy thón xia lây cơ bò 
Bâu bâu tiến liên lâu bâu lơi 
Ha mi lơ lựng khơi pơn nặn 
Hặc lày ni lây nơ bính nang phăn 
Sơ hặc lấy ni lấy ná bính tú phăn 
Tứm cặp ten quân xám păn khấu liếp 
Té châu nghin khắm bấu thóng 
Quân xám hot khấu liếp duân duân 
Bâu đáy ấu húa khấu nang pấy dú 
Phái lạn, bâu đáng ấu na lón nang 
Pí pấy pán phái hung 
Bâu bâu tiên bấu lơi 
Há mi lơ lưng khơi pón nặn 
Cấy khắn bán nay pí nhăng khắn túa 
Mương bấu la cây khắn mương nhăng 
Khăn túa pong bâu la 
Cây khắn bán bâu láng khắn ứ 



 
 

 

307 
 

Cây khắn mương bâu đáy khắn tứt tư 
Xiêng hai cây khắn cứ khắn túa mương 
Cây khắn mương cứ khắn túa pọng 
Cây khăn bán há mi khắn ứ la 
Cây khắn mương ha mi khắn tứt tư xếp 
Hai la chặc bá hơi na luông mén hói 
Na pọng bâu la hới cóng nặn mén hới 
Hơi ná bán hơi pán phạ mén hối 
Na nang mén te no xong hánh păn 
Mi khoám bâu mi quân lý bâu bá 
Hơi na lướng mén hơi na pọng hớn 
Cóng nạn mén hơi na bán hơi pán 
Pha mén hơi nà nang 
Này pi ma dam báu nang pí nhăng 
Lương ma dam mương uốn mương nang 
Cứ nhăng lưa 
Tộc té nọi phúm cúp bâu nho 
Ca lơ quén nho cứ nho pan khấu 
Nho pan khâu nung khói làng pai 
Nho pan ngai nung khói lăng chàng 
Bát nhay quáng nung khói lăng luông 
Khói xó pớng pan khấu mua thái 
Khói xó pớng pan ngai mu luông mưa bậu 
Pa châu xứa nị ma pắn nặm 
Pắn tá hớ xương pá chấu pe ma pắn 
Mương pắn na hớ sáy pắn tạy păn to 
Pa pấy lấy tớ hơ măn mưa 
Lây nưa hớ măn khấn, hớ măn pấy ấu 
Khun ấu khai hơ tộc lai áng pấy ấu lá 
Cháy khá khóng hơ tộc lái chao 
Hơ nọng liêng tím mặt kha hơ nọng na 
Tim mặt thúa hơ nong liếng túa lái 



 
 

 

308 
 

Chao pa chấu xưa ma xó óc na pen 
Xó hén ná cháu ma xó xứ xó sán 
Xơ mư cám vây 
Tâu tứa luân bâu lấy thám xóc 
Tâu tứa má bâu lấy thám tang 
Mi mú tố luông mà thám xia bán 
Mi mu tố thâu ấu ma tháy mương 
Mương hộc xơ lệ yháng mương xa canh lê 
Phưn tháy xia bán hơ măn lương 
Tháy xia mương hơ măn hước 
Mi pếp tố lương khấn nhọm sái bán 
Pệt tô thấu khân nhom sai mương 
Nhom sai bán hớ màn lương 
Nhom sai mương hớ măn hứa 
Mi té cây khắn bán ấu khân khắn túa 
Mương mi cây khắn mương khắn túa pọng 
Mi té khoai thộc khân hấy na 
Mi khoai ca âu ma hây cá 
Mi té phứa té thấy ché dong nó khú 
Chươn lệch nọi mi khú nó dong 
Tấu tứa ná chủ ấu tu ân khinh 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 

309 
 

Khàm táy hón làng (คำไตฮ้อนหล่าง) 
Khám khói tám kín chiện cới quá hót tay mờ mo nghe 
Khói có váo hụ tay dào cao lái vau mi vát hom xóm vát khớ 
Xám vớ cặp dót 3 khót liền cắn vá lê láy páy ma 
Có lê vá phúm lắm tuôi nóm pu xa lộp khám xóng 
Do xám hót vau po cá lơ áu tó hóng cượng khe 
Mó chợp chám lám áu lóc leo 
Dòng hóng pó khè tuấn chú phạ mà pí có nhằng cói kín 
Nòn du thúng sớ cháu có nhăng cói  kín nòn du 
Xặc tụ pháu dáo lu hươn hớ lúc hớ lán, nặm kháu 
Na óc ma pi nị pí váu chươn vươn váu hạu húa 
Pí nhằng má pác phạ nhăng lý pến té hóng vớ cộc 
 
Pến te vum váo kháu khón po tuấn pác khán thén mà 
Du mì cá pác phán phạ mà du mì cơ, dộc vô nhằng 
Ma dá vô nhằng láy xến vô nhăng láy tháy vô 
Nhăng khưn pó tuấn vô nhăng mến nhằng khám nọng 
Khám pí du khớ du cáy le keo lóng xóng hặc 
Bán tớ mường nứa lu lúc pàn lán chăn 
Xiêu chăng hác từ cáy kháu xuân nen kánh khén 
Kháu xuân mác chá xia phen lín nà mường bán 
Nắng non hác kháu tênh khá đốt tộc vàng khô vạng hớ 
Lúc pan lan chặn dán dao khao nặn, nong pí hươn 
Tớ đen ma á lưa hươn nưa đén táu phú vau chế 
ứn chế ước chế mước chế chưm chặc pe la sơ nựa 
Chặc sứa phứn mơ sơ tốn khinh tín mư sơ táng chay 
Máy lướng khát càng mưa phạ le xóng tay chí 
Vi húa phái lon mà hộc tá pha lài mà pộc ná 
  



 
 

 

310 
 

Phá hươn phựn phứn mơ vắng khinh mộm lẹo phéo 
Lý áu in áu tuấn khứn hót vón hót món tóng 
Tặp dạy vạng dán doa khao nặn khói pí nọng xum xá 
Và căn dác hớ mi mạy quáng 6 húm ná mạy quáng 
5 hòng lắng 
 
Húa tín mì ngón ngóc, tóng khóc xáng xơ dương ta 
Khán cuống lòng mì chong chặc chong chang nún ón 
Muộm lẹo pheo lý áu pó áu tuấn mưa non luông 
Pé te luông khứ kín phặc kín vón non hươn nóm lúc 
Vạy hớ lúc pan lán chặn ệt phục ết phận hay ún 
Háy dín dán dao khai nặn, khói pi nọng xúm xá vá 
Căn phạ pay hê hín lín pay hê hót 
Chờ pó lụm dác hớ mì ngài chơ pó tái dác hớ mì kháu 
Pó kháu lứm pha dác hớ mì mó dác hớ mì mó luống 
Nắng húa vóng vóc kháu mo tháu tau lám cá khum 
Cóm mơi ngai dán dao khao nặn nơ lơ vá 
Cong hớ mà vo má thá hớ mi vo mi din tộc cạy 
Ho hin khó cạy hang khái háy hớ lùng tá 
Khái nà hớ các họ kháu pu khái tênh hác, khái mác 
Khái tênh puông khái luòng khái tềnh no khái cọ 
Khái tênh vơn khái de pơn phứn liếu vau hê 
Tăn muộn nọng pi hặc au hớ mi phoé, nọng pí 
Óc nhăng hớ mù lông tô xúm vía áu vía mưa 
Pặc tô xúm vặc xúm phân áu chèn mừa xơ 
Dán dao khao nặn lơ vá mạy nặc hác do vau láy 
Tô luống hái côn váu láng, khôn ló khăn mác 
Hác sáng đèn ô vau kháy 
  



 
 

 

311 
 

Mùa van áu sáo khún sáo quán ma lươn xác hăm 
Tăm kháu, các phú tháu lệch nọi mà chói áu duốc áu 
Tóng áu lúa láy tím cóng au tóng tím hăm pò ho 
Khươi cộc phú tanh ngai khưới pái phú tanh lành há khắn 
Sáo chợ cộc mà nứng ngài sáo chơ pái mà nứng kháu 
Phú tháu lệch nọi mà chói duối cặp tóng phương cóng 
Phương công mà xếp hàu pàn kháu 
Dán dao khao nặn nhăng hóng cượng khe mo, mó nghè 
Mường tớ có ế có lái 

- Hác vá mó mường chự chiệp kho 

- Mó mường mò chệp khánh 

- Mó mường ánh chệp tín 

- Mó mường mìn chệp sáng 

- Mó mường cáng chếp xa lắng 

- Mó mường khăng chệp khéo 

Le xóng năm tón tín hín pá tón khăn 
Tăng lặc xắc cáy páy ma váu hót 
Ỏm có páy ma nhăng xét hụ lăm hín hóng pí khe 
Chựa chóm húa mì cá vá sứa mì mương láy 
Xịch nóm pó láy co nóm khu chú hươn họ mó tháu 
Láy teo chú hươn kéo hươn tay láy khướn 
Xến páng ngùa có cái páng khoai có lẹo 
Láy áng láy phen 
Khói pí nọng nê váu láy ai vau pin, đệt tóng chính 
Ho pu mừa đuối đẹt tóng cuối ho mác mưa van 
Cú mó tháu thưng chan van mó mường thứng hính 
Dan dao khao nặn mò mường xiêu có ngăm páy nghị 
Ma xướng pa ná nọng ná pí pịt vau láy páy 
Vau vang mừ sại hạy khăn dá, mừ khoá hặp 
Khăn mác pác cao vạu tắng ớ khán khoàm 
  



 
 

 

312 
 

Hặp khắn hát khấn xu hó, dò khắn pún khắn 
Pù khấn xu hính kính mác mừa xu hó xum 
Húng cáng nớ xớ cáng chạu mo mường xiêu có 
Mừa áp húa tá cáng xáng húa tá tớ muộm lẹo 
Phéo láp táo lộp tộng mưa hót hươn hót giáo 
Xiêu chăng tăn áu ván áu mương tăn áu nặm 
Áu tá po xướng tăn áu mường áu là pò xáy 
Chạng mạ có mà lai pinh pai có mà khú, chọn chờ 
Láy chờ mác văn lý 
 
Ết kháu hớ mó tháu sáng xài ệ ngài hớ mó 
Mường xáng việc kín ngài lẹo mó mường vau du 
Xé páu kín kháu lẹo mó tháu vai du xìa lái 
Tánh khài luống xơ mi húa cháng teng khài quáng 
Xớ mu hùa luông le xóng khứp tăng nắng vi 
Hiếc áu khắn lịp hịp khoắn táu láu khoắn 
Lục khoắn ma khoắn cộc có ma lai khoắn pái có 
Mà khu các mu hoá khoăn nọi lá linh mà nó 
Tiếng khưn mó kháu mạy nà cay mó kháy vóng 
Húng móng póng sần cặp xứa dán dào khào nặm khói 
Pí nọng nhăng khốn láy lo lựng mì cay tố gớ 
Khụn lục cáy tố luống pục tứn pan kháu nặn 
Mo mương mười cai pan ngoi nặn mo mương mời thuốn 
Láy dán dào khào nặn nhăng mì mú tố luống mù púng 
Kháu mí tố tháu púng pau 
Mú tố liếu púng pau póng hó pan kháu nặn mo mường 
Mời cái pan ngai nặn mo mường mời thuốn 
Kín ngài lẹo mó mường pa pó chao mừa chiêng lúng 
Xó lín ết má kháu chiềng pá xó mạy ệt hươn 
Mừa lập mờ chiềng lúng pín dướng mô chạng 
Lập mờ quáng chiềng pá pín dướng mô pai 
Láy dán dao khào nặn mo mường pa pó chào mừa xó 



 
 

 

313 
 

Háy nóm dá chiêng pá có láy háy po chá mưa xó 
Na chiêng lống có láy na po háy láy lín háy 
Po vái xó mường xó phái pò ăn pò hí xó chặng xo lý 
Pò dám xó té luồng xón nọi pá này xó té luồng 
Xày nọi pá pói luồng chặng nọi kín cói dàm sai 
Xô tó xuốn cuối nọi ná táng xe he xuôn che nọi vạy 
Lám xú khách dán dao khao nặn tặt tóng chính cai lin 
Kin năm dắm hòi cau khưn mưa nơ hơn nhăng mì tuấn 
Chuống cuống hươn nhằng mì quần tanh nhàng mi mú 
Tó luống mf tánh pan kháu láu háy kiếc mà ệt ngài hươn 
Pan kháu nặn mò mường mời cái pan ngai nặn mó 
Mường mời thuốn dán dao khào nặn pó chao lo láy 
Mưa mường vốn vau hớ mưa báu kháu xu hóng 
Tọng phạ vau hớ mưa lai mưa lai chau ái phạ 
Mưa lạ chàu ái hồng chào pó chào mừa mường 
Vốn nhăng dác hớ nó tân cá, kháu xu hóng tọng phạ hớ 
Nó tân hươn 
Dác hớ pú mó mường khấn mương vốn mương tênh 
Tăn mú lám cháu kháu xu hóng tọng phạ tăn lắm 
Cặp chao lắm ưmong vốn ma au cua cháu lắm 
Pu páu ma áu cua lạn nọng cua mà pế lớp pha 
Á lua mà pế lớp cóng các sáo nọng mà úm hom ham 
Ông đội mà hé cua cái ông cái mfa he cua mưa 
Phạ úa lá nọi mà he chướng tô hươn 
Dác hớ pu mó mường mưa sự áu khoia tố lý kháu 
Á hớ pó chao mưa mương vốn mương tênh hay cá 
Kháu xu hóng tọng phạ lá hay na chao 
Pó chao mưa mường vốn nhăng dác hớ mi hưa cá 
Kháu xu hóng tọng phạ nhăng dác hớ mì hưa hông 
Dác hớ mó mường mưa ván áu các xơ mộc 
Mưng vốn mương tênh ma tóng hưa cái các sợ áu 
Mường phạ mà tóng hưa cheo 



 
 

 

314 
 

Tóng hưa tá lắm tá lánh chớ cua mưa phạ 
Tang húa hớ mè cóc cheo cái tăng tại hớ mì 
Cóc cheo phăn tăn cáng hớ mì múi ché lọm 
Dán dao khao năn pó chao mưa mương vốn mì chướng 
Tán cá khấu du hóng tọng phạ mì chướng tân hươn 
Thói nốp vang dác hớ pú mó tháu nốp vạng páng 
Nốp hớ dác hớ pu mo mương nốp hớ 
Pó chao mừa mương vốn mương tênh nhăng dác hớ 
Mì mú tố lý uấn xóc mú tồ toé uốn tang 
Lang mu lý uốn tang mưa phạ thói nốp váy 
Dác hớ pú mó tháu nộp vang pang nốp hớ dác 
Hớ pu mí mương nốp hớ 
Pó chao lo láy mưa mường vốn nhăng dác hớ mì khấu 
Khấu xu hong tong phạ nhăng dác hớ mì ngai 
Ngai xụt dương ngai muộn ngai thuôn nặn pín dướng ngai hôi 
Pó chao kín ngai phan luông nộm dác hớ mo mương 
Xung cua táu pó cháu kín kháu pan luông môm leo 
Dác hớ mó tháu lá xung cau mưa xung cua luống 
Hớ mưa thứng tý dí nọi hớ chót mính hồng chào 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 

315 
 

 
เฮียกขวัน (เรียกขวัญ) 

Hiếc khoăn mưa bán pông càng kéo 
Hiếc khoắn mưa pu đồng mắn tang chăn pày dác 
Hiếc khoắn mưa mương lâu tăn hốc 
Mưa bán cốc tăn poàn 
Mưa tống khấu bà mưa ná khấu mứu 
Mưa tá nặm kền mưa lên nặm áp 
Pâng khắn suối xìa ná khào đì dong sáy 
Xuối xìa ná khào máy dong bườn 
Bá kháo đi phắm phứa mưa giáo 
Bá kháo máy phắm phứa mưa hươn 
Hiếc khoằn mưa pá mẳn pá mác ai khai 
Pá phùng pá cai ốm tốm 
Khuống quáng sèn he 
He lươn sèn đúng 
Páng lóng nọi xắng mác pài phương 
Pâng khắn tộc tìn mưa đày pén 
Chẻn chẻn khấu póng càng hươn 
Khấu tý dú quáng quén tánh lanh ngài 
Pan phườn bài tánh kều chú băn nó mử 
Pâng khằn nắng ma phúc phiề đì pù cát 
Sát nọi pù kiếu hông khoàng 
Chong ngàng hùa non ná táng 
Dú cày sắt ma khớ 
Tớ tắm sắt ma chằm 
Sắt sọn khấu tó pan ngai 
Hài tà khấu tó pan khấu 
Hót pan ngai mò mương nhăng toi kháu 
Hót pan khấu mò tháu nhăng toi pàng 
Pều té cháu xứa chệp nơ mảy 
Sáy cá cóng nơ khinh 



 
 

 

316 
 

Cháu xứa bầu chín dong bờ 
Bầu sơ bầu sười dong cáu 
Pền puốt khưn càng chang nào khưn khắm 
Căm bặc lẻo sóng, căm bóng lẻo hủ 
Hủ bá khoắn ếnh khấu pá mon 
Khoằn òn kháu pá mảy 
Dác tánh ngai bầu hủ mớ nghên tắm 
Dác tánh khấu bầu hủ mớ nghên đò 
Bì hùa tặt bóc sán 
Quá bán thăm phú chủ luồng 
Pày chư thiềng háy án khòa 
Pày chư thiềng na án sải 
Án niểu càng bang niểu đúa 
Niểu đúa tóng niểu đúa mai 
Pài mư tóng pài mư ón én 
Xệp chủ, xệp tánh ngai nghên ngon bầu hẩu 
Cáu chủ, cấu tánh khâu nghên con bầu đì 
Xàm xệp xứa bàn pác 
Xàm kháp mác bầu cài 
Đào đòi phái tênh hùa bầu khói 
Nặm năng nì xìa bó 
Té mớ nghên ngoa bầu đì 
Tó nhăng nì xìa hăng bầu đì 
Linh cằng nì xìa đán bầu đì 
Pệt hán bì hốm mảy sang bầu đì 
Mù mà nì hang mảy kén bầu đì 
Tén khoẻn nì hò xùng 
Nốc dung nì hò quáng 
Tó mớ nghên ngoa bầu đì 
Chảng dú pá nga hặc 
Sào đệt phặc càng na sả bá 
Tó mớ nghên ngoa bầu đì 



 
 

 

317 
 

Tảo mương hốc nì xìa nang 
Tảo mương sàng nì xìa páy 
Tó mớ nghên ngoa bầu đì 
Bầu đáy chư luồng cháu xứa bắt quá 
Pát bá xưa bắt mưa 
Mưa hót dáo sầu mườn 
Mưa hót lươn sầu kén 
Chuồng nâu óc lè nhẩu 
Chuổng khấu óc lè kền 
Mổm kền pâu, tui tắp mà lông láng 
Nháng khấu xuốm ma non 
Non xòng đuồng, xàm đuồng đáy tứn 
Tứn xòng tứa, xàm tứa, cáy khằn 
Cáy pá khằn nhăng non 
Cáy con khằn măn hống 
Móc khấu xú phả ầu hống lông piêng 
Hống té cộp té khuyết nơ na 
Hống té pù té pà nơ nặm 
Bầu đáy chủ luồng cháu xứa bắt quá 
Pá bá xứa bắt pày 
Pày chủ thiềng háy án khóa 
Chư thiềng na án sải 
Án naieeur càng bang niểu đúa 
Niểu đúa tóng niểu đúa mai mai 
Pài mư tóng pài mư ón én 
Xệp chư nghê nỉ lẻo hẩu 
Cấu chư nghên nỉ lèo đì 
Xền xậc xừa có pác 
Khoác năm có cài 
Đào đòi phái tênh hùa có khói 
Té mớ nghên nỉ... 
Nặm nhăng nì xìa bó 



 
 

 

318 
 

Tó nhăng nì xìa hăng 
Tó mớ nghêu ngoa 
Khăn tó hăng tó mớ nghên nỉ 
Linh cằng nì xìa đán 
Tó mớ nghên ngoa 
Khưn tó đán tó mớ nghên nỉ 
Pệt hán nì hốm mảy sang 
Mù mà nì hang mảy kén 
Khưn tó hốm mảy sang 
Khưn tó hang mảy kén 
Tó mớ nghên nỉ 
Tén khoản nì hò xùng 
Nốc dung nì hò quáng 
Khưn tó hò tớ mớ nghên nỉ 
Tảo mương hiếc nì xìa nang 
Tảo mương sàng nì xìa pát 
Khưn tó páy tó mớ nghên nỉ 
Đáy chủ luồng cháu xứa lẻ quá 
Pát bá xứa lè mưa 
Mưa hót giáo sầu mườn 
Hót lươn sầu kén 
Phùa thăm mia lẻo cóng 
Nỏng thàm pí lẻo cóng khoam cằn 
Bầu khặt pày háy tìn phá 
Bầu khặt pày na tìn bán 
Phú pày háy sớ tặt tòng lai 
Phú pày khoai tặt tòng duốc 
Cốc tòng bầu hớ mi lai 
Pài tòng bầu hớ mi bống mi nhắn 
Ầu mưa hươn tánh khấu 
Tấu mưa giáo tánh ngai 
Bặc máy mò thấu ầu póng pài 



 
 

 

319 
 

Thài khoam ầu lê nọi nấng 
Khẳn ngai mò á nhăng mơi nhẩu 
Khẳn khấu mò á mơi kền 
Tộc ma pan khấu đì lài 
Tộc ma pan ngai đì quá 
Hền khấu páy đáy phài 
Hền ngai páy đáy nhẩu 
Hót pan khấu mò tháu nhăng toi pàng 
Pền té cháu xứa chệp nơ mảy 
Sáy cá cóng nơ khinh 
Pền puốt khưn càng chang nào khưu khắm 
Căm bặc lẻo sóng căm bóng lẻo hủ 
Khoằn ếch khấu pá mon 
Khoằn ón khấu pá mảy 
Cáy dú tốn tồ tớp mưa tì 
Tồ đì mưa khá 
Mảy kệt tì đén máy kén tì hùa 
Mưa lộc xìa khuần 
Mưa lân xìa pếch 
Mưa cón hìn đón tá càng 
Mưa ngoi hìn bàng tá tớ 
Khút xìa khau mưa ké pà đí 
Khút xìa khay mưa ké pà đí 
Khút xìa khi smwa ké pà mang 
Tệt kền lông hát, tát kền lông băng 
Khòng kền đì nhăng mi dong cáu 
Ầu mưa dáo sầu mườn 
Ầu mưa lươn sầu kén 
Bài mó tong xòng hù ma tắng 
Bóng nặm bắng ma ló 
Lùa mảy páo, mảy cò ma chần 
Phật tăng càng phất óc 



 
 

 

320 
 

Phất xòng khóc, xàm khóc phất ma 
Chỉn cáy lẻo xộc khào hán 
Lẻo mán kháo sờ 
Bớt óc sớ đống tống óc sớ đìa 
Ầu mít ma hiêng, khiềng ná piêng ma lặt 
Tặt chỉu óc lài tón, khón chỉn óc lài căm 
Ót nhót tòng cuối ma hài 
Pan phườn bài ma tánh 
Pan khấu hươn tán phài phài 
Pan ngai hơn tán ốm tốm 
Téng pền bàm sà lan, pền pan sài lỏi 
Téng pền thói piêng ngớn ón chon 
Khẳn pan ngai mò mương ma hiếc khắn tán 
Khản pan kháu mò tháu ma hiếc khoằn mưa 
Khoăn hùa tậc ma hươn, mò mương mơi kháu 
Tấu mưa dáo mò tháu mơi ngai 
Sắt son khấu sớ pan ngai 
Hài tà khấu sớ pan khấu 
Pâng khằn ơi 
Dú cày sắt ma khớ 
Tớ tắm sắt ma chằm 
Pan khấu hươn tán phài phài 
Pan ngai hươn tán ốm tốm 
Khấu niều ón hiếng bi 
Khấu niều đì hiếng nấng 
Chú ằn mi khú nò dướng 
Chú chướng mi khú nò dong 
Tánh đáy pan khấu đì lai 
Tánh đáy pan ngai đì quá 
Mi té lấu xiều chợ ầu ma 
Lấu cứa ha ầu tấu 
Khoằn hùa tộc ma giáo đáy kền khấu 



 
 

 

321 
 

Khoằn hùa táu ma giáo đáng kền ngai 
Pâng khoằn ới pằn thú óc nò pai 
Dài thú óc nò bướng 
Mư sải pắn ầu khấu niều na 
Mưa khóa bài thú khíp 
Khíp ầu chỉn cáy nhớ tó dung 
Chỉn cáy xùng khào tó hán 
Hòn cáy phải tó pàn bờ khừa 
Hòn cáy phái nừa pàn bì cỏ 
Ầu mít na sặp kền ánh 
Ầu mít na thách kền húa 
Kền ầu ống cáy nho, kho cáy tặc cáy tớ 
Tặp tờ tớ chưa láy, xáy cáy tó chưa liệm 
Chỉn bầu chép mưa chắm nậm tàn 
Chỉn bầu bàn mưa chắm nậm bắm 
Ướt phệt ầu bới lá púa 
Tàng kền ngai tàng kền láu 
Tàng kền kháu tàng nhắm ke 
Hía lấu óc sớ chén nga ló 
Hía lấu óc sớ chó nga khanh 
Xòng mư tư chén ke chắng nhẩu 
Xòng mư tư chén láu chắng kến 
Muốn pộc pộc nòm mú pan kháu 
Muốn pẩu pầu nòm mú pan ngai 
Pan khấu hương tán đì lài 
Pan khấu hương tán đì quá 
Kền đì pan ngai khấn mốt thắp 
Nắp đì đáy một thói 
Hỏi nhớ khấn một khăng 
Một thói nhăng páy pền bang 
Một khăng nhăng páy pền bảy 
Một thói nỉ thói nín mơi luân 



 
 

 

322 
 

Một tuần nỉ tuấn nơ mỏi thá 
Táo ná chiển chôm úp mơi kền đè mơi 
Pắn ầu kháu niều ón hiếng bi 
Pắn ầu khấu niều đì hiếng nấng 
Khấu niều đón dong đào 
Khấu niều khào dong bóc 
Khấu háy hòm bóc nga 
Khấu biều na hòm bóc ói 
Khấu đón chỏi hòm bóc nga chiềng 
Kền hớ ím tỏng nừa 
Kền hó xưa tỏng quáng 
Chuôn cằn kền khấu hớ lài 
Chuôn cằn kền ngai hớ ím 
Khằn hùa ma hươn 
Đờ có đáy kền khấu 
Khoằn hùa tấu ma giáo 
Đờ có đáy kền ngai 
Khần đì khấn xòng thắp 
Nắp đì khấn xòng thói 
Hơi nhớ khấn xòng khàng 
Xòng thói páy pền bang 
Sòng khàng páy pền bảy 
Mật thói nỉ thói ỉm mơi luân 
Mật puần nỉ puần nơ mơi thá 
Táo ná chiển mơi khiếp mơi kền đè mơi 
Mư sải pắn ầu khẩu niểu ơn hiếng bi 
Mư sản pắn ầu khấu niều ón hiếng bi 
Khấu niều đì hiếng nấng 
Khấu đón dong đào, khấu khào dong bóc 
Khấu háy hòm bóc nga 
Khấu niều na hòm bóc ói 
Khấu đón chơi hòm bóc nga chiềng 



 
 

 

323 
 

Mư khòa bài thú khíp 
Khíp ầu cỉn cáy nhớ tó dung 
Xùng khào tó hán 
Hò tớ pàn bờ khứa 
Hòn nừa pàn bi cỏ 
Khíp kền ống tý nà 
Khà lim kim chú dong nò khú 
Chỉu bầu chép mưa chắm cừa khào 
Chỉu bầu bàn mưa chắm nậm bắm 
Ướt phệt ầu cá mương lao 
Cừa khào ầu cá lá púa 
Phặc búa ầu cá mương kéo 
Tàng kền ngai tàng nhắm láu 
Tàng kền khấu tàng nhắm ke 
Một chén nỉ chén nơ hía óc 
Thóc chén nỉ chén mớ hía ma 
Kền hớ ím tỏng nừa 
Kền hơ xưa tỏng quang 
Nâu chệp hớ bàng, nâu chang hớ hóm 
Kền đì lẻo khấu xàm thói 
Hơi nhớ lẻo khấu xàm khàng 
Xàm thói pền bang xàm khàng pền bảy 
Kền kháu, kền láu lẻo ím po chờ 
Pâng khằn pồng thú bảy mi tang 
Khoàng thú bảy mi bướng 
Táo lằng óc xìa chá 
Táo ná óc xìa ngai 
Chén nặm đì buấn xìa pác 
Chén nặm tá khác xìa lai 
Buấn xìa pác hớ đì 
Xì xìa phên hớ kiếng 
Mảy tằm chím xìa khéo 



 
 

 

324 
 

Mảy xót xéo mưa chím xìa phên 
Chím khéo hớ đì xì phên hớ kiếng 
Sắt son ma tó lè mác 
Ngoác ná tó lè pi 
Kền pùn kền pu hớ măn hòm pác 
Kẻo mác, kẻo miếng pu ón hòm kho 
Mổm kền ngai mò ma sòn hớ nắng 
Mổm kền kháu mò ma sắng hớ non 
NÀI KHOẮN 
Pâng khoắn ơi 
Khoắn hùa dú mương buần mương tênh xùng cá 
Dú mương phả mương móc xùng bang 
Chú tý chú mò tháu lẻo hơi pày nài 
Chú pâng chú pai mò mương lẻo hơi pày hiếc 
Khoằn hùa lẻo hơi táu 
Khoằn khấu lẻo hơi mưa 
Mưa xèo pác mò chai 
Mưa xèo ái mò bẩu 
Dứu sớ ú mò tháu lẻo hắp khoằn mưa 
Dứu sớ khèn khóa mò mương lẻo hắp khoằn tán 
Tộc ma lươn lẻo đáy kền khấu...khoằn ơi... 
Tấu ma lươn lẻo đáy kền ngài 
Xàm xệp mếch khoằn kháu 
Cấu xệp mếch khoằn húa 
Khoằn khoằn dù mương cốm mương tớ lác liếng 
Khoắn dú mương piêng tống khàng tá nọi 
Khoắn húa pằn óc lài hánh 
Khoắn khấu bánh óc lài pai 
Khoắn pày nặm băng bá 
Khoắn pày tá băng sờ 
Mò hiếc ma lươn lẻo đáy kền khấu 
Khoằn tấu ma giáo lẻo đáy kền ngai 



 
 

 

325 
 

Khoằn pày tống khấu bá 
Pày na khấu mứu 
Khoằn pày mổng pày nả tý nà 
Tộc ma lươn lerp đáy kền khấu 
Tấu ma giáo lẻo đáy kền ngai 
Hổng chuân láng khoằn láng 
Báng chuôn lồng khắn lồng 
Bầu hủ tang nháng 
Khoằn hùa khấu đồng quáng 
Bầu hủ tang mưa 
Khoắn hùa đáy pày sớp sâng nòm cháu 
Khấu hẩu nòm mú pâng phì 
Mò luồng hiếc táu mò tháu hiếc mưa 
Khằn hùa pày nòm phườn sọn sòng húp 
Pó lúc, mé lúc, giá lánh hươn điều 
Khầu lẻo lổm xìa ngai 
Khầu lẻo tài xìa khấu 
Quen hắc cằn dong mớ nhăng hanh 
Panh cằn dong mớ nhăng đệp 
Háy bầu mioorm sân xiếu càng héo xắng hà 
Na bầu mổm càng đồng càng chua 
Sân xiếu xắng hót 
Khoắn nghên sắng khoắn táu 
Khoắn nghê hiếc khoắn páy 
Pày du chua luồng nòm cháu 
Khấu dú héo nòm xiếc cân tái 
Chú tý chú mò tháu lẻo hơi mưa nái 
Chú pai mò mương lẻo hơi mưa hiếc 
Khoắn hùa lẻo tấu, khoắn khấu lẻo mưa 
Mưa hươn lẻo đáy kền kháu 
Tấu mưa giáo léo đáy kền ngai 
Cốm hùa pâng khoắn phăn pác 



 
 

 

326 
 

Ngoác táo ná phăng xiềng 
Tý đờ nải khoắn khấu lẻo chon 
Đòn đờ chúm khoằn hùa lẻo khấu 
Mò á ma lốt ằn hải cuồng khinh hớ óc 
Thóc ằn hải cấu dướng hớ nì 
Khoằn đáy kền khấu nòm pát xai 
Khoằn phái khai óc thóc óc 
Khoằn đáy kền ngai nòm pát nặm 
Khoằn phái khai óc thóc óc 
Phăng khoam mò khoằn chắng dư thấu 
Phăng khoam mò tháu 
Khoằn chắng dú dưa hấng 
Dú hết pó hết mé tâng lài 
Dú hết chà hết nai tâng bán 
Pền bóc tẩu nha hớ đờ lan 
Pền bóc bàn nha hớ đờ hắm 
Đờ hắm hớ bín xìa khòan 
Đờ lan hớ bín xìa mít 
Dú thấu ênh khênh, dú tháu ang khang 
Khoằn hùa cốm phăng xiềng 
Mổm kền ngai bầu hớ dú xìa pấu 
Mổm kền kháu mò tháu bầu hớ dú xìa đài 
Khoằn pày xí chè đền phái mưa má 
Khoằn pày xí chè phả phát mưa pường 
Khoằn đờ bầu táu bầu lứa 
Khoằng đờ bầu mưa bầu đáy 
Khòn đoc dú tăng giáo bầu báng 
Khinh đàng dú tăng hươn pền sáng 
Lắm đà bới, xòng hanh danh đù 
Hắc àu khòn đóc dong con phành 
Panh ầu tuần khinh dong cón khăm dà lóc 
Hổng chuôn láng nha láng 



 
 

 

327 
 

Báng chuôn lồng nha lồng 
Khoằn hùa mưa dú chòm cháu 
Khoằn kháu mưa dú tuần khinh 
Khoằn chặp hùa pa tuần dú tháu 
Khoằn chặp cháu, pa cháu dú dưn hầng 
Khoằn ná đén mưa dú ná đén cắng lôm 
Khoằn tìn phồm mưa dú tìn phồm cắng hưa 
Khoằn hùa mưa dú hùa đà phăng 
Khoằn đằng mưa dú đằng đà xưps 
Khoằn sộp mưa dú dộp phắm phứa đà mác 
Khoằn pác mưa dú pác đà lò 
Khoằn kho mưa dú kho đà áo 
Khoằn tặp mưa dú tặp đành mót 
Khoằn pót mưa dú pót đành sờ 
Khoằn khánh mưa dú khánh pày na 
Khoằn khà mưa dú khà pày háy 
Khoằn niểu tìn niểu mư xà lỏi 
Khoằn niểu cói miểu mé xà lon 
Khoằn niểu tìn mưa dú tìn chắng nháng 
Khoằn niểu mư mưa dú mư chắng sáng ầu hươn 
Dác kền khấu mi phá tón hà 
Dác kền pà mi phú tín xóc 
Dác kền pà mi phú tón xóc 
Dác kền mi kền hóc mi phú ầu ma 
Khoằn nghê tộc jasi kén mưa lán 
Khoằn nghen chản phái lén mưa hươn 
Hổng chuôn láng nha láng 
Báng chuôn nì nha nì 
Phì tán khoan đì nha  pái 
Pó mé bưới khoam bải ba pày 
Khoằn dú hùa pền dong tồ cẩu 
Pháu dào pền dong tồ meo 



 
 

 

328 
 

Dú hươn dong cón sáu 
Pháu dáo dong cón phành 
Dú đì dong cò cỏ càng chiêng 
Dú đì dong cò hiêng càng kéo 
Cón sáu bầu hủ pày, khoằn khấu nha pày 
Kíp phay bầu hủ pái khoằn khấu nha pái 
Mò ma tộp hớ khoằn nắng ma sắng hớ khoăn non 
Mô tộc ma hơn nài khoằn húa lẻo mưa khú 
Chú khoắn khấu lẻo mưa khú mưa nò 
Khoằn nỏng khoằn pí tộc ma huốn kền khấu 
Táu ma giáo huốm kền khoằn 
Khoằn hùa hác mưa dú chòm cháu 
Khoằn khấu hác mưa dú tuần khinh 
Căm mò mổm mò miểu 
Căm mò piếu mò huấn 
Căm mò dong pe cỏi hát 
Căm khát dong mít nỏi xìn tòng 
Bầu nhăng cong thói cấu 
Bầu nhăng lần nhăng lấu khưn lằng 
ĐÌ THÔI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 

329 
 

khoam sơ phí đắng kha (ความเสอผีหลังคา) 
ĐỂ GIỮ GÌN MỘT SỐ NÉT VĂN HÓA DÂN TỘC THÁI 

ÔNG: PHẠM VĂN HIẾNG 
Bản: 83 xã Na Mèo 

Da gia dát tao lóc sát tạo quát pơn phún tó huết nuốt tó vi mang lý lý nén pún ném 
pu sơ pác ném căm miếng căm móc sớ kho chuyên mưa lắm càng co tý nó lắm cang kha tý 
thí lắm cóng lạnh tí xú lum lăm cóng cúm tí xú móc lắm khót tóc cặp khoăn phay lăm ký 
phàng háy khắn lăm cón sáu lé hến phéng lắm có phay lạnh lăm xanh phay hưa xứa pát sáo 
trày láy sáu táu lắm húa lái tý tăn giang húa lái tý tăn giáng lắm ná táng ắn tý tăn teo nho húa 
láy tỷ tan khuấn lắm phúc chước sớ háng má phúa kha sở háng phơn lét hon ét máy xín hươn 
xiêng khởi tàn các lăm tán láng xiếng tóng các lăn tán lục tán mạ ma móm póe ná nơm khối 
chai ma nóm ái nom kho mó hàn khói hiếc bó lúc mo khỏe xó thám bó ngoan mó ham xo 
xiềng tán có xiếng khói tăn tín có lóng xiếng khói póng tán có ma. Cộc ma mí mi lam xó bạn 
táu ma ní mó khỏi xó thai khoan, pín lộc pín toái mó hạm xó cái pín té tạo cháu páng nang 
quân lý cháu xưa khuôn kín luống xiển nhặng hơ kín luống pan ngại phăn tổ lý má kể mé mé, 
tố dở má luống pệt tố lý kín tứm pạn khán pẹt tố thán kin tứm pam má viếc ni páy sụt nóm 
má hó kéo việc páy lẹo nóm má hỏ xuan tám chẳng mưa tan an lắm khíng cặp lăm kháu lắm 
pú lắm páu té mơn páng cởn chiệm lang đông kín kháu múa hang đông kín nóm hươu lắm 
hươu lắm ệt kháu chắng khát khán gian hung ệt pang chắng lý diu kẹo pang luông bó nhặng 
láy đau páng cảu bó nhằn láy lắm khoan xắm bặc xăm boi bó nhăng láy khụa. 

Tán chắng mưa 2 ông cặp tạo 3 báo cặp quán mua tặn áu lăm khổng cặp lắm khóa 
lắm pú lắm không cặp lắm khóa lắm pú lắm páu té mon páng con chiếm lăng ma kín khái 
nóm lặng ma kín pang nóm lược lăm, áu hó tán mưa dum hưa hó cửa dứm pái cặp thó. Mén 
chơ lý các lắm đáng táu hau chơ quảng cáp lắm tám đáy lục đáy mưa xa sướt đông sú láy 
quáng khén lông sú, láng bát dang quang lông sú đín nuôn cái mặn tộc mưa đá mán tý xi 
sương dác mương tý xi đạn đặc bán nạn mộn dớ am pặc đặc mương ma tanh xiêu tán bạy 
pin míng đặc mườn lài mặn tộc mưa tún khương nọi xám cáp giám pha cặp vún nứa. Cái nặn 
tộc mưa mương móc tý phá khá mương láo tý pha húng chún pha cúng bún tinh ma leo, tộc 
tăng năn tán chua nha bó tộc nghé nặn tán cháu nha sau. Cái năn tộc mưa hín khặp khóng 
chóng nọi ăn tý lưng teo neo một má lăn lươn đưng khớn cái năn tộc mưa có lứa nọi khá 
khoáng táng không lục chiêng chao ma póng ắn mặn kháu bá lăm khíng cặp lắm khái lắm pú 
lắm páu té mợn páng cón chiêm ma leo 



 
 

 

330 
 

Cái nặn tộc mưa pác em cụm lai hứa bóc bái pác tu linh tú lai, lai cái bóc kưởm ma 
leo páng lệch páng tó cái páng nọi mọi bó láy khán cơn luống kháu cợn luống láy đệ ngân 
họi kháu cơn nọi láy lê ngân sao kháu cón me ding páy rá cơn mé dá páy mon, mé ding nhặng 
kháy coi thóc mé dá nhăng á con mạy mạ bái phái cáng ống kháu bá na kháu nửa hựn hựn 
phái cáng tống ma păn cái mặn tộc lúm dín tộc hông mưa sang xa lăng tộc lắm piêng khư lăm 
dao tộc mưa hươn lặm chao nhạc phao láy nắng xa păng tán chăn láy dưới xa lộp mư tám 
hơn xa lon mư tám cáu mư hóa nịu mưa bay tang tịt mư xịp nịu mưa bay táng tiện pún húa 
khuiên lông tưng xát nộp bát cháu phống má chiêng phao phán mi phúc xiếu au phúc ma pú 
phú mi du ma quát pu phúc pú xóng thăn tăn cáng bay ố trong phóng má xóng khóe xáng 
loe chái khoan ngam, xiên hín leo xiêu ngoái na ma tăch ngoặc hin ta hín khinh úp ma chá 
chiện táu pụ o mi viếc xong xám mi khoan cộc mặc lắm chăn xiêu thái khoan pái lăm hươu 
xiêu bá tạo cháu páng nang quân lý chăn xưa khát tặt pí nọng kháu dú ván bỏ luáy dú bơn. 
Khát tán kháu dú máy bá láy du móng phú sụt bó khát phú nọn phúc non sát bó hướt chơ 
đơ phác sơ non khoán bưng me khoai non hái vựng thán  hạnh liêng ngua nhăng khát xía sái 
liêng khoái nhăng khát xa péo báo pháp mọi nhăng khát neo hương ệt móc hươu lắm nhăng 
xúa ẹt mưa hươu chao nhăng xiếu, xưa dú sụt dú súng hươu chao kín nạo xiêu tó nhăng óc 
kho một nương xiêu bá láy tó lắm sang cọ tý ná lăm cang kha tý thí dưn xộp xớ giác mom 
mác dứa pác gúac mon kín phăn tố lý má ké mé tố dớ má luống pệt tố lý kín pướn pan kháu 
pệt tố tháu kín pan ma. 

Mi pan ngai khói bó xín tá lăm cháu mi pan kháu bó kín xía ta lăm chao khói có ma 
tăn áu lăm khíng căp lăm kháu lăm pú lắm páu té mượn páng em chiêm lang động kín páu 
mương tơ nóm hang đông kín páng non lục vượng lơ pín nái pai lơ pin họng pín tiếc vọng 
khoan hớ lăn chao mưa hong mưa liêc tiếc chắng mưa liếc áu lắm tá bót bó sớ cháu phú tháu 
bó đông láy sở chúng lắn tái én mạ khén hộc lắm tái tộc  máo lắm giao lắm tái kháu tọng 
mương tớ xưa thộc lắm tải kháu ộc kháu áng xưa chúng chúng lắm tái nóm khúng khá pựn 
phóc kháu dinh lăm tái bặt năm phong kháo lắm tái máo bó mi xống mo xưa tái díu hưa cáng 
ké cóng phơn lắm cụa tải sáo lăm áo tái bao mớ lụm khéo nhăng bánh kheo tánh khăm páy 
mọ xưa le eo páy lún xưa mua lắm tái hạu may ngá mén tái hẹn khi ngá mạy lịn thắng lay 
kho pọng khóng tái giác nặm cóe lăm páy sớ láy tăn ma pay na sớ tăn táu pay kín đáu vúe 
con pựt vua bang mọ, ma hôn quân hom phuân tý na khám pán ma nắng lon tăn tý hươu 
chạo các lắm chắng đông kín kháu nóm hang động kín páng nóm lươn lăm bá đông nha đông 
lải xia lạ láng páng nóm lươn lăm bá đông nha đông lải đông tóp hó nhang khống kháng tẹ 



 
 

 

331 
 

tóp mú khóng panh áu khóng lý khóng pan ma bóp pan kháu xóc áu khỏng mính khóng kẹo 
ma bóp pan ngác tốc tá xó mo mương khói xư xó láy láy tọc tá váy củ kháy khon khon só 
khoăn pạc khăn tánh lông púc khoăn lúc nọi lông xưm neo hươn khoăn lúc dinh lông xứm xín 
lai lúc chai lông xúm xía giáo hươn mưa ná lúc lá tiếc chọi lông xứm neo hươn xo khoăn ngua 
lông sú xải khoăn khoai lông sú peo báo pháo nọi lông xưn neo hươn, tộc ta xó cứ xó láy láy 
tộc tá váy cứ vay khon khon xó ba giặp phuộng mcác muộng khoăn khoai ba gia phuộng mác 
vai khoăn kháu móe páu mác pơn khoăn mủ khoăn ma mác hú cặp móe xá khoăn pật khoăn 
cáy, xó khoăn pệt khoăn lông xở túm may sang khoăn mú cặp khoăn má lông sơ hang may 
kén khoăn khảu năn khoan khăm lông sú pen dia luông xó khoăn ngân lông xú táy lắm khoăn 
khoăn lông xú tay lé phái phen ta lông, xú úm húa non xó khoăn đáu lông mương tứ pên kín 
xá khoăn nin lông mương piêng pến giọm khoăn hóm lơng mương tớ lắm xáu khoăn nang 
mọn lông mương tớ sú bở khoăn nang giờ lông mương piêng xú lủng xú hố. 

Mín chơn lý chơn ngan các lăm tán táu hau chơ quáng các tán giáng quang lộng xú lin 
muôn cái măn tộc lông con mé dinh páy tá mé do pay mon mé dinh nhăng khái cơn tha mé 
dá nhăng á cón cong cái măn tộc mưa tán muống nọi kín hóa chóm mương tý hín hai nan cái 
ma liên đau cái lông cái măn tộc lông lắm kha khót dót kha lương kha khé pu phái phương 
khám mưa mương phọc cái măn tộc mưa may la ngặc linh náng pu xa tăng khoai xi tô xi tô 
cước pong mưc bán nau cai má mưa pong tang chao cái mặn tộc mưa lăm pung tóng ching 
pa ó kọ ke pá tóng bón cái mặn tộc tín phái cau đên cú át khán dặt năm mưa póng phương 
nơ tộc mưa pen lúng lý sao hun tộc mưa chạm mưa chót phăng ken hau chắng dặp khau pen 
sao hạn dặp kháu chạm kháu chót phăng ken, bó táu chắng mưa cá hươu tao cáu lang mưa 
cá hươu mang quán bản tán chăng tộc mưa cá tín láy tý dá nang pa váng quá táng tý ho kéo 
lum dín dú cóng đáng sở bó thơng mưa tính huôn chăng khóng khoan bạn tập tin khứn láy 
pen ón én khứn bây cáng tộc ma hông ma pang sa đăng tộc mưa hướn cha mang tan cha đáy 
khụn túm mon đạp cặp non lý dá mang páy ứn non đặp khói bó khụn tún páy ưn khói só tăn 
ma páy na hỏi só tăn tán páy kín đáu bứa com pựt phúa vang ma khan cuống hươu xiêu ía 
ngoáng hín đẹu xiêu chăng ma tiệc ngoặc hín tía hín khinh úp ma cha chiên tan các pị o mi 
viếc 2,3 táu pị o mi khoan xong sói mi việc mọi việc on ma póng giá nang ni ọ, 

Khoan cọc năm lắn chắn pó thái khoan pai lắm cho só bá con nơ pín lý pín le lai hai 
pín té tao chau páng mang quân lý cháu sưa khuốn kín luống xiếu hơ kín luống phuống kín 
mọi xiêu hơ kín nọi pan ngại phan tô lý má ké mé tố nhớ má luống mi pệt tố láp kín pứm 
pan háu pệt tố tháu kín tứm pan ma việc nị pay xút món mú hó kéo viếc páy lẹo nóm mú 



 
 

 

332 
 

lắm hươu khói chắng mơi áu lắm khíng cắp bốn kháu lắm pú pán té mợn páng con chiếm 
bang, mưa kín kháu nớm háng mưa kín páng nóm hươu nóm khuôn lắm bó ma hưa mi pe 
man pay bó loay năm thúm thuốn piêng chạy tái háng tong mưa khói ép ma so sứm hưu nóm 
tao cúm lang ,a dưm hưa núm mang quan ban hó sáu khói ma dưm hưa hó kịa dứm pahi cặp 
thó khoan cộc piêu  có bảy thái khoan pái xiêu có láy bá hưa đuông sơ sư báng tá du mơ 
báng tú cánh pá sớ ý chín lanh lặc mặc hưn sơ tam chớ tán chao hóa chọn hưa bó ly sớ cốt 
xong lại hưa hại sớ xở 2 bóng chong bong my pai cặp tho tang húa my cóc cheo lái phá sát 
tang lắng chạng mứ mua, các chao chắng chúc xe pen ma sơ băng ta cắn kháu hưa dớ hệch 
hệch hệch cắn kháu hưa nụng tán chắng thó hưa khơn đón hín đơn sai khác lác hưa khứn đón 
ho khưm khưm tộc mưa tạo tắng chịp cóng nóng ạo tắng chong cáng nặm tạo ắm ệt tao chệt 
chai sôi sai bá phí pai lá nặm mớ tú táu tú chắng ma há mớ tú mua tú chắng ma bé non lặm 
tú chăng khun tứn pay un chắng láy tăn ma páy ma chăng láy tan táu páy kín đáu óc khóc 
xuân hín tá hín khing úp ma cha chiên tán pi mi việc xóng xan mi khoan xong sai mi việc nọi 
việc ón ma pong săn hư năn no khoan cộc trăn khói só thái khoan pái xó bạn khoan bán cua 
ma đau săn nha khóc có bó mi nong mi pí áu xú ệt má bó mi đông mi tá áu xú ết nhớ, tao 
cháu páng mang quân lý cháu sưa khưởm kín luổng nhăng hơ kín luống phuộng kín mọi nhăng 
hơ kín mọi tộc tang ma suối tán mưa kín khau nóm hang mưa kín páng nóm hươu lắm mưa 
hươu chao chói đốc chói lé chói ké chói pặt mưa pặt quá sáu mướn pặt hươu sáu mướn pặt 
hươu sáu kén tén cáu công hươu hông siêu áp din khoan năn bán cú hụ khoan năm bún cống 
din khoan năn bán cú hụ khoan ăm bún cống dín khoan mặn chum chợ tập mư hố xá tú có 
thá tó cỏng lốt công lé thá tô lệ tô pặt xiếu chẳng áu sống sửa phưn lý ma miêng tháng áu 
sống sưa phưn mơ ma binh xiếu chắng ra sướt lộng sú lảy quáy khen lống sú láng giáng quang 
lông sợ lín nuôn chắng tập tín khán hựa sớ hậc hậc tệch cắn kháu hưa luông chẳng lóe hựa 
khún đơn hín đơn sai kheo khác lác hưa khứn đon trẻ khâm khâm tộc ma thang cáu nga pá 
cáu khé cải mặn tộc qua phá bi tặng xi tan păn ma láy má báy giong lai lay pai láy giong bioc 
bi bủa sọn khám lóc sán hăng tộc tang năm tane chao nha dú tộc mú mặn tan cháu cái ma 
lóc hưa ma đón hin đón sai khác khác lác hưa ma đón he khâm khâm cái nặn tộc ma phá 
chiêng tu chiêng tau tăng cang lang năm pế pá pế dón kín cáo pá khảo dón phong kín quác 
ngước dú năm tổ tháo hón kánh sịn xạm bang bay cá cát ngước dú năm tổ tháo hóa lánh sạn 
xam cang bay cá cát ngược dú năm tố tháo hóa lánh xăn áng khăm mung ngoc cái năm tộc 
mưa chia thá cón lý váng báng chua nghe lang lai tý cáu ma leo cai năm lóc hưa khưn đóa 
hín đơn sang kháo khác lóc hưa đơn hé khăm khâm cái năn tộc ma hông bịt nặn láy váng 



 
 

 

333 
 

khúng chang năm náy sín tóng áu láng mé năn tiêu pế pến khe ma leo cái năn tộc ma của 
bồng tý không ngô năm pế quảng láy lạ sụt phó lay trá cá leo phải chết ngin chật khưn bó 
khóc nộc nọi pahỉ tái báng cáng bay. Cái năn tộc ma tân ngô an tý váng cáng tan khét lang lái 
tý cáu ma leo cái năn tộc ma phá bố táng phá dố dung dung phá hống tỏng phá không giai 
chại cương tớ phá cóc tặt ngáng mệt sía cái nan tộc ma pác ma tý đỉn lăm pác xăm tý mọi 
pọng cáu mĩn tộc tá chuối ăn tý váng cáng tá chá lang lái tý cảu phá long cáu tý lung chu ma 
leo tớ nằn my thắm pá pái phá mi trắng mạu da lóc phí phúc vong tinh tén phá nghe quân 
tinh lái long hưa long pe pay mông mơn tá khung cái năn tọc ma cảnh lóng cái pay mong 
mơn tá khang cái năn tộc ma quán chiếng cau ăn tý lung chư ma leo tan ơi, cái năn tộc ma 
phía xứa ăn tý váng cáng phá xưa lang láy tý cáu tớ năm mi thám húa tin nhăng pín khinh 
doang cáu cái năn tộc hưa khấn đơn kín đơn sai khác khác láo hưa khấn đón he khâm khâm 
cai năn tộc ma hón phá tén tạo mương mọc ma mai phá lai tạo an nha chú sáng ma tém thăn 
cọc xiêu tém hốm mang thắn cáng xiêu tén hôm ma mi té giá mú tănghanh sao ban xiêu tim 
bay tăn lý phá phe quân tinh cái long hưa long pe cái bay mông mơn tá khang có mi ta no 
tán ơi. Cái năn tộc ma cha bát đạn tăng hát xóng ma xôp khó an tý váng cáng xộp tuông lang 
lái tý cáu xọp tuonhj cán té mơn pang em lơi hưng ma leo tan ơi cân chang phúc hưa phúc 
hơ mặt hăn hưa han dơ mắn khăn thơ sơ hưa hưa. 

Cán chắng mưa xong ông cặp tạo páy xóng bao cặp quán mưa tăn áu lắm dú cộ có 
hương bán bú khan no tó chiêng chi ma kín kháu nớm hang ma kím páng nơm hươu lắm tán 
chắng khám năm mưa phác mơ đắng ché khám năm mưa phác ma đăng chung quân hau 
khám phóe nơ mệt leo. Cái năn tộc mưa háng độc tý váng cáng xộp muốn lang bai tý cáu táu 
xọp éo cáu an tý lưng chư ma leo cái năn tộc mưa bán mo ấn tý vangc áng bán lo lang cải tý 
can táu hỏi tạm có lương cáu ăn lưng chủ tam có lương mén pú phí sưa sưa tú năn kín cái 
háng vá xưa tú na kín cay hoang panh long lanh nhạt ai nương  mun ma leo, cái năn tọc mưa 
bán nghệ ăn tý váng cáng bán lau bang láy tý cáu táu hót ma tưng mông cáu ăn tý lưng chư 
ma leo cái năn tộc mưa pù kẹm man ăn tý váng cabgs mương mun lang lái tý cám ma leo cái 
năn tiên liên đáu cải mưa, cái năn tộc mưa cộc có hương bản bó tộc mưa chiêng chu cáu tẻ 
mơn páng con chiêm hang ma léo hen đi lọc mưa pác cón cụm lai hửa bóc phải pác tu linh 
tú lai lai vai bó láy kháu cón luống kháu con luống láy để ngăn họi kháu cáu da páy mon mé 
dinh nhăng khảng con thả mé dá con mé dạ páy mon mé dá nhặng kháy con cong tộc mưa 
tống kháu bá tộc mưa ma khêu mứn hựn hưn phải cáng tông ma păn ma leo cái năn tọc ma 
khêu mứn hựn hưn phải cáng tong ma păn ma leo cái năn tọc mưa tín láy pa váng má tặng tý 



 
 

 

334 
 

lum dín dú cóng láng sơ bó thóng mưa linh hươu chắng thóng khoan bạu tọp tín khứn láy pen 
kháu khoai tiịp tín khứa lảy lai khắn thí tọc mưa hưn xiếu áo dú giáo tán hươu cháu xiêu ú du 
hươu non lắp cặp non ly hụ bá pay ưn non lặp sơ láy khun tưn páy ưn sơ láy cặp non ly hụ 
bá pay na sơ láy tăn tíu pay kín đáu ủa con pựt úa vang ma khán luống hươu xiếu ngoác ná 
ma tặc ngoặc ín tá hín khing lép ma chá chuyền tán pị mu việc 2,3 mi kham xong xơi mi việc 
mọi việc on săn hư măn no khoan cáu cứa láu trong săn hư pín té tạo chắn páng nạng quân 
lý chán xứa khuóo kín luống nhăng hớ kín luống nhuống kín mọi pan ngai phan tố lý ná kẻ mé 
tố dớ ma luóng pệt tố lý kín pứm pan khán pệt tố thán kín tứ pan má viếc mị pấy sụt nóm 
mu hó kéo viếc páy lẹo nóm chóm mú hó xúm khói éo khứn lăn áu lăm khíng cặp lắm kháu 
pú pau té mơn páng con chiêm lang, tộc tang ni mén tăn tân dú mú mén nếu tán sau lăm 
tán páy xộc mương dọ hó hán vang hươu tán nón khúng khan khá túi na pún phát kháu dinh 
tộc tang ni mén tên tán dú mén mu tán sau ma leo lắm ơi. Tán éo có diu khoann năn bún 
cú hụ khoan năn bún công diu khoan năn chum chơ tập mư hố xá pác bá tẹ xiếng hô năn 
nương te ọ xiên chắng áu sống xưa phưn ký ma núng thống áu sống xứa phứn mơ ma vếch 
xưa cộc húa/ láy quá xưa pát bá láy lục láy ma sa sướt đông sú láy quáy khen đông sú láng 
bát quang quảng đông sú đín muôn cái năn tộc ma lá mé linh páy tá mé dá páy mon mé dinh 
nhăng khái em thá má dá nhăng a cón cong cái năn tộc ma cộc có hương bán lô khăn ma tó 
chiêng chu tộc tang năn các chao nhà bé tộc nghén năn cóc lăm nha sau. Cái năn tộc mưa 
mương măn ăn túp vags cáng pù kẹm man lang lải lý cáu táu hút ma túng uống cáu ăn tý lưng 
chư ma leo cái năn tộc ma bán lan ăn tý váng cáng bán nghe lang lái tý cáu táu hót tạm có 
lương cáu ăn lý lưng chư ma leo xưa tú năm kin cáy háng bá tú na kin cáy húng pánh lóng 
lánh khặt ai miêng mụn ma leo cái năn tộc lông bán xộp éo cán ăn tý lưng chư ma leo tan ơi 

Cái năn tộc ma xộp nuốc tý váng cáng hảng đốc lang lái tý táu hót năn mía cáu ắn tý 
lung chư ma leo tan ơi. Khám năn ma phác mơ đăng cháo. Khám năm mưa pháo ma chúng 
quân hau khám phác nơ mệt kẹo tộc ma xộp tuong ăn tý váng cáng xộp tuiong lang lái tý cáu 
hau chắng pạm căn khái hưa dơ hộc hộc tộc căn kháu hưa luổng hựn hựn kháu chiến nứng 
hớ mệt ết chiến điều hớ mận hau chăng thó hưa khưn đơn hín đơn sau khỏe khác lác hưa 
khứn đón hé khâm khâm tộc ma háng phí ăn tý váng cáng hát éch ma lang lải tý cáu táu hét 
xộp bút cáu ăn tý lung chư ma leo. Cái năn tộc hát đặc ăn tý váng cáng bán hiết lang lái tý 
cáu táu hột tá lún cáu ăn tý lưng chư ma leo, cái năn tộc mưa xộp kén ăn tý váng cáng hát 
pan lang lái tý cáu bán nga cáu ăn lưng chư ma leo thó may hin mạng háng mưa phộc pai bớ 
bộc bơ váng quánh lông mơ măn láo hưa khưn đón hín đơn sai khác khác lcaj hưa khưn đón 



 
 

 

335 
 

hé nhân khâm cái năn tộc mưa tá pún ắn tý váng cáng bán khuống lang lái tý cáu táu hút xộp 
nga cáu ăn tý lưng chư ma lao. Cái năn tộc mưa ban lang ăn tý váng cáng huối bó cúng lang 
lái tý cáu táu hót ma cót cáu ăn tyys lưng chư ma lao thó hưa khứn đơn há đón sai khác khác 
lác hư khứn đón hé kaam khâm tooch mưa hát bá ăn tý váng cáng xộp khiết lang láy tý oán 
táu hót vang vin cáu ăn tý lưng chư ma leo cái năn tiên tiến liên đau cái mưa cánh khúng ăn 
tý váng cáng văng muống lang lái tý cau táu vàng bá cáu té mơn páng con chiêm lang cái năn 
lạc hưa khín đơn sai hín đơn sai kháo kháo lác hưa khứn đơn hé khâm khâm tộc mưa hánh 
khí tháy ăn tý váng cáng xá ba lang lái tý cáu táu hót cánh luống cáu ăn lý lưng chư ma leo 
cái năn thó hưa khưn đón hín đón sau khúa khác lác tưn khơn đón hé khâm khâ ma năn dặt 
ăn tý váng cáng hát hua khoai lang láy tý cáu táu hót bán báu cáu ăn lý lưng chư ma leo cát 
năn tộc mưa cát ma lang ăn tý cáng cáng em lang lai tý cáu táu hót xộp bán cáu ăn tý lưng 
chư xộp bún mén pụn dung phi xưa khát su hưa khật ái lín trung ma leo cái năn tộc mưa hót 
tạc kén tý váng cáng lén mương hang lái tý cáu táu hát ta dái cáu ăn tý lưng chư ma leo tho 
hưu khưn đón hiu đón sai khác lóc hưa khưn đón hé khâm khâm tộc mưa khưn đón hin đón 
sai khóc lóc hưa khiwn đón hé khâm khân tộc mưa hát tá đáu ăn tý váng cáng piêng tứng lạng 
lái tý can táu hát bán nang cái ăn tý lưng chư ma leo cái năn tộc mưa huôi tang luống ăn tý 
váng cáng hát sa láo rang cái tý cáu táu hót vàng cú văng khón kén lạng lái tý cáu táu xộp 
phúng cáu ăn tý lưng chư ma tho hưa khưa đón hín đơn sai khác khác láu hưa khưa đón gé 
khâm hân tộc mưa hát song má ăn tý váng cáng văng cộn khang lái tý cáu táu hót xộp ân cáu 
ăn tý lưng chư ma leo lan ơi cái năn tộc mưa cánh tiến ắn tý váng cáng xộp khươm lạng lái tý 
táu hót văng vọng cáu ăn tý lưng chư ma leo cái năn tộc xưa xộp bóng ăn lý váng váng xọp 
lế lang lai tý cặn tưa hót văng lịc cáu ăn tý lưng chư ma tho hưa khưn đón hin đơn sai khác 
khác kacs hưa khân đón hé khâm khâm tộc ma hát quáng ăn tý váng cáng con xét lý lăng 
váng váng háng dua lang tý cáu bong ma dua mén pú phí xưa khạt dư hưa khạt ai lín min ma 
leo. 
 Cái năn tộc mưa văng chục ă tý váng cáng văng hén lanh lái tý cáu văng tuông cáu té 
mơn váng con chiêm lang cái năn tộc mưa xọp ăn tý váng tá mơn páng con chiêm lang cái 
năn tộc mưa xộp ăn tý váng ta cáng lang lai tý cáu táu hát páng cáu ăn tý lưng chư ma leo 
cái năn tộc mưa  hát tóng ăn tý váng cáng xộp ca lóc lang lái tý cáu táu hót cảnh máy cán ăn 
tý lưng chư ma leo cái năn tộc mưa hát tó ăn tý lưng chư ma le cái năn tộc mưa văng coi ăn 
tý váng cáng hát tá xía lang lái tý cáu táu hót vang cá ín ăn lưng chư ma leo thó hưa khứa đón 
hin đón sai khác khác lạc hưa khứn đón hé khâm khâm cái năn tộc mưa hát háng chon ăn ty 



 
 

 

336 
 

túa hát cánh xong tua láng đái tý cáu táu văng muống cáu ăn tý lưng chư ma leo thó mang 
hịn mang háng mưa phông pai bơ bộc bơ vơ váng quáng lông mơ năm hư khứa dăm pay púng 
dọng ngu hưa lộng năm páy phun dong hún hưa pán gẳn lay pong xín xín cái năn tộc hát cáu 
táu lý vang chạng năm lang lái tý cáu táu căng xiết cáu ăn tý lưng chư cái năn tộc mưa văng 
bán ăn tý váng cắng căng piêu lang khi túp cáu táu hót tá pén cáu ăn tý lưng chưa ma leo cái 
năn tộc mưa em cúm ăn tý lăng váng cáng bá bang láy tý can táu hang chung hang chác cán 
té mơn pang con chiêm lang ma leo bộc tang năn tạn chao nha bé tộc nghé năn tán cháu cái 
mịa tộc ma văng miệng ăn tý váng cáng ta hay lang lái tý cáu táu hót văng hiêng té mơn páng 
con chiếm bao lang tộc tạng năn táy chao nha bé tộc nghé nặn lan cháu liên đợn các tộc hát 
sắng ăn tý váng cáng căng kín nương lang lái tý cán táu ma hát xộp huối cha hót cáu té mưn 
pang con chiêm lang tộc tang tán cho chắng lạc hưa ma đón hín đơn sai khứn mưa kháo khác 
lúc hưa khứn đón hé khâm khâm tộc ma huối ta cán ăn tý váng cáng hát lớn lánh lang lái tý 
cáu táu hột than pái cáu té mơn páng con chiêm lang ma leo tọc tang năn tan chao nha bé 
tọc nghé năn tán cháu nha sau. 
 Cái năn tộc ma văng học ăn tý váng cáng văng sát lang lái tý cáu táu hót ché lý cáu 
pé té mơn pang con chiêm lang ma leo cái năn tộc ma lăng cha khé ăn tý váng cáng văng 
xưm cốn lang lái tý cáu táu hót xộp cai cau té mộn páng con chiêm lang ma leo. Tán có thó 
hưa khưn đón hỉn đón sai khác khác lác hưa khứn đón hé khâm khâm cái tộc mưa văng ông 
ăn tý váng cáng văn xong hóng lang lái tý táu hót huối hó cáu té mơn pang con lời hưng ma 
leo tộc tang năn trán chao nha bé tộc ghé năn tán cháu nha săn. Cái năn tọc chiaam lau cái 
mưn tọc mư luối pú ăn tý váng cáng văng có lang lai tý cáu táu hót hát quảng cáu ăn tý lưng 
chu ma leo tọc tang năn tán cho nha bé tộc nghé năn tán cháu cái quân tọc mưa huối hín 
nam ăn tý váng cáng văn khám pán lang lái tý cán táu hót huôi ma may cáu tí mơn páng cón 
chiếm lạng ma leo. 
 Cái năn tán chăng tho hưa khứa đón hín đón sai kháo kháo lác tưa. Khửn đớn hé khâm 
khâm tộc ma hót sang ăn tý váng cáng văng cơn lang lái tý cáu táu hót văng ắn té mơn pang 
con chiêm lang ma leo tộc ma tú năn kín tộc ma lon ma năm áp ma pú tá dá cán cóng cháu 
văng ma leo tán chăng phúc hưa phúc hở mật hặt hưa hạt hớ mắn khăn thó sớ húa hưa tán 
chẳng cởi hưa mom pú cháu tá cới hưa món dớ cán cóng cháu văng tan chắng suôi xín má 
kháo lý khao lý kháo ngam ma ban suối xia ma khao pán khao may ma hươn om cắn óc hưa 
dơ hệc hệch tệch căn ta hưa luóng hựa han linh mọi bo mưa lay cư cháu phu tháu bó ma láy 
cư chung sao mạng chước hưa xịp xong nha chan chước chạng xặp pét mang chước hựa xịp 



 
 

 

337 
 

xong nha chạn chược xặp xét nha lơi tăng hin đập hin kiêng pọm căn ma bán tay pá hán nánh 
ma hươn tộc ma sáng bán tý lét lương sang mương sang ma tý lét họn tộc ma khung luống 
báo sáng không quạng báo sao hôm ma leo. 
 Hươu tớ tán cháu nha mưa hươu mưa tán chao nha quá tọc ma tín láy tý pa váng ná 
táng tý hó keo lum din dụ cong láng sơ năn bó thống mưa tinh hươu chăng thong khoan bau 
tộp tín khưn lay ơen ón en khưn lay cang tộc ma hông ma sang hạ lăng tộc ma lăm piệng khư 
lam dao ma leo tộc ma hươn om phúc phưa lý pú cát my sát phun mợ pu liên chiên phưn lý 
khóp khăm pú thái tán chắng păm khánh say năn nưa phưa khá lý kha ngam nặng khưn năng 
ệt túng piêng kháng sa loi ệt thỏi piêng ngướn on chon hươn lắm sơ khám dong hắp cặp dong 
sóng pú phua sớ húa láy tý tặn giang ma táng tý tăn teo neo húa láy tý tăn khưn tán chắng 
lục pái tan chao ma mươi ma lươi xiếc xưa phưn mơ phăng ken con mơ tan chao ơi. 
 Tộc ma mí ma han khỏi chăng táy kháu tán ma mý khói chăng tang pang, tay khau hớ 
tán chăng hu chặc dong hoang tay páng hớ tán cháo chắng hụ chặc song sáng bó tay khau bó 
khát kháu gián hang bó tay pang bó khát lý gián leo páng luống bó nhăng láy đáu páng bó táy 
pang bó khát lý gián leo xăm bặc xăm boi bó nhăng láy khụn. 
 Pín lý pín té lái pín hại pín té mày ơin té tao cháu páng nang quân lý cháu sưa chập 
khướp cháu bó lý khuất pí khướp pí khướp mua bí bớt phú ốm phú lục phú sục phú bán hớp 
non sụt bó khát phú non phúc non sát bó lướt phú lơ liêng ngua nhăng khót xía sái liêng khoai 
ngăng khát xía péo láo phéo nọi nhăng khát neo hươn liêng cáy bó ơins túm mạy sang liêng 
mú liêng má bó tím hang mang kén ệt kháu năm bó tím pén dia luông liêng mú pín mú chơn 
liêng mọn chói liêng mú pín mú khá khoáng liệng cây pên cáy pong lum ệt khái pín bơ bặc 
phặc kháu pín bớ búng bơ bánh khán chúng lạnh tái bóc lúa nua ệt mác nhăng súa rrjt mua 
nhắng xiểu sứa dư sụt dú xúng khín nao sưa pát sáo nang láy páy mo nhăng te pé một dơ 
xiếu tó nhăng óc kho một nương xiếu bá láy to lắm cang cạ tý mái lăm cang kha tý thí lăm 
cón lạnh tý sú lươn con lúm tý sú móc tóe khăn phay lắm ký phay háy kháu lắm cón sáu hín 
phách lắm có pháy bánh lăm xánh thay hứa xưa pát sáo mạng láy sáu táu lắn húa lay tý tăn 
giang má táng tý tăn teo meo húa láy tý tăm khấn dưa xộp sớ giác mon mác dứa pác sớ giáo 
mon kín khướp kín luống sớ giác kín luống phuống kin noi sở giác kin nọi pan ngai phăn tố lý 
mẻ tố dớ má kin nọi pan ngai phăn tố lý múa kẻ mẻ tố dớ má luống pệt tố lý kín tứn pan 
kháu pột tố tháu kin tứm pan ma, má tổ ly xúm cuôn pan kháu pệt tố kháu xún láng pan 
ngau kháu có bí kuas tặt bóc chi tém đạn pác quái bán thám pú mo xịp mó vá mữ nị khẹn 
hạm cáu mó bá nữa ni khen lẹo páng luông ni bó nhăng láy láu páng cáu bó nhăng láy lắm 



 
 

 

338 
 

khoan gắm bạc xăm boi bó nhăng lay khuan pr mong kháu páy háy tin phá khảu ó bó chặng 
páy háu tín phá pí nong khảu páy ma lúm bán cháu hươu kháu dáu sang páng tang nghin kiếu 
hiêu hịa hiêu háng khớ tộc táng nhgin kiểu hiêu hộc hiêu sang khớ khắn túc tăn coi mưa má 
ón chon leo. 
 Ma tấp kháu chọn lý pệt pi chọn khá khon may kệt tý lén mạnh kén tý húa tắng mó 
mắn họ mưa luộc xía khủn đắng ohong muwabin hứa mua sáy cá năn àng tá mưa phá cá năm 
vang mương mưa khút xía khí mưa hớ pá mag khút xia cang mưa hớ xán piêng sét pá pộc kín 
leo mưa du nơm hát pá chát kín leo mưa du nớm văng khóng kín lịa kín lánh éo nhăng dong 
cáu sở sạ mạy hộc báo han áu táu sớ sạ mạy láy con công áu ma tộc ma giáo sáu phơn tộc 
ma hươu ma na sáu kén tộc ma tén cán vóng hơn hóng tộc ma hươn léo dú sía páu táu dạo 
bó dú sía rái sáu mó tong lanh ma tặng vắng năm tái ma hong cuống long áu chin lịp chịn 
lánh ma sở lứa cá sóc ma len lúa cá kén ma sớ chúa lín sụt chúa mớ ma tám phay lam mưa 
nửa mó pút phưn pịa píc pài ma phưn áu lúa khá cái lông tờ chinh sục lý pín dong mác món 
chin sục on púng lông mai tinh púm bó tặc pệt tĩnh tố sơ bó hăn bó tam tạc gián tó tón bó 
tâm hón gián tó xia chin tặt tóng cuối ma la pan phươn vải ma tanh tanh piên phươn piền 
pan do táu pen kháu pên mặn chăng láy do ma tăn các lắm tán lảy dù má các lăn láy sáu 
khám dú món háy cánh dú nóm mó my mít má piêng khiêng má tăng may tinh sách kháu bứa 
bóng căm cửa ma sơ giác kín chệp bay hớ các lấm tán hác khua giác kín mua các tán hpjc 
tanh kháu sai nưa hơ các tan tanh lanh tranh pên pan kháu khói chăng hơ mơ dú lặc dú cáy 
chống ma chăm ma sên hơ nơ dú lặc dú cáy chống ma khớ dú tơ pưng mon ton căn kháu 
pan kháu pin dong ping manh bó mệt sở sa canh căn kháu phủ lênh sớ năng tân thói phú 
mọi sớ mắng toán thắn phớ pên ông pên chá sơ năng khấn phú dú cuống sớ dớn óc phú dú 
nhó sớ hặp áu kháu sớ dúi non hay cánh sớ dú nóm mó eo kẹ sơ láy tọc ai. Mơi dư căn kháu 
với hươn lắm biếng bó căm kháu lý hươn chai hiếng nưng căm kháu chụp năn tá căm khái má 
hem khưn căm kháu lón lớ sớ dọng láo kháo lý dươn bóc phúng bóc cai láng phớ pín dương 
bóc én bóc cát pí anh bán pun mỡi mưa chăm tún sớ dú nón múa eo kẹ sớ hóe láy tạc áu 
năm mưa kin chá hanh cách ke ma kín ham kho dá mưới ướt phệt dù bướng nứa cửa kín ban 
kín kín sơ dư vương tớ ướt phệt sớ xa át mác mát luôn phặc vứa hóm tiêm phặc tiêm lan 
tiwwm kha dú suôn bơ pén mác khen luôn páy hướng xia ai lái dong chương hón luôi cặp 
kháu. 
 Khói chăng mời mưa phăn tổ lý má ké mé tố dở má luống cha ngộc má luồng non táu 
cha ngáu má dớ nơn phay lục páy hươn sao hóng má dú hươn năm háu quáng nạn má dú 



 
 

 

339 
 

bán măn háu quáng phan má mệt bán tổ nị khọa lương quá dú gowng tố nị khẹn tốp má tổ 
lý xúm cuôn pan kháu má tố tháu xúm lắng pan ngai mời mưa chịn má nhỏ lái thăn năn ma 
pi lai hạn lái thán lải lếp năn póng sái thượng lí long mơn má luông kển chép hém được tý 
ma dơ kín măn mơi mưa lúc xa lắng kín chép kém họ tý qua dơ kín măn mơi mưa lúc xa lắng 
mơi mưa măng pwunj tọng mơi mưa hóng kho luông nơi nưa buông tặp pót  sót sai mi mác 
húi chớ nơi mạn tón tặp tó bớ ướt tón ướt tó bớ nga tón tặp ná láu khoa tón mạng nơi mưa 
phăn say ké mơi mưa mé say úa téo cán bon say non tó cán cút sút nặm túm mưa kín giá 
hanh cánh ke kín ban sở dú hướng tớ ướt phệt sớ ăn mương lao cửa khao sự lá púa phục vua 
sư mương kéo hóm peo áu uôn lao ná tang khá nọi ắm lộng luông phặc huống xin ai lai dong 
hóm huôi xặp kháu mỏi mưa pệt dớ tổ lóng phong pệt móng tố lóng huôi píc măn suối khư 
píc manh la háng tá năm khư vươn xám khắm sộp pét năn cháng tốt sai phải tín bá chác chư 
sa lăng mặn tặp măn dú cuống nơ tớ măn dú cuongs tọng nơi mưa hỏng khi luống mơi mưa 
puộng tặp póc sót séo mi mác húa chơ tinh kín ngai tính tạu thu tinh kín kháu tinh dú phụng 
nghiêng phăng. 
 Thói mị khói chăng ma sín xia nóm pan kháu đáu pan nga tạo cháu páng mang quân 
lý cháu tiếng khưn nhăng phắn bó má pỏe nhăng ngăn bó lý phăn bá ơhaj xặp lau bá pha phá 
lau hóa phúa cuối ma tăng lăn diêu lang năn lang bỏ lý lang bó mi sắc tứa nhăng oins dú hựa 
quông cá hượn chao tạo cháu páng mang quân lý cháu xưa tiếng khưn nhăng phăn bó má pạc 
nhăng phăn bó lý phăn pú púc cáng ma pú nha cáng năm phăn bá láy kháu thăm nóm báo 
cặp sau tao cháu mang quân lý cháu xứa tiếng khưa kháu nhăng phăn bó má pác phai nhăng 
phăn bó lý phăn bó lay chai phám áu púc sau lọn sáng phăn bá lặng khát huống phăn bá lây 
pủa hín quá sai lọm sáng phăn bá lặp khát háng may lua phăn khoai phăn bá chua mú bỏ 
háng chua quang bó láy bỏ lang tó mi sặc tưa nhăng pín dú tưa cáng ké pụt mưa pụt án dong 
pựt sát quát án dong quét pơn lăn pơn mưa mướng bún tán chao ái táu kháu sú hong tong 
pha tán cháu ăn ma. 
 Tao cháu páng mang quân lý cháu sứa tiệng khưn nhăng phăn lý tăm lúc lai vươn hái 
phặn láy tăm húc síu húc xét tiếng khựn nhăng phăn bó má pác nha nhăng phặn bó lý phăn 
bó nhạ sức pha sứt pha hét tang khưn phãn bá pặc bó lý phăn bó pha síu pha sét pha lét 
tang khưn phãn bá pặc cưn má hóng sai phụ bóng héo hươn tiengs hưn ni hươn cho nhặng 
phăn bó má páo phụ chi nhăng pháo bó lý phăn bá lóe mạng bó mi cong ết lọng bó mí pợ 
cặp sư chú hưa bó mi tại bái hưa bó mi bóng chong lanh bó mi cặp khó lang năn lang bỏ bỏ 
lý lang bó mi sắc tưa nhưng pin dú hưa váng ké hươn chao lấy kín ngai tán chao pựt tán dáy 



 
 

 

340 
 

kin kháu trán chau pựt mưa pựt dong pựt sát quát dú quát pơn lăm pưn pựt mưa sớ hơp xóng 
khón con xóng bướng chương dắng khóng choi các lắm van áu mưa láy com dong mỏ ham 
khói sín láy mọi chặt chọi mưa má ngan hưa khoan am khói thói thái tộc dong nó dương vướng 
do bó bậc cục lắm mưa bạc tạc pua đơ bó kín tán chao mưa khíp khíp té cuống mưa móc 
khíp tí kín lọi hói kín nón thói mó mé kín nom khe mó ham khói cao pác mó cáo khỏi cáo giơ 
giỏ chớ dú mộc pai kho mưa kín lơ im suy dú tong kín xín xúm chơ. 
 Hặp năm mó khoi chứ khe san he mó ham chứ thói khói may mó khói nhăng chứ tang 
khoán phuôn lao lộng cháu trói thói chăn phạ thén tanh la lông bóc hơ tăn kín pan kháu khưn 
ma mót kháng dang hở kín lý pan ngai cái ma một thói tộc một thăm mó khói nhăng páy ke 
vang tộc một kháng nhăng páy hê muộn pan khán páy thuôn páy dá thôi vang lơ lơi thoi mai 
mi khói chăng nơi tám khoan lý mệt khoan ngăm am ham mơi xupwj lpwj mi mệt luouwps 
ma pắn kháu ón niêu na mư khóa mưa do thú nga lá khớp kháu dủ ním háy phú cuống dứn 
óc phú dú núc hạy áu cụm kháu mi hươn lắm hiếng bị cắm kháu lý hươn bóc phúng bóc cai 
pháng phớ pín dương bóc én bóc cá pí mơ ban pen mơi do canh sơ dú nóc sơ hạp bay áu 
phú dú cuống dưn óc phú dú móc sư hạp án nám túm mưa kín dá hanh canh ke mưa kín hạn 
kho dá mươi ướt phệt sớ dú vương nưa sự mương lao của kháo sự lá púa phặn búa sự mương 
kéo hỏm peo áu xuân lao má táng khá mọi cá lung luông phặp tiêm lau tiêm kha du sinh bợ 
pen mác khén phuông pay luông sía dị lái dong chương húm luôn cặp kháu. Mói mưa lắm 
kháu lắm gú cặp lăm páu té mơn páng em chiếm lang lắm láo bơi lắm con pha má na má 
mác man coi then lăm cộc có hương bán léo khăn na ties chiêng chu tao am êt chệt chai sôi 
sai bá phí pai lá năm, mơi mưa lắm cang cọ tý lắm cang khá tý thí lắm cón lạnh tý xú lam 
lắm  con sáu hín phánh lăm ép phay láy lăn xánh phay hứa xưa pát sao may lý sáu tau húa 
;áy tý trăn giang ná tinh tý tăn teo neo húa lắm phúc kha sơ háng chón lét họn ệt máy xia 
hượn khôi chăng mươi mưa phăn tố lý má ke mé tố dơ ma luống cha dọc má luống non túa 
má cáu non phay lục sau bay sao hóng múa dú hươn măn hau pháng man dú ban hụ háu 
quáng phan dú bán tổ ny éo luống dủ mơng tố ny khẹn trấp quáng than dú bán tố ny ép 
luống dủ mương tố ny khẹn tấp mời mưa chịnh má dớ lái thắn măn mịa luống qua py lai hạn 
lai thán lại lứp măn póng mia luống ma py lai hạn lái thán lại lứng măn póng sáy thóng tý 
long mơ ma luống kín chép chép hị má dơ kín măn mói té lủa xa lăng một mua năng pựa 
tọng mơi mưa tóng kho luống mới puông tặp pót séo my sáy má tó cẩn bón say min tó cán 
cút xút năn túm mưa kín dá hanh cánh ke mưa kín ban kín kim sớ chú vương tờ uotts phệt sở 
ạt mác mát luộn phịn vũn hón tiêm phạt tiệm ái lai dong chương hóm huôi cặp kháu. 



 
 

 

341 
 

 Mơi mưa phăn tố lý pệt ké mé tố dơ pẹt luống pệt dợ tố lóng phong pệt móng tố 
lông huới píc măn suối khi pí manh lá hằng tú măn khi vươn xám khăm xộp pít mạn du cuống 
nơ tơ măn dú cuống tong mới mưa hóng kho luồng puông tặp pót sót kéo mi mác húa chở 
mơi mưa hóng khu luồng. 
 Trịnh kín ngại tán chao tạu thú tinh kíp kháu tinh dú phăng nghiêng phăng mệt lang 
phăn óc ma lang cớ hươn lăm cặp hươn chao sơ my lang cơ tố mé dín lang khinn mé cạu tao 
cháu páng mang quân lý cháu xía páy pá hín mé ủn lác cún ma há ma hươn kín lang má lác 
cói ma sơ kháu bán hín cáy kín nam cáy kín ụ núm mé kho túm cảy kín mua núm mé khi tăng 
tăng kiếng nhăng bín biếng hăng nhăng nhay in thay họng cọng dú xuốm luống mứ hác dông 
công bó tý luống lý hải muốn manh ngoăn nhăng tái má lúc mú óc lúa tố biểu mú lắm nhăng 
tư móc mủ phóc nhăng tư quảng lang mặn lang bá lý bó quy sắc tưa nhăng pín dú hưa cang 
ké hươn chao. 
 Cáo cháu páng nang quân lý cháu xứa páy vá hín lang ún khiajt mon ma hươn hín lang 
nón lín tráy tang ma sớ páy pá hín ún pưới ma hươn hín chao khưới bách lu pá đáu cáng ké 
hươn chao láy kín ngai trán páng mang quân lý cháu sưa hăng my lang cơ đó quâ chan ngau 
tắm tan nhăng khốn sáu hóng pệt póng nhăng chăn nhăng khu khúm hung nhăng tộc sở ma 
khín cá nhăng tộc sơ tống xưa chúng nhăng thố ma lắm pay tọc sơ tống xưa chúng nhăng thố 
ma lắm páy tá sơ kín lang mặt pặt hươn hín lang lướt nhăng mi lang cơ tó me din lang khin 
tó me cạn mộ chít khí sở húa khúa lang nhăng khí sở bá mộc chọc pha khí sở tín mư mé pính 
nhăng khộp đau pác mé thác nhăng khộp đau mư can kheo hặc cặp bá thá lúa hăch cặp mự 
liệng cáy pín sấy hặt phặc cáy nhăng pin cáy sẩy năng cóc lang bó pín mó mương thộc óc các 
hết hại mó khỏi chẳng thóc lang xin sía nóm pạn kháu đáu nóm pan ngau sín xía nóm pan 
ngại lê láy lai đau đáu áu nóm pan kháu lê láy lái tân ma lep, tán nhao nhăng pụt dọng pựt 
sát quát áu dong quát pơn lặn pơn pựt mưa sờ xóng khơn pựt mưa sơ con xóng vương chương 
dóng khóng chội các lăn tún áu nựa láy dong má lam khói sỉn láy mọi chịt chọi măn hác ong 
ma lai khoan má thái tộc dong nho dương vướng đơ bỏ bặc xán cháu mưa bặc tặc pau đơ bó 
kín tan chao mưa khíp khíp tứ cương mưa nóc khíp té khóa kháu sở lóng pan tư thú mưa kín 
lý lan tư pan mưa kín loi chói kín thỏi mó né kín khe mơ mương khói cáo pác mó cáo khỏi 
cáo dơ dơ chơ dú mọc pai kho mưa kín hơ in. Tinh kín ngai tan chao kín đáu tinh ín khái tan 
cháu kín ke đáu cặp vúa lúm quốc quá hăn chứt nhăng vọng pọc căn kháu tư ke le liên căn 
kháu căm búa nha vang phú kin cón có nhăng pín khún lun kín lắng có nhăng pín cháu cặp 
chứ ka tháy nị có nhăng chép kép háy mi có nhăng khúm mộc tú kín có những man mộc sáu 



 
 

 

342 
 

phai đăng kha có nhăng vứa hóc kín vang xia phuộng mác ít pái kín trạng xía phương ú lin pái 
cú chủ kín nhăng tộc trăng cuôi non. 
 Hặp năm mó khói có nhăng láy chứ khe sán hé mó ham nhăng láy chứ hói hỏi may tự 
nho khói nhăng chứ tang khoán chứ chawch chư tang khoán phuôn lao đuống kháu hơi thơi 
chấn phụa then tánh la đông nơi hớ tán kin pan khúa khân qua xóng kháng dạng hơ tán kín 
lý pan ngai cái ma xóng thói tộc xong thập mó khói nhăng páy hê vang tộc xóng kháng mó 
hạnh nhăng páy hê muộn pan kháu páy thuốn pay đã thối vang thói mó khói mơi tám khoan 
ngam mó ham mơi lứm nị mệt ná mó khói một ma hớ no kháu sớ dú nóm háy phú dú cuống 
dứn óc phú dú nóc hắp áu căm kháu on hươn lắm hiếng bi căm kháu lý hươn chao hiếng 
nứng căm kháu chụp năm tá căm má hem khưm căm lón chong láo tháo lý dương bóc phúng 
bóc cai láng phơ pín dương bóc cú cạp bóc cá pé mớ bán pun cánh sở dú nón mó eo ke sơ 
láy tặc au phú dú cuống sở dú nón mo ẹo ke sơ láy tặc au phú dú cuống đứn óc phú dú nóc 
sớ láy hặp áu năm túm sơ kín día hanh cánh ké kín ham kho dú mươi ướt phệt sơ dú vang 
nưa cứa kin ban kín kim sở dú vương tớ mỏi giả tam chao ơi. 
 Mơi mưa phắn tố lý má ké mé tố dớ ma luống non tán quá măn các non háu quáng 
nạn dú bán măn háu quang than má mệt bán tố ni khen lương má mệt nương tố ni khẹn tớp 
má tố xúm cuôn pan khán má tố thác xúm láng pan ngai mới mưa chin má dớ láy thặn má 
luông má py lai hạn lái thán măng pọng sái thong ý lọng mơ mé luống kín chép kẹp he ma 
đó kín măn mới lúa sa lăng mơi mưa năng pựn tong mơi mưa hóng kho liệng mơi mưa buông 
tặp pót sót xéc mén mác húa chở lúa ộc tý má tó lúc khó tý năm tám húa tám khá mé ma 
luông ang nạng lúc xáng ma to đe cán lặn xặn luống úa dôi pụng xó chịn pín pục kháu ệt lái 
lăn pings păn ệt lại hó só to ướt cưa ban không kín quan tộc dong nó dương chương kín te 
tộc khứ nó dong mơi mưa tôn tắp vớ ướt tón lướt tô bớ nga tón tắp má kháu khoa tôn nhạn 
tó vớ ướt tôn lướt tô bớ nga tóm tặp má bán khoa nhan mỏi mưa sáng tô cán cụt xút nặm 
túm mưa kín giá hanh cánh ke kín han kho giá mưới uowys phệt sở dú vương mức cửa kín bán 
kín kêm sớ dú vương tớ ướt phệt sớ sư mượng dao cứa khao sự lá pha phặc sư mương kéo 
hóm peo ăn xuổn lao má tông khá mọi sơ áu lông luống hơn chi dặc hơm phặc chi pen hón 
ón én hóm bóc chi la hóm cuối páy cuôi ma hóm hạn hóm cắp kháu tao bao báo púa mang 
khings nọi án lống khá mọi áu các lống luoonhj phặc tiêm bau tiền kha dữ xuôn bớ pán mưa 
khen phượng páy luống xía ái lái đái dong chương hơm huôi cặp khái mơi giơi các lăm chao 
mơi thưa phăn tố lý pệt ké mé tố dơ pệt luống pệt xóng chiếng xám chiếng bóc mặn pệt 
xóng chặn bóc cai pệt dớ tố long phong pệt móng tố lỏng huối phích năn khứ piến mạnh đá 



 
 

 

343 
 

hảng tót sai pái tín bá châng cheo ai đăng năm tặp mặn dú cuống mơ tơ mặn dú cuống tọng 
mơi mưa hong kho luống puông tặp pót sót séo mi máo hủa chớ mơi giơ bánh chao bi. 
 Tưng kín ngai tan chao tưng tạo thú tưng kín kháu dú phong nghiếng phăng khỏi chăng 
ma đáu nóm con mơ tạo cháu páng nang quân lý cháu sửa mệt lang phăn ma lang cớ mệt 
lang cớ sơ lang pín tao chứm páng nang quần lý chán sưa cuống hươn bó láy dư móng hóng 
bó láy dú xms kín lý phú ốm phú sục hám phú non sụt bỏ khát phát non phúc non sát bỏ 
ướt chơ đơ phú sơ nhăn non khoắn bứng mé khoai non hái bửng thân hạnh phú sơ nhăng bát 
nịu côi bát mọi nhằng bo lướt lái hươn lắm páy nhay nhăng dăm thức nám kha pay ma chắn 
thức nám khạnh ná nhăng chố thức hin nhún quân lịp nhăng óc hưa lánh quân hanh nhăng 
pín lảy mươi linh mọi hụ khoắn nhăng tộc chan hụ can nhăng tộc táng hụ giảng nhăng tộc tú 
tộc lặng hụ oan nhăng tộc táng páy nhăng thi lay nặm nhăng my quần tái hặc cáng cáo quân 
liêng ngua khoai bó pé tháu ké bó dú măn dưn dao. 
 Liêng ngua nhăng khát xín sái liêng khoai nhăng khát xín péo báo phéo moi nhăng khát 
neo hươn liêng ngua bó pín ngua dơ khan lai liêng khoai bó pín khoai tố lý mé sử mạng xi sặc 
tính té mạy xi sẽ tánh tín hín phá nhăng kháu ké tộc té mạu xe sé tánh tín hín phá nhăng 
kháu ké tộc té nhăng kháu lăng sửa chống nhăng táu vái ma may lai nhăng bó mén cón măn 
hươn lắm cặp hươn chao ệt móc nhăng xủa ệt mùa nhăng siếu cá páy cả chăng lúm xín tân 
ệt mùa nhăng siếu cá páy cả nhăng lúm xín tân ệt móc bó tím hú ệt mua bó tim cáu kháu 
năn nhăng gióe lanh ngai khuốn pí nhặng láy em bống há kháu sặc tau kháu pá há min kín 
khoán khân pù mơ pắn pứng nhăng láy tông cô bớn ết pan tóng cô báu ệt pưa só kháu cá 
cốp ệt ngai só kháu cá phai ệt pứa ệt kháu nhặng pín bơ bặc phặc kháu nhăng pín bơ búng 
bở bánh kháu chống lạnh bóc vứa mua. 
 Hóm ngân bó tím táy lăm hóm khăng bó tím tay lẻ pahir phen tẹ léo tím úm hóa non 
phú luống bắp ảu khói phú nọi khóng liệng pệt liêng cáy bó tím túm may xang liêng mú pén 
đia luống liêng súc may pin mú chón liêng mam nhăng pín mọn chói liêng mú pín mú khá 
khỏng liêng cáy nhăng pín cau pong lum liêng cay pín xáy mặt pặt cáy nhăng pín cáy xáy nắng 
đáu hươn cho bó chặp ệt bó khún ệt đáu bó pín kín ệt nin bo pín dọm ệt hóm măn bó đắm 
sách sỉa hạnh phúc hanh mia chóng dăn xía la các dong bó pín mo lam khói thộc óc các 
chương dong hại mó khói lê thóc lang xiu láy dong mo mowng khói sín láy mọi chặt chọi mưa 
ná mâm lúa ngăm lái khoan mó thái tộc dong dương vương đơ ló té cuổng mưa góc khíp té 
khóc kháu sở long pưn tư thú ma kín ly đạn tự pan mưa kín lói hơi kín thói mó nức kin món 
khe mó ham khói cáo tinh kín ngai tán chao kín đáu tinh kín kháu tán cháu kín đáu tó hay cặp 



 
 

 

344 
 

búa cuộc quá hăn chứt chăng vang pọm cấn kháu tự ke hay luống la liến căn kháu tư búa nha 
vang phủ kín còn nha khun kín lun kín kawng có chăng pín nhăng khúm mộc kín có nhăng 
măn mộc súi pái kíp tổ chín bang xia phuộng kin pái cú chủ kín tốc tăng cuôi non. 
 Hặp năm te mó khói chứ khe sân hé mó ham chứ thói hỏi mạy má khối nhăng chứ 
tang khoán chư chặc chư tang khoán phuôn lao luống khoán chư chặc chư tang khóm phuôn 
leo luống tang khoán chư chặc chư tang khoán phuôn lao luống kháu hôi thói ngăn phạ thén 
thánh la lông bóc hớ kin pan khán khấn ma xám kháng dang hơ kín lý pan ngai cái ma xám 
khói tộc xám kháng mó ham khói nhăng cáo chum dọi tộc xám thói cố nhăng chum môi sán 
sơn má khói nhăng páy tăn pay sán sa mo ham khơi nhăng váy tăn muôn pan khán páy hê  
thuôn páy giá cang thói ni khói mơi tám khoan lý mệt khoan ngan mó ham mơi mị mệt lupws 
má mơi ma mư xai mưa pắn khỏa ơn miêu ma mữa khóc mưa so thú nga lá khíp do piêng 
mưa tinh lý mái piêng pác mưa tanh lý kín khoán sơ dú món háy cánh sở dư nóm má phu dư 
cuống dứn óc phủ dú móc sở hặp áu căm kháu ơn hươn lắm liếng bi căm kháu ly hiếng mộng 
căm kháu ơn hươn chụp năm ta văm kháu ma hem bóc phúng bóc cái láng phơ pín dương 
bóc cặp boc cá phí mơ ban pun mơi mưa nãm túm mưa kín gia hạnh cánh kê kín ham kho gia 
mới.  
 Cánh sớ dú nóm mó eo ke háo láy hặp ăn tặc áu phúc dú cuống dưn óc phủ dủ nóc 
sơ láy hặp ăn năm túm mực kín dá hành cảnh ke kín ham kho dá nưới ướt phệt sở dư vương 
mưa cứa kín bán sở dư vương tơ ướt phệt sớ ạt sát mác mát luộn phạc vưa hỏm viêm phạc 
tiêm lau tiêm da dú xưởn luộn phạc vưa hỏm viên phạc huống xía ái lay dong chương hóm 
huội cặp kháu muôi dơ mưa phân to lý mát ké mé tố dơ má luông ma dư hươn mân háu 
quang mạn má dú bán măn hứ quảng phan má mệt bán tố nị khen luống mệt nương nị khen 
tớp mưa phăn tố lý má ké mé tôc sớ má luống chịu lúp mặn póng sái thông ký mé ké mé tố 
sơ má luông chịu má sớ lái thăn mắn ma luống má pi lái hẹn lác than lái lúp măn póng sái 
mời mưa năng pựn tọng mới mưa hóng kho luống mời mưa puộng tặp pót sót xéo mi móe 
húa chở nơi mưa phăn sáy kê mơi té mé say non sáy úa tó oán bôn say kho giá mơi mưa phăn 
tố lý pệt mé tố dơ pệt luống pệt dơ long phong pệt mong tố lóng huối pích măn xuôi. 
 Khư pích manh lá hang ta man khu xám khắm xộp pét măn cháng tóc sai pái ten bá 
chang cheo sa lang nạm ặp măn dú cuống nơ tớ măn dú cương sơ tớ mă dú chông topngjo 
mươi hóng kho luống mơi mưa puông tạp pót sót séo xéo mi mác húa chớ. Tinh kín ngai tan 
chao tau thú tinh kín kháu dú phăn nghiếng phăng mó ham khói chắng xó nón mú pan kháu 
đáu áu nóm mú pan ngai cón nơ 



 
 

 

345 
 

Tộc tá xó mó han cứ xó láy láy tộc tá vây cứ náu khon khon cón nơ, tao cháu páng mạng 
quẩn lý cháu sứa tiếng khưn hớ hươn chao phăn mó pác phạ hớ hươn làm phan lý phăn bá 
láy hặp măm bơ phăn bá láy tó khan ma phăn tó pú tó pá liêng lúc phăn bá púc kháu cá 
cóng liêng hươn dọn nơ lăm nơ chao nơ tiengs khưn hớ hươn chao phăn má má cấy hớ hươn 
lắm phăn lý phán bá pặt táu cang ma phăn bá láy pặt pú pặt pá cáng nhăn. Phăn bá láy láp 
lắm póc pó mé du me phăn báy khủng  xáp nga lung tá áu hớ dọn nơ bá láy hớ láy con húa 
pí bá mi hớ mi con pươn con ten don nơ. 
Tộc tá xó ám hom cứ xó láy láy tộ ctas náy mó khói cứ váy khon khon tiếng khưn hơ hươn 
chao phăn má páo pha hươn lắm hớ láy phăn lý phăn bá láy ba dặp phuông mác muống 
khoăn khoai phắn ba láy phương móc bá khoăn kháu mác pau móc pớn khăn mú khăn má 
móc hú cặm xá khăn vệt khăn cây phăn bóc láy láo bái ba ma khát lịn dau phăn bá láy líc 
mạy cứu póng ma khát lin dia lé mơ lăn mơ chao hớ my dong khoan mo bát hớ mi dong ná 
mó móm khói xô lé nơ lăm mơi chao ơi láy dong mơ ham khói xó láy moi chít choi mưa má 
ngam lái khoan mó khói thái tộc dong xó dương nha leo lăm ơi chao ơi vướng đớ bó bặc tán 
cháu mưa tánh lý báo tặc pan đơ bô khíp tán chao mưa khíp, khispe té cuống nóc khíp té 
khói khau sớ long pan tưng kín ngai tân chao  kín dáu tinh kín kháu tán cháu kín ke đau tó hay 
cáp túa đúm cước quá băn chít chăng vang gom căn khieu tư ke la liến piens căn kháu tư  vúa 
nha vang kín cón nha khun kín luân kín lắng có nhăng pín cháu cặp chứ ke háy mi éo nhắng 
chép kép hay nị có nhăng khướn nộc tủ kín có nhăng mau mộc sáu phải chăng khai có nhăng 
vưa ngước dư năm sắn cáu len len moc sau dú mưa pín hua man den te no tan chan ơi. 
Hap măn te mó khói nhăng lay chứ khe sán hé mé ham khói nhăng láy chứ thói hói may mó 
khỏng nhăng chứ tang khoán chứ chặc chứ chang khoan phuôn lao luông khái hơi thói chặn 
pha then tánh lá nộng bóc hớ cá lăm tán kín pản kháu khấn ma si không dang hớ tán kín lý 
pan ngai cứu ma si thỏi tộ si thặp mó khói nhăng páy hê vang tộc si kháng mó ham nhăng páy 
hê muôn pan kháu páy he thuôn páy dá thối vang đó lợi thói sự mó khói mơi tám khoan lý 
mẹt khoan ngan mó ham mơi súp lúp nị mệt lứm má mó khói mơi ma hớ nơ mư tăng sai cúc 
lắm mưa pắn khán ón niếu na mư trang khoa các lắm chao mưa do thú nga lá khíp kháu sơ 
dự nóm háy phú du cuống dứn óc phú dư nóc sơ hặp áu, mơi mưa căm kháu ón lắm hiếng 
bi lăm kháu lý hươn chao hiếng nứng căm khan chụp năm tá căn khán má hem khưn căm 
kháu đón dang lao kháo lý dương bóc phúng bóc cai láng phớ pín dương bóc ai cặp bóc cá pí 
mơ bán pun mơi giờ mơi mưa phăn tố lý má ké mé tố dớ ma luông má dụ  hươn măn khóm 
quáng nạn má dú bán hơm quảng phan má mệt bán tô mị khen lương má mệt mương tố ni 



 
 

 

346 
 

khẹp tớp mơi mưa chin má dơ lái thăn miên luống mạ pi lái hao lái thán lái luwps măn póng 
sai thóng lý long nơ má luống kín chép hép hẹ má dơ kín măn mơi tẻ lúc xe, lắng mơi mưa 
năng pựn tọng mơi mưa hóng kho huống huống mơi mưa phương tặp pát sót xiếc mén máo 
húa chớ mơi mưa ton tặp tó bơ ướt tơn lướt tó nớ nga tơn tặp ma láu khoa tơn man mơi 
mưa phăn sáng ké mé sáy non sáy úa tó cảm bóp sáy non 16 cản cút sút năm túm mưa kín 
dó hanh cmar ke kín ham kho dó nưới cánh sớ dư nóm quá eo kẹ sờ láy tặc án phủ dư cuống 
sơ dưới óc phú dú nóc sờ láy lặp án ướt phệt sơ dú mương lao của kháo sớ án lá púa phạc 
búa sớ dú mương kéo hóm peo dú xuốn lao má táng khai nọi dú luống lương phặc tiem đau 
tiêm kha dú xươn hớ pén mặc khen phượng pay luống xía ai lái dong chướng hóa luôi cặp 
kháu mơi mưa phăn tốt lý pệt ké mức tớ dơ pệt hướng pệt dớ tó lóng phong pệt móng tố 
long huôi pích măn suối khư rích manh lá hong đá mặn khú vươn xám khăm xộp pét măn 
cháng tốt sai pái tín ba cháng cheo sa lăng nặm tặp măn dú cuống nơ tớ mặn dú cuống tọng 
mơi mưa hóng kho luống mơi mưa puông tắp pót ót séo mi mác lúa chơ mơi giơ. 
Tính kín ngại tinh tại thú tinh kín khúc tuinh dư phăng khói chắng sơ hớ láy hớ lý hớ mi hớ 
hăng láy in on sớ tóp tó khoái lý kín rái tóp tó chạng không kháng tóp mí phóng panh áu 
không lý khóng ngan ma tóp pan kháu khóng cáu cửa ma tóp pan ngai khói chắng xó khoăn 
ngua lông xú sai khoai lông sú péo báo phép mọi lông xwsp neo hơn xéo khoăn lúc dinh lông 
swsp sín lại khoăn lúc chai lông xúp sáy giáo hươn mưa ám lúc lá chọi ma xúp neo hơn loeeng 
lúc ịt lúc lun hớ má lúc ót lúc lá hơ pín hín dinh chai tớ lơ hớ tớp.  
Hớ tấp piêng dao piêng pó piêng mé hớp tập dong pó dong mớ lai tấp dong cha dong nai mơ 
giam páng con quân phái lặc sớ hớ chớ khách páy hóc hanh thuốc lang văn vụ chủ dương hụ 
thông póng long háu hớ pín ông quan học chơ hụ chủ dương hụ hơn quá tinh lai le mơ. 
Hặp năm hơ mén lăn phong cái kéo cái lóng mén thê la tăn hăng lúc sáo sớ men tý hớ lúc 
sợ sớ mén siêng cái kéo cái lóng. Liêng ngua khoái sớ hớ pé tháu ké hớ dú măn dưn giao cập 
căn kháu hươn luống sơ nha chạn sáng căn kháu hươn dơ nha ai tặc hớ pín dong qân khách 
bánh năm pin dong quân ban căm khoán pin dong tay ban, tăm kháu hớ pín dong pha họng 
quánh lóng pín dong mong bún ệt cặp hớ khát gian pu gián loi ệt say háng moi hớ khát gian 
năm gian ta don mơ. Bươu lặp hươn chon hớ khú quá họng hươn lắm sớ hớ khú quân vươn 
mun hớ khú cháu khú chứ don mơ chú quân chú lặp cáu dú lý bi húa chan mun dú kiêng 
chín dong mé manh ngoăn hăn lý dong puộng khứn pu hớ tộc con khưn ngón khưn hơ tộc 
tam lúc páy nha sin xú măng dú nha cuôi non le mọ. 



 
 

 

347 
 

 Tạo cháu quang quân lý cháu sứa liêng ngua pín tố dớ kháu lái vương khoai hớ pin 
khoai tố lý mé sứ hớ mi xám xịp tố kháu á húa xịp tố kháu cóm phúc sáu chại ma phúc sắn 
ha phúc sáu ha bs mệt hơ lông hở tra phúc sắn chói don mơ kín da dung hớ tím pác kín dá 
khoát chắng hớ tím hín phả nhoe khau ké tặc té nha kháu đắng dám hin lạn hở mén cón đạn 
ma bán hở men sính cặp khón din mơ sứa chúng mương tớ nha táu bái quái lại nha táu khắm 
hươn lắm cặp hươn cho ệt ắn lơ hớ tánh lý cay ăn lơ hớ tanh lý mi dọn mơ ệt kháu háy pín 
kháu hây huông má kháu na hở kín kháu qua huông cúm bát miits cá đơ chắng hớ mưa lan 
bát khoán cát đơn chăng hớ mowa máy bón háy mau pín dong píc cá khăn má kums con xa 
lăng táu kháu tộc lin nha hớ náu kháu tọc ké táu nha khon tộc ké tó khón khửn xóng sáu ban 
thuốn lăng mọc cháu pét của mữ thuôn kháu mộc dung hở lý dong đau dong khoa mương 
dọ lý dong ó dong ắn mương kéo theo phân hơ ma póc théo móc hở ma pua hớ mau luống 
pín man ói man nọi pin dong đau man kha hở lý dong băng chung chăng dong hở đấy khó 
đẩy luông hở khan mác dong xáy cá phủ xa ma phơi ệt kháu pút khán neo vươn chệt hở mi 
khảu lương lét vươn pét cặp vươn cáu hở kháu dú láy sạc lương phương dú ma sụn hứa sao 
ba hươn chạo hớ láy mưa hóp hát mưa sớ di tén húp a mưa sớ dia tén háp a mưa sở láy lái 
tạu kháu dú pạc đau hua khướp pí hợ lái lau kháu cáu tạu kháu mơ nha hua khướp hươn 
chang đấy pí nọng kháu chang khó chang hay hớ khái đấy chang mi, bá đấy cơn húa pi bá mi 
sở mi con pươn don mơ. 
 Tạo cháu páng mang quản lý cháu sự ệt ăn đơ hớ tánh lý đây cạy ăn đơ hớn tánh lý 
don mơ lưng pệt cáy hớ tím tím mạy sang liêng mú liêng má hớ tím hạng may kén kháu năm 
hơ lim pén dia luống công mu hớ pin dong cóng khi cóng má pín dong cóng hum túm cáy pín 
dong hăng ten phen phen bín tún mương sao pong tố tó chịc hụ họng tố tó chóc sớ hớ hụ 
khăn tố tó chặc hụ sáy liêng cáy sớ cáy cúm cay ác liệng ma hớ pín má hóm má lúa liệng mú 
hớ pín mú mánh khuays liệng cáy hớ pín cáy lứa heo le mơ tán nơi lăn mơi can ơi. Cao cháu 
páng mang quân lý cháu sứa ệt ăn đơ hớ tách lý đấy pang quang quân lý cháu sức ệt ăn đáu 
hớ hớ tách lý đấy don mơ cay ăn đơ hớ tách lý mi ệt đáu hớ pín kín ệt nin hớ pín dọn ệt hón 
chăng hớ đắm sách khói xía hành phú hành mia chóng ăn xía lăn mới chao khoăn nang mịn 
sớ bớ khoăn nang giơ sơ lông sớ lúng sớ nơ lắm nơi chao ơi. 
 Tạo cháu páng mang quân ký cháu sưa ệt ắn đơ hớ tánh lý lấy cạy ăn đơ hơ tanh lý 
mị hóm ngân hớ tím láy lấy cay ăn hơ phai rphen tẹ tay do ngân chó tím hóa non tộc tá tớ 
hớ lấy gân sang tộc lá cáng hớ lấy ngân họi hớ láy ngân tay xăm khăm tay cáng hớ láy ngân 
chó tín ma khống cúa mớ dạm lê nơ, kéo khái cụp bó khát hở khán áu ma vang keo trăm ệt 



 
 

 

348 
 

pí ệt ong pọng căn ệt ánh ệt em lẽ nơ tạo nương trở hở hạc té an nha sớ hớ lé mơ tán mơi 
chao ơi.  
 Láy dong mó ham khói só láy nọi chịt chọi mưa ná ngan lai khoan mó thái tộc dong 
áo dướng vướng đơ bó bặc tán cháu mưa tánh lý bặc tặc pan đơ bó khíp tán chao mưa khíp 
khíp té cuống mưa nóc khíp ts khóc khán sớ long pan tư thú mưa kín lan tư pan mưa kín loi 
hoi kín thói mó né kín đáu tinh kháu tán chái kín ke đáu cộp dong cộp thú đáu cú dong củ 
kim dong cú kim kín đáu lo hay cặp lúm cuốc cúa hăn chứt chẳng vang pọn cắn tau ke lý la 
liến piến căn kháu tư búa nha vang phú kín có nhăng pín khún kín lun kín lăng có nhăng pín 
cháu cặp chứ háy éo chăng chép kép hảy mi éo chăng khúm. 
 Thói mị mén thoi cáo tệch thói nị mén thói cáo tuấn thói cáo khuôn mi đắng thói cao 
săng môi vang tếch hơ ván chao kin lăm tếch tắm hở bản chân kín đớ chơ mộc pai kho mưa 
kín hớn in sáy dú trọng kín ín xúm chở cáy kín tong nhà xép bi băng kín hớ Im tinh pí lý chơ 
mộc pai kho mưa kín hơ ím sáng dú trọng kín ỉm xúm em hớ kín áu mơ hươn lắm sáng qua 
xin án mở hươn cho sáng láy bó háu hai xén sinh luông đơ bóc hớ các lắm tăn kín pan khấu 
háy đâu khẩn dan hở kín pan ngai háy ke khẩn ma há thói tộc há kháng mó mương khói bỏ 
nhăng hụ dọi tộc há thói mó khói bó nhăng hự cao hụ mơi kín púng thú vang kín thú vang mi 
vương tán chẳng sặc mưa cáng tán chẳng dang mưa míc tán chẳng sặt óc mưa nơ cộc pan 
ngai pay măn sở nhặng mi pún keo pu mú căn kiếng kẹo mác căn cóm căm đơ phệt tán cháu 
mưa úm cán kim cán khưn tán chao mưa dăm pún cặp pác lanh trong khỏng kín lịp kín bánh 
pún xin mãn kẹo hút xặm hớ khói khao keo pún kaoj pu sớ bó mi thặp mặp hớ kẹo pu sớ pns 
cắp kẹo pu láy xong hôi dá phá mác láy xóng dá thôi vang pan ngai nhăng bá nọi phải vái cọi 
ma pứm pan ngai mi té phái vái coi ma tứm pan ngai láy ông lấy ham phai láy ái quên chan 
thói xấp mó khói nốp vang páng nốp mớ mươn nốp hớ nốp sơ me khóa té sơ hín tán chao 
khăm tăm sóc cọi mưa khăn bái án. 
 Ná viếc mi mó khối chăng cao thứng phơ cáo hót tao ắm ệt tao chêt chai sôi sai bá 
phí pai hót tao ắm ệt tạo chệt chai sôi sai bá phí pai lá năm bí mi nong pí áu xú ệt ná bỏ lông 
mi tá áu ệt nhớ ma lươn cho chối đất chói lé chói pặt thuôi man ma quát thuôi nát ma pặt 
si ché hươn nát nao si ché doa cán ma pặt si ché  bặt mưa ký phay háy kháu đặt mưa con 
sáu hín pếch có thay lánh sánh pay sau ba dăm say ba dọi say khoan nhăng my máy công 
lụm nhăng chín phươn ngai máy công tái nhăng chuấn phương tháu bó ké hươn hông nhăng 
gián rá mi áy êm cặp a mi máy bơ cặp may pai tán chặng pặt mưa sớ húp xong khón pặt mưa 
sớ con xóng vướng mưa mương bận tan chao tán khẩn sư hỏng phự tán cháu a mưa pặt mưa 



 
 

 

349 
 

may ệt dao ệt lươn dộc măn mi lăng tô khó khăn hăng ten mạy cáng bá mi tháu păn may 
cáng săn sơ chưa tháu kiến cộc may điếu sớ quy xóng khá ngá may xóng có lay đốt láy le lấy 
ké láy pạn xía chú dương hại thôc óc. Tá lệch cói chắng lấy danh ói tá tăm các lăm tên danh 
danh xang cuống các dao danh óc khóc sáng các lăm danh moi mưa sụt mực má phái mon 
bóc cán mon hươn pặt mưa sở húp xong khón xáng vướng mi té tín hé sót má khót tong 
nhóng chương hươn tố sao mi té mó tóm cặp lan lăm can lé cú tam mưa ún tán kháu áo 
mưa. 
 Khao cơn khói liếng các lắm láy ma hặp há hớ các hặp há các lăm tán táu , pan khán 
mó khói lê phai mương khói lê  chăm lê sến môn léo kín ngai mộn khói chắng sống hớ các 
lắm mưa mắng sắng hớ các lắm mưa con xón hớ các lắm mưa dú. 
 Lắm khính cặp lắm kháu lắm pủ cặp lắm páu té mơn váng con chiếm lắm lao lơi lắm 
coi pha ná mác món cói then kín ngai mụn nó mương khói sống táu khá khói sông mowng 
sống táu má tháu khói sông mưa lắm bón bó kín tang lắm phang hổng linh mọi bó mươi láy 
cử cháu thú thân bó mưa láy cứ chủng lắm cộc có hương bán bỏ khăn ma tỏ chiêng chú kín 
ngang mụn sở táu kín kháu sơ mưa tao ắn ệt ệt chao sơi sao bá phí pao lá năm kín ngăn hép 
hóng khon phú mi cin xóng bướng ăn chưởng khứn sớ vá sưn lon tán chắng sược quang luống 
sú lín quân cái năn tộc mưa tá chăm kín mưa lin ma năm áp mươi bú cháu văng pom căn hưa 
dơ hệch hệch cắn khái hưa luống hiwn khái chiến nứng hớ mệt ệt chiến đếu hơ min láy kín 
chịn dú chịn mưa păn láy kín măn má luống pút bin mưa kháo mưa kháo pú cháu trá chái 
băng chưới phăn bặt mưa nửa chước hưa bặt lông tớ thó mạng hia may hang mưa chước phộc 
spai bờ bộc bở báng văng ché lý lảng láu tý cân táu hót băng sáu cáu ắn tý lưng chú ma leo 
tộc tang măn chao nha bẻ tộc nghé năn tán cháu nha sau cái năn tộc lông băng hộc ăn tý 
váng cáng thăm pái lang lái tý cáu hót băng nám cáu ăn tú nhưng chư ma léo tộc tang màn 
tân chao nho bé tọc nghé năn tọc chái cái lông tộc hát lín lánh ăn tý báng cáng băng tá cán 
bang lái tý cáu hót sộp cha khót cáu ăn tý lưng chư ma leo cái năn tộc tiến liên đáu cái lông 
hót săng ăn tý báng cáng trá na lang lái tý cái hót băng con lóc cáu ăn ty lưng chư ma leo. 
 Cái năn tiến liên đáu cái lông tộc tá háy ăn tí váng cáng băng miệng lang lái tý lông 
hang chác háng chông cáu ăn tý lưng chư âm leo các năn tiến kiên đáu cải lông tộc băng bá 
ăn tý váng cáng con cúm lang lái tý cáu táu hót hát sáng tác hót hát tá pen cáu ăn tý lưng 
chư ma leo. 
 Cái năn tộc lôn cánh háy tý váng cáng băng bán hang lái tý cáu táu ót bằng pống 
quáng cáu ăn tý lưng chư ma léo 



 
 

 

350 
 

 Cái năn tộc lông băng siết ăn tý váng cáng băng chang năm bang lái tý cáu táu hót 
băng của ăn tý lưng chư ma leo chao ơi. 
 Cái năn tộc lông băng tông làng tý váng cáng cánh may hang lai tý cáu táu xộp ca lóc 
cán ăn tý lưng chư ma leo cái năn tộc lông hát tóng tý váng cáng kên lá lang lái tý cáu táu 
hót hát pháy ăn lưng chư ma leo. 
 Hát pháy tý lăng váng băng ta s cảng cớ kẽn hín bướng phái sai hướn xía láy ma phá 
dua tắng tinh mương át chát phá sát tắng khặt ai lín khăng ma leo. 
 Cái năn tộc lông xám chót tý híp kén băng hén tý năm cộng phống phái tớ kháu bá 
háng dua pha hén cặp phá dua cái khúa đạn cau cái khám mé năm cáy lúm tang luống tay 
khúng tuông lán xối éo chon páy cáng mệt hánh tớ lúm pha páy cóng cau phí. 
 Cái năn tộc lông con sét tý hín khớn bán bớm tý nặm công vương phái say huối lế láy 
ma phái khóa huối bóng láy óc cái năn tộc lông băng bóng tý hín kín mương min tý năn cộng 
phống phải tớ kên táo xông khe kên tái tý táu pe ma le tý hới cộng phống phải tớ kháu bá 
pọng dai. 
 Cái năn tộc lông bán con dộc tộc tá cóng băng bán ca dăng tăng hươn xóng phông 
phái tớ kháu kín nắm lin kháu bó kin nắm tuông pớ tang peng giác. 
 Cái năn tộc băng cú tý năm chăn băng măn tý năm công phổng phái tơ kháu bá xộp 
bún xộp bun mén pun dung phí khặt dú hưa cáng ái đín tuoong tọc công tang vang hớ các 
chao bác óc tộc cang sóc các lắm háo mưa tang luống nha láu tạng cáu nha đông bưn mộc 
iếng có kén đưng teo seo kiếng éo kín đưng lúa các lắm cháu éo kén dựng páy. 
 Lắm khính cặp lắm kháu lắm pú bắn páu té mơn páng con chiêm lang dáo các lắm 
mưa chượn hươn chẳng láy mưa dú mưa khứn hử tao cúm bang khứn hưa hớ mang quán bán 
khóng khín khứn khú dọng cau khóng cháu khứn siêu dong hửng láy kín chịu dú chin mưa păn 
măn má luống púc bin mưa kao tạo cúm lan mang quán ban. 
 Tạo dú cọc có hương bán bó mưa dú cộc có hương bán bó khan na chiêng chú dao 
các lắm láy mưa chươn hươn các lắm mưa dú mưa cúm má dú sy sắp lặp tá dú sy xụm lúm 
má dú óc chon bó din thói khói khun các lắm nha lục bó din xiêng pục xiếng hó nha tứn, tứn 
lạ sớ măn ái tứn lái sở mặn món. 
 Tao ăn ệt tao chệt chai rồi sai bá phí pai lá năm dao sú mưa chươn hươn sá mưa dú 
mưa cúm ná dú si xặp đặp té dú si xụm cúm má du on chon bó cáo ơi nha tưn bán sớ tứn la 
sớ mặn ái tưn lai sơ măn món mó khói sắng hớ các lắm mặn ái tứn lái sơ các chao mưa dú 



 
 

 

351 
 

tăng mú phăng khoan mó khói chẳng điếu đặng xía khoan pác ngác ná xía khoan chá lộc la 
xia con nơ ban chao ơi. 
 Thói ni khói chẳng chiên mưa lắm cang cọ tý ná lắm cang kha tý thí lắm con lạnh tý 
sú lun mưa dú sọc lạnh tý sú lum lắm cón kum tý sú móc mưa dú con kum tý sú móc lăm 
khóc lóc tý khăn phay lắm tý phay háy kháu lăm con sáu hín phéng. 
 Lắm con kum tý sú móc mưa dú cón kums tý sư móc mưa dú cón kum tý sú móc lăm 
khót tóc cặp khoăn lắm khót đắc cặp mưa dú khót cặp khăn phay lăm con sản phéng mưa 
du ký phay háy khau mưa du con sau hin phéng lém éo thay cánh muwd dù éo thay kanhs 
lăm sánh thay hưa mưa du sánh thay sưa pót sáo mang láy sáu tái mưa sú sưa sáo may láy 
sáu tán mưa dú pát may láy san tán lắm húa láy tý tăn dang mưng dú húa láy tý tăn dáng 
lắm ná tang tý tăn teo mưa dú ná tý tăn teo lăm neo húa láy tý tăn khấn mưa dú neo húa 
kha sở háng chon lét hon nha ết may sia hươn các lắm tan chàng mưa cúm ná dú xi sặp lặp 
tá dú si lụm cúm ná dú ón chon bó din thói khói khua các lắm nha lục bó din xiêng pục xiêng 
há cáo mơi nha tứn bó sơ tưn sơ măn ai tưn lái dan chau dịu món. 
 Khói chẳng săng hớ các lắm mưa non són hớ các lăm tán mưa dú tăng phăng khoan 
khoan mo khói son các lắm tán nha lặng khoan mó thóc săng pha láy húng khăm chạm bên 
láy khải đủ. 
 Khói chẳng ệt khoan mụn pín dong pú chiên liên lý pin dong pú sát khoan khát dong 
mít nọi soi hăn tặt tóng bó nhăng cong thói cáu bó nhăng đáu thói thí khoan đứng khúm 
khuốm lý Thôi Hết. 

Xong ngày 07 tháng 9 năm 2011. Pú quyên kin 83 Na mèo, Quan Sơn, Thanh Hóa 
(Chú Thống gửi) 

 
 
 

 


