
  

 

 

 

รายงานวิจัยฉบับสมบูรณ ์

 
 

โครงการ “การพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรม 

ของนิสิตนักศึกษามหาวิทยาลัย” 

 

 

โดย รองศาสตราจารย์ ดร. รัตติกรณ์ จงวิศาล และคณะ 

 

 

กุมภาพันธ์ 2560 

 



สัญญาเลขที่ SRI58H0802 

 

 

รายงานวิจัยฉบับสมบูรณ ์

 

โครงการ “การพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรม 

ของนิสิตนักศึกษามหาวิทยาลัย” 

 

 
   คณะผู้วิจัย      สังกัด 

  1. รองศาสตราจารย์ ดร. รัตติกรณ์ จงวศิาล     มหาวิทยาลยัเกษตรศาสตร์ 

  2. ดร.อิสระ บุญญะฤทธิ์      มหาวิทยาลยัเชียงใหม่ 

 

 
 

สนับสนุนโดยส านักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.) 

(ความเห็นในรายงานนี้เป็นของผู้วิจัย สกว. ไม่จ าเป็นต้องเห็นด้วยเสมอไป) 

 



 
i 

 

บทสรุปผู้บริหาร (Executive Summary) 
โครงการวิจัย การพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษามหาวทิยาลัย 

  
 การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือ (1) ศึกษาองค์ความรู้เกี่ยวกับจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิต
นักศึกษามหาวิทยาลัยที่ควรพัฒนา และเสนอแนวทางใหม่ในการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของ
นิสิตนักศึกษามหาวิทยาลัย โดยการวิจัยเชิงปฏิบัติการ (Action Research) และ (2) เพ่ือทดลองน า
แนวทางการพัฒนาใหม่ไปใช้พร้อมทั้งศึกษาผลของการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิต
นักศึกษามหาวิทยาลัย ผลการศึกษาที่ได้น ามาปรับปรุงและสรุปเป็นหลักสูตรและคู่มือการพัฒนาจิต
วิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษา การวิจัยครั้งนี้มีกลุ่มเป้าหมายที่ใช้ในการศึกษาวิจัยคือ 
ผู้ทรงคุณวุฒิ 2 กลุ่ม และนิสิตนักศึกษา 1 กลุ่ม ผู้ทรงคุณวุฒิกลุ่มแรกจ านวน 5 ท่าน ที่เป็นผู้ร่วม
พัฒนาหลักสูตรฝึกอบรม และเป็นกระบวนกร รวมถึงสังเกตพฤติกรรมของผู้เข้ารับการฝึกอบรม 
ติดตามผล ประเมินผล อีกท้ังให้ข้อเสนอแนะในการพัฒนาหลักสูตรฝึกอบรม และผู้ทรงคุณวุฒิกลุ่ม       
ที่สองจ านวน 5 ท่านเป็นผู้ตรวจสอบคุณภาพหลักสูตร และกลุ่มนิสิตนักศึกษาในมหาวิทยาลัยของรัฐ
จ านวน 31 คน เป็นผู้เข้ารับการฝึกอบรมโดยใช้แนวทางการพัฒนาใหม่ 
 ผู้วิจัยใช้วิธีการด าเนินการปฏิบัติ 4 ขั้นตอน คือ การวางแผน (Plan) การปฏิบัติ (Act) การ
สังเกต (Observe) การสะท้อนผลการปฏิบัติ (Reflect) และน าผลที่ได้มาพิจารณาปรับปรุงแผน 
(Replanning) โดยขั้นตอนดังกล่าวจะสอดแทรกอยู่ในขั้นตอนการด าเนินการวิจัยรวมทั้งหมด 12 
ขั้นตอน ได้แก่ (1) ประมวลเอกสาร งานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับจิตวิญญาณและจริยธรรมและแนวทางการ
พัฒนา สัมภาษณ์ผู้ทรงคุณวุฒิ และนิสิตนักศึกษา เพ่ือวิเคราะห์สถานการณ์ของประเด็นปัญหาและ
ก าหนดประเดน็ปัญหาวิจัยครั้งนี้ (2) การสร้างกรอบแนวคิดในการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรม
ของนิสิตนักศึกษา (3) การจัดท าโครงการและหลักสูตรการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิต
นักศึกษา (4) การหาคุณภาพหลักสูตรฝึกอบรมโดยผู้ทรงคุณวุฒิ (5) การปรับปรุงแก้ไขหลักสูตร
ฝึกอบรม โดยน าผลการประเมินและข้อเสนอแนะที่ได้จากผู้ทรงคุณวุฒิมาปรับปรุงแก้ไขหลักสูตร
ฝึกอบรมก่อนน าไปใช้ครั้งที่หนึ่ง (6) น าหลักสูตรฝึกอบรมไปใช้ครั้งที่หนึ่ง (7) การปรับปรุง แก้ไข
หลักสูตรฝึกอบรม โดยน าข้อมูลจากการฝึกอบรมครั้งที่หนึ่งได้แก่ การสังเกตพฤติกรรมของผู้เข้ารับ
การฝึกอบรมและผลการประเมิน รวมถึงข้อเสนอแนะจากทีมกระบวนกรและนิสิตนักศึกษาท่ีเข้ารับ
การฝึกอบรม มาปรับปรุงแก้ไขคู่มือการฝึกอบรม (8) น าหลักสูตรฝึกอบรมไปใช้ครั้งที่สอง (9) การ
ปรับปรุงแก้ไขหลักสูตรฝึกอบรมจากการประเมินผลการฝึกอบรมครั้งที่สอง (10) น าหลักสูตรฝึกอบรม
ไปใช้ครั้งที ่(11) การปรับปรุง แก้ไขหลักสูตรฝึกอบรมจากการประเมินการฝึกอบรมครั้งที่สาม และ 
(12) สรุปหลักสูตรฝึกอบรมฉบับสมบูรณ์ และเขียนคู่มือหลักสูตรฝีกอบรม 



 
ii 

 

 เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัยครั้งนี้ ได้แก่ (1) แบบส ารวจความต้องการฝึกอบรม เพื่อสอบถาม
ข้อมูลเกี่ยวกับความต้องการด้านต่าง ๆ ในการฝึกอบรมที่เก่ียวข้องกับจิตวิญญาณและจริยธรรมที่นิสิต
นักศึกษาต้องการพัฒนา และแบบสอบถามความคิดเห็นของผู้ทรงคุณวุฒิ เพ่ือหาแนวทางในการ
พัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษา (2) แบบประเมินคุณภาพของหลักสูตรการ
ฝึกอบรมส าหรับผู้ทรงคุณวุฒิ (3) เครื่องมือที่ใช้ในการประเมินผลการพัฒนาในกลุ่มนิสิตนักศึกษา 
ได้แก่ แบบประเมินความรู้ก่อนและหลังเข้ารับการฝึกอบรม แบบประเมินผลโครงการฝึกอบรม         
แบบวัดจิตวิญญาณและจริยธรรม 7 ด้านซึ่งได้รับการตรวจสอบคุณสมบัติทางจิตมิตแล้ว ได้แก่       
แบบวัดการเห็นคุณค่าในตนเอง แบบวัดการเห็นคุณค่าของผู้อื่น แบบวัดสัมพันธภาพที่ดีกับผู้อ่ืน แบบ
วัดการให้อภัย แบบวัดความรับผิดชอบต่อตนเอง แบบวัดความรับผิดชอบต่อผู้อ่ืน แบบวัดสุขภาวะ
ทางจิตวิญญาณเพ่ือการพัฒนา นอกเหนือจากนั้นยังมีการเก็บข้อมูลเชิงคุณภาพเกี่ยวกับกระบวนการ
เรียนรู้และผลของการเรียนรู้โดยให้ผู้เข้ารับการฝึกอบรมเขียนประเมินโครงการฝึกอบรม การสนทนา
กลุ่ม การสัมภาษณ์เชิงลึก และการเขียนบันทึก Journal Journey  

ผลจากการวิจัยปฏิบัติการเพ่ือพัฒนาหลักสูตรพบคุณลักษณะจิตวิญญาณและจริยธรรมที่
นิสิตนักศึกษาควรพัฒนา และได้สร้างแนวทางใหม่ในการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรม โดยผ่าน
หลักสูตรและคู่มือในการฝึกอบรมโครงการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษา
มหาวิทยาลัยอันประกอบด้วย 4 โมดูล ได้แก่ โมดูลที่ 1 การพัฒนาการเห็นคุณค่าในตนเอง และการ
พัฒนาการเห็นคุณค่าของผู้อื่น โมดูลที่ 2 การพัฒนาความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืน โมดูลที่ 3 การพัฒนา
ความรับผิดชอบตนเอง ผู้อ่ืน และสิ่งแวดล้อม โมดูลที่ 4 การวางแผนการพัฒนาจิตวิญญาณและ
จริยธรรมของตนเองและการติดตามผล ทั้ง 4 โมดูลได้ถูกน าไปใช้ในการพัฒนากลุ่มนิสิตนักศึกษา โดย
ก าหนดให้มีการพัฒนาทั้งสิ้น 3 ครั้งๆ ละ 3 วัน 2 คืน ซึ่งในแต่ละครั้งผู้วิจัยได้รับผลข้อมูลย้อนกลับ
จากการประเมินเนื้อหา ประสิทธิผลของแนวทางพัฒนา และผลต่อพฤติกรรมของนิสิตนักศึกษา 
ส าหรับการพัฒนาหลักสูตรในครั้งถัดไป  
 ผู้วิจัยได้ด าเนินการทดลองใช้หลักสูตรการพัฒนาดังกล่าวและด าเนินการประเมินประสิทธิผล

ของหลักสูตร โดยใช้การวิเคราะห์ข้อมูลเชิงปริมาณเพ่ือทดสอบความแตกต่างของคะแนนตัวแปรจิต

วิญญาณและจริยธรรมระหว่างก่อนได้รับการพัฒนา (Pre Test) กับหลังได้รับการพัฒนา (Post Test) 

โดยด าเนินการวิเคราะห์ข้อมูลจากกลุ่มตัวอย่างนิสิตนักศึกษาที่สามารถเข้าร่วมการพัฒนาได้ครบตาม

หลักสูตรทั้ง 3 ครั้ง และให้ข้อมูลครบ เป็นจ านวนคนทั้งสิ้น 26 คน โดยผลการวิจัยพบว่าภายหลัง

ได้รับการพัฒนาตามหลักสูตรฯ แล้วนิสิตนักศึกษากลุ่มตัวอย่างมีการเห็นคุณค่าในตนเองมากกว่าก่อน

ได้รับการพัฒนาอย่างมีนัยส าคัญทางสถิติ (t (25) = 5.599, p < .01) มีค่าขนาดอิทธิพลของโคเฮน 

(Cohen’s d) เท่ากับ 1.09 ส่วนตัวแปรการเห็นคุณค่าของผู้อื่นพบว่า ภายหลังได้รับการพัฒนาตาม



 
iii 

 

หลักสูตรฯ แล้วนิสิตนักศึกษากลุ่มตัวอย่างมีการเห็นคุณค่าของผู้อ่ืนมากกว่าก่อนได้รับการพัฒนา

อย่างมีนัยส าคัญทางสถิติ (t (25) = 2.124, p < .05) มีค่าขนาดอิทธิพลของโคเฮนเท่ากับ .41 ส าหรับ

ตัวแปรสัมพันธภาพที่ดีกับผู้อ่ืนนั้น ผู้วิจัยพบว่าภายหลังได้รับการพัฒนาตามหลักสูตรฯ แล้วกลุ่ม

ตัวอย่างมีคะแนนมากกว่าก่อนได้รับการพัฒนาอย่างมีนัยส าคัญทางสถิติ (t (25) = 1.987, p < .05) 

มีค่าขนาดอิทธิพลของโคเฮนเท่ากับ .39 นอกจากนี้ยังพบว่าภายหลังได้รับการพัฒนาตามหลักสูตรฯ 

แล้วนิสิตนักศึกษากลุ่มตัวอย่างมีความรับผิดชอบต่อตนเองมากกว่าก่อนได้รับการพัฒนาอย่างมี

นัยส าคัญทางสถิติ (t (25) = 6.152, p < .01) มีค่าขนาดอิทธิพลของโคเฮนเท่ากับ 1.20 ส่วนตัวแปร

ด้านความรับผิดชอบต่อผู้อื่นนั้นพบว่าภายหลังได้รับการพัฒนาตามหลักสูตรฯ แล้วกลุ่มตัวอย่างมี

คะแนนมากกว่าก่อนได้รับการพัฒนาอย่างมีนัยส าคัญทางสถิติ (t (25) = 8.813, p < .01) มีค่าขนาด

อิทธิพลของโคเฮนเท่ากับ 1.72 นอกจากนี้ผู้วิจัยสนใจผลของการพัฒนาที่มีต่อสุขภาวะทางจิต

วิญญาณ โดยพบว่าสุขภาวะทางจิตวิญญาณภายหลังได้รับการพัฒนาตามหลักสูตรฯ แล้วกลุ่มตัวอย่าง

มีคะแนนมากกว่าก่อนได้รับการพัฒนาอย่างมีนัยส าคัญทางสถิติ   (t (25) = 3.143, p < .01) มีค่า

ขนาดอิทธิพลของโคเฮนเท่ากับ .61 อย่างไรก็ตามไม่พบว่าการให้อภัยภายหลังจากได้รับการพัฒนาจะ

เพ่ิมข้ึนอย่างมีนัยส าคัญทางสถิติ (t (25) = .287, ns) มีค่าขนาดอิทธิพลของโคเฮนเท่ากับ .05 

 นอกจากนั้นผลจากการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพ ผู้เข้ารับการฝึกอบรมได้รายงานเกี่ยวกับ

ตนเอง เช่น ได้มีการพัฒนาตนเองจากภายใน ได้เห็นคุณค่าของตนเองมากขึ้น ได้รู้จักและเข้าใจตนเอง

มากขึ้น ยอมรับและมองตนเองทางบวกมากข้ึน ได้ออกจากพ้ืนที่แห่งความสะดวกสบาย (Comfort 

Zone) ได้ก้าวข้ามผ่านข้อจ ากัดของตนเอง ได้ให้อภัยตนเอง มีความรู้สึกท่ีดีกับตนเอง กล้าแสดงออก 

และม่ันใจในตนเองมากยิ่งขึ้น ได้เปลี่ยนความคิดและมุมมองในชีวิต มองโลกในแง่ดีมากข้ึน ได้เห็น

การเปลี่ยนแปลงของตนเองอย่างค่อยเป็นค่อยไป ได้พัฒนาตนเอง มีการเปลี่ยนแปลงตนเองจาก

ภายในทั้งความคิดและจิตใจ จัดการอารมณ์ตัวเองได้ดีขึ้น มีสติไม่วู่วาม มีวินัยในตนเองมากขึ้น มี

ความรับผิดชอบต่อตนเองมากข้ึน ได้ตระหนักว่าควรเปลี่ยนแปลงตนเองแทนที่จะเปลี่ยนแปลงผู้อื่น 

ได้เกิดการเปลี่ยนแปลงจากความรู้สึกว่าตนเองต้องเป็นหนึ่งเท่านั้น เปลี่ยนเป็นความรู้สึกว่าตนเอง         

ขอเป็นส่วนหนึ่ง และผู้เข้ารับการฝึกอบรมได้รายงานเกี่ยวกับผู้อ่ืน เช่น ได้เห็นคุณค่าของผู้อ่ืน ได้

เข้าใจในตัวผู้อื่นและเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่นมากขึ้น ได้เรียนรู้เรื่องความแตกต่าง เปิดใจรับผู้อื่น 

เรียนรู้ที่จะเข้าใจและรับฟังผู้อ่ืนมากข้ึน ได้ยินเสียงผู้อื่นมากข้ึน ใส่ใจและไว้ใจผู้อื่นมากขึ้น ได้

กัลยาณมิตร ได้มิตรภาพและมีสัมพันธภาพที่ดีกับผู้อ่ืน ได้ให้อภัยผู้อ่ืนมากข้ึน และลดความมีอคติกับ

ผู้อื่น และในส่วนที่เกี่ยวข้องกับสังคมกับสิ่งแวดล้อม ผู้เข้ารับการฝึกอบรมได้รายงาน เช่น ได้เห็น

ความเหลื่อมล้ าของสังคม ได้ตระหนักในเรื่องความรับผิดชอบต่อส่วนรวม สังคมและโลกมากขึ้น       



 
iv 

 

รู้สึกมีความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันกับธรรมชาติ ได้ประสบการณ์ใกล้ชิดกับธรรมชาติ รู้คุณค่าของ

ธรรมชาติรอบตัวมากขึ้น เห็นคุณค่าและความหมายของสิ่งต่างๆ มากขึ้นและได้เข้าใจว่าธรรมชาติกับ

มนุษย์ต้องพึ่งพาอาศัยซึ่งกันและกัน 

 จากผลการศึกษาองค์ความรู้เกี่ยวกับจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษาที่ควรพัฒนา 

และการพัฒนาแนวทางใหม่ในการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมโดยใช้การวิจัยปฏิบัติการ ผลจาก

การศึกษาท้ังเชิงปริมาณและเชิงคุณภาพน ามาพัฒนาเป็นหลักสูตรที่สมบูรณ์ และจัดท าคู่มือการ

ฝึกอบรมการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรม ที่สามารถน าไปประยุกต์ใช้ในบริบทของกลุ่มตัวอย่าง

ทั้งนิสิตนักศึกษาในมหาวิทยาลัย นักเรียนในระดับโรงเรียน หรือเยาวชนในกลุ่มต่างๆ ต่อไป 

 



 
v 

 

บทคัดย่อ 
 

 จิตวิญญาณและจริยธรรมเป็นคุณลักษณะพึงประสงค์ที่สะท้อนถึงคุณภาพของบุคคล 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งนิสิตนักศึกษาในระดับอุมศึกษาที่จะต้องเป็นพลังส าคัญในการพัฒนาสังคมต่อไป 
การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์หลักเพ่ือศึกษาและเสนอแนวทางใหม่ในการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรม
ในบริบทของนิสิตนักศึกษามหาวิทยาลัย และทดลองใช้แนวทางการพัฒนาและประเมินประสิทธิผลที่
มีต่อการเปลี่ยนแปลงของจิตวิญญาณและจริยธรรม ด าเนินการโดยใช้การวิจัยเชิงปฏิบัติการ (Action 
Research) มกีลุ่มผู้ร่วมวิจัยคือ นิสิตนักศึกษาและผู้ทรงคุณวุฒิที่มีความเชี่ยวชาญในการพัฒนาจิต
วิญญาณ เก็บรวบรวมข้อมูลทั้งเชิงคุณภาพและเชิงปริมาณ กระบวนการวิจัยด าเนินการ โดยมี
ระยะเวลาปฏิบัติการทั้งสิ้น 1 ปี 6 เดือน ใช้กระบวนการของวงจร ปฏิบัติการและสะท้อนผลทั้งสิ้น 3 
รอบ จึงได้หลักสูตรการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรม ประกอบด้วย 4 โมดูลที่มุ่งพัฒนา การ
พัฒนาการเห็นคุณค่าในตนเองและการพัฒนาการเห็นคุณค่าของผู้อ่ืน การพัฒนาความสัมพันธ์ที่ดีกับ
ผู้อื่น การพัฒนาความรับผิดชอบตนเอง ผู้อ่ืน และสิ่งแวดล้อม และการวางแผนการพัฒนาจิตวิญญาณ
และจริยธรรมของตนเองและการติดตามผล ผลการวิจัยพบว่า หลังจากได้รับการพัฒนาแล้ว นิสิต
นักศึกษาท่ีเข้าร่วมการพัฒนามีจิตวิญญาณด้านการเห็นคุณค่าในตนเอง การเห็นคุณค่าของผู้อื่น 
สัมพันธภาพที่ดีกับผู้อ่ืน ความรับผิดชอบต่อตนเอง ความรับผิดชอบต่อผู้อ่ืน และสุขภาวะทางจิต
วิญญาณเพ่ิมข้ึนอย่างมีนัยส าคัญทางสถิติ ผลจากการสัมภาษณ์และข้อมูลเชิงคุณภาพพบว่า นิสิต
นักศึกษามีประสบการณ์ภายในทางจิตวิญญาณเกี่ยวกับตนเองและผู้อ่ืนเพ่ิมมากข้ึน สามารถเชื่อมโยง
กับตัวตนภายในตนเอง การเชื่อมโยงกับผู้อ่ืน และเชื่อมโยงกับสิ่งแวดล้อมได้ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
vi 

 

Abstract 
 
 Spirituality and ethics are desirable characteristics reflecting a person’s 
quality, especially university students who would become a driving force in social 
development. The research was aimed to study and propose a new approach to 
spiritual and ethical development in the context of university students, and to put 
the development approach into experiment and assess its effectiveness in improving 
spirituality and ethics. The method employed was the action research and the 
participants were university students and experts in spiritual development. Both 
qualitative and quantitative data were collected. The overall period was one and     
a half years and a curriculum on spiritual and ethical development was produced 
after three cyclical processes and reflection, resulting four modules of spiritual and 
ethical characteristics which students needed to be developed: Self-esteem and 
Other Esteem, Relationship with Others, Responsibility towards self, others and the 
environment, and Planning of Spiritual and Ethical Development and Monitoring. 
After the trial curriculum implementation, the participating students’ spirituality in 
self-esteem, other esteem, responsibility to self and others increased significantly. 
Findings from the qualitative data revealed that students had profound experience 
of self and others showing their connecting with themselves, others, and 
environment.  
 



 
(1) 

 

สารบัญ 
 

 หน้า 
 

บทสรุปผู้บริหาร i 
บทคัดย่อ  v 
Abstract vi 
  
สารบัญตาราง  (4) 
สารบัญภาพ  (6) 

  
บทที่ 1 บทน า  
 ที่มาและความส าคัญของปัญหา 1 
 วัตถุประสงค์ของการวิจัย 4 
 ประโยชน์ที่คาดว่าจะได้รับ 4 
 ขอบเขตของการวิจัย 4 
 นิยามศัพท์ 5 
   
บทที่ 2  การตรวจเอกสาร  
 แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับจิตวิญญาณ และหลักจิตตปัญญาศึกษา 6 
 แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับการเห็นคุณค่าในตนเอง และการเห็นคุณค่าของผู้อ่ืน  27 
 แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืน 33 
 แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับการให้อภัย 35 
 แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับจริยธรรม 40 
 แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับความรับผิดชอบ 49 
 งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 51 
  
  
  
 
 

 



 
(2) 

 

 
สารบัญ (ต่อ) 

 
  หน้า 

 
บทที่ 3  วิธีด าเนินการวิจัย  
 ประชากรและกลุ่มตัวอย่าง 64 
 ขั้นตอนการด าเนินการวิจัย 65 
 เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย  72 
 การตรวจสอบคุณภาพของเครื่องมือวัด 81 
 การเก็บรวบรวมข้อมูล 83 
 การวิเคราะห์ข้อมูล 83 
  
บทที่ 4 ผลการวิจัย  
 ส่วนที่ 1 ผลการสรุปความคิดเห็นจากการสนทนากลุ่มกับนิสิตนักศึกษา 85 
 ส่วนที่ 2 การสร้างกรอบแนวคิดในการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิต

นักศึกษา 
94 

 ส่วนที่ 3 โครงการและหลักสูตรการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษา 97 
 ส่วนที่ 4 การหาคุณภาพหลักสูตรฝึกอบรม โดยผู้ทรงคุณวุฒิ 101 
 ส่วนที่ 5 ผลการปรับปรุงหลักสูตรตามความคิดเห็นของผู้ทรงคุณวุฒิ 110 
 ส่วนที่ 6 ผลการน าหลักสูตรการฝึกอบรมครั้งท่ี 1 ไปใช้ 118 
 ส่วนที่ 7 ผลการน าหลักสูตรการฝึกอบรมครั้งท่ี 2 ไปใช้ 138 
 ส่วนที่ 8 ผลการน าหลักสูตรการฝึกอบรมครั้งท่ี 3 ไปใช้ 158 
 ส่วนที่ 9 

 
ผลการปรับปรุงเนื้อหากิจกรรมในหลักสูตรเพ่ิมเติม ภายหลังการฝึกอบรม 
ทั้ง 3 ครั้ง 

176 

 ส่วนที่ 10 ผลการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงปริมาณเพ่ือประเมินประสิทธิผลของหลักสูตร 
การพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษามหาวิทยาลัย 

183 

 ส่วนที่ 11 ผลการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพเพ่ือประเมินประสิทธิผลของหลักสูตร 
จิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษา 

189 

 ส่วนที่ 12 หลักสูตรการพัฒนาจิตวิญยาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษาฉบับสมบูรณ์ 203 
  



 
(3) 

 

สารบัญ (ต่อ) 
 
  หน้า 

 
บทที่ 5 สรุปผลการวิจัย และข้อเสนอแนะ  
 การสรุปผลการวิจัย 230 
 อภิปรายผล 242 
 ข้อเสนอแนะจากผลการวิจัย 244 
  ข้อเสนอแนะในการน าผลการวิจัยไปประยุกต์ใช้ 244 
  ข้อเสนอแนะส าหรับการวิจัยครั้งต่อไป 246 
  ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 246 
  197 
  
เอกสารอ้างอิง 248 
   
ภาคผนวก  
 ภาคผนวก ก ตัวอย่างเครื่องมือที่ใช้ในการระดมความคิด และใบยินยอมเข้าร่วมการวิจัย 260 
 ภาคผนวก ข ตัวอย่างเครื่องมือที่ใช้ในการหาคุณภาพของหลักสูตร 269 
 ภาคผนวก ค ตัวอย่างเครื่องมือที่ใช้ในการประเมินผล 276 
 ภาคผนวก ง หลักสูตรและคู่มือการฝึกอบรม 292 
 ภาคผนวก จ  293 
  บทความส าหรับการเผยแพร่  
  กิจกรรมที่เกี่ยวข้องกับการน าผลจากโครงการไปใช้ประโยชน์  
  ตารางเปรียบเทียบวัตถุประสงค์ กิจกรรมที่วางแผนไว้  และกิจกรรมที่ 

ด าเนินการมาและผลที่ได้รับตลอดโครงการ 
 

  
  
  

 
 
 

 



 
(4) 

 

สารบัญตาราง 
 
ตารางท่ี  หน้า 

 
3.1 ผลการวิเคราะห์ความเชื่อมั่นของแบบวัด 82 
4.1 ข้อสรุป 3 อันดับแรกของคุณลักษณะจิตวิญญาณและจริยธรรมที่ต้องการพัฒนา 88 
4.2 สรุปคุณลักษณะจิตวิญญาณและจริยธรรมที่นิสิตนักศึกษาต้องการพัฒนา  

แนวทางการพัฒนา เทคนิค หรือกิจกรรมที่ผู้ทรงคุณวุฒิเสนอแนะ 
94 

4.3 ผลการประเมินคุณภาพหลักสูตรโมดูลที่ 1 การพัฒนาการเห็นคุณค่าในตนเอง 
และการพัฒนาการเห็นคุณค่าของผู้อ่ืน 

102 

4.4 ผลการประเมินคุณภาพหลักสูตรโมดูลที่ 2 การพัฒนาความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืน  
และการให้อภัย 

104 

4.5 ผลการประเมินคุณภาพหลักสูตรโมดูลที่3 การพัฒนาความรับผิดชอบต่อตนเอง  
ความรับผิดชอบต่อผู้อื่น สังคม และสิ่งแวดล้อม 

105 

4.6 ผลการประเมินคุณภาพหลักสูตรโมดูลที่ 4 การวางแผนการพัฒนาจิตวิญญาณ 
และจริยธรรมของตนเอง และการติดตามผล 

107 

4.7 ผลการประเมินความคิดเห็นของผู้ทรงคุณวุฒิเกี่ยวกับแนวทางในการพัฒนา 
จิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษามหาวิทยาลัยในภาพรวมของหลักสูตร 

108 

4.8 ตัวอย่างตารางเวลาโมดูลที่ 1 การพัฒนาการเห็นคุณค่าในตนเอง และ 
การเห็นคุณค่าของผู้อ่ืน 

112 

4.9 ตัวอย่างตารางเวลาโมดลูที่ 2 การพัฒนาความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืน และการให้อภัย 114 
4.10 ตัวอย่างตารางเวลาโมดูลที่ 3 การพัฒนาความรับผิดชอบตนเอง ผู้อ่ืน และสิ่งแวดล้อม 115 
4.11 การประเมินภาพรวมของหลักสูตรโมดูลที่ 1 การพัฒนาการเห็นคุณค่าในตนเอง  

และการเห็นคุณค่าของผู้อื่น 
120 

4.12 การประเมินเจตคติต่อการฝึกอบรมโมดูลที่ 1 การพัฒนาการเห็นคุณค่าในตนเอง  
และการเห็นคุณค่าของผู้อื่น 

121 

4.13 การประเมินความเหมาะสมของเนื้อหาและกิจกรรมโมดูลที่ 1 การพัฒนา 
การเห็นคุณค่าในตนเอง และการเห็นคุณค่าของผู้อ่ืน 

122 

4.14 ผลการด าเนินการฝึกอบรมครั้งที่ 1 135 
4.15 ผลการประเมินภาพรวมของหลักสูตรโมดูลที่ 2 การสร้างความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืน 

และการให้อภัย 
139 



 
(5) 

 

 สารบัญตาราง (ต่อ) 
 

 

ตารางท่ี  หน้า 
 

4.16 ผลการประเมินเจตคติต่อการฝึกอบรมโมดูลที่ 2 การสร้างความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืน 
และการให้อภัย 

141 

4.17 ผลการประเมินความเหมาะสมของเนื้อหาและกิจกรรมโมดูลที่ 2 การสร้างความสัมพันธ์ 
ที่ดีกับผู้อ่ืน และการให้อภัย 

142 

4.18 ผลการด าเนินการฝึกอบรมครั้งที่ 2 155 
4.19 ผลการประเมินภาพรวมของหลักสูตรโมดูลที่ 3 ความรับผิดชอบต่อตนเอง ผู้อ่ืน  

และสิ่งแวดล้อม 
158 

4.20 ผลการประเมินเจตคติต่อการฝึกอบรมโมดูลที่ 3 ความรับผิดชอบต่อตนเอง ผู้อ่ืน  
และสิ่งแวดล้อม 

160 

4.21 ผลการประเมินความเหมาะสมของเนื้อหาและกิจกรรมโมดูลที่ 3 ความรับผิดชอบ 
ต่อตนเอง ผู้อ่ืน และสิ่งแวดล้อม 

161 

4.22 ผลการด าเนินการฝึกอบรมครั้งที่ 3 172 
4.23 การประเมินความเหมาะสมของเนื้อหาและกิจกรรม 176 
4.24 จ านวนและร้อยละของกลุ่มตัวอย่างจ าแนกตามลักษณะส่วนบุคคล 183 
4.25 เปรียบเทียบค่าเฉลี่ยตัวแปรจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษาระหว่าง 

ก่อนและหลังการได้รับการพัฒนาตามหลักสูตรฯ 
186 

4.26 ผลการเปรียบเทียบคะแนนตัวแปรจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษาระหว่างก่อน
และหลังการได้รับการพัฒนาตามหลักสูตรฯ 

188 

5.1 สรุปหลักสูตรการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษาฉบับสมบูรณ์ 241 
   
   
   
   
   
   
   
   



 
(6) 

 

สารบัญภาพ 
 

ภาพที ่  หน้า 
 

3.1 วงจรการวิจัยเชิงปฏิบัติการ (Cycle of Action Research) 65 
3.2 ขั้นตอนการด าเนินการวิจัย 66 
4.1 กรอบแนวคิดในการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษามหาวิทยาลัย 96 
4.2 การเปรียบเทียบค่าเฉลี่ยตัวแปรจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษา 

ก่อนและหลังได้รับการพัฒนา 
187 

4.3 ตัวอย่างรูปภาพจากบันทึก Journal Journey 196 
4.4 ตัวอย่างภาพการฝึกอบรมโมดูลที่ 1 215 
4.5 ตัวอย่างภาพการฝึกอบรมโมดูลที่ 2 216 
4.6 ตัวอย่างภาพการฝึกอบรมโมดูลที่ 3 217 
4.7 ตัวอย่างภาพการติดตามผล 60 วันเปลี่ยนชีวิต 218 
4.8 ตัวอย่างภาพการฝึกอบรมเพ่ิมเติม ครั้งที่ 4 220 
 

        



บทที่ 1 

 

บทน ำ 
 

ที่มำและควำมส ำคัญของปัญหำ 

 

 ปัจจุบันเป็นยุคที่มีการเปลี่ยนแปลงและวิกฤติด้านต่างๆ ทั้งในระดับโลกและระดับประเทศ 

สังคมและองค์การต่างๆ มีความต้องการบุคคลที่มีความสามารถในการเปลี่ยนแปลง ปรับตัว พัฒนา

และใช้ศักยภาพของตนเองอย่างสูงสุด และต้องการบุคคลที่มีคุณธรรมและจริยธรรม (Virtue and 

Ethic) มีจิตวิญญาณ (Spirituality) หรือมีสุขภาวะทางจิตวิญญาณ (Spiritual Health) มีความผาสุก 

(Well-Being) มีภาวะผู้น า (Leadership) ที่ดแีละรวมถึงมีค่านิยมท่ีดี ซึ่งถ้าบุคคลมีปัจจัยต่างๆ 

เหล่านี้ จะช่วยให้ประเทศ สังคมและองค์การมีการเปลี่ยนแปลงและการพัฒนาไปสู่ความส าเร็จอย่าง

ยั่งยืน 

จิตวิญญาณ หรือสุขภาวะทางจิตวิญญาณเป็นปัจจัยที่ได้รับการสนใจจากนักวิชาการท้ังใน

ประเทศและต่างประเทศ โดยมีแนวคิดว่ามนุษย์มีความแตกต่างจากเครื่องจักรในการท างาน คือ

มนุษย์มีร่างกาย มีสมอง มีจิตใจ และมีจิตวิญญาณโดยมีมุมมองเกี่ยวกับจิตวิญญาณว่า เป็นเรื่อง

เกี่ยวกับชีวิตภายใน (Inner Life) ที่บุคคลต้องการแสวงหาคุณค่าความหมายสูงสุดในชีวิตของตนเอง

และด าเนินชีวิตตามนั้น (Dhingra, Manhas, & Thakur, 2005) รวมถึงการเห็นคุณค่าความหมาย

ของผู้อ่ืน ต้องการที่จะมีความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืน และต้องการที่จะมีความรู้สึกเป็นส่วนหนึ่งของกลุ่ม

หรือชุมชน (Community) (Robbins & Judge, 2017) คนที่มีจิตวิญญาณที่ดี จะมีความสัมพันธ์ 

(Connectivity) ที่ดีกับตนเอง (Self) กับผู้อ่ืน (Others) และสังคมหรือสิ่งแวดล้อม นอกจากนั้น    

จิตวิญญาณยังเป็นสภาวะที่บุคคลมีความสงบสุข มีความประณีต มีความสุขที่แท้จริงหรือมีความผาสุก

ในชีวิต หลุดพ้นจากการยึดติดกับวัตถุ เป็นสภาวะที่เปี่ยมล้นด้วยความปิติ อิ่มเอิบ เต็มอ่ิมจากภายใน 

มีความอ่อนโยน เบิกบาน จิตใจสงบนิ่ง ไม่วุ่นวายสับสน มีพลังในการมีชีวิตอย่างมีคุณค่า               

มีความหมาย มีเป้าหมายชีวิตที่ชัดเจน พึงพอใจในชีวิต มีสิ่งยึดเหนี่ยวจิตใจ เข้าใจโลกและชีวิตตาม

ความเป็นจริงและมีความสามารถในการเผชิญและแก้ไขปัญหาและอุปสรรคต่างๆ ในภาวะวิกฤติได้

อย่างเหมาะสม (นงเยาว์ มงคลอิทธิเวช และคณะ, 2552) นอกจากนั้นมีการศึกษาวิจัยเกี่ยวกับสุข

ภาวะทางจิตวิญญาณและพบว่าสุขภาวะทางจิตวิญญาณของนักศึกษามีความสัมพันธ์กับผลการเรียน



 
2 

 

อย่างมีนัยส าคัญทางสถิติ (พรพิมล จันทรวิโรจน์ และคณะ, 2557)  และจิตวิญญาณเป็นปัจจัยที่มี

ความสัมพันธ์หรือมีอิทธิพลต่อปัจจัยต่างๆ ที่เกี่ยวข้องกับการท างาน เช่น มีความสัมพันธ์กับความ

ฉลาดทางอารมณ์ (Emotional Intelligence) (Dhingra, Manhas, & Thakur, 2005) มี

ความสัมพันธ์กับการเห็นคุณค่าในตนเอง (Young, 2010) มีความสัมพันธ์กับภาวะผู้น า           

(Wellman et. al., 2009) และมีความส าคัญต่อการพัฒนาภาวะผู้น า (Abdullah, Alzaidiyeen, & 

Aldarabah, 2009) มีความสัมพันธ์ทางบวกกับการเพ่ิมพลังอ านาจ (Empowerment) (Lee, 1991) 

มีความสัมพันธ์ทางลบกับการตั้งใจลาออกของพนักงาน (Moore & Casper, 2005) และยังมีองค์การ

ชั้นน าในต่างประเทศที่ได้น าเทคนิคในเรื่องจิตวิญญาณมาใช้เป็นพื้นฐานในการท างาน ซึ่งจะท าให้มี

การพัฒนาผลผลิตสูงขึ้นอย่างมีนัยส าคัญทางสถิติ (Colin, 1999 อ้างใน Robbins & Judge, 2017) 

ในปัจจุบันนอกเหนือจากการส่งเสริมให้บุคคลมีสุขภาพท่ีดี โดยให้มีการพัฒนาด้านสุขภาพ

ร่างกาย สุขภาพจิตและสุขภาพสังคมแล้ว ได้มีความสนใจและตระหนักในความส าคัญท่ีจะส่งเสริมให้

บุคคลมีการพัฒนาจิตวิญญาณหรือสุขภาวะทางจิตวิญญาณ เพื่อให้บุคคลได้พัฒนาตนอย่างสมบูรณ์ 

และได้ใช้ศักยภาพของตนเองอย่างสูงสุด  มีคุณภาพชีวิตที่ดี ซึ่งจะส่งผลดีต่อตนเอง ต่อสังคม และต่อ

โลกด้วย ส าหรับการพัฒนาจิตวิญญาณหรือสุขภาวะทางจิตวิญญาณได้มีนักวิชาการและผู้ทรงคุณวุฒิ

ได้ให้ความเห็นว่าสามารถพัฒนาได้หลายวิธี เช่น การภาวนา การท าสมาธิ การเจริญสติวิปัสสนา การ

ท าโยคะ การท างานศิลปะ การท างานอาสาสมัครเพ่ือสังคมและชุมชน (ประเวศ วะสี, 2547; ศูนย์

ส่งเสริมและพัฒนาพลังแห่งแผ่นดินเชิงคุณธรรม, 2551)  กระบวนการฝึกอบรม กระบวนการ

แลกเปลี่ยนเรียนรู้ (นงเยาว์ มงคลอิทธิเวช และคณะ, 2552; ประเสริฐ ผลิตผลการพิมพ์, 2552) และ

การจัดกระบวนการจิตตปัญญาศึกษา (ศูนย์ส่งเสริมและพัฒนาพลังแห่งแผ่นดินเชิงคุณธรรม, 2551) 

นอกเหนือจากการพัฒนาจิตวิญญาณแล้ว ยังมีแนวคิดเรื่องจริยธรรมซึ่งมีความหมายที่

ใกล้เคียงกับจิตวิญญาณ โดยพจนานุกรมราชบัณฑิตยสถาน (2546) ได้ให้ความหมายว่าจริยธรรม

หมายถึง ธรรมที่เป็นข้อประพฤติ ศีลธรรม กฎศีลธรรม ส่วนอีกความหมายหนึ่งจริยธรรมหมายถึง 

จริยศาสตร์ ซึ่งเป็นปรัชญาสาขาหนึ่ง เกี่ยวข้องกับความดีงามทางสังคมมนุษย์ การจ าแนกแยกแยะว่า

สิ่งใดถูกสิ่งใดผิด อะไรดีอะไรชั่ว และในอีกความหมายหนึ่งจริยธรรม หมายถึง กฎเกณฑ์แห่งความ

ประพฤติ หรือหลักความจริงที่เป็นแนวทางแห่งความประพฤติปฏิบัติ (ไสว มาลาทอง, 2552) 

จริยธรรมจึงเป็นเป้าหมายส าคัญท่ีประเทศและสังคมให้ความส าคัญในการพัฒนา เห็นได้จากนโยบาย

ของประเทศในทศวรรษท่ีผ่านมาได้ให้ความส าคัญกับการพัฒนาคนให้เป็นคนดีที่เก่งและมีสุข          

ใช้ความรู้ คุณธรรม และความเพียรในการปฏิบัติและการด ารงชีวิต สอดคล้องกับแผนพัฒนาเศรษฐกิจ 



 
3 

 

และสังคมแห่งชาติฉบับที่ 11 (พ.ศ. 2555-2559) ซึ่งได้สานต่อแนวคิดในการพัฒนาคน โดยหนึ่งใน

พันธกิจส าคัญคือการพัฒนาคุณภาพคนไทยให้มีคุณธรรม มีการเรียนรู้ตลอดชีวิต มีทักษะและการ

ด ารงชีวิตอย่างเหมาะสมในแต่ละช่วง สามารถปรับตัวรู้เท่าทันกับการเปลี่ยนแปลง รวมถึงพัฒนาคน

ไทยทุกกลุ่มวัยอย่างเป็นองค์รวมทั้งทางกาย ใจ สติปัญญา อารมณ์ คุณธรรม จริยธรรม และมีการ

พัฒนาสถาบันต่างๆ ทางสังคมให้มีบทบาทหลักในการพัฒนาคนให้มีคุณภาพ (ส านักงาน

คณะกรรมการพัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ, 2555) 

 สถาบันอุดมศึกษาหรือมหาวิทยาลัยเป็นสถาบันทางสังคมหนึ่งที่มีภารกิจหลัก คือ การผลิต

และพัฒนาก าลังคนระดับกลางและระดับสูง บทบาทส าคัญยิ่งของสถาบันอุดมศึกษาจึงกล่าวได้ว่าเป็น

ผู้น าการเปลี่ยนแปลง (Change Agent) หรือเป็นองค์การขับเคลื่อนการเปลี่ยนแปลงของสังคม

เพ่ือที่จะน าประเทศไปสู่สังคมที่พึงปรารถนา (ภาวิช ทองโรจน์, 2549) ซึ่งในที่ประชุมระดับโลกด้าน

การอุดมศึกษา ในปี 2009 ณ ส านักงานใหญ่ของ UNESCO กรุงปารีส ประเทศฝรั่งเศสไดม้ีความเห็น

สรุปร่วมกันว่า การอุดมศึกษามีความส าคัญต่อการสร้างพื้นฐานการวิจัยและนวัตกรรม ซึ่งเป็นพลังขับ

เคลื่อนที่ส าคัญในการฟ้ืนฟูและพัฒนาเศรษฐกิจและสังคม และพบว่าหน้าที่ของอุดมศึกษาไม่เพียงแต่

ผลิตคนสู่ตลาดแรงงานเท่านั้น แต่ยังต้องผลิตพลเมืองโลกท่ีมีความรับผิดชอบและมีจริยธรรมด้วย 

(ส านักงานคณะกรรมการการอุดมศึกษา, 2552) ดังนั้นหากสถาบันอุดมศึกษาหรือมหาวิทยาลัย

สามารถผลิตและพัฒนาบัณฑิตที่นอกจากมีความรู้ความสามารถแล้ว ยังเป็นบุคคลที่มจีิตวิญญาณ

รวมถึงมีจริยธรรม ซึ่งจะเป็นการช่วยพัฒนานิสิตนักศึกษาให้เป็นบัณฑิตที่สมบูรณ์ และมีความพร้อมที่

จะออกไปท างาน ไปช่วยพัฒนาองค์การ ชุมชน สังคม และประเทศต่อไป คณะผู้วิจัยจึงมีความสนใจที่

จะพัฒนาองค์ความรู้ใหม่เกี่ยวกับการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษามหาวิทยาลัย 

ซึ่งผลที่ได้จากการวิจัยในครั้งนี้จะท าให้ได้องค์ความรู้ใหม่เกี่ยวกับแนวทางในการพัฒนาจิตวิญญาณ

และจริยธรรม โดยการพัฒนาเป็นหลักสูตรและคู่มือฝึกอบรมจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิต

นักศึกษามหาวิทยาลัย ที่สามารถน าไปประยุกต์ใช้ในการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิต

นักศึกษามหาวิทยาลัยทั้งในปัจจุบันและในอนาคตต่อไป 

 

 

 

 



 
4 

 

วัตถุประสงค์ของกำรวิจัย 

ในการศึกษาครั้งนี้มีวัตถุประสงค์ดังต่อไปนี้ 

เฟส 1 เพ่ือศึกษาองค์ความรู้เกี่ยวกับจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษา

มหาวิทยาลัยที่ควรพัฒนา และเสนอแนวทางใหม่ในการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิต

นักศึกษามหาวิทยาลัยโดยการวิจัยเชิงปฏิบัติการ (Action Research) 

เฟส 2 เพ่ือทดลองน าแนวทางใหม่ในการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรม ของนิสิตนักศึกษา

มหาวิทยาลัยไปใช้ และศึกษาผลของการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษา

มหาวิทยาลัยโดยการวิจัยเชิงปฏิบัติการ (Action Research) น าผลการศึกษาท่ีได้มาปรับปรุงและสรุป

เป็นหลักสูตรและคู่มือการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษา 

 

ประโยชน์ที่คำดว่ำจะได้รับ 

 1. ได้องค์ความรู้ใหม่เก่ียวกับจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษามหาวิทยาลัยที่ควร

พัฒนา 

 2. ได้แนวทางใหม่ในการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรม และไดห้ลักสูตรและคู่มือการ

ฝึกอบรมจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษาฉบับสมบูรณ์ สามารถน าไปใช้ในการฝึกอบรมจิต

วิญญาณและจริยธรรมให้กับนิสิตนักศึกษา และเผยแพร่ประชาสัมพันธ์ให้ผู้ที่เกี่ยวข้องน าหลักสูตร

ฝึกอบรมไปประยุกต์ใช้ในการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษาในมหาวิทยาลัยอื่นๆ 

ต่อไป 

 

ขอบเขตของกำรวิจัย 

 การศึกษาวิจัยเรื่องการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรม ของนิสิตนักศึกษามหาวิทยาลัย มี

ขอบเขตการศึกษา ดังต่อไปนี้  

กลุ่มเป้าหมายที่ใช้ในการศึกษาวิจัยครั้งนี้ ประกอบด้วย ผู้ทรงคุณวุฒิ และนิสิตนักศึกษาดังนี้ 

 1. ผู้ทรงคุณวุฒิ กลุ่มท่ี 1 จ านวน 5 ท่าน เป็นผู้ร่วมพัฒนาหลักสูตรฝึกอบรม และเป็น 

กระบวนกร รวมถึงสังเกตพฤติกรรมของผู้เข้ารับการฝึกอบรม ติดตามผล ประเมินผล และให้

ข้อเสนอแนะในการพัฒนาหลักสูตรฝึกอบรม ได้แก่  ดร.สมสิทธิ์ อัสดรนิธี  ดร.ไพรินทร์ โชติสกุลรัตน์ 

อ.อธิษฐาน์ คงทรัพย์ อ.จันทร์ทิพย์ ปิยะวรธรรม และ อ.วรรณา จารุสมบูรณ์  



 
5 

 

2.  ผู้ทรงคุณวุฒิ กลุ่มที่ 2 จ านวน 5 ท่าน เป็นผู้ตรวจสอบคุณภาพหลักสูตร ได้แก่           

รศ.นพ.ชัชวาลย์ ศิลปะกิจ รศ.ดร.ปกรณ์ สิงห์สุริยา ดร.สรยทุธ รัตนพจนารถ ดร.อดิศร จันทรสุข และ 

อ.นริศ มณีขาว  

3. นิสิตนักศึกษาในมหาวิทยาลัยของรัฐ จ านวนทั้งหมด 31 คน โดยแบ่งเป็นนิสิตนักศึกษา

จากมหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ จ านวน 20 คน มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ จ านวน 5 คน

มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ จ านวน 5 คน และมหาวิทยาลัยศิลปากร จ านวน 1 คน 

 

นิยำมศัพท์ 

 จิตวิญญำณ หมายถึง มิติหรือภาวะ หรือคุณลักษณะภายในของบุคคลที่เห็นคุณค่า

ความหมายของตนเองและผู้อื่น รวมถึงมีความรู้สึกเชื่อมโยง (Connectivity) และมีความสัมพันธ์ที่ดี

ทั้งกับตนเอง ผู้อ่ืน และสังคม 

 จริยธรรม หมายถึง แนวทางในการประพฤติปฏิบัติที่บุคคลสามารถควบคุมตนเอง มีจิตส านึก 

และมีความรับผิดชอบต่อตนเอง สังคม และสิ่งแวดล้อม 

 

 



บทที่ 2 

 

การตรวจเอกสาร 

 

 จากการทบทวนแนวคิดและการพัฒนาเกี่ยวกับจิตวิญญาณและจริยธรรม พบคุณลักษณะที่

ส าคัญที่เก่ียวข้องกับจิตวิญญาณ เช่น การเห็นคุณค่าในตนเอง และการเห็นคุณค่าของผู้อ่ืน การสร้าง

ความสัมพันธ์กับผู้อ่ืน รวมถึงการให้อภัย และคุณลักษณะที่ส าคัญที่เกี่ยวข้องกับจริยธรรม คือ เรื่อง

ความรับผิดชอบ ผู้วิจัยจึงได้ด าเนินการทบทวนเอกสาร แนวคิดทฤษฎี และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง เพ่ือ

เป็นประโยชน์ในการน าไปใช้ประกอบการพัฒนาหลักสูตร การพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของ

นิสิตนักศึกษามหาวิทยาลัยดังนี้ 

 

 1. แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับจิตวิญญาณ และหลักจิตตปัญญาศึกษา 

 2. แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับการเห็นคุณค่าในตนเอง และการเห็นคุณค่าของผู้อ่ืน 

 3. แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับการมีความสัมพันธ์กับผู้อ่ืน 

4. แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับการให้อภัย 

5. แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับจริยธรรม 

 6. แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับความรับผิดชอบ 

 7. งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 

 

แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับจิตวิญญาณ และหลักจิตตปัญญาศึกษา 

 

ความหมายของจิตวิญญาณ 

 จิตวิญญาณ (Spirituality) ในทางวิชาการมีเรียกกันหลายชื่อแต่ล้วนเป็นสิ่งเดียวกัน เช่น บาง

ทีเรียก จิต บางทีเรียกว่าวิญญาณ (วศิน อินทสระ, 2546) หรือจิตตปัญญา จิตปัญญา สุขภาวะทาง

จิตวิญญาณ สุขภาวะทางปัญญา มิติทางจิตวิญญาณของสุขภาพ สุขภาวะทางจิตปัญญา เป็นต้น 

นอกเหนือจากนั้น ค าว่าจิตวิญญาณมีความแตกต่างกันตามวัฒนธรรม ศาสนา ภาษา และ

ประวัติศาสตร์ ซึ่งจิตวิญญาณก็มีลักษณะร่วมที่คล้ายคลึงสอดคล้องกันบางประการในความต่าง



7 

เหล่านั้น เรื่องจิตวิญญาณนี้เป็นกระแสความคิดที่มีมาอย่างต่อเนื่องตามประวัติศาสตร์ของมนุษย์ โดย

มีจุดสูงสุดของความรู้ที่ให้ความส าคัญกับมิติทางจิตวิญญาณ ก็คือ ศาสนธรรมต่างๆ แม้ว่าในความรู้

ทางศาสนาที่มีความแตกต่างกัน จะไม่ได้ใช้ค าที่มีความหมายเช่นเดียวกับค าว่าจิตวิญญาณในปัจจุบัน 

แต่ความรู้ทางด้านศาสนธรรมเหล่านี้ล้วนกล่าวถึงจิตวิญญาณที่เก่ียวข้องกับชีวิตอันประเสริฐที่ไปพ้น

จากเงื่อนไขทางวัตถุเป็นส าคัญ (โกมาตร จึงเสถียรทรัพย์, 2549) อย่างไรก็ตามมีความเห็นที่

เปรียบเทียบจิตวิญญาณกับศาสนาไว้ว่า ศาสนาเน้นไปที่พิธีการทางสังคมและค าสอนทางศาสนา แต่

จิตวิญญาณเน้นไปที่ความรู้ ความรู้สึก และแรงบันดาลใจภายในตัวบุคคล และจิตวิญญาณท าให้คน

ตระหนักว่ามีความศักดิ์สิทธิ์ที่ส าคัญเป็นจุดร่วมพ้ืนฐานของการด ารงอยู่ (Adler, 1992 cited in 

Marques, Dhiman, & King, 2007)  

 การศึกษาเรื่องจิตวิญญาณในอดีตส่วนใหญ่เกี่ยวข้องกับศาสนา แต่ในปัจจุบันจิตวิญญาณได้

ถูกน าไปใช้ในบริบทต่างๆ ทั้งด้านการศึกษา การท างาน และองค์การต่างๆ ทั้งในการศึกษาใน

มหาวิทยาลัย มีบางมหาวิทยาลัยในต่างประเทศ มีการตั้งศูนย์การพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรม 

เช่น Center for Spiritual and Ethic Development (CSED) ของ Pennsylvania 

State University หรือ Center for Ethic and Spiritual Development ของ University of 

California San Diego และ Center for Spirituality & Healing ของ University of Minnesota 

นอกเหนือจากนั้นในองค์การหรือในการท างานได้สนใจเรื่องจิตวิญญาณในสถานที่ท างาน หรือ                

จิตวิญญาณในการท างาน (Workplace Spirituality or Spirituality in the Workplace or 

Spirituality at Work or Spirituality in Organizations) โดยน ามาใช้อธิบายในการท างานของ

มนุษย์ว่าด้านจิตวิญญาณและจริยธรรมส าหรับนิสิตนักศึกษา ส าหรับในองค์การมีมุมมองเรื่อง

องค์ประกอบที่ท าให้มนุษย์มีความแตกต่างจากเครื่องจักรในการท างาน คือ มนุษย์มีร่างกาย สมอง 

จิตใจ (อารมณ์และความรู้สึก) และมีจิตวิญญาณเมื่อบุคคลเข้ามาท างานก็จะน าจิตวิญญาณของตนเข้า

มาด้วย จิตวิญญาณในสถานที่ท างาน เป็นการตระหนักว่าคนมีชีวิตภายใน (Inner Life) และต้องการ

แสวงหางานที่มีความหมาย ซึ่งคนที่มีจิตวิญญาณในการท างานคือคนที่เห็นคุณค่าของตนเอง เห็น

คุณค่าของผู้อ่ืน มีความเชื่อมโยงสัมพันธ์ (Connectivity or Relationship) ที่ดกีับตนเอง ผู้อ่ืน และ

สังคมหรือชุมชน (รัตติกรณ์ และคณะ, 2553; Robbins & Judge, 2017) 

 จิตวิญญาณ หมายถึงเป็นสิ่งที่แสดงออกเป็นแก่นแท้หรือสาระ (Essence) ของบางสิ่งหรือ

ของคนบางคน โดยอยู่เหนือการมีสุขภาวะทางอารมณ์และจิตใจที่ดีและมีความสุข โดยจะบอกถึง การ



8 

รู้จักตนเอง (เราเป็นใคร) ความเป็นอยู่ของเรา (เรามีปฏิสัมพันธ์กับคนอ่ืนอย่างไร) และจิตส านึก (เรา

อยู่กับตนเองอย่างไร เราแสดงตัวตนของเราอย่างไร เรารับรู้ความรู้สึกของตนเองและของผู้อื่น

อย่างไร) และความเป็นจิตวิญญาณ คือ การมองกลับเข้าไปภายในเพื่อค้นพบเอกลักษณ์ที่แท้จริงของ

เรา โดยเป็นการมองเพ่ือค้นพบตัวตน คุณค่า ความหมายและเป้าหมายในชีวิต ให้ลึกซ้ึงถึงแก่นแท้ของ

ตัวเรา นอกเหนือจากนั้นยังต้องเชื่อมโยงกับมนุษย์ทุกคน และรับรู้ถึงบางสิ่งที่ยิ่งใหญ่กว่าตัวเราเอง

โดยที่บางคนอาจพูดว่าเป็นประสบการณ์ของความสงบที่แสดงออกมาในรูปของความกรุณา (อารยา 

พรายแย้ม และคณะ, 2552) รวมถึงจิตวิญญาณยังเป็นความรู้สึกที่เชื่อมโยงหรือผูกพัน ความเข้า

ใจความพึงพอใจและการให้ความเคารพ ไม่ใช่เพียงแค่ศาสนาแต่รวมถึงผู้คนรอบข้างและตนเอง 

(Altaf & Awan, 2011) 

 นอกจากนี้ ประเวศ วะสี (2553) ได้ให้ความหมายของจิตวิญญาณไว้ว่า จิตวิญญาณ หมายถึง 

มิติหรือภาวะของการมีจิตใจสูง เป็นจิตที่เห็นแก่ตัวน้อย จิตที่สามารถเข้าถึงสิ่งสูงสุด จิตวิญญาณคือ

ปัญญา เป็นมิติที่มีความดีประกอบอยู่ซึ่งท าให้มนุษย์ต่างจากสัตว์เป็นมนุษย์ที่มีจิตสูง ปราศจากความ

คับแคบและเห็นแก่ตัว ซึ่งเก่ียวข้องกับการรับรู้และการมีอยู่ของตัวตน ส่วนค าว่าสุขภาวะทางจิต

วิญญาณ แบ่งเป็น 2 ค า คือ สุขภาวะ และจิตวิญญาณ สุขภาวะ หมายถึง สุขภาวะที่สมบูรณ์ทั้งทาง

กาย ทางจิต ทางสังคม และทางปัญญา ภาวะทั้ง 4 มีความเชื่อมโยงบูรณาการกัน โดยมีปัญญาเป็น

ศูนย์กลาง (ประเวศ วะสี, 2551 อ้างใน ประเสริฐ ผลิตผลการพิมพ์, 2552) 

 จิตวิญญาณมีความเก่ียวข้องกับความต้องการ 3 ประการ ได้แก่ 1) ความต้องการสิ่งที่มี

ความหมาย เป้าหมาย และสิ่งที่เติมเต็มชีวิต (Meaning, Purpose and Fulfillment in Life)       

2) ความหวังหรือความตั้งใจที่จะมีชีวิตอยู่ (Hope/ Will to Live) และ 3) ความเชื่อและความศรัทธา 

(Belief and Faith) (Ross, 1995)  

 จากความหมายข้างต้นของจิตวิญญาณ ในการศึกษาครั้งนีส้รุปว่าจิตวิญญาณ หมายถึง มิติ

หรือภาวะ หรือคุณลักษณะภายในของบุคคลที่เห็นคุณค่าความหมายของตนเองและผู้อ่ืน รวมถึงมี

ความรู้สึกเชื่อมโยง และมีความสัมพันธ์ที่ดีทั้งกับตนเอง ผู้อ่ืน และสังคม 

 

แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับจิตวิญญาณ 

 ประเวศ วะสี (2552) ได้เสนอแนวคิดท่ีส าคัญเกี่ยวกับจิตวิญญาณและสุขภาวะทางจิต

วิญญาณ มีหลายประเด็น ดังนี้ 



9 

  1. จิตวิญญาณอยู่ใกล้ตัวเราทั้งการท างานและการด าเนินชีวิต จิตวิญญาณเป็นสิ่งที่สามารถ

สร้างให้เกิดขึ้นได้  

 2. การเปลี่ยนแปลงทางจิตวิญญาณเป็นการข้ามพ้นกรอบความคิดเดิมที่เรายึดติด การ

เปลี่ยนแปลงทางจิตวิญญาณต้องเริ่มที่ตนเอง โดยปลดปล่อยให้ตนเองหลุดออกจากกรอบความคิด

และความเชื่อเดิมๆ ซึ่งจะช่วยท าให้เรามีพลังในการใช้ชีวิตและการท างานได้อย่างสร้างสรรค์ 

 3. สุขภาวะทางจิตวิญญาณเป็นสิ่งที่เชื่อมโยง การมีปฏิสัมพันธ์กับสิ่งต่างๆ รอบด้าน ทั้ง

ชุมชน สังคม องค์การ การท างาน ครอบครัว เพ่ือนร่วมงาน ความเชื่อมโยงเป็นเรื่องของการพึ่งพืง

อาศัยซึ่งกันและกัน ช่วยให้เราเข้าใจคุณค่าความหมายของสิ่งต่างๆ 

 4. จิตวิญญาณเป็นคุณค่าสูงสุดทางจิตใจ ไม่ว่าจะเป็นค าว่าจิตตปัญญา สุขภาวะทางปัญญา 

สุขภาวะทางจิตวิญญาณ หัวใจของความเป็นมนุษย์ การพัฒนาจิต ล้วนแล้วแต่เป็นสิ่งเดียวกันที่มี

ความหมายถึงสิ่งที่มีค่าสูงสุดทางจิตใจ มิติทางจิตวิญญาณเป็นสิ่งที่มนุษย์สามารถสัมผัสได้ถึงความงาม

อันลึกซ้ึง ความสุขอันปราณีต ความอิสระที่มีอยู่ภายในจิตใจ หรือความรักต่อเพ่ือนมนุษย์ 

 5. สติเป็นเครื่องมือส าคัญของการพัฒนาทางจิตวิญญาณ สติช่วยให้มนุษย์เปลี่ยนวิธีคิดได้ ท า

ให้จิตเป็นกลาง ช่วยให้เกิดการเปลี่ยนวิธีคิดไปจากเดิม คนในอาชีพต่างๆ ถ้ามีสติ ก็สามารถช่วยให้

สังคมเปลี่ยนแปลงได้ สติเป็นเครื่องมือส าคัญของการปฏิวัติทางจิตวิญญาณที่เชื่อมโยงกับทุกอย่างใน

ชีวิต 

 6. การพัฒนาสุขภาวะทางจิตวิญญาณสามารถกระท าได้ในทุกศาสนา โดยเริ่มต้นจากการฝึก

ปฏิบัติตามศาสนาที่ตนเองนับถือ เช่น ศาสนาพุทธ ฝึกละอกุศล ท าความดี มีสติอยู่กับปัจจุบัน ศาสนา

คริสต์ ฝึกชีวิตฝ่ายจิตวิญญาณให้มีความรักและศรัทธาในพระเจ้า และแสดงออกด้วยการรักเพ่ือน

มนุษย์ ศาสนาอิสลาม ฝึกละหมาดเพ่ือระลึกถึงพระเจ้าตลอดทั้งวันและคืน แม้ว่าแต่ละศาสนามีหลัก

ปฏิบัติที่แตกต่างกัน แต่มีจุดร่วมกันคือตรงที่การปฏิบัติอย่างเป็นประจ าสม่ าเสมออยู่ในชีวิตประจ าวัน

ก็สามารถพัฒนาจิตวิญญาณได้ 

 7. สุขภาวะทางจิตวิญญาณสามารถสร้างความสุขในการท างานได้ เริ่มจากการเห็นคุณค่า

และศรัทธาในงานที่ตนเองท า รู้จักชื่นชมและให้ก าลังใจตนเอง รับรู้ความรู้สึกของผู้อ่ืน ตระหนักถึง

คุณค่าของชีวิตมนุษย์ ฝึกฝนการเจริญสติในระหว่างการท างาน โดยเริ่มต้นที่ตนเองก็สามารถรับผลอัน

เป็นความสุขจากการท างานได้ทันที 



10 

 8. ชุมชนกัลยาณมิตรเป็นสิ่งสนับสนุนให้สุขภาวะทางจิตวิญญาณคงอยู่ผ่านการสื่อสาร การ

รับฟังอย่างลึกซึ้ง การมีเพ่ือนที่สามารถบอกเล่าเรื่องราวและแบ่งปันทุกข์สุขให้แก่กันและกันได้ เรา

สามารถสร้างชุมชนกัลยาณมิตรได้ด้วยการสร้างพ้ืนที่แห่งความปลอดภัย ให้เวลา และสร้างโอกาส ท า

ให้เกิดชุมชนที่ดีซึ่งจะช่วยสนับสนุนให้คนในชุมชนมีสุขภาวะทางจิตวิญญาณ  

 9. ผู้น าที่มีสุขภาวะทางจิตวิญญาณเป็นปัจจัยที่ส าคัญในการพัฒนาคุณภาพองค์การ ซ่ึง 

ผู้น าควรมีการพัฒนาสุขภาวะทางจิตวิญญาณของตนเองไปด้วย เช่น ส่งเสริมบุคลากรแต่ละคนให้มี

โอกาสท างานที่ยากและท้าทาย มีการท างานแบบเป็นงานศิลปะที่มีสุนทรียภาพ มีการใส่ใจดูแลทุกข์

สุขบุคลากรทุกคน และการท างานโดยอาศัยความร่วมมือร่วมใจของบุคลากรทุกระดับ   

 10. เมื่อน าจิตวิญญาณเข้าไปใช้ในระบบการศึกษา จะท าให้ระบบการศึกษามีการเรียนรู้อย่าง

เป็นองค์รวมได้ โดยการน าเอาเข้าไปสู่การเรียนการสอน น าการเรียนรู้เข้ามาสู่ตัวผู้เรียนและผู้สอน 

โดยอาศัยวิธีการเรียนรู้ที่เชื่อมโยงเนื้อหาวิชาออกไปสู่ชีวิต เชื่อมโยงชีวิตผู้เรียนไปสู่โลกภายนอก สู่

ชุมชนต่างๆ การศึกษาเช่นนี้โดยเริ่มจากผู้สอนต้องมีจิตวิญญาณ ตระหนักในคุณค่าที่แท้จริงของความ

เป็นครู หรือมีจิตวิญญาณของความเป็นครู และในขณะที่นักเรียนก็ต้องเป็นผู้มีจิตวิญญาณของผู้ใฝ่

เรียนรู้ การเรียนรู้อย่างเป็นองค์รวมที่แท้จริงจึงจะเกิดข้ึนได้ 

 11. สุขภาวะทางจิตวิญญาณเริ่มต้นเมื่อน าชุมชนเป็นศูนย์กลาง โดยการสร้างโอกาสให้เข้าไป

รับรู้ความรู้สึกของชุมชนที่เกี่ยวข้องกับตนเองหรือองค์การจะท าให้เกิดความเข้าใจชีวิตและ

ความหมายของสุขภาวะทางจิตวิญญาณโดยการบูรณาการ น าเอามิติต่างๆ เข้ามาในชีวิตและการ

ท างาน ทั้งมิติทางกาย จิต สังคม การบูรณาการจะท าให้เกิดการเห็นคุณค่าในตนเอง และการท างาน

มากยิ่งขึ้น  

 

นงเยาว์ มงคลอิทธิเวช และคณะ (2552) ได้อธิบายถึงสภาวะของจิตวิญญาณ ว่าเป็นสภาวะ

ที่บุคคลมีความสงบสุข มีความประณีต มีความสุขที่แท้จริงหรือมีความผาสุกในชีวิต หลุดพ้นจากการ

ยึดติดกับวัตถุ เป็นสภาวะที่เปี่ยมล้นด้วยความปิติจากภายใน มีความอ่อนโยน เบิกบาน จิตใจสงบนิ่ง 

ไม่วุ่นวายสับสน มีพลังในการมีชีวิตอย่างมีคุณค่า มีความหมาย มีเป้าหมายชีวิตที่ชัดเจน พึงพอใจใน

ชีวิต เข้าใจโลกและชีวิตตามความเป็นจริง มีสิ่งยึดเหนี่ยวจิตใจ และมีความสามารถในการเผชิญและ

แก้ไขปัญหาและอุปสรรคต่างๆ ในภาวะวิกฤตได้อย่างเหมาะสม  โดยได้ท าการสังเคราะห์ความรู้

ทางด้านการพัฒนาจิตปัญญา (วิญญาณ) จากเรื่องเล่าความส าเร็จของผู้ให้บริการและผู้รับบริการใน



11 

ระบบสุขภาพ: พัฒนาการทางจิตวิญญาณและปัจจัยที่เก่ียวข้อง ผลการศึกษาได้สรุปและสังเคราะห์

คุณลักษณะของผู้ที่มีสุขภาวะทางจิตปัญญา ประกอบด้วย 18 คุณลักษณะ สามารถจัดได้เป็น 3 กลุ่ม 

ตามคุณสมบัติของสุขภาวะทางจิตปัญญา ได้แก่ 

 กลุ่มที่ 1 กลุ่มความสุข ประกอบด้วย คุณลักษณะดังต่อไปนี้ คือ 1. เมตตากรุณา อยาก

ช่วยเหลือ หมายถึง มีจิตใจที่เมตตา สงสาร อยากช่วยเหลือ อยากท าให้คนอ่ืนมีความสุข อยากช่วย

ท าให้ทุกอย่างมันดีขึ้น จึงน ามาสู่การท างานด้วยหัวใจของความเป็นมนุษย์อย่างแท้จริง 2. จิตใจ

อ่อนโยน เข้าใจ เห็นอกเห็นใจคนอ่ืน หมายถึง มีจิตใจที่อ่อนโยนท าให้มองเห็นความทุกข์ของคนอ่ืน

ได้ง่ายและลึกซึ้ง แม้จะเป็นเรื่องเล็ก ๆ ที่คนอ่ืนมองไม่เห็นหรือไม่ให้ความส าคัญ 3. เป็นมิตร เป็น

กันเอง เข้าถึงได้ง่าย หมายถึง มีความเป็นมิตรกับผู้อ่ืน พูดคุยอย่างให้ความเป็นกันเอง สามารถเข้าถึง

ได้ง่าย 4. รับผิดชอบ หมายถึง มีความรับผิดชอบต่อหน้าที่ของตนเองจากจิตส านึกอย่างแท้จริง ไม่ว่า

จะเป็นในหรือนอกเวลาราชการ หรือเกินหน้าที่ตนเองหากเห็นว่ามีความจ าเป็นและมีผลดีต่อผู้อื่นก็จะ

ท าอย่างเต็มความสามารถ 5. ยืดหยุ่น ปรับตัวง่าย หมายถึง ก้าวข้ามกฎเกณฑ์บางอย่างเพ่ือท าสิ่งที่

ดีกว่า 6. เคารพในศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ หมายถึง เห็นคนทุกคนมีความส าคัญ มีคุณค่ามีศักดิ์ศรี มี

คุณค่าความเป็นมนุษย์เท่าเทียมกัน แม้แต่คนที่เสียชีวิตแล้วก็ยังคงต้องให้เกียรติและเคารพในความ

เป็นมนุษย์ของเขา 

 กลุ่มที่ 2 กลุ่มความสงบ ประกอบด้วย คุณลักษณะดังต่อไปนี้ คือ 7. จัดการ ควบคุม

อารมณ์ความรู้สึกของตนเองได้ หมายถึง สามารถรับรู้และหาวิธีจัดการกับอารมณ์ความรู้สึกของ

ตนเองได้อย่างเหมาะสมและสามารถจัดการกับอารมณ์ความรู้สึกของคนอ่ืนได้อย่างเหมาะสม อีกท้ัง

สามารถมองทะลุปัญหาไปสู่สาเหตุที่แท้จริง มองเห็นความงามของสิ่งที่เกิดข้ึน เห็นถึงความรัก ความ

ห่วงใยที่มีต่อกันของผู้คน 8. เข้มแข็ง อดทน หมายถึง มีจิตใจที่เข้มแข็งมั่นคง ไม่เอนเอียงหวั่นไหวไป

กับอารมณ์ที่ชอบใจและไม่ชอบใจ ควบคุมอารมณ์ได้ในทุกสถานการณ์ อดทนต่อการท างานที่

ยากล าบาก อดทนต่อวิถีชีวิตที่ยุ่งยาก 9. เสียสละ หมายถึง มีความเสียสละได้ทุกสิ่งโดยไม่หวัง

ผลตอบแทน ทั้งทรัพย์สิน เงินทอง เวลา ความสุขส่วนตัวหรือแม้กระทั่งชีวิต 10. มุ่งม่ัน ทุ่มเท 

หมายถึง มีความมุ่งมั่น ทุ่มเททั้งแรงกายแรงใจ แรงสติปัญญา เพื่อพัฒนางานอย่างต่อเนื่อง แม้จะต้อง

ฟันฝ่าปัญหาอุปสรรคต่าง ๆ ก็ไม่ย่อแท้ อดทนต่อการท างานหนักและเหนื่อยล้า แต่ก็มีก าลังที่จะสู้

ต่อไป 11. มองโลกในแง่ดี หมายถึง มองโลกในแง่ดีจะเห็นวิกฤติเป็นโอกาสได้เสมอ น าข้อผิดพลาด

หรือเหตุการณ์ท่ีเลวร้ายมาเป็นบทเรียนหรือใช้เป็นแรงบันดาลใจในการท าสิ่งที่ดีกว่า 12. ยอมรับและ



12 

ให้อภัย หมายถึง ไม่ถือโทษกับผู้ที่สร้างความปวดร้าวใจ สร้างความทุกข์ สร้างความเสียหายให้ เมื่อ

พบกับความบีบคั้นทางอารมณ์ สามารถข่มใจ เอาชนะใจตัวเองได้ ไม่ลุด้วยโทสะสามารถใช้คุณธรรมที่

สูงส่งในการเอาชนะอ านาจฝ่ายต่ าได้ 

 กลุ่มที่ 3 กลุ่มความอิสระ ประกอบด้วย คุณลักษณะดังต่อไปนี้ คือ 13. มีพลังแห่งการ

เรียนรู้ หมายถึง มีการท างานท าให้เกิดการเรียนรู้และฝึกฝนอย่างต่อเนื่อง เรียนรู้งาน เรียนรู้คน 

เรียนรู้สิ่งแวดล้อมและความเชื่อมโยง เรียนรู้ที่จะแก้ไขปัญหาและพัฒนางานพัฒนาคนให้บรรลุผล

ส าเร็จและมีความสุข ท าให้เห็นคุณค่าของคนทุกคน สามารถท างานร่วมกับผู้อ่ืนทั้งในฐานะผู้น าหรือผู้

ตามได้อย่างมีความสุข เกิดงานที่สร้างสรรค์ เกิดการเชื่อมโยงเครือข่าย เกิดการพัฒนางานพัฒนาคน 

และพัฒนาจิตให้สูงยิ่ง ๆ ขึ้นไป 14. กล้าหาญ หมายถึง กล้าคิด กล้าท า กล้าตัดสินใจ กล้าที่จะยืน

หยัดยึดมั่นท าในสิ่งที่คิดว่าเป็นประโยชน์สูงสุดส าหรับผู้อื่น กล้ารับทั้งผิดและชอบในสิ่งที่ตนเองท า 

และกล้าเสี่ยง แม้ในสถานการณ์ท่ีมีอันตรายถึงชีวิต 15. คิดสร้างสรรค์ คิดนอกกรอบ หมายถึง มี

ความคิดสร้างสรรค์ในการท าให้สิ่งที่ไม่น่าเป็นไปได้ ให้เป็นไปได้อย่างน่าอัศจรรย์ถึงแม้จะมีข้อจ ากัด

ของทั้งคน สิ่งของ งบประมาณ และกฎระเบียบข้อบังคับต่างๆ รวมถึงมีความคิดนอกกรอบ 16. อ่อน

น้อมถ่อมตน หมายถึง เห็นคุณค่าที่แท้จริงของตน ขณะเดียวกันก็เห็นคุณค่าของคนอ่ืนท าให้พร้อมที่

จะให้โดยไม่ทะนงตน และก็ยอมลดตนลง เพื่อรับความรู้ค าแนะน าจากผู้อ่ืนด้วยกิริยาที่อ่อนน้อม   

17. ประสานความแตกต่าง หมายถึง สามารถประสานความแตกต่างได้ ต้องเข้าใจบริบท ยอมรับ

และยืดหยุ่น แยกแยะ และการเชื่อมโยงในจังหวะที่เหมาะสม ท าให้เกิดการประสานความแตกต่างได้

อย่างลงตัว 18. พอเพียง หมายถึง มองเห็นว่าทุกสิ่งคือ ก าไร และพร้อมที่จะแบ่งปันให้คนอื่น 

 
 นอกจากนี้ รัตติกรณ์ จงวิศาล และคณะ (2553) ได้ศึกษาวิจัยและพัฒนาเครื่องมือประเมิน
และตัวชี้วัดที่เก่ียวกับสุขภาวะทางจิตวิญญาณเพ่ือการพัฒนา ผลการศึกษาและการวิเคราะห์
องค์ประกอบจากข้อมูลเชิงประจักษ์ พบว่า สุขภาวะทางจิตวิญญาณประกอบด้วย 7 องค์ประกอบ 
ดังนี้ 

องค์ประกอบที่ 1 กล้ายืนหยัดท าในสิ่งที่ถูกต้อง (Moral Courage) หมายถึง มีความคิด
และการกระท าอยู่บนพื้นฐานของความถูกต้อง แม้ว่าจะแตกต่างจากผู้อ่ืน และกล้าที่จะยืนหยัดในสิ่งที่
เห็นว่าถูกต้อง กล้าที่จะยืนหยัดเพื่อประโยชน์ส่วนรวมมากกว่าประโยชน์ส่วนตนและพรรคพวก กล้าที่
จะตัดสินใจตามอุดมการณ์ หรือเป้าหมายในชีวิตของตนเอง มีความคิดในแง่บวกและรู้จักปรับเปลี่ยน



13 

มุมมองความคิดเพ่ือให้เกิดความคิดสร้างสรรค์ จึงสามารถเผชิญปัญหาได้ในทุกปัญหา สามารถใช้
ข้อผิดพลาดเป็นแรงผลักดันในการท างานให้ดียิ่งขึ้น   

องค์ประกอบที่  2 เมตตากรุณา (Loving Kindness and Compassion) หมายถึง 
ความสามารถในการมองเห็นความทุกข์ของผู้อ่ืน แม้ว่าเขาจะไม่ได้แสดงออกมาอย่างชัดเจน รู้สึกร่วม
ทุกข์และให้ความส าคัญกับความทุกข์ของผู้อ่ืนไม่ว่าจะเป็นเรื่องใหญ่หรือเรื่องเล็กน้อย มีความรู้สึก
อยากช่วยเหลือให้ผู้อ่ืนมีความสุขมากขึ้น เมื่อต้องเกี่ยวข้องกับผู้อ่ืนก็มักจะน าใจเขามาใส่ใจเรา ยินดีที่
จะเสียสละเพ่ือให้ผู้อื่นพ้นทุกข์และประสบกับความสุข 

องค์ประกอบที่  3 มีเป้าหมายและพอเพียง (Goal and Sufficiency) หมายถึง มี
เป้าหมายเป็นแนวทางในการด าเนินชีวิตที่ชัดเจน ใช้ชีวิตประจ าวันอย่างมีสติ มีเหตุมีผล รู้จักที่จะ
แบ่งปันให้กับผู้อื่น รู้จักความพอเพียงในชีวิตและพึงพอใจกับชีวิตที่เป็นอยู่ 

องค์ประกอบที่ 4 ให้ความส าคัญกับความเป็นมนุษย์ (Humanism) หมายถึง มีความคิด
และความเชื่อในคุณค่าและศักดิ์ศรีแห่งความเป็นมนุษย์ ตระหนักว่ามนุษย์ทุกคนมีความเท่าเทียมกัน 
มีสิทธิ์ที่จะได้รับความช่วยเหลือหรือได้รับการปฏิบัติอย่างเท่าเทียมกัน 

องค์ประกอบที่ 5 อ่อนน้อมถ่อมตน (Humility) หมายถึง การไม่โอ้อวดทะนงตนในความรู้ 
หรือความสามารถของตนเอง รู้จักมีสัมมาคารวะ มีความอ่อนน้อมถ่อมตนและยอมรับความคิดเห็น
หรือค าแนะน าท่ีเป็นประโยชน์จากผู้อื่น แม้ว่าจะขัดแย้งกับความคิดของตนเองก็ตาม 

องค์ประกอบที่ 6 ให้อภัย (Forgiveness) หมายถึง สามารถให้อภัยต่อความผิดของผู้อ่ืน
สามารถแสดงพฤติกรรมทางบวกต่อคนที่ท าไม่ดีกับตนเอง การมีความตั้งใจที่จะท าดีกับผู้อ่ืน ไม่ว่าผู้
นั้นจะเป็นมิตรหรือศัตรู 

องค์ประกอบที่ 7 มีความเป็นมิตร (Friendliness) หมายถึงมีความเป็นมิตรต่อผู้ อ่ืน มี
ความเป็นกันเอง สามารถพูดคุยและเข้ากับคนได้ทุกระดับ 
 

การพัฒนาจิตวิญญาณ 

 การพัฒนาจิตวิญญาณเป็นสิ่งส าคัญ ซ่ึงนักวิชาการต่างๆ ได้พยายามหาแนวทาง ให้

ข้อเสนอแนะและให้มุมมองเกี่ยวกับการพัฒนาจิตวิญญาณได้โดยวิธีการต่างๆ ดังนี้ 

 ประเวศ วะสี (2547) ได้อธิบายถึงการพัฒนาสุขภาวะทางจิตวิญญาณ หรือจิตวิญญาณว่า

ต้องเริ่มจากการพัฒนาปัญญา จากนั้นจึงน าไปสู่การพัฒนากาย จิต และสังคม ซึ่งการพัฒนาทั้ง 4 

ด้านนี้ต้องท าร่วมกัน จึงจะเกิดสุขภาวะที่สมบูรณ์ ซึ่งบุคคลสามารถพัฒนาจิตได้ด้วยวิธีการต่างๆ ดังนี้ 

 1. การประมวลและการกระจายความรู้เกี่ยวกับการพัฒนาจิต เป็นหัวใจของกระบวนการ

เคลื่อนไหว เพราะท าให้การเคลื่อนไหวท าไปด้วยความรู้ ไม่ใช่เกิดจากความไม่รู้  



14 

 2. โยคะเพื่อสุขภาพ โยคะ เป็นการบริหารกายที่มีการบริหารจิตไปด้วย ซึ่งจะมีการก าหนด

สติไปกับการเคลื่อนไหวร่างกาย ท าให้เกิดความสมดุลระหว่างกายกับใจ เกิดสุขภาวะ และเป็นการ

พัฒนาจิตใจให้สูงขึ้นรวมถึงพัฒนาร่างกายให้แข็งแรงสุขภาพดี 

 3. สิ่งแวดล้อมกับการพัฒนาสุขภาวะทางจิตวิญญาณ เมื่อบุคคลได้สัมผัสกับคุณค่าหรือมิติ

ทางจิตวิญญาณของธรรมชาติ จะท าให้จิตเป็นอิสระออกจากกรอบ เกิดความรักต่อเพ่ือนมนุษย์และ

ธรรมชาติ ซึ่งทั้งหมดนี้เรียกว่าพัฒนาการทางจิตวิญญาณ  

 4. ศิลปะกับพัฒนาการทางสุขภาวะทางจิตวิญญาณ ความจริง ความงาม ความดี เป็นสิ่งที่

เชื่อมโยงกันอย่างใกล้ชิด ความดี คือพัฒนาการทางจิตวิญญาณ ใครเข้าถึงความจริงก็จะประสบความ

งามอันล้นเหลือ และเกิดความรักอันไพศาลต่อเพ่ือนมนุษย์และธรรมชาติทั้งหมด (ความดี) ซึ่งมนุษย์

สามารถจะประสบความงามได้จากหลายวิธี เช่น จากการท างาน จากการท าเพ่ือเพ่ือนมนุษย์ จาก

สิ่งแวดล้อม จากการเจริญสติ เป็นต้น ความงามท าให้มนุษย์มีความชื่นอกชื่นใจ ศิลปะจึงมีพลังอย่าง

มากในการพาบุคคลเข้าถึงความดีงามได้ เพราะฉะนั้นจึงควรสนับสนุนศิลปะทุกแขนงเพ่ือให้เข้ามามี

บทบาทในการท าให้บุคคลเข้าถึงความดี  

 5. วิปัสสนากัมมัฏฐาน โดยวิปัสสนากัมมัฏฐานไม่จ าเป็นต้องเป็นเรื่องของพุทธศาสนาเพียง

อย่างเดียว อาจจะเป็นลัทธิหรือศาสนาใดๆ หรือไม่มีศาสนาเข้ามาเกี่ยวข้องก็ได้ หรืออาจจะเป็น

เทคนิคทางจิตที่จะท าให้รู้จิตใจของตัวเอง ท าให้รู้เท่าทัน เกิดปัญญาและความดี ซึ่งหลายๆ หน่วยงาน

ควรส่งเสริมให้มีศูนย์ฝึกอบรมวิปัสสนากัมมัฏฐานให้มีจ านวนเพิ่มมากข้ึน เพ่ือให้วิปัสสนากัมมัฏฐานได้

เข้าไปเป็นส่วนหนึ่งของวิถีชีวิต เพื่อความสุข การมีจิตใจสูง และการอยู่ร่วมกันอย่างสันติ 

 6. การศึกษาเพื่อพัฒนาจิตใจ การศึกษาทุกระดับทุกประเภท ควรจะมีการศึกษาที่จะ

สามารถพัฒนาจิตใจให้สูงขึ้น เช่น ใครชอบโยคะก็ไปโยคะ ใครชอบศิลปะให้ไปท าศิลปะ หรืออะไรอ่ืน

ก็ไปท าในสิ่งที่ตนเองชอบ แต่ทุกทางนั้นล้วนไปสู่การพัฒนาจิตใจให้สูงขึ้น ถ้าการศึกษาท าได้ดังนี้ ก็จะ

เป็นเครื่องมือสร้างความสุขและสันติภาพ 

 7. สื่อสร้างสรรค์ สื่อมีอิทธิพลมากท้ังทางบวกและทางลบ ซึ่งปัจจุบันความพยายามในการใช้

สื่อไปในทางบวกหรือสื่อสร้างสรรค์ยังมีน้อย ดังนั้นจึงควรสนับสนุนให้มีบุคคลหรือองค์กรเข้ามา

จัดการในเรื่องสื่อสร้างสรรค์อย่างจริงจังและเป็นระบบ  

 8. การท างานอาสาสมัครเพื่อสังคม เมื่อสังคมเราเป็นแบบสังคมตัวใครตัวมัน บุคคลก็จะ

ขาดจิตวิญญาณ แต่ถ้ามีอาสาสมัครเพ่ือสังคมเต็มประเทศ ก็จะกลายเป็นสังคมที่อบอุ่นและปลอดภัย 



15 

ซึ่งบุคคลต่างๆ สามารถใช้เวลาในการเป็นอาสาสมัครเพ่ือสังคม เช่น อาจจะอาสาไปท างานใน

โรงพยาบาล สถานเด็กก าพร้า เป็นต้น ซึ่งสิ่งเหล่านี้จะเป็นการยกระดับจิตใจให้สูงขึ้นอีกทางหนึ่ง 

 9. ชุมชนเข้มแข็งและเศรษฐกิจพอเพียง ถ้าคนในชุมชนหรือสังคมอยู่แบบตัวใครตัวมัน คิด

แต่ผลประโยชน์ของตัวเอง จิตใจก็จะตกต่ า แต่ถ้าร่วมคิดร่วมท ารวมตัวกันเกิดความเป็นชุมชน  มีการ

ค านึงถึงการอยู่ร่วมกัน มิติทางจิตวิญญาณก็จะสูงขึ้น เมื่อชุมชนเข้มแข็งก็จะสามารถแก้ปัญหา

เศรษฐกิจ จิตใจ ครอบครัว ชุมชน สิ่งแวดล้อม และสุขภาพไปพร้อมกัน เรียกว่า “ชีวิตวัฒนธรรม” 

วัฒนธรรมเป็นวิถีชีวิตร่วมกันของกลุ่มชนซึ่งสอดคล้องกับสิ่งแวดล้อมหนึ่งๆ ในวัฒนธรรมจึงมีมิติทาง

จิตวิญญาณอยู่ด้วยเสมอ วัฒนธรรมเป็นการมีชีวิตร่วมกัน (Living Together) ในความร่วมกันจึงมีจิต

และจิตวิญญาณ ดังนั้นวัฒนธรรมชุมชนและเศรษฐกิจชุมชนจึงมีมิติทางจิตใจเป็นแกนกลางอยู่ ซึ่งจะ

ช่วยให้คนในสังคมพ้นจากวิกฤติการณ์จากการพัฒนาแบบเอาเงินเป็นใหญ่ ซึ่งเศรษฐกิจชุมชนเป็น

เศรษฐกิจพอเพียง ที่ยึดน าความพอเพียงของชีวิต จิตใจ และการอยู่ร่วมกันเป็นใหญ่  

 10. การท างานคือการปฏิบัติธรรม การท างานทุกชนิด ถ้าท าด้วยใจสุจริต มีความเพียร ท า

ด้วยความประณีต โดยหวังประโยชน์เกื้อกูล นั่นคือการปฏิบัติธรรมอย่างหนึ่ง ถ้าบุคคลท าได้ งานจะ

กลายเป็นบ่อเกิดของความสุขและความสร้างสรรค์ นอกจากนี้การเห็นคุณค่าของการท างานคือการ

ปฏิบัติธรรมเช่นกัน จะท าให้แผ่นดินมีพลังของความดีเพ่ิมข้ึน 

 11. ธุรกิจเพื่อสังคม การท าธุรกิจสามารถด้วยจิตใจที่ดีได้ ท าด้วยความประณีต ท าด้วย

ความรับผิดชอบต่อสังคม พร้อมๆ กับมีก าไรตามสมควร ซึ่งจะเป็นธุรกิจเพ่ือความดี (Business for 

the Goodness) ซึ่งนักธุรกิจมีพลังมาก หากเข้ามาร่วมกันพัฒนาสังคม ประเทศก็จะเกิดพลังแห่ง

ความดี  

 12. ความเป็นธรรมทางสังคมและสันติภาพ การขาดความเป็นธรรมเป็นปัญหาใหญ่ ซึ่งเป็น

ปัญหาเชิงโครงสร้าง เช่น โครงสร้างทางความคิด โครงสร้างทางกฎหมาย โครงสร้างทางการเมือง เป็น

ต้น ซึ่งเป็นปัญหาที่แก้ไขยาก โดยต้องการวิจัยสร้างความรู้น ามาสู่กระบวนการนโยบายสาธารณะ ซึ่ง

ท าให้จิตใจตกต่ า ไม่สามารถอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข น าไปสู่ความขัดแย้ง และความรุนแรง การขาด

สันติภาพเป็นอุปสรรคต่อการพัฒนา 

 

นอกจากนี้ นงเยาว์ มงคลอิทธิเวช และคณะ (2552) ได้อธิบายถึงกระบวนการพัฒนาสุข

ภาวะทางจิตวิญญาณว่าเป็นกระบวนการที่มีความละเอียดอ่อน ต้องใช้ความต่อเนื่องเป็นระยะเวลา



16 

ยาวนานโดยมีปัจจัยที่เอ้ือต่อการพัฒนา คือ ปัญหา อุปสรรค และความยากล าบากต่างๆ ที่เข้ามาใน

ชีวิต และเป็นประสบการณ์ตรงของแต่ละบุคคล ประสบการณ์เหล่านั้นจะผสมผสานกันอย่างสมดุล 

ท าให้บุคคลเกิดการเรียนรู้ว่า จะอยู่อย่างไร การด าเนินชีวิตของบุคคลที่มีการพัฒนาทางจิตวิญญาณ

จะไม่ละเลยการไตร่ตรอง ทบทวนชีวิต และการเติมเต็มตนเองในยามที่อยู่ตามล าพัง อีกท้ังไม่ละทิ้ง

หน้าที่ความรับผิดชอบเมื่ออยู่ในสังคม จนท าให้ถูกเรียกว่าเป็นคนดีและมีผลงานเป็นที่ยอมรับ วิถีของ

บุคคลจึงมีท้ังการพัฒนาตนเองและพัฒนาสังคมควบคู่กันไป สิ่งส าคัญที่ส่งผลต่อการพัฒนาทางจิต

วิญญาณของบุคคลคือ สนามประสบการณ์ชีวิตและความเชื่อภายในตนเอง โดยปัจจัยที่ส่งเสริมการ

พัฒนาสุขภาวะทางจิตวิญญาณ แบ่งออกเป็น ปัจจัยภายใน และปัจจัยภายนอก ซึ่งปัจจัยภายใน 

ได้แก่ อุปสรรค ปัญหา และภาวะวิกฤตที่เกิดข้ึนในชีวิต รวมถึงลักษณะส่วนบุคคล เช่น อายุ ความคิด 

ความเชื่อ และปัจจัยภายนอก ได้แก่ ปัจจัยภายนอกท่ีมีผลกระทบต่อการพัฒนา กระบวนการขัดเกลา

จากครอบครัว โรงเรียน สังคม และยังมีแนวทางการพัฒนาจิตปัญญา ซึ่งสามารถพัฒนาได้ใน 2 ระดับ 

ได้แก่ระดับบุคคลและระดับองค์การ โดยระดับบุคคล สามารถพัฒนาจิตปัญญาได้ดังนี้ 

  1. ทบทวนตนเองบ่อย ๆ ถึงสิ่งที่เกิดข้ึนกับตนเอง ท าให้รู้จักตนเองอย่างลึกซ้ึง มีเป้าหมาย

ในการด าเนินชีวิตที่ชัดเจน เห็นถึงคุณค่าความหมายของการมีชีวิตอยู่ และมีความสุขกับการด าเนิน

ชีวิตอย่างแท้จริง 

 2. ฝึกควบคุมอารมณ์ ความรู้สึกของตนเอง เช่น การฝึกสติให้ไวต่อสิ่งที่เข้ามากระทบ 

ปล่อยวางเปลี่ยนความคิด หรือการเปลี่ยนจุดสนใจ การท ากิจกรรมผ่อนคลาย ซึ่งช่วยให้สามารถอยู่ได้

อย่างมีความสุขและอิสระ 

 3. ศึกษาจากต้นแบบ เลียนแบบพฤติกรรมและวิธีการที่ดี ฝึกทักษะที่พึงประสงค์ต่างๆบ่อยๆ 

 4. มีกัลยาณมิตร มีเพ่ือนสนิทที่รู้ใจ เป็นการเติมเต็มพลังและให้ก าลังใจซึ่งกันและกัน 

 5. ท ากิจกรรมที่สร้างแรงบันดาลให้กับตนเองได้ เช่น อ่านหนังสือ ฟังเพลง อ่านบทกวีต่างๆ 

เปิดโอกาสให้ตนเองได้สัมผัสใกล้ชิดธรรมชาติ 

 6. ศึกษาธรรม ฝึกปฏิบัติธรรม การยึดมั่นในหลักค าสอนของศาสนาต่าง ๆ เป็นสิ่งที่ช่วยให้มี

การพัฒนาจิตปัญญาได้อย่างมั่นคง 

 7. เข้าร่วมอบรม ศึกษาดูงาน แลกเปลี่ยนเรียนรู้ ท าให้เกิดการเรียนรู้แนวคิดและวิธีการ

ท างานซึ่งสามารถน ามาปรับใช้ในหน่วยงานของตนได้ 

 



17 

ระดับองค์การ สามารถพัฒนาจิตปัญญาได้ดังนี้ 

 1. มีนโยบายในการช่วยส่งเสริมการพัฒนาจิตปัญญาอย่างชัดเจน 

 2. มีระบบการคัดเลือกคนเข้าองค์การโดยการวัดใจ คือ ความรู้สึกรัก ชอบ มีใจอยากจะท า

มากกว่าผลการเรียนหรือประสบการณ์ที่ผ่านมา 

 3. ผู้บริหารต้องให้ความส าคัญกับการพัฒนาจิต และคุณภาพชีวิตของบุคลากร น าผลการ

พัฒนาจิตปัญญาเป็นเป้าหมาย ค่านิยมองค์การ เชื่อมโยงถึงผลการให้รางวัลหรือการเลื่อนต าแหน่ง

ต่างๆ 

 4. มีระบบช่ืนชมคนท าดี สร้างคนให้ดี สร้างคนให้เก่ง ให้กล้าคิด กล้าน าเสนอในเรื่องดีๆ มี

ความภาคภูมิใจในผลงานของตนเอง มีการชื่นชมคนท าดีแม้เพียงเล็กน้อย เช่น มีกล่องความดี แผนที่

ความดี เวทีเสวนาความดี วิทยุชุมชนชื่นชมคนดี เป็นต้น 

 5. การพัฒนาบุคลากรต้องเริ่มตั้งแต่การเรียนรู้ การรูจ้ักลูกน้องอย่างแท้จริงรู้ว่าแต่ละคนมี

จุดเด่นจุดด้อยตรงไหน เลือกคนให้เหมาะสมกับงาน เปิดโอกาสให้ท าในสิ่งถนัด มีการพัฒนาในส่วนที่

ขาด ก าหนดเป้าหมายการพัฒนาให้ถึงระดับจิตปัญญา คือ ทุกคนมีความสุขในการท างาน รู้สึกสงบ 

และเป็นอิสระ 

 6. มีตัวแบบ (Role Model) สนับสนุนคนที่มีสุขภาวะทางจิตปัญญาให้เด่นเป็นต้นแบบที่ดี 

การท าให้ดู อยู่ให้เห็น เป็นตัวอย่าง เป็นแรงบันดาลใจที่ยั่งยืน มั่นคง และช่วยให้มีการพัฒนาอย่าง

ต่อเนื่องทั้งคนที่เป็นต้นแบบและคนที่อยากเรียนรู้ 

 7. สร้างบรรยากาศการท างานให้เป็นบรรยากาศของการเรียนรู้และแบ่งปัน มีระบบพ่ีสอน

น้องมีการส่งต่อรุ่นต่อรุ่น มีคู่หู มีเวทีแลกเปลี่ยนเรียนรู้ประสบการณ์ ทักษะชีวิตแก่กันและกัน 

 8. จัดสิ่งแวดล้อมที่เอื้อต่อการพัฒนาจิต ทั้งด้านบุคคล ส่งเสริมให้มีบรรยากาศการท างานที่

เอ้ืออาทร อยู่กันแบบพี่แบบน้อง เป็นครอบครัวเดียวกัน ด้านสิ่งแวดล้อมจัดสถานที่ท างานให้น่าอยู่

เหมือนบ้าน มีสภาพแวดล้อมที่สวยงาม ผ่อนคลายสบายตา เช่น มีสวนหย่อม มีสนามหญ้า มีสวน

สุขภาพ เป็นต้น 

 9. มีระบบการจัดการกับอารมณ์ของกลุ่ม เช่น มีการตรวจสอบเพ่ือพัฒนาไม่ใช่หาคนท าผิด 

มีระบบการฝึกอบรมน้องใหม่ในการแก้ปัญหาภาวะอารมณ์ของคนไข้ มีพ่ีเลี้ยงคอยช่วยเหลือ และท า

ให้ดูเป็นตัวอย่าง มีการช่วยเหลือส่งต่อคนไข้ หากอีกคนไม่สามารถควบคุมอารมณ์ตนเองได้หรือมี



18 

ระบบแตะมือ มีแนวทางการปฏิบัติเมื่อมีปัญหาด้านอารมณ์ เช่น เชิญให้นั่ง บริการน้ าเย็นให้ดื่ม มีทีม

คอยช่วยแก้ไขปัญหา เป็นต้น 

 10. มีนโยบายสนับสนุน ส่งเสริมให้บุคลากรได้ปฏิบัติตามความเชื่อทางศาสนาของตนเอง 

เช่น การไปฝึกปฏิบัติธรรมโดยไม่ถือเป็นวันลา มีงบสนับสนุน มีรถบริการ มีห้องให้ละหมาด มีผลต่อ

การพิจารณาความดีความชอบ เป็นต้น 

 11. ส่งเสริมให้ทุกคนได้เข้าอบรมท่ีช่วยส่งเสริมการพัฒนาทางจิตปัญญา 

 12. ส่งเสริมให้บุคลากรได้ท ากิจกรรมเพื่อสังคม หรือกิจกรรมที่มีโอกาสเห็นความทุกข์ของ

คนอ่ืน เห็นคนอ่ืนเป็นองค์รวม เห็นความเชื่อมโยงของทุกสิ่ง 

 13. ขยายขอบเขตงานให้มีการแลกเปลี่ยนหน้าที่กัน เพ่ือจะได้เรียนรู้และเข้าใจกันมากขึ้น 

หรือเปิดโอกาสให้ท างานในสิ่งที่ถนัด ซึ่งอาจจะนอกเหนือบทบาทหน้าที่ ช่วยพัฒนามุมมองให้กว้างขึ้น 

 

 ประเสริฐ ผลิตผลการพิมพ์ (2552) ได้เสนอแนะแนวทางการพัฒนาจิต โดยใช้หลายวิธีการ 

เช่น 1) การทบทวนตนเอง 2) การได้สัมผัสและซึมซับความทุกข์จากการท างานที่ต้องเผชิญกับภาวะ

อารมณ์รุนแรง ความกดดันจากการท างาน หรือความเสี่ยงจากการใช้ชีวิต 3) การศึกษาจากต้นแบบท่ี

เหมาะสม 4) การมีกัลยาณมิตร 5) การแลกเปลี่ยนเรียนรู้ซึ่งกันและกัน 6) ความคิดเชิงบวก 7) การ

เอาใจเขามาใส่ใจเรา และ 8) การปรับตัวเข้าหาคนอ่ืน 

 

การวัดจิตวิญญาณและสุขภาวะทางจิตวิญญาณ 
ในปี ค.ศ. 1976 แบบวัด The Spiritual Well-Being Scale (SWBS) ที่พัฒนาโดย 

Paloutizian & Ellison (1982 อ้างใน รัตติกรณ์ จงวิศาล และคณะ, 2553) แบบวัดนี้สามารถ
น าไปใช้ในหลากหลายบริบท แบบวัดดังกล่าวประกอบด้วยข้อค าถามจ านวน 20 ข้อ แบ่งออกเป็น 2 
ส่วน ได้แก่ Religious Well–Being เป็นประเด็นข้อค าถามเกี่ยวกับความคิดท่ีมีต่อพระเจ้า และ 
Existential well-being ซึ่งจะเน้นไปที่ประเด็นเกี่ยวกับการให้ความหมายและเป้าหมายของชีวิต  

Beazley (1998 อ้างใน รัตติกรณ์ จงวิศาล และคณะ, 2553) ได้พัฒนาเครื่องมือวัดแบบใหม่
ขึ้น โดยใช้ชื่อว่า Spiritual Experiences Scale (SES) เครือ่งมือวัดชุดนี้ประกอบด้วยข้อค าถาม 30 
ข้อ โดยให้นิยาม จิตวิญญาณ ว่าเป็น ความเชื่อที่สัมพันธ์กับสิ่งที่เหนือธรรมชาติ  แบบวัดนี้เน้น
คุณลักษณะของจิตวิญญาณภายในบริบทขององค์การ เช่น ความซื่อสัตย์ หรือการให้บริการผู้อ่ืน การ
วิจัยที่ใช้เครื่องมือวัดนี้ได้ชี้ให้เห็นว่าภายในองค์การนั้น สามารถจ าแนกจิตวิญญาณออกเป็น 3 มิติ คือ 
มิติแรกเรียกว่า จิตวิญญาณท่ีศักดิ์สิทธิ์ (Sacred Spirituality) หมายถึง ความเชื่อที่สัมพันธ์กับสิ่งที่



19 

เหนือธรรมชาติ มิติที่สองคือ จิตวิญญาณเชิงจิตวิทยา (Psychological Spirituality) ซึ่งมีความ
คล้ายคลึงกับมิติแรกแต่จะไม่เกี่ยวข้องกับความเชื่อในสิ่งที่เหนือธรรมชาติ (Transcendent) และมิติที่
สามเรียกว่า ความไม่เป็นจิตวิญญาณ (Nonspirituality) คือการไม่มีทั้งจิตวิญญาณ และจิตวิญญาณท่ี
เป็นจริงทางจิตวิทยาในเรื่องของคุณลักษณะของบุคคลที่ส าคัญ  

ต่อมาได้มีการพัฒนาแบบวัดจิตวิญญาณต่างๆ อาทิเช่น Spiritual Experiences Scale 
(SAS) ที่พัฒนาโดย Howden (1993 อ้างใน รัตติกรณ์ จงวิศาล และคณะ, 2553) ประกอบด้วยข้อ
ค าถามจ านวน 28 ข้อ ใช้วัดจิตวิญญาณใน 4 ด้าน ได้แก่ Purpose and Meaning in Life, 
Innerness or Inner Resources, Unifying Connectedness  และ Transcendence มีลักษณะ
เป็นมาตราส่วนประเมินค่า ตั้งแต่ไม่เห็นด้วยอย่างยิ่ง จนถึงเห็นด้วยอย่างยิ่ง  

The Spiritual Assessment Inventory (SAI) แบบวัดนี้สร้างขึ้นโดย Hall & Edwards 
(2002 อ้างใน รัตติกรณ์ จงวิศาล และคณะ, 2553) ในปี ค.ศ. 1996 ประกอบด้วยข้อค าถาม 43 ข้อ 
มีลักษณะเป็นมาตราส่วนประเมินค่า 5 ระดับ เพื่อประเมินคุณลักษณะต่างๆ ของ Spiritual, 
Maturity and Awareness รวมทั้งคุณภาพชีวิต (Life Quality)  

รัตติกรณ์ จงวิศาล และคณะ (2553) ได้ศึกษาวิจัยและพัฒนาเครื่องมือประเมินตัวชี้วัดสุข
ภาวะทางจิตวิญญาณ มีจ านวน 23 ข้อ เป็นมาตราส่วนประมาณค่า (Rating Scales) 5 อันดับ เป็น
ข้อค าถามทางบวก ให้ผู้ตอบเลือกตอบตามความเป็นจริง ประกอบด้วย 7 องค์ประกอบ คือ 1) กล้า
ยืนหยัดท าในสิ่งที่ถูกต้อง 2) เมตตากรุณา 3) มีเป้าหมายและพอเพียง 4) ให้ความส าคัญกับความเป็น
มนุษย ์5) อ่อนน้อมถ่อมตน 6) ให้อภัย 7) มีความเป็นมิตร     

ในการศึกษาวิจัยครั้งนี้ผู้วิจัยได้ใช้แนวคิดและเครื่องมือวัดสุขภาวะทางจิตวิญญาณของ            
รัตติกรณ์ จงวิศาล และคณะ (2553) มาใช้ในการวัดจิตวิญญาณ โดยแบ่งออกเป็น 7 องค์ประกอบ
ดังนี้ กล้ายืนหยัดท าในสิ่งที่ถูกต้อง เมตตากรุณา มีเป้าหมายและพอเพียง ให้ความส าคัญกับความเป็น
มนุษย์ อ่อนน้อมถ่อมตน ให้อภัย มีความเป็นมิตร 
 

หลักจิตตปัญญาศึกษา 

 ในการศึกษาวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยได้น าหลักจิตตปัญญาศึกษา (Contemplative Education) มา

เป็นแนวทางส าคัญในการพัฒนาจิตวิญญาณ เนื่องจากจิตตปัญญาศึกษาเป็นแนวคิดหนึ่งของการจัด

การศึกษาในรูปแบบใหม่ที่มีแนวคิดและแนวปฏิบัติที่มุ่งเน้นให้มนุษย์หันมาใส่ใจกับการพัฒนาคุณภาพ

ของความเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ ผ่านกระบวนการเรียนรู้ที่เกิดจากการใคร่ครวญภายในจิตใจ และการ

แสดงออกต่อความสัมพันธ์กับโลกภายนอก (สมสิทธิ์ อัสดรนิธี, 2552)  



20 

 จิตตปัญญาศึกษา หมายถึง การศึกษาที่เน้นการพัฒนาจิตใจและปัญญาอย่างแท้จริง ท าให้

เข้าถึงความจริง ความดี ความงาม ทั้งในตนเอง และในสิ่งต่างๆ ส่งผลท าให้เกิดการเปลี่ยนแปลงขั้น

พ้ืนฐานในตน (ธนา นิลชัยโกวิทย์ และคณะ, 2550) เป็นการจัดบรรยากาศทางการศึกษา เพื่อสร้าง

กระบวนการในการเรียนรู้ให้กับผู้เรียนได้ตระหนักรู้ รวมถึงสามารถรู้เท่าทันด้านในของตนเองได้ ท า

ให้ผู้เรียนเกิดความสุขในการเรียนผ่านการท ากิจกรรมต่างๆ ที่เน้นการพิจารณาใคร่ครวญค้นหาความ

จริง (จุมพล พูลภัทรชีวิน, 2552) เป็นกระบวนการเรียนรู้ด้วยใจอย่างใคร่ครวญ โดยมุ่งเน้นการพัฒนา

ด้านในเพื่อให้บุคคลเกิดความตระหนักรู้ถึงคุณค่าต่อสิ่งต่างๆ เกิดความรักความเมตตา มีโดยไม่มีอคติ 

มีจิตส านึกต่อส่วนรวม (ชลลดา ทองทวี และคณะ, 2551) 

 นอกจากนี้จิตตปัญญาศึกษายังเป็นการกลับเข้ามาศึกษาเรียนรู้โลกด้านในของตัวผู้เรียนเอง

เป็นหลัก เพื่อท าความเข้าใจอย่างลึกซึ้งและน าไปสู่การพัฒนาทั้งมิติด้านจิตใจและด้านจิตวิญญาณ ซึ่ง

เชื่อว่าความรู้และความสามารถเกิดขึ้นได้จากภายในตัวผู้เรียนเอง หากได้รับการสนับสนุนอย่าง

เหมาะสม โดยจิตตปัญญาศึกษาคาดหวังว่าผู้ที่เรียนรู้เกิดการเปลี่ยนแปลงขั้นพ้ืนฐานในตนเอง 

ยกระดับจิตส านึก และเกิดมุมมองกระบวนการทัศน์ใหม่ๆ เกิดการบ่มเพาะคุณลักษณะทางบวกใน

ด้านต่างๆ เช่น ความรักความเมตตา การเกิดปัญญาตื่นรู้ การตระหนักรู้เท่าทัน การมีวิจารณญาณ 

การมีคุณธรรมความดี การมีจิตสาธารณะ เข้าใจในตนเองและผู้อื่น มีสัมพันธภาพที่ดีกับผู้อื่น มีสุข

ภาวะ มีชีวิตที่สมดุล เป็นต้น (สมสิทธิ์ อัสดรนิธี และกาญจนา ภูครองนาค, 2555)  

 

 หลักการพื้นฐานของกระบวนการจิตตปัญญาศึกษา 

 ธนา นิลชัยโกวิทย์ และคณะ (2550) ได้ท าการวิเคราะห์และสังเคราะห์รูปแบบ แนวทาง 

เนื้อหา แนวคิดและปรัชญาในการจัดการกระบวนการเรียนรู้แนวจิตตปัญญาศึกษา เพ่ือเป็นพื้นฐาน

การพัฒนาจิตตปัญญาในสังคมไทย และพัฒนาชุดการเรียนรู้การฝึกอบรมด้านจิตตปัญญาศึกษาควบคู่

ไปกับการพัฒนากลุ่มกระบวนกรแนวจิตตปัญญาศึกษา โดยเน้นการเรียนรู้และถอดบทเรียนจากการ

เข้าร่วมกระบวนการในการฝึกอบรมที่เน้นการเรียนรู้แบบองค์รวม การเรียนรู้เชิงประสบการณ์ตรง 

การเรียนรู้เชิงจินตนาการ การเรียนรู้เชิงแนวคิด และการเรียนรู้แนวเชิงปฏิบัติเข้าด้วยกัน และสรุป

เป็นหลักการซึ่งเป็นองค์ประกอบพื้นฐานของกระบวนการอบรมหรือการเรียนรู้ตามแนวจิตตปัญญา

ศึกษา ได้ 7 ประการ เรียกว่า “หลักจิตตปัญญาศึกษา 7” หรือชื่อย่อภาษาอังกฤษว่า 7C’s คือ 

 



21 

  1. การพิจารณาด้วยใจใคร่ครวญ (Contemplation) 

  หลักการพิจารณาด้วยใจอย่างใคร่ครวญ อาศัยคุณลักษณะสองประการ คือ สภาวะ

จิต กับการท างานทางจิต โดยกระบวนการจิตตปัญญาศึกษา อาศัยการปรับสภาวะจิตสู่สภาวะที่

เหมาะสมและเอ้ือต่อการเรียนรู้ เช่น สภาวะสมาธิ สภาวะรู้สึกตัว เป็นต้น เมื่อปรับสภาวะทางจิตแล้ว 

จึงอาศัยสภาวะทางจิตนั้นท างานทางจิต ซึ่งการพิจารณาด้วยใจใคร่ครวญ จะเชื่อมโยงกับ

ประสบการณ์ไปในด้านต่างๆ อย่างน้อย 3 ด้าน คือ 1) ด้านพุทธิปัญญา อาจเรียกได้ว่าเป็นการคิด

กระบวนการระบบ (Systems Thinking) 2) ด้านภายในบุคคล อาจเรียกว่าเป็นการย้อนกลับมาดู

ตนเอง (Self-Reflection) การสืบค้นต้นเอง (Self-Inquiry)  และ 3) ด้านระหว่างบุคคล อาจเรียกว่า

เป็นการร่วมรู้สึก (Empathy) เป็นต้น ซึ่งจะช่วยกระตุ้นศักยภาพการเรียนรู้และพัฒนาบุคคลอย่าง

สมบูรณ์ ซึ่งหลักการเหล่านี้อาศัยผ่านกิจกรรมต่างๆ เช่น กระบวนการสุนทรียสนทนา การรับฟัง

เรื่องราวของผู้อื่นอย่างใคร่ครวญ เป็นต้น 

  2. ความรักความเมตตา (Compassion)  

  กระบวนกรเป็นหัวใจส าคัญในการขับเคลื่อนกระบวนการเรียนรู้แนวจิตตปัญญา

ศึกษา หากกระบวนกรมีพลังแห่งความรักความเมตตาจะสามารถส่งต่อพลังของตนเองทั้งฐานกาย 

ฐานใจ และฐานหัวให้แก่ผู้เข้ารับการฝึกอบรม ซึ่งพลังทั้งหมดนี้จะช่วยสร้างพ้ืนที่ความปลอดภัยให้แก่

ผู้เข้ารับการฝึกอบรม ท าให้เกิดความมั่นใจในการเข้าสู่พ้ืนที่เสี่ยง เกิดการเรียนรู้ได้ง่ายขึ้น  

  บรรยากาศระหว่างการฝึกอบรม ก็จ าเป็นต้องสร้างความรักความเมตตาและการ

ยอมรับซึ่งกันและกันให้เกิดข้ึนในกลุ่ม เพราะบรรยากาศในลักษณะดังกล่าวจะช่วยท าให้เกิดความ

พร้อมในการเปิดเผยตนเอง และท าให้บุคคลเกิดความกล้าในการเข้าสู่พ้ืนที่เสี่ยงเพ่ือการเรียนรู้ร่วมกัน

ไดง้่ายขึ้น นอกจากนี้ยังหมายถึงการส่งเสริมให้เกิดความรักความเมตตากับตนเอง เพื่อให้เกิดการ

ยอมรับและเข้าใจตนเอง สามารถชื่นชมในข้อดี ยอมรับข้อจ ากัดและจุดอ่อนของตนเอง  

  นอกจากนีห้ลักของการจัดกระบวนการ และสถานที่ในการจัดการฝึกอบรมยังเป็น

ปัจจัยที่จะช่วยกระตุ้นให้เกิดศักยภาพในการเรียนรู้ของผู้เข้ารับการฝึกอบรม คือ ต้องใส่ใจใน

กระบวนการและบรรยากาศแวดล้อมท่ีเป็น “สัปปายะ” คือเป็นมิตรต่อผู้เข้ารับการอบรม เป็นมิตรต่อ

สิ่งแวดล้อมและชุมชนรอบข้าง  

 

 



22 

  3. การเชื่อมโยงสัมพันธ์ (Conncection) 

  การเชื่อมโยงสัมพันธ์เป็นองค์ประกอบที่ส าคัญในการจัดกระบวนการเรียนรู้เชิงจิตต

ปัญญา มีรากฐานมาจากกระบวนการทัศน์องค์รวม  

  ประเด็นแรกขององค์ประกอบนี้คือ กระบวนการที่มีพลังในการเปลี่ยนแปลงต้อง

สามารถช่วยให้ผู้เข้ารับการฝึกอบรมเชื่อมโยงประสบการณ์ในกระบวนการเข้ากับชีวิตได้ และสามารถ

น าไปสู่กระบวนการเข้ามาสู่ภายใน (Internalization)  เกิดประสบการณ์ร่วมกัน ซึ่งกระบวนกร

อาจจะชี้น าหรือปล่อยให้ผู้เข้ารับการฝึกอบรมมีอิสระในการเชื่อมโยงด้วยตนเอง สามารถท าได้ด้วย

วิธีการต่างๆ เช่น การเจริญสติวิปัสสนาในชีวิตประจ าวัน การสร้างชุมชนเรียนรู้ผ่านกระบวนการ

สุนทรียสนทนา การสร้างความไว้วางใจ เป็นต้น 

  ประเด็นที่สอง คือ กระบวนการต้องเอ้ือให้เกิดการเชื่อมโยงระหว่างผู้เข้ารับการ

ฝึกอบรมด้วยกัน เกิดเป็นชุมชนแห่งการเรียนรู้ (Learning Community) ร่วมกัน ซึ่งเกิดจากการมีวิถี

ปฏิบัติร่วมกันที่เปลี่ยนแปลงไป มีการสนทนากันอย่างมีสติและได้ย้อนกลับมาดูตนเอง (Reflective 

Conversation)  

  ประเด็นที่สาม คือ การเชื่อมโยงกับธรรมชาติและจักรวาล เป็น “วิธีคิดกระบวนกร

ระบบ” ซึ่งเป็นวงจรแห่งการเรียนรู้อย่างลึกซึ้ง (Deep Learning Cycle) น าไปสู่การเชื่อมโยงกับ

ระเบียบม่วนซ่อนแห่งจักรวาล (Implicate Order) ซึ่งการเรียนรู้และการพัฒนาของบุคคลมีทิศทางที่

ส าคัญ คือ ความกลมกลืนที่เป็นอันหนึ่งอันเดียวกันกับจักรวาลที่มีวิวัฒนาการอยู่เสมอ ซึ่ง

องค์ประกอบต่างๆ ของกิจกรรมท าให้เกิดการเรียนรู้แบบองค์รวม กระบวนกรควรมุ่งจัดกระบวนการ

ให้เอ้ือต่อการเชื่อมโยงระหว่างชีวิต ชุมชน และจักรวาลได้ด้วยตนเองให้เกิดขึ้นในผู้เข้ารับการ

ฝึกอบรม เช่น การทบทวนประสบการณ์ร่วมกัน 

  4. การเข้าเผชิญ (Confrontation) 

  การจัดกระบวนการให้ผู้เข้ารับการฝึกอบรมเข้าเผชิญกับพ้ืนที่เสี่ยง ต้องมีพลังของ

กระบวนกรคอยดูแลโอบอุ้มผู้เข้ารับการฝึกอบรมไว้ ด าเนินควบคู่ไปกับหลักความรักความเมตตา ซึ่ง

การเข้าเผชิญกับพ้ืนที่เสี่ยงอาจจ าแนกได้เป็น 2 พื้นที่หลัก คือ พื้นที่ภายในร่างกายและจิตใจ กับพ้ืนที่

ภายนอกของสิ่งแวดล้อมและชุมชน การเข้าเผชิญกับพ้ืนที่เสี่ยงภายในร่างกายสามารถพบได้ใน

กิจกรรมที่ต้องมีการเคลื่อนไหวร่างกายในการฝึกอบรม ส่วนพื้นที่เสี่ยงภายในจิตใจ จะเห็นได้จาก

กิจกรรมการเจริญสติ การทบทวนเรื่องราวความทุกข์ของตนเอง เป็นต้น ซึ่งการเข้าเผชิญกับความจริง



23 

ในใจเป็นองค์ประกอบส าคัญในการน าไปสู่การเปลี่ยนแปลงขั้นพ้ืนฐานในตนเอง นอกจากนี้ประเด็น

พ้ืนที่ภายนอกของสิ่งแวดล้อมและชุมชน จะเป็นการพาผู้เข้ารับการฝึกอบรมเดินทางไปพ้ืนที่ที่ไม่คุ้น

ชินภายนอก หรือพาไปอยู่ในกลุ่มคนที่ไม่รู้จัก ซึ่งจะเป็นการกระตุ้นให้เกิดการดึงศักยภาพภายใน

ออกมาได้ใช้ และท าให้เกิดการเรียนรู้ได้อย่างมีประสิทธิภาพ 

  5. ความต่อเนื่อง (Continuity)  

  การวางความต่อเนื่องจากกิจกรรมหนึ่งสู่อีกกิจกรรมหนึ่งอย่างเป็นระบบ จะเป็น

แนวทางท าให้เกิดการเรียนรู้ให้กับผู้เข้ารับการฝึกอบรมได้ กระบวนการส่วนใหญ่อาจพอแบ่งข้ันตอน

ได้เป็น 3 ขั้นตอนใหญ่ คือ 1) ขั้นการเตรียมความพร้อม 2) ขั้นด าเนินการ และ 3) ขั้นสรุปบทเรียน 

โดยหลักความต่อเนื่องอาจะใช้การอธิบายในเรื่องความไหลลื่นของพลัง (Energetic Flow) ทั้งนี้ความ

ไหลลื่นของพลังขึ้นอยู่กับกรอบของการจัดกระบวนการแต่ละกระบวนการมีลักษณะเช่นไร นอกจาก

ความต่อเนื่องของกิจกรรมและกระบวนการในแต่ละชุดการอบรมแล้ว ความต่อเนื่องระหว่างการ

อบรมแตล่ะครั้งก็มีความส าคัญเช่นกัน เพราะการเปลี่ยนแปลงภายในเป็นกระบวนการที่ต้องใช้เวลา 

ไม่สามารถเกิดขึ้นได้ด้วยการอบรมเพียงครั้งเดียว ดังนั้น การมีกระบวนการที่ต่อเนื่องเป็นสิ่งส าคัญ

ช่วยให้เกิดการเปลี่ยนแปลงที่ลึกซึ้งและมั่นคง ความต่อเนื่องนี้ยังเกี่ยวข้องกับการมีกลุ่มกัลยาณมิตรที่

จะช่วยสนับสนุนการเรียนรู้และการเปลี่ยนแปลงตนเองของกันและกันอย่างต่อเนื่อง 

  6. ความมุ่งม่ัน (Commitment) 

  หลักในเรื่องความมุ่งมั่นนี้เชื่อว่าการเปลี่ยนแปลงเป็นเรื่องที่แต่ละคนจะต้องท าด้วย

ตนเอง ด้วยแรงสนับสนุนจากชุมชนที่มีจุดมุ่งหมายเดียวกัน ซึ่งการเปลี่ยนแปลงอย่างยั่งยืนไม่สามารถ

เกิดข้ึนได้เพียงแค่เข้ารับการฝึกอบรมเพียงครั้งเดียว แต่ผู้เข้ารับการฝึกอบรมต้องน าความรู้ไปฝึกฝน

ปฏิบัติอย่างต่อเนื่อง ซึ่งการเกิดเปลี่ยนแปลงอย่างยั่งยืนได้นั้นต้องมาจากการใส่ใจกับการสร้างความ

มุ่งม่ันของผู้เข้ารับการฝึกอบรม โดยกระบวนการและกระบวนกรนับว่ามีบทบาทส าคัญในการจุด

ประกายความมุ่งมั่นให้เกิดขึ้นในตัวผู้เข้ารับการฝึกอบรม แต่การรักษาความมุ่งม่ันให้ด ารงอยู่อย่าง

ต่อเนื่องนั้นต้องอาศัยเหตุปัจจัยต่างๆ ทั้งเงื่อนไขภายนอกและเงื่อนไขภายใน 

  7. ชุมชนแนวปฏิบัติและชุมชนแห่งการเรียนรู้ (Community of Practise & 

Learning Community)  

  หลักการนี้มีผลต่อกระบวนการเรียนรู้และการเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นในตัวบุคคล ซ่ึง

ในการท ากิจกรรมจะส่งผลท าให้เกิดความใกล้ชิดสนิทสนม เกิดบรรยากาศของการแลกเปลี่ยนเรียนรู้ 



24 

ท าให้ชุมชนเกิดความเข้มแข็ง ซึ่งชุมชนแนวปฏิบัตินี้สามารถรองรับการเรียนรู้อย่างลึกซึ้งได้ สามารถ

เปิดเผยตนเอง เกิดการแลกเปลี่ยนเรียนรู้ เป็นพื้นที่แห่งความรักความเมตตา และมิตรภาพ ซึ่งการที่

บุคคลได้อยู่ในกลุ่มชุมชนที่มีความสนใจและมีจุดมุ่งหมายในการท าสิ่งที่ดี มีคุณค่า จะท าให้บุคคลนั้น

ได้รับแบบอย่าง ได้รับแง่คิด แรงบันดาลใจจากผู้อื่น ซึ่งในเรื่องอิทธิพลของชุมชนต่อการเรียนรู้ร่วมกัน 

เครือข่ายความสัมพันธ์ และการแลกเปลี่ยนเรียนรู้ที่เกิดขึ้นเป็นการเรียนรู้ที่ต่อเนื่องและเชื่อมโยงกับ

ชีวิต  

  องค์ประกอบทั้ง 7 ประการมีลักษณะเป็นองค์รวม มีความสัมพันธ์เชื่อมโยงกัน จะ

แยกออกจากกันไม่ได้ แบ่งเป็น 7 องค์ประกอบเพ่ือให้เข้าใจได้ง่ายและชัดเจนขึ้นเท่านั้น แต่ในการจัด

กระบวนการเรียนรู้ทั้ง 7 องค์ประกอบต้องด าเนินไปพร้อมกัน และเป็นหลักการที่อยู่บนพ้ืนฐานของ

ปรัชญาหรือแนวคิด 2 ประการ คือ ความเชื่อมั่นในความเป็นมนุษย์ และกระบวนการทัศน์แบบองค์

รวม และสามารถใช้หลักจิตตปัญญาศึกษา 7C’s นี้เป็นแนวทางในการพัฒนาหลักสูตรและ

กระบวนการเรียนรู้ได้ 

 

 นอกเหนือจากนั้น ธนา นิลชัยโกวิทย์ และคณะ (2550) ได้พัฒนาองค์ความรู้เรื่องการจัด

กระบวนการอบรมแนวจิตตปัญญาศึกษาและกระบวนกรจิตตปัญญาศึกษา โดยเน้นความสมดุลในการ

จัดกระบวนการ เช่น 

  1. กิจกรรมที่เน้นสร้างความสมดุลของฐานกาย ฐานใจ และฐานหัว โดยเน้นรูปแบบ

วิธีการที่หลากหลายในการเรียนรู้ที่ตอบสนองต่อฐานต่างๆ เพื่อให้เกิดการเรียนรู้ที่สมดุลเป็นองค์รวม 

  2. ความสมดุลของการสร้างพ้ืนที่ในการเรียนรู้ คือ การจัดกิจกรรมให้ผู้เข้าร่วม

กระบวนการเรียนรู้ได้เผชิญกับสิ่งที่ไม่คุ้นชินหรือพ้ืนที่เสี่ยง (Risk Zone) ซึ่งเรียกร้องให้ต้องอาศัย

ความกล้าในการท าสิ่งที่แตกต่างไปจากชีวิตประจ าวัน ในขณะที่ยังที่คงรักษาความรู้สึกปลอดภัยไว้ได้ 

ไม่รู้สึกว่าตนถูกคุกคามมากเกินไปจนกลายเป็นพ้ืนที่อันตราย (Danger Zone)  

  3. ความสมดุลของการมีเวลาใคร่ครวญตามล าพัง และการใช้เวลาอยู่ร่วมกับผู้อ่ืน 

คือ การจัดกจิกรรมที่ให้แต่ละคนมีโอกาสร่วมเรียนรู้ไปกับผู้เข้ารับการฝึกอบรมคนอ่ืนๆ ในลักษณะ

ของกลุ่ม ชุมชน ร่วมรับฟังกันอย่างลึกซึ้ง และมีการสร้างกิจกรรมให้มีเวลาอยู่ล าพังเพ่ือใคร่ครวญ

ประสบการณ์ที่ได้รับในแต่ละช่วงกิจกรรม หรือส ารวจวสภาะอารมณ์ ความรู้สึกที่เกิดข้ึนในขณะนั้น 



25 

  4. ความสมดุลของการแบ่งกลุ่มในการเรียนรู้ คือ การแบ่งขนาดกลุ่ม และจัดวิธีการ

ในการแบ่งกลุ่มให้สอดคล้องกับจุดมุ่งหมายของกิจกรรมหรือกระบวนการในแต่ละช่วง  

  5. ให้มีความสมดุลและความยืดหยุ่นระหว่างกรอบโครงสร้างของกระบวนการอบรม 

และกิจกรรมที่ใช้ที่สะท้อนเป้าหมายและเนื้อหาของการฝึกอบรม และมีความยืดหยุ่น สามารถแก้ไข

ปัญหาเฉพาะหน้าตามพลวัตของกลุ่มได้อย่างมีประสิทธิภาพ 

 

 องค์ความรู้เรื่องคุณลักษณะพ้ืนฐานของการเป็นกระบวนกรในกระบวนการอบรมแนวจิตต

ปัญญาศึกษา เริ่มต้นจากเง่ือนไขพ้ืนฐานข้อแรก คือ การมีประสบการณ์ด้านจิตตปัญญาศึกษา และมี

บูรณาการลักษณะ 5 ประการ คือ 

  1. ความแจ่มชัด คือ การรู้จริง มีความรู้อยู่ในตนเอง (Embodied Knowledge) 

มองเห็นความเชื่อมโยงและเข้าใจสิ่งต่างๆ ได้สอดคล้องกับความเป็นจริง 

  2. การเก้ือหนุน และการโอบอุ้ม คือ การเป็นกัลยาณมิตร คือเกื้อหนุนให้ผู้เข้ารับ

การฝึกอบรมเติบโดด้วยตนเองด้วยความเชื่อมั่น ศรัทธาในความเป็นมนุษย์ในความจริง ความดี และ

ความงามที่มีอยู่ในตัวผู้เรียน  

  3. ความละเอียดอ่อน ลึกซึ้งและการเข้าถึงใจ คือ การสามารถเข้าใจความรู้สึกนึกคิด

ของผู้เข้าร่วมกระบวนการเรียนรู้อย่างละเอียดลึกซึ้ง และว่องไว สามารถเชื่อมสัมพันธ์ในระดับใจถึงใจ

กับผู้เข้าร่วมกระบวนการเรียนรู้ และการเข้าถึงใจของตนเองทั้งอารมณ์ ความรู้สึก สามารถเปิดรับ 

สัมผัสถึงความงาม ความลุ่มลึก และสุนทรียภาพได้ 

  4. การเข้ากระท า และการบรรลุผล คือ การสามารถยึดเป้าหมายของกระบวนการ

ได้อย่างชัดเจน และแสดงออกมาในการปฏิบัติ คือ การน าให้เกิดกระบวนการเรียนรู้อย่างสมดุล 

  5. ความสงบ ตั้งมั่น และการเปิดรับ คือ การมีสติ อยู่กับปัจจุบันอย่างแท้จริง ท าให้

เกิดความสงบ มีความตั้งมั่น อยู่กับสิ่งที่ก าลังท า เกิดความรู้ตัว รับรู้สิ่งที่เกิดขึ้นภายในตน รับรู้สิ่งที่

ก าลังท า และคนที่อยู่ตรงหน้าอย่างประสานสอดคล้องกันอย่างตลอดเวลา 

 คุณลักษณะทั้ง 5 ประการนี้เป็นลักษณะที่เป็นบูรณาการหรือเป็นองค์รวมที่พึงมีในตัว

กระบวนกรแนวจิตตปัญญาศึกษา คุณลักษณะเหล่านี้ใม่ใช้ต้นแบบอุดมคติที่ต้องท าให้ได้ตลอดเวลา 

แต่เป็นแนวทางที่กระบวนการแต่ละคนสามารถใช้ในการส ารวจสภาวะของตนเองเพ่ือการเรียนรู้สู่การ

พัฒนาความเป็นกระบวนกรของตนเองได้อย่างเต็มศักยภาพ  



26 

 แนวทางการฝึกปฏิบัติตามแนวจิตตปัญญาศึกษา 

 Center for Contemplative Mind in Society (2008 อ้างใน สมสิทธิ์ อัสดรนิธี, 2552) 

ได้แบ่งประเภทของการฝึกปฏิบัติตามแนวคิดจิตตปัญญา ได้เป็น 7 แนวทางหลักๆ โดยมีรายละเอียด 

ดังนี้ 

  1. แนวทางการเรียนรู้และฝึกผ่านความสงบนิ่ง (Stillness Practices) โดยมี

เป้าหมายเพื่อมุ่งเน้นความสงบตั้งมั่นของร่างกายและจิตใจ ซึ่งมีรูปแบบการฝึกปฏิบัติ คือ การนั่ง

สมาธิ 

  2. แนวทางการเรียนรู้และฝึกผ่านการเคลื่อนไหว (Movement Practices) โดย

มีเป้าหมายเพ่ือฝึกสังเกตและมีสติอยู่กับการเคลื่อนไหวร่างกาย ซึ่งมีรูปแบบการฝึกปฏิบัติ คือ การท า

โยคะ การท าซี่กง ไท้เก๊ก และการเดิน 

  3. แนวทางการเรียนรู้และฝึกผ่านกระบวนการเชิงสร้างสรรค์ (Creation 

Process Practices) โดยมีเป้าหมายเพื่อสังเกตใคร่ครวญภายใน และพัฒนาญาณทัศนะ และความ

ละเอียดอ่อนประณีต ซึ่งมีรูปแบบการฝึกปฏิบัติ คือ การวาดภาพ การจัดดอกไม้ การเขียนพู่กันจีน 

และการท าภาพทรายมันดาลา  

  4. แนวทางการเรียนรู้และฝึกผ่านการท ากิจกรรมทางสังคม (Activist 

Practices) โดยมีเป้าหมายเพ่ือการสัมผัสเรียนรู้และใคร่ครวญ เห็นความเชื่อมโยงแห่งเหตุปัจจัยของ

ความสุขและความทุกข์ในชีวิตจริง ซึ่งมีรูปแบบการฝึกปฏิบัติ คือ การเจริญสติในการท างาน และใน

ชีวิตประจ าวัน รวมทั้งการท ากิจกรรมอาสาสมัคร 

  5. แนวทางการเรียนรู้และฝึกผ่านกระบวนการเชิงความสัมพันธ์ (Relational 

Practices) โดยมีเป้าหมายเพ่ือการฝึกสติ เฝ้ามองสภาวะภายในสะท้อนตนเอง อาศัยความสัมพันธ์

ของกัลยาณมิตรสะท้อนซึ่งกันและกัน ซึ่งมีรูปแบบการฝึกปฏิบัติ คือ การท าสุนทรียสนทนา การฝึกฟัง

อย่างลึกซึ้ง การสนทนากับเสียงภายใน และการเขียนบันทึกประจ าวัน 

 6. แนวทางการเรียนรู้และฝึกผ่านพลังพิธีกรรมศักดิ์สิทธิ์ (Ritual Practices) 

โดยมีเป้าหมายเพื่อสัมผัสพลัง จิตวิญญาณของธรรมชาติ เปิดญาณทัศนะและสัมผัสเรียนรู้ตนเองเพ่ือ

พัฒนาความสงบเย็น และละเอียดประณีตภายใน ซึ่งมีรูปแบบการฝึกปฏิบัติ คือ การสวดมนต์ภาวนา 

นิเวศภาวนา และการปลีกวิเวกสัมผัสธรรมชาติ 



27 

 7. แนวทางการเรียนรู้ฝึกผ่านกิจกรรมรังสรรค์ (Generative Practices) โดยมี

เป้าหมายเพื่อระลึกถึงพระผู้เป็นเจ้า พระผู้ศักดิ์สิทธิ์ จิตที่บริสุทธิ์ ซึ่งมีรูปแบบการฝึกปฏิบัติ คือ การ

สวดมนต์ การอ่านพระคัมภีร์ เมตตาภาวนา  

  

 นอกจากนี้ จุมพล พูลภัทรชีวิน (2552) ได้สรุปกิจกรรมวิธีการซึ่งเป็นกระบวนการเรียนรู้ตาม

แนวจิตตปัญญาศึกษาเพ่ือให้เกิดการเรียนรู้ในมิติด้านใน อารมณ์ ความรู้ ความคิด ความเชื่อ เช่น การ

สะท้อนการเรียนรู้ของตนเองในแต่ละคน (Self Reflection) การสะท้อนการเรียนรู้จากกลุ่ม (Group 

Reflection) สุนทรียสนทนา (Dialogue) การฟังอย่างลึกซ้ึง (Deep Listening) การท ากิจกรรม

อาสาสมัคร การบ าเพ็ญประโยชน์ การใช้ศิลปะ รวมถึงพิธีกรรมทางศาสนา ทั้งนี้มีเป้าหมายเพ่ือท าให้

เกิดการเปลี่ยนแปลงการเรียนรู้ขั้นพ้ืนฐาน (Fundamental Transformative Learning) 

อย่างลึกซึ้งทางความคิด ท าให้บุคคลมีการประพฤติปฏิบัติตนอย่างมีสติ 

 

แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับการเห็นคุณค่าในตนเอง และการเห็นคุณค่าของผู้อ่ืน 

การเห็นคุณค่าในตนเองและการเห็นคุณค่าของผู้อ่ืน (Self Esteem and Other Esteem) 

นั้นเป็นแนวคิดท่ีที่มีความเกี่ยวข้องสัมพันธ์กัน การเห็นคุณค่าในตนเอง บางครั้งจะมีการใช้ค าว่า 

ความนับถือตนเอง ความภาคภูมิใจในตนเอง ความเชื่อมั่นในตนเอง หรือการประเมินค่าตนเอง 

ความรู้สึกเห็นคุณค่าในตนเอง เป็นต้น โดยการเห็นคุณค่าในตนเองจะเกิดขึ้นหลังจากท่ีบุคคลได้รับ

การตอบสนองทางด้านร่างกาย ความปลอดภัย ได้รับความรัก ความเป็นเจ้าของ ซ่ึงบุคคลจะมี

ความรู้สึกว่าตนเองเป็นคนมีประโยชน์ และต้องการแสดงความสามารถต่างๆ ของตนเอง นอกจากนี้

ความรู้สึกเห็นคุณค่าในตนเองยังเป็นปัจจัยทีส่ าคัญที่ท าให้บุคคลสามารถเผชิญและต่อสู้กับอุปสรรค

ต่างๆ ที่เข้ามาในชีวิตได้ เปรียบได้กับภูมิคุ้มกันของร่างกาย (อุมาพร ตรังคสมบัติ, 2543)  

 

ความหมายของการเห็นคุณค่าในตนเอง และการเห็นคุณค่าของผู้อ่ืน 

 มีนักวิชาการได้ให้ความหมายของการเห็นคุณค่าในตนเองไว้มากมาย ดังนี้ 

 การเห็นคุณค่าในตนเอง หมายถึง การที่บุคคลรับรู้และประเมินตนเองถึงความแตกต่าง

ระหว่างตนที่เป็นอยู่จริง (Real Self) ในปัจจุบันกับตนที่อยากจะเป็น (Ideal Self) เป็นกระบวนการ

ทางด้านอารมณ์ความรู้สึกที่วัดได้จากการที่บุคคลใส่ใจต่อความแตกต่างนี้ บุคคลซึ่งพบความแตกต่าง



28 

ในการประเมินมากจะมีความรู้สึกมีคุณค่าในตนเองต่ า แต่ถ้าพบว่ามีความแตกต่างน้อยจะมีความรู้สึก

เห็นคุณค่าในตนเองสูง (Lawrence, 1987) ซึ่งการเห็นคุณค่าในตนเองยังเป็นการรับรู้ภาพพจน์ที่ดี

ของตนเอง มีความรู้สึกท่ีดีเกี่ยวกับตนเอง มองตนเองว่ามีคุณค่า มีความสามารถ ความรู้สึกเห็นคุณค่า

ในตนเอง มีความส าคัญต่อการด าเนินชีวิต และการแสดงออกของคนเราเป็นอย่างมาก เช่น ท าให้มี

ความเป็นตัวของตัวเอง ท าให้เกิดความรู้สึกเห็นคุณค่าในตนเองอย่างเหมาะสม เป็นคนที่มีบุคลิกภาพ

ที่ด ีมีการแสดงออกที่เหมาะสม มีสุขภาพจิตดี มีความสัมพันธ์ที่ดีกับบุคคลอ่ืน ในทางตรงข้ามถ้า

บุคคลใดขาดความรู้สึกเห็นคุณค่าในตนเอง จะท าให้เป็นคนที่ชอบโยนความผิดของตนเองให้ผู้อื่น เป็น

คนที่ชอบเอาชนะและรู้สึกว่าตนเองเป็นฝ่ายถูกเสมอ บุคคลประเภทนี้มันจะใช้ทุกวิถีทางและใช้ความ

รุนแรงเพื่อจะให้ตนเองชนะ หรืออาจจะเป็นคนชอบพึ่งพิงผู้อ่ืนเสมอ บางคนที่มีความรู้สึกเห็นคุณค่า

ในตนเองต่ าอาจจะพยายามฆ่าตัวตายเพื่อหลีกเลี่ยงหนีปัญหา (เกียรติวรรณ อมาตยกุล, 2540)

นอกจากนี้บุคคลที่เห็นคุณค่าในตนเองต่ าอาจจะมีแนวโน้มขาดความเชื่อมั่นในความสามารถของ

ตนเอง และประเมินสมรรถนะของตนเองทางลบแทบทุกด้าน ไม่ว่าจะพยายามมากเพียงใดมักจะคิด

ว่าตนเองล้มเหลว ผู้ที่เห็นคุณค่าในตนเองต่ ามักตกอยู่ใต้อิทธิพลของผู้อ่ืน และมีการควบคุมตนเองไม่

ค่อยได้ดังนั้นผู้ที่มีการเห็นคุณค่าในตนเองต่ า อาจจะมีแนวโน้มที่จะยอมและคล้อยตามกลุ่ม

(McCrosky, Richmond & Stewart, 1986) 

กล่าวโดยสรุป การเห็นคุณค่าในตนเอง หมายถึง การที่บุคคลรับรู้และประเมินตนเองระหว่าง

ตนที่เป็นอยู่จริงในปัจจุบันกับตนที่อยากจะเป็น โดยบุคคลที่มีเห็นคุณค่าในตนเองจะมีความรู้สึกที่ดีต่อ

ตนเอง มองตนเองว่ามีคุณค่า มีความสามารถ มีการแสดงออกท่ีเหมาะสม มีสุขภาพจิตดี และมี

ความสัมพันธ์ที่ดีกับบุคคลอ่ืน 

 การเห็นคุณค่าของผู้อ่ืน หมายถึง การเข้าใจความแตกต่างของแต่ละบุคคล ยอมรับผู้อ่ืน เห็น

คุณค่าและภาคภูมิใจในผู้อื่น มีเป้าหมายในชีวิต และมีความรับผิดชอบ (ดวงเดือน ละมูล, 2555) เป็น

การเคารพ เข้าใจ และใจกว้างต่อบุคคลอ่ืนที่อาจจะคิด เชื่อ และประพฤติในสิ่งที่แตกต่างจากเรา 

ไม่ใช่เพียงแค่การแสดงให้ผู้อื่นเห็นถึงความมีน้ าใจหรือความเอ้ืออาทรต่อผู้ที่ด้อยกว่า การเห็นคุณค่า

ของผู้อ่ืนต้องการการเคารพ การยอมรับ และการเห็นคุณค่าโดยปราศจากเงื่อนไข เป็นการยอมรับ

ความจริงว่าพวกเราต้องพ่ึงพาอาศัยกันและกัน และมีปฏิสัมพันธ์และพ่ึงพาอาศัยด้วยความเชื่อมโยง

ระหว่างบุคคลอ่ืนๆ ที่ไม่ใช่เรื่องของความอ่อนแอ หรือด้อยกว่า พฤติกรรมเหล่านี้แสดงให้เห็นถึงความ

แข็งแกร่งและการพัฒนาที่สูงขึ้น (Hwang, 2000) 



29 

 จากความหมายข้างต้น สามารถสรุปความหมายการเห็นคุณค่าของผู้อ่ืน ว่าเป็นการเข้า

ใจความแตกต่างของแต่ละบุคคล โดยมีความเคารพ ยอมรับและเข้าใจต่อบุคคลอ่ืนที่อาจจะคิด เชื่อ 

ปฏิบัติในสิ่งที่แตกต่างจากตนเอง เป็นการยอมรับว่าพวกเราแต่ละคนต้องพ่ึงพาอาศัยซึ่งกันและกัน 

เรามีปฏิสัมพันธ์และความเชื่อมโยงกัน 

 

แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับการเห็นคุณค่าในตนเอง และการเห็นคุณค่าของผู้อ่ืน 

จากการทบทวนเอกสาร และงานวิจัยต่างๆ พบว่ามีนักวิชาการอธิบายแนวคิดและทฤษฎีที่

เกี่ยวข้องกับการเห็นคุณค่าในตนเองไว้ เช่น 

Coopersmith (1981 อ้างใน ชัยวัฒน์ วงศ์อาษา, 2556) ได้กล่าวว่าการเห็นคุณค่าในตนเอง

มีความเก่ียวเนื่องกับพ้ืนฐานทางอารมณ์และเหตุผลเชิงชีววทิยา (Biologic-Temperament) โดยการ

เห็นคุณค่าในตนเองได้รับอิทธิพลจากปัจจัยต่างๆ มีรายเอียด ดังนี้ 

 1. อิทธิพลด้านชีววิทยาและพื้นฐานทางอารมณ์ (Biologic-Temperament 

Influences) ในการพัฒนาการเห็นคุณค่าในตนเองเกิดจากการพัฒนาความสัมพันธ์ระหว่างลักษณะ

พ้ืนฐานทางอารมณ์ของบุคคล และปัจจัยด้านสิ่งแวดล้อมที่ตอบสนองต่อบุคคล เช่น บุคคลที่มี

ลักษณะทางกายภาพที่ดีจะมีความรู้สึกเห็นคุณค่าในตนเองสูงกว่าบุคคลที่มีลักษณะทางกายภาพทีไ่มดึ่ 

โดยปัจจัยด้านนี้ ประกอบด้วย  

   1.1.1 ความสามารถโดยทั่วไป ทักษะ และการปฏิบัติงาน (General 

Capacity, Ability and Performance) ซ่ึงองค์ประกอบเหล่านี้มีความสัมพันธ์กัน และมีผลต่อการ

เห็นคุณค่าในตนเองของบุคคล  

   1.1.2 ภาวะทางอารมณ์ (Affective States) ในการประเมินตนเอง หากมี

การประเมินตนเองในทางบวกจะส่งให้บุคคลนั้นมองตนเองว่าเป็นผู้ที่ประสบความส าเร็จ และจะส่งผล

ให้มีการเห็นคุณค่าในตนเองสูง  

   1.1.3 ปัญหาและพยาธิสภาพ (Problems and Pathology) ได้แก่ ปัญหา

สุขภาพทั่วๆ ไป และปัญหาทางกายที่มีสาเหตุมาจากจิตใจ (Psychosomatic Symptoms) โดย

พบว่าบุคคลที่มีปัญหาดังกล่าวสูงจะเห็นคุณค่าในตนเองต่ า ส่วนบุคคลที่มีปัญหาดังกล่าวน้อยจะมี

ความรู้สึกมีคุณค่าในตนเองสูง 



30 

   1.1.4 ค่านิยมส่วนบุคคล (Self-Values) เมื่อบุคคลเห็นความส าคัญหรือ

เห็นคุณค่าต่อสิ่งใด ก็จะน าสิ่งนั้นไปเป็นมาตรฐานในการตัดสินคุณค่าต่างๆ เช่น หากบุคคลให้

ความส าคัญกับผลการเรียน ถ้าผลการเรียนของตนเองไม่ดี ก็จะส่งผลท าให้รู้สึกเห็นคุณค่าในตนเอง

ต่ าลง 

   1.1.5 ความปรารถนาของบุคคล (Aspiration) คือการที่บุคคลเปรียบเทียบ

ผลการปฏิบัติงานของตนเองกับความส าเร็จที่ได้ตั้งเป้าหมายไว้ หากผลที่ได้เป็นไปตามที่ตนเองตั้งไว้

หรือดีกว่า จะท าให้บุคคลเห็นว่าตนเองมีคุณค่า 

  2. อิทธิพลด้านสิ่งแวดล้อม (Environmental Influence) สิ่งแวดล้อมเป็น

ปัจจัยส าคัญต่อการสร้างการเห็นคุณค่าในตนเอง โดยมีรายละเอียด ดังนี้ 

   2.1 ความสัมพันธ์กับครอบครัว โดยพบว่าเด็กที่ได้รับความอบอุ่น 

ครอบครัวให้การสนับสนุนและก าลังใจ ได้รับอิสระในการท าสิ่งต่างๆ สิ่งเหล่านี้จะท าให้เด็กมี

พัฒนาการเห็นคุณค่าในตนเอง 

   2.2 โรงเรียนและการศึกษา โรงเรียนเป็นสถานที่ส่งเสริมพัฒนาการเห็น

คุณค่าในตนเองให้แก่เด็ก โดยคุณครูจะมีบทบาทท่ีส าคัญอย่างยิ่งในการส่งเสริมการเรียนรู้ในเรื่องการ

เห็นคุณค่าในตนเองให้แก่เด็ก 

   2.3 สถานภาพทางสังคม โดยสถานภาพทางสังคมเป็นสิ่งที่ท าให้เห็นถึง

ระดับทางสังคมของบุคคล โดยพิจารณาได้จากอาชีพของบุคคลนั้นๆ รายได้ ต าแหน่ง สภาพที่อยู่

อาศัย โดยสิ่งเหล่านี้แสดงให้เห็นว่าบุคคลใดประสบความส าเร็จในชีวิต และจะส่งผลท าให้มีการเห็น

คุณค่า 

2.4 สังคมและกลุ่มเพ่ือน บุคคลจะเปรียบเทียบตนเองกับเพ่ือนในด้านต่างๆ 

ถ้ามีสูงกว่าเพ่ือน จะส่งผลท าให้เห็นคุณค่าในตนเองสูง 

 

 นอกจากนี้ Rosenberg (1965 อ้างใน ชลลดา ทวีคูณ, 2555) ได้เสนอแนวคิดการเห็นคุณค่า

ในตนเองว่าเกิดจากกระบวนการรับรู้ของบุคคล โดยแบ่งได้เป็น 3 ประการ ดังนี้ 

  1. การประเมินสะท้อนกลับ (The Principle of Reflected Appraisal) 

หมายถึง การที่บุคคลจะประเมินตนเองว่ามีการเห็นคุณค่าในตนเองสูงหรือต่ ามาจากการรับรู้ของผู้อ่ืน

ที่มีต่อตนเอง ซึ่งโดยทั่วไปจะเป็นบุคคลที่มีความส าคัญ ได้แก่ พ่อแม่ หัวหน้างาน เพ่ือน เป็นต้น  



31 

  2. การเปรียบเทียบกับสังคม (The Principle of Social Appraisal) หมายถึง 

การที่บุคคลประเมินตนเองโดยน าตนเองไปเปรียบเทียบกับผู้อื่นที่มีลักษณะเดียวกันหรือแตกต่าง

ออกไป 

  3. คุณสมบัติของบุคคล (The Principle of Self Attribute) หมายถึง 

กระบวนการวิเคราะห์จากผลของการกระท าในอดีต เช่น ถ้าบุคคลประสบความส าเร็จในการท างาน  

ก็จะส่งผลให้บุคคลเหล่านั้นมีการเห็นคุณค่าในตนเองสูง เช่นเดียวกันหากที่ผ่านมาบุคคลนั้นท างาน

ผิดพลาด ก็จะท าให้มีการเห็นคุณค่าในตนเองต่ าลง 

 

 ส าหรับการเห็นคุณค่าของผู้อื่น เป็นทัศนคติยอมรับความจริงในเรื่องความเท่าเทียมกันของ

บุคคล ซึ่งบุคคลควรจะรักษาสมดุลของทั้งการเห็นคุณค่าในตนเอง (Self-Esteem) และการเห็นคุณค่า

ของผู้อ่ืน (Other-Esteem) โดยการเห็นคุณค่าของผู้อ่ืน (Other-Esteem) สร้างความอ่อนน้อมถ่อม

ตน (Humble) สร้างความภาคภูมิใจ (Proud) และสร้างความร่วมมือ (Cooperative) มากกว่าการ

แข่งขัน (Competitive) กับผู้อ่ืน (Hwang, 2000) 

Hwang (2000) ได้น าเสนอมุมมองการเห็นคุณค่าของผู้อ่ืน ประกอบไปด้วย 10 ประการ คือ 

การไม่รังเกียจ (Non-offensive) เป็นมิตร (Friendly) สุภาพ อ่อนโยน (Courteous) มีเมตตา (Kind) 

ให้ความเคารพ (Respectful) ยอมรับ (Accepting) ให้คุณค่า (Valuing) ยกย่อง (Praising) 

สนับสนุนผู้อ่ืน (Promoting Others) และการให้อภัย (Forgiving) 

 

การวัดการเห็นคุณค่าในตนเอง 

 Rosenberg (1965) ได้สร้างแบบวัดการเห็นคุณค่าในตนเอง (Rosenberg Self-Esteem 

Scale) ประกอบด้วยข้อค าถาม 10 ข้อ แบบวัดเป็นแบบมาตรวัดประมาณค่า (Likert Scale) 4 ระดับ 

ได้แก่ ไม่เห็นด้วยอย่างยิ่ง ไม่เห็นด้วย เห็นด้วย และเห็นด้วยอย่างยิ่ง ซึ่งหากบุคคลใดท าได้คะแนนสูง

หมายความว่าบุคคลนั้นมีความรู้สึกเห็นคุณค่าในตนเองสูง 

 Coopersmith (1981 อ้างใน ชลลดา ทวีคูณ, 2555) ได้สร้างแบบวัดการเห็นคุณค่าใน

ตนเอง คือ Self Esteem Inventory (SEI) และ Behavior Rating Form (BRF) ซึ่งเป็นแบบวัด

รายงานตนเอง แบ่งออกเป็นด้านๆ คือ ด้านตนเองโดยทั่วๆ ไป ด้านสังคม ด้านครอบครัว ด้าน



32 

โรงเรียน และด้านความจริงใจ โดยในแต่ละด้านประกอบด้วยลักษณะของการเห็นคุณค่าในตนเอง         

4 ประการ คือ การมีความส าคัญ การมีอ านาจ การมีความสามารถ และการมีคุณค่าความดี 

 สุชีรา ภัทรายุตวรรตน์ และคณะ (2554) ได้พัฒนาแบบประเมินการเห็นคุณค่าในตนเองแบบ

รูปภาพ เพื่อให้ได้แบบวัดที่มีคุณภาพทั้งความเที่ยงตรงเชิงโครงสร้าง ค่าอ านาจจ าแนก ซึ่งกลุ่ม

ตัวอย่างที่ใช้ในการพัฒนาเครื่องมือวัดคือ นักเรียนระดับมัธยมศึกษาสังกัดการศึกษาขั้นพ้ืนฐานในเขต

กรุงเทพมหานคร จ านวน 1,039 คน เครื่องมือที่ใช้ในการประเมินประกอบด้วย แบบประเมินการเห็น

คุณค่าในตนเองซึ่งผู้วิจัยได้ท าการพัฒนาขึ้น แบบประเมินการเห็นคุณค่าในตนเองของ Rosenberg 

แบบประเมินภาวะความซึมเศร้าและความวิตกกังวลจากแบบทดสอบสุขภาพจิตในคนไทย โดยผล

การศึกษา พบว่าแบบประเมินการเห็นคุณค่าในตนเองที่ได้พัฒนาขึ้นมีความเที่ยงตรงเชิงโครงสร้าง ซ่ึง

แบบประเมินดังกล่าวมีจ านวนข้อค าถาม 20 ข้อ จาก 6 องค์ประกอบ คือ ด้านร่างกาย ด้าน

ความสามารถทั่วไป ด้านคุณค่าในตนเอง ด้านความมุ่งหวังสัมพันธภาพในครอบครัว และด้าน

สัมพันธภาพกับกลุ่มเพ่ือน มีความเท่ียงตรงเชิงเกณฑ์สัมพันธ์กับแบบประเมินการเห็นคุณค่าในตนเอง

ของ Rosenberg  

 ในการศึกษาวิจัยครั้งนี้ผู้วิจัยได้ใช้แบบวัดการเห็นคุณค่าในตนเองของ Rosenberg (1965) 
โดยแบ่งออกเป็น 3 องค์ประกอบ ได้แก ่การประเมินสะท้อนกลับ การเปรียบเทียบกับสังคม และ 
คุณสมบัติของบุคคล 
 
 Thomas & Watkins (2003) ได้พัฒนาแบบวัด The GRAT-Short Form ซึ่งได้รับการ

พัฒนามาจากแบบวัด The Gratitude Resentment and Appreciation Test (GRAT) ซึ่งแบบวัดนี้

มีข้อค าถามทั้งสิ้น 44 ข้อ แบ่งออกเป็น 3 องค์ประกอบย่อย ได้แก่ ความซาบซึ้งต่อบุคคล ความ

ซาบซึ้งต่อสิ่งรอบตัว และความซาบซึ้งแห่งตน จากนั้นจึงได้ท าการพัฒนาเป็นแบบวัด The GRAT-

Short Form ขึ้น เพื่อให้แบบวัดมีความกระชับมากขึ้น มีข้อค าถามเหลือเพียง 16 ข้อเป็นแบบวัด

มาตราส่วนประมาณค่า (Likert Scale) 5 ระดับ ตั้งแต่น้อยที่สุด น้อย ปานกลาง มาก มากท่ีสุด  

 ในการศึกษาครั้งนี้ ผู้วิจัยได้ใช้แบบวัด The GRAT-Short Form ของ Thomas & Watkins 

(2003)  

 

 

 



33 

แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับการมีความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืน 

ความส าคัญของการมีความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืน หรือการมีมิตรภาพนั้นไม่เพียงแต่ให้ชีวิตทีมี่

ความสุข หรือความดีในระดับบุคคลเท่านั้น แต่การมีความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืนยังเป็นส่วนส าคัญที่ช่วย

ให้เกิดความสงบสุขในสังคม ทั้งนี้เพราะการมีความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืนท าให้เกิดการเชื่อถือไว้วางใจซึ่ง

กันและกัน เป็นการแสดงออกถึงสภาวะทางศีลธรรมที่บุคคลมีต่อกันคือ ความรัก ความชื่นชมในความ

ดีและความปรารถนาดีที่ต่างฝ่ายต่างมีให้กัน (Crisp, 2000 อ้างใน ทิพาวดี เมฆสวรรค์, 2544) 

 

ความหมายของการมีความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืน 
 การมคีวามสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืน เป็นสัมพันธภาพระหว่างบุคคล เป็นทักษะในการมีปฏิสัมพันธ์

กับบุคคลอ่ืนให้ผู้อื่นช่วยเหลือตัวเองได้ด้วยความเต็มใจ (Weisinger, 1998) รู้เท่าทันอารมณ์ของผู้อื่น 

อันจะส่งผลให้เกิดความเป็นผู้น า ความสามารถลักษณะนี้จะประกอบไปด้วย การสื่อสารที่ดี การ

จัดการความขัดแย้ง เป็นต้น (ทศพร ประเสริฐสุข, 2542) โดยบุคคลที่มีความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืนจะมี

ความสามารถในการพูดจาโน้มน้าว ชักจูงให้ผู้อ่ืนคล้อยตามกับสิ่งที่เป็นประโยชน์ต่อส่วนรวม 

เสริมสร้างความร่วมมือในการท างานและความสามัคคีในหมู่คณะ สามารถท าให้ผู้อ่ืนที่รอบข้างมี

ความสุข (Goleman, 1998) รวมถึงมีไมตรีจิตที่ดีต่อผู้อ่ืน มีเมตตาต่อกัน เพื่อให้ได้มาซึ่งความยอมรับ

นับถือ ความไว้วางใจ สามารถท างานร่วมกันได้อย่างมีความสุข (ส านักงานคณะกรรมการการ

อาชีวศึกษา, 2545)  

 จากความหมายข้างต้น ความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืน หมายถึง การมีสัมพันธภาพระหว่างบุคคล 

รู้เท่าทันอารมณ์ของผู้อ่ืน มีความสามารถในการพูดจาโน้มน้าว ชักจูงให้ผู้อ่ืนคล้อยตามกับสิ่งที่เป็น

ประโยชน์ต่อส่วนรวม สามารถท าให้ผู้อื่นที่รอบข้างมีความสุข รวมถึงมีไมตรีจิตที่ดี มีเมตตาต่อผู้อื่น  

 

แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับการมีความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืน 

 Reece & Brandt (1997) ได้เสนอหลักส าคัญของมนุษยสัมพันธ์ 7 ประการดังนี้ 

 1. การสื่อสาร (Communication) มีความส าคัญต่อการรู้จักตนเองและผู้อ่ืน เมื่อเราท า

อะไรร่วมกับคนอ่ืนก็จะต้องผ่านการสื่อสาร 



34 

 2. การรู้เท่าทันตนเอง (Self-Awareness) เป็นการรู้อารมณ์ตนเอง ช่วยให้เรารู้จักและ

ควบคุมอารมณ์ให้เป็นไปในทิศทางที่ต้องการได้ง่าย จึงต้องพยายามส ารวจภาวะที่เกิดข้ึนภายใน

ตนเองเสมอ มีสติอยู่ตลอดเวลา 

 3. การยอมรับตนเอง (Self-Acceptance) เป็นพ้ืนฐานส าหรับความส าเร็จในการติดต่อกับ

ผู้อื่น ผู้ที่ยอมรับตนเองมีแนวโน้มที่จะยอมรับการเปลี่ยนแปลง ยอมรับความแตกต่าง รับผิดชอบต่อ

งาน และท างานเป็นทีมได้ รวมถึงก าหนดความส าเร็จของเป้าหมายได้ด้วย 

 4. การจูงใจ (Motivation) เป็นแรงขับความต้องการ เมื่อรู้สึกว่าองค์การสนองความ

ต้องการในการพัฒนาของตนเอง มีแนวโน้มที่จะท างานอย่างดีที่สุด 

 5. ความไว้ใจ (Trust) เป็นความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างบุคคล จะเกิดขึ้นได้ต่อเมื่อมีความไว้ใจ

ต่อกัน เป็นกุญแจที่จะน าไปสู่ความส าเร็จในระยะยาว เมื่อเกิดความไว้ใจกันและกันเราจะได้รับรู้ข้อมูล

ต่าง ๆ ตลอดเวลา มีการพูดคุยแลกเปลี่ยน 

 6. การเปิดเผยตนเอง (Self-Disclosure) จะสร้างความไว้ใจกันมากขึ้น ยิ่งมีความไว้ใจกัน

มากเท่าไหร่ก็ยิ่งจะรู้สึกปลอดภัยในการเปิดเผยตนเองมากข้ึนเท่านั้น 

 7. การจัดการความขัดแย้ง (Conflict Management) ก่อให้เกิดการแก้ไขจะน าไปสู่การ

ลดการกระทบกระทั่งกัน ไม่ไว้ใจกัน ไม่ให้ความร่วมมือกัน และท าลายสัมพันธภาพระหว่างกัน 

 

การพัฒนาความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืน 

 สมพร สุทัศนีย์ (2544) ได้อธิบายถึงการพัฒนาความสัมพันธ์ที่ดีกับบุคคลอ่ืน โดยมีขั้นตอน

รายละเอียด ดังนี้ 

 1. การศึกษาตนเองและผู้อ่ืน ซึ่งท าให้บุคคลได้รู้จักตนเอง เข้าใจและยอมรับตนเองทั้งข้อดี

และข้อเสีย ซึ่งในขั้นนี้ส าคัญท่ีสุด เพราะก่อนที่บุคคลจะไปสร้างความสัมพันธ์ที่ดีกับบุคคลอ่ืนได้นั้น

เราต้องเข้าใจตนเองก่อน โดยการศึกษาตนเองมีหลายวิธี เช่น การสอบถามบุคคลอ่ืน การสังเกต

ตนเอง ทั้งนี้ในการศึกษาตนเองต้องปฏิบัติด้วยความใจกว้าง เที่ยงธรรม กล้ายอมรับความจริง ส่วน

การศึกาผู้อื่นก็ใช้วิธีเดียวกัน คือ การสังเกต การพูดคุยสอบถาม การใช้แบบสอบถามซึ่งสิ่งนี้ล้วน

แล้วแต่จะช่วยท าให้เราได้รู้จักและเข้าใจผู้อื่นได้ดียิ่งขึ้น 



35 

 2. การแก้ไขปรับปรุงตนเอง เมื่อบุคคลได้ทราบทั้งข้อดีและข้อเสียของตนเองแล้ว ต่อไปคือ

ต้องท าการแก้ไขปรับปรุงตนเอง โดยเริ่มจากวางแผนปรับปรุงตนเองอย่างเป็นระบบและมีความอดทน 

ทั้งนี้ในการปรับปรุงตนเองต้องท าอย่างสม่ าเสมอและมีความต่อเนื่อง 

 3. ศึกษาวัฒนธรรม ประเพณี และสังคม โดยบุคคลต้องท าความเข้าใจทั้งวัฒนธรรม 

ประเพณีต่างๆ เพ่ือน าข้อมูลเหล่านี้ไปเป็นองค์ประกอบในการสร้างสัมพันธภาพต่อไป 

 4. ศึกษาหลักการและวิธีการสร้างมนุษยสัมพันธ์ ซึ่งในบางครั้งก็จ าเป็นต้องอาศัยหลัก

วิชาการและหลักการทั่วไปเพ่ือเป็นแนวทางในการสร้างมนุษย์สัมพันธ์ โดยสามารถท าได้หลายวิธี เช่น 

ศึกษาจากเอกสาร ต าราต่างๆ งานวิจัย สังเกตพฤติกรรมการแสดงความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลต่างๆ 

ในสังคม รวมถึงเข้ารับการฝึกอบรมด้านการสร้างสัมพันธภาพระหว่างบุคคล 

 5. น าหลักและวิธีการสร้างมนุษยสัมพันธ์ไปใช้ในชีวิตจริง  

 

การวัดความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืน 
Ryff (1989) ได้สร้างแบบวัดความผาสุกทางจิต (Psychological Well-Being Scale) ซึ่ง

แบบวัดนี้ประกอบด้วยองค์ประกอบย่อย 6 มิติ คือ 1) การยอมรับตนเอง 2) การมีจุดมุ่งหมายในชีวิต 

3)ความสามารถในการจัดการสิ่งแวดล้อม 4) การมีความเจริญงอกงามในตน 5) การมีสัมพันธภาพที่ดี

กับผู้อ่ืน และ 6) ความมีอิสระแห่งตน  ทั้งข้อค าถามเชิงบวกและเชิงลบ ลักษณะแบบวัดเป็นมาตรา

ส่วนประมาณค่า (Likert Scale) 6 ระดับ ตั้งแต่ เห็นด้วยจนไปถึงไม่เห็นด้วยอย่างยิ่ง ในการให้

คะแนน ผู้ที่ตอบได้คะแนนสูงในองค์ประกอบใด แสดงว่ามีความผาสุกทางจิตดีในองค์ประกอบนั้นๆ  

 ในการวิจัยครั้งนี้ผู้วิจัยได้ใช้ข้อค าถามด้านสัมพันธภาพที่ดีกับผู้อ่ืนจากแบบวัดความผาสุก 

ทางจิต ประกอบด้วยข้อค าถามทั้งสิ้น 7 ข้อ 

 

แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับการให้อภัย 

 การให้อภัยเป็นปรากฏการณ์ที่เก่ียวข้องกับความสามารถของบุคคลในการจัดการตนเองและ

ความสัมพันธ์ของตนเองกับบุคคลอื่นในสถานการณ์ของการกระทบกระทั่ง บุคคลที่สามารถให้อภัยแก่

ตนเองและผู้อื่นได้จะมีความผาสุกในการใช้ชีวิต (Worthington, 2005) การให้อภัยสามารถมองได้ว่า

เป็นคุณลักษณะเชิงคุณธรรมที่พึงประสงค์ของบุคคลในการจัดการความขัดแย้งระหว่างบุคคล 

(Enright & Coyle, 1998) ในมุมมองทางวิชาการมองการให้อภัยว่ามีความหมายดังต่อไปนี้ 



36 

 การให้อภัยเป็นความต้องการของบุคคลที่จะไม่ยึดถือสิทธิของตนเองที่จะตอบโต้คืนกลับแก่

บุคคลที่มาคุกคามตนเองและมอบความรักหรือความปรารถนาดีแทน (Enright & Coyle, 1998) เป็น

การเปลี่ยนแปลงของท่าทีท่ีมีต่อบุคคลที่มาคุกคามตนเองให้เป็นไปในทางที่พึงประสงค์มากข้ึน หรือ

พยายามระงับไม่ให้ตนเองใช้การตอบโต้บุคคลนั้น (McCullough et al., 1997) 

 นอกจากนี้ McCullough, Pargament, & Thoresen (2000) ได้สรุปความหมายของการให้

อภัยจากนิยามของนักวิชาการคนอ่ืนๆ ในทางตะวันตก พบว่าการให้อภัยเป็นการตอบสนองของบุคคล

ที่มีต่อผู้ที่มากระท าไม่ดีต่อตนเอง บุคคลที่ให้อภัยจะมีแนวโน้มที่ลดความคิด ความรู้สึก และท่าทีทาง

ลบที่มีต่อบุคคลนั้น และพยายามเพ่ิมท่าทีทางบวกให้เพ่ิมมากข้ึน ซึ่งบุคคลจะต้องอาศัยกระบวนการ

เปลี่ยนแปลงภายในตนเอง เช่น ปรับความคิด หรือเปลี่ยนแปลงความรู้สึก เพื่อยังผลให้เกิดประโยชน์

ในความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลต่อไป 

 ในทุกศาสนาของโลกมองการให้อภัยว่าเป็นคุณสมบัติทางคุณธรรมของบุคคลที่ควรปฏิบัติต่อ

เพ่ือนที่อยู่ในสังคมร่วมกัน ส าหรับในประเทศไทยนั้น การให้อภัยได้รับอิทธิพลมากจากมุมมองทาง

พุทธศาสนา ซึ่งเห็นว่าการให้อภัยเปรียบเสมือนการให้ทานเรียกกว่า อภัยทาน ถือเป็นทานระดับสูง

เพราะต้องใช้ความยากล าบากและความพยายามในการให้อภัยแก่บุคคลที่มาคุกคามตนเอง พระ

พรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) (2551) เสนอว่าการให้อภัยเป็นการละทิ้งความโกรธ ความอาฆาตท่ีมี

ต่อบุคคลมากระท าไม่ดีต่อตนเอง คนที่ให้อภัยจะต้องพยายามมอบความเมตตาแก่บุคคลนั้น และ

พยายามใช้กระบวนการคิดทางปัญญาของตนเองเพ่ือระงับจิตที่แค้นเคืองดังกล่าว เพื่อให้มีความเชื่อที่

ถูกต้องในการแก้ไขปัญหาระหว่างบุคคล 

 จากมุมมองทั้งทางตะวันและต่างประเทศจะเห็นได้ว่าการให้อภัยเป็นแนวโน้มของบุคคลที่

ตอบสนองต่อบุคคลที่มากระท าไม่ดีต่อตนเอง โดยพยายามลดความคิด ความรู้สึก และท่าทีทางลบ 

และพยายามเพ่ิมท่าทีทางบวกเช่น ให้ความเมตตาต่อบุคคลนั้น 

 

แนวคิดเกี่ยวกับการให้อภัย 

 การให้อภัยสามารถแบ่งแยกเป็นไปได้หลายมุมมองสามารถสรุปได้ดังนี้ 

 McCullough & Witvliet (2002) อธิบายว่าการให้อภัยสามารถแบ่งได้เป็น 3 มุมมองดังนี้ 

 1. การให้อภัยเฉพาะในสถานการณ์หนึ่ง ๆ (Offense-specific Forgiveness) เป็น

มุมมองที่ว่าการให้อภัยถือเป็นปรากฎการณ์ที่บุคคลพยายามแก้ไขปัญหาความขัดแย้งระหว่างบุคคล

ในสถานการณ์เฉพาะหนึ่ง ๆ การให้อภัยมีเงื่อนไขตามสถานการณ์ท่ีบุคคลประสบ เช่น การให้อภัยแก่



37 

บุคคลที่เคยมีสัมพันธภาพกันมาก่อนหรือบุคคลที่ไม่มีความสัมพันธ์กันมาก่อนหน้าอาจมีความแตกต่าง

กัน เป็นต้น 

 2. นิสัยของการให้อภัย (Trait Forgiveness) มองว่าการให้อภัยเป็นคุณลักษณะหรือนิสัย

ของบุคคลที่มีแนวโน้มที่จะให้อภัยแก่บุคคลอ่ืน ๆ ในสถานการณ์ที่หลากหลาย มักจะมองในแง่

ภาพรวมของบุคคลว่าเป็นคนให้อภัยง่ายหรือยาก  

 3. การให้อภัยเป็นคุณสมบัติของหน่วยทางสังคม (Quality of Social Unit) ในมุมมองนี้

การให้อภัยถูกมองว่าเป็นลักษณะที่สังคมคาดหวังถึงหน่วยทางสังคมบางหน่วยที่จะต้องมีการให้อภัย

สูงเช่น โรงเรียน หรือหน่วยงานทางศาสนา บุคคลที่อยู่ภายในหน่วยสังคมนี้ถูกคาดหวังให้แสดง

พฤติกรรมในทางที่ให้อภัยสูงกว่า 

 จากที่กล่าวมาข้างต้นแสดงให้เห็นถึงมุมมองของการให้อภัยต่อผู้อื่น หรือเป็นการให้อภัย

ระหว่างบุคคล (Interpersonal Forgiveness) อย่างไรก็ตามมีการแบ่งประเภทอีกแนวทางหนึ่งคือ 

การให้อภัยนอกจากจะมองในแง่บุคคลที่ถูกกระท าได้ให้อภัยแก่ผู้ที่มากระท าไม่ดีต่อตนเองแล้ว บุคคล

ที่ไปคุกคามหรือท าให้บุคคลอ่ืนมีความทุกข์หรือรู้สึกโกรธ เกิดความรู้สึกละอายใจและรู้สึกผิดต่อการ

กระท าไม่ดีของตนเองต่อผู้อ่ืน สามารถละทิ้งความคิดและความรู้สึกดังกล่าวต่อตนเองได้ สามารถ

เรียกได้ว่าเป็นการให้อภัยตนเอง (Forgiveness Towards Self) ถือเป็นการละทิ้งความปรารถนาที่

จะละทิ้งความขุ่นเคืองใจที่มีต่อตนเอง เพื่อยังผลให้ตนเองสามารถสร้างสัมพันธภาพระหว่างบุคคลกับ

ผู้อื่นได้อีกครั้ง (Tangney, Boone, & Dearing, 2005) 

 

 ส าหรับการให้อภัยในประเทศไทย Boonyarit, Chuawanlee, Macaskill & 

Supparerkchaisakul (2013) ได้พัฒนาองค์ประกอบของการวัดการให้อภัยพบว่าการให้อภัยสามารถ

แบ่งออกได้เป็น 4 องค์ประกอบดังนี้ 

 1. การให้อภัยเป็นความพยายามท่ีจะเอาชนะความคิดและความรู้สึกทางลบต่อผู้ที่มาคุกคาม 

 2. การให้อภัยเป็นการท าความเข้าใจในมุมมองของผู้ที่มาคุกคาม 

 3. การให้อภัยเป็นการส่งเสริมแนวโน้มการตอบสนองทางบวกต่อผู้ที่มาคุกคาม 

 4. การให้อภัยเป็นความเชื่อในประโยชน์ที่บุคคลแสดงการให้อภัยแก่ผู้ที่มาคุกคาม 

 

 Hallowell (อ้างใน วิรงรอง นิกูลกาญจน์, 2552) ได้กล่าวถึงลักษณะของการให้อภัยว่า มี

ลักษณะที่แตกต่างกันไปขึ้นอยู่กับเงื่อนไขต่างๆ เช่น ระดับของการกระท าผิด ได้แก่ การกระท านั้น

ก่อให้เกิดความรู้เจ็บปวดมากน้อยเพียงใด ฐานะหรือต าแหน่งของบุคคลในประเด็นของการให้อภัย 



38 

ได้แก่ เป็นบุคคลที่เป็นผู้ให้อภัย หรือเป็นบุคคลที่แสวงหาการได้รับอภัย หรือต้องการได้รับการให้อภัย 

รูปแบบของสัมพันธภาพระหว่างผู้ให้อภัยและผู้ที่ท าให้เกิดความขุ่นเคืองใจ ได้แก่ เป็นคนแปลกหหน้า

หรือเป็นบุคคลใกล้ชิด เป็นต้น โดยได้แบ่งประเภทของการให้อภัยออกเป็น 9 ประเภท ประกอบด้วย 

 1. การที่มีบุคคลได้กระท าผิด และบุคคลนั้นได้ขออภัย ขอให้ยกโทษให้ สถานการณ์ลักษณะ

ดังกล่าวน ามาสู่การยกโทษหรือให้อภัยได้ง่ายขึ้น แต่ถ้าสถานการณ์มีความรุนแรง สร้างความเจ็บปวด

ที่ลึกซึ้ง อาจจะไม่เกิดการให้อภัยแม้ว่าจะมีการขอโทษหรือมีการชดใช้ให้ก็ตาม 

 2. การที่บุคคลได้กระท าผิดแล้วบุคคลนั้นไม่รู้ตัวว่าได้กระท าผิด จึงไม่ได้ขอโทษ ในกรณีแบบ

นี้ การได้รับค าขอโทษเป็นเรื่องที่ยาก แต่การด าเนินการให้อภัยสามารถด าเนินการได้ 

 3. การที่บุคคลได้กระท าผิดแต่ไม่สามารถทราบได้ว่าเป็นใคร ท าให้ไม่สามารถจะไปต าหนิ

หรือกล่าวโทษใครหรือจะให้อภัยกับบุคคลใด  

 4. การที่เป็นบุคคลได้ท าผิดตระหนักรู้ว่าได้กระท าผิด และด าเนินการขออภัยต่อผู้ที่เสียหาย

ด้วยการขอโทษหรือด้วยการชดใช้ การกระท าดังกล่าวแม้ว่าจะไม่ได้รับการให้อภัยจากผู้เสียหายแต่

เป็นการกระท าท่ีน ามาสู่การให้อภัยตนเองได้ 

 5. การที่บุคคลได้กระท าผิดและคิดว่าสิ่งที่ท าลงไปนั้นเป็นสิ่งที่เหมาะสม และไม่จ าเป็นต้อง

ขออภัย ในกรณีนี้แม้ว่าจะไม่เกิดการให้อภัยหากแต่ว่าถ้าจะน ามาใช้เป็นประเด็นในการเตือนตนเองที่

จะไม่ให้กระท าผิดซ้ าในแบบเดียวกันอีก 

 6. การที่บุคคลรู้ว่าตนเองท าผิด แต่ไม่กล้าบอกหรือขออภัยกับผู้เสียหาย สถานการณ์แบบนี้ 

มักจะสร้างความรู้สึกผิดไม่เพียงเฉพาะผิดกับผู้อ่ืน หากแต่เป็นการผิดต่อตนเองด้วย ความรู้สึกผิด

เหล่านี้จะคุกคามตนเอง การที่บุคคลได้มีโอกาสเปิดเผยเรื่องราวหรือได้ระบายความรู้สึกกับบุคคลที่

ไว้วางใจอาจเป็นวิธีที่ดีที่สุดที่จะน ามาสู่การให้อภัยตนเอง 

 7. เมื่อมีการกระท าผิด ทุกฝ่ายที่เก่ียวข้องได้แก้ตัวในเรื่องที่พวกเขาได้กระท าและไม่มีการขอ

อภัย กรณีนี้อาจจะจบลงได้ถ้ามีผู้ที่ท าหน้าที่ไกล่เกลี่ยที่ดี 

 8. เมื่อมีการกระท าผิด มีบางคนรับรู้ว่าต้องมีการรับผิดชอบ และขออภัยแต่ก็มีบางคนที่นิ่ง

เฉยเสีย การนิ่งเฉยอาจเป็นลักษณะหนึ่งของการให้อภัย และส าหรับผู้ที่แสดงความรับผิดชอบหรือ

พยายามทีจ่ะขออภัยมักได้รับการยอมรับว่าเป็นผู้ที่แสดงให้เห็นถึงความรับผิดชอบและมีความซื่อสัตย์

ในตนเอง 



39 

  9. การถือว่าการกระท าผิดเป็นชะตากรรมไม่อาจต าหนิได้ มีบางคนที่รู้สึกผิดและพยายามที่

จะขออภัย ในขณะที่คนอ่ืนรู้สึกโกรธและต้องการแก้แค้น เช่น กรณีของการเป็นโรคติดต่อร้ายแรง 

เป็นต้น 

 

การวัดการให้อภัย 

 แบบวัดการให้อภัยของ Transgression-Related Interpersonal Motivations พัฒนาโดย

McCullough et al. (1997) โดยพัฒนาแบบวัดนี้จากแบบประเมินของ Wade ใน ปี ค.ศ. 1989 และ

จัดท าเครื่องมือชี้วัดตัวใหม่ที่มี 12 ข้อ เรียกว่า รายละเอียดแรงจูงใจทางความสัมพันธ์ที่เกี่ยวกับผู้ล่วง

ละเมิด (Transgression Related Interpersonal Motivation Inventory - TRIM) ซึ่งประกอบด้วย 

2 เรื่องย่อย ได้แก่ ส่วนประเมินแรงจูงใจที่จะหลบหน้าผู้กระท าผิด และอีกส่วนหนึ่งใช้ประเมินความ

ต้องการในการท าร้ายผู้กระท าผิด ซึ่งแบบวัดนี้มีความสอดคล้องภายใน มีการสรุปความและความ

น่าเชื่อถือในการอธิบาย 

 แบบประเมินลักษณะทั่วไปของการให้อภัย (General Forgiveness) ของ Trainer (1981 

อ้างใน McCoullought, 2001) เป็นแบบประเมินตนเองจ านวน 9 ข้อ ในประเด็นของการให้อภัย

เฉพาะลักษณะของความขุ่นเคืองใจ เช่น การปราศจากความเป็นปรปักษ์ การคงไว้ซึ่งความขุ่นมัว การ

มีความรู้สึกเชิงบวก และความหวัง ส าหรับความสุขใจของผู้ที่ท าให้ขุ่นเคืองใจ  

 แบบประเมินการให้อภัยของ Ward’s Forgiveness Scale พัฒนาขึ้นโดย Ward (1987 อ้าง

ใน McCoullought, 2001) มีข้อค าถามจ านวน 81 ข้อ ที่ประเมินการให้อภัยใน 9 มิติ เป็นเครื่องมือ

ที่สามารถจ าแนกบุคคลได้เป็น 2 กลุ่ม คือ บุคคลที่รายงานว่า ตนเองเป็นผู้ที่ให้อภัยที่ท าให้ขุ่นเคืองใจ

และบุคคลที่ไม่ให้อภัยผู้ที่ท าให้ขุ่นเคืองใจ 

 แบบประเมินการให้อภัย FLS (Forgiveness Likelihood Scales) ของ Rye et al. (2001) 

มีวัตถุประสงค์เพ่ือใช้ในการศึกษาการยุติการมีสัมพันธภาพแบบโรแมนติก ประกอบด้วยเรื่องเล่า 15 

เรื่อง ซ่ึงประกอบด้วย สมมติฐานของการกระท าผิด และให้ผู้ประเมินตนเองว่าจะมีการตัดสินใจต่อ

การให้อภัยในแต่ละกรณีอย่างไร  

 แบบประเมินการแสวงหาการให้อภัย (Seeking Forgiveness) คิดค้นโดย Mullet et. al. 

(2003) ชื่อแบบวัด The Forgiveness Questionnaire เพ่ือประเมินลักษระความต้องการการให้อภัย



40 

ของบุคคลที่มีต่อสถานการณ์ต่างๆ ประกอบด้วยข้อค าถาม 38 ข้อ โดยให้ผู้ประเมินท าการให้น้ าหนัก 

19 ระดับ จากเห็นด้วยอย่างยิ่งจนถึงไม่เห็นด้วยอย่างยิ่ง 

 แบบประเมินลักษณะการให้อภัย Heartland Forgiveness Scale (HFS) พัฒนาขึ้นโดย 

Yamhure-Thompson & Snyder (2003) เป็นแบบวัดการให้อภัยในสามบริบทคือ การให้อภัย

ตนเอง การให้อภัยผู้อ่ืน และการให้อภัยต่อสถานการณ์ เครื่องมือนี้เป็นแบบประเมินตนเองที่ประเมิน

ลักษณะการให้อภัย (Dispositional Forgiveness) ประกอบด้วยค าถาม 18 ข้อ ซึ่งประกอบด้วย

เนื้อหาเชิงความคิดและเนื้อหาเกี่ยวกับอารมณ์ (การแก้แค้น การยอมรับ อารมณ์ การคิด ความหวัง 

และความเข้าใจ)  

 แบบวัดการให้อภัยของ Enright (2008) ที่ถูกพัฒนาขึ้นมาเป็นแบบทดสอบการวัดระดับการ

ให้อภัยระหว่างบุคคลของ Enright (60-item Enright Forgiveness Inventory - EFI) มี

วัตถุประสงค์ที่ใช้วัดระดับทัศนคติของการให้อภัยของคนหนึ่งคนที่มีต่อผู้อื่นท าให้เขาหรือเธอนั้นได้รับ

ความเจ็บปวดอย่างลึกซ้ึงและไม่ได้รับความยุติธรรม ซึ่งประกอบด้วยข้อค าถาม 60 ข้อแบ่งออกเป็น 3 

กลุ่มหลัก ได้แก่ ความรู้สึก ความคิด และพฤติกรรม โดยในแต่ละกลุ่มประกอบไปด้วย 20 ข้อค าถาม

ทั้งด้านบวกและด้านลบ 

 ในการวิจัยครั้งนี้ผู้วิจัยได้ใช้ข้อค าถามในด้านการให้อภัยแก่ผู้อ่ืนจากแบบวัด Heartland 

Forgiveness Scale ของ Yamhure-Thompson & Snyder (2003) ประกอบด้วยข้อค าถาม 6 ข้อ 

 

แนวคิดเกี่ยวกับจริยธรรม 

 

ความหมายของจริยธรรม  

 จริยธรรม มีความหมายถึงความดีงามทางสังคมมนุษย์ การจ าแนกแยกแยะว่าสิ่งใดถูกสิ่งใด

ผิด อะไรดีอะไรชั่ว และในอีกความหมายหนึ่งค าว่าจริยธรรม มาจาก 2 ค า คือ จริย และ ธรรม โดย

ค าว่าจริยะ คือความประพฤติ กริยาที่ควรประพฤติ ค าว่าธรรม แปลว่า คุณความดี ค าสั่งสอนใน

ศาสนา หลักปฏิบัติในทางศาสนา ความจริง ความยุติธรรม ความถูกต้อง กฎเกณฑ์ เมื่อเอาสองค ามา

รวมกันเป็นจริยธรรม แปลว่า กฎเกณฑ์แห่งความประพฤติ หรือหลักความจริงที่เป็นแนวทางแห่ง

ความประพฤติปฏิบัติ (ไสว มาลาทอง, 2542) จริยธรรมเป็นสิ่งที่มีความส าคัญอย่างยิ่งในสังคม หาก

คนในสังคมมีจริยธรรมแล้ว ก็จะท าให้คนมีจิตใจที่สะอาด มีคุณค่า มีประโยชน์ สามารถสร้างสรรค์คุณ



41 

งามความดีอันเป็นประโยชน์ ท าให้สังคมนั้นมีแต่ความสุขและความเจริญก้าวหน้า (สุภาพร              

พิศาลบุตร, 2549) เป็นสิ่งที่สังคมเห็นว่าเป็นสิ่งที่ดี ซึ่งบุคคลควรเลือกกระท าในสิ่งที่แสดงให้เห็นว่ามี

จริยธรรมที่สูง เพ่ือสังคมจะได้อยู่ร่วมกันอย่างร่มเย็น (วิลาศลักษณ์ ชัววัลลี, 2552) เป็นแนวทางการ

ประพฤติของบุคคลว่าพฤติกรรมใดเป็นพฤติกรรมที่ควรปฏิบัติ โดยพิจารณาจากกฎระเบียบ ความเชื่อ

ของแต่ละสังคม ทั้งนี้เพ่ือให้บุคคลในสังคมอยู่ร่วมกันได้อย่างมีความสุข (อ้อมเดือน สดมณี และ       

ฐาศุกร์ จันประเสริฐ, 2554) 

 นอกจากนี้จริยธรรมยังหมายถึงหลักการ ศีลธรรม ความรู้สึกผิดชอบชั่วดี พฤติกรรมอันดีงาม

ที่ปลูกฝังอยู่ในตัวบุคคล สามารถใช้เป็นแนวทางให้แก่บุคคลในการประพฤติปฏิบัติที่ถูกต้อง เป็นที่

ยอมรับในสังคม เป็นเกณฑ์ในการตัดสินพฤติกรรมของบุคคลว่าสิ่งใดดีหรือไม่ดี ควรจะท าหรือไม่ควร

ท า (เพ็ญแข ประจนปัจจนึก และคณะ, 2551) 

 กล่าวโดยสรุป จริยธรรม หมายถึง แนวทางในการประพฤติปฏิบัติที่บุคคลสามารถควบคุม

ตนเอง มีจิตส านึกและมีความรับผิดชอบต่อตนเอง สังคม และสิ่งแวดล้อม 

 

แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับจริยธรรม 

 จากการทบทวนเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง พบว่าได้มีนักวิชาการได้อธิบายแนวคิดและ

ทฤษฎีจริยธรรมไว้หลายแนวคิด แต่ในที่นี้จะยกตัวอย่างแนวคิดในระดับสากลและระดับชาติ  ดังนี้ 

ทฤษฎีพัฒนาการทางจริยธรรม ของ Kohlberg (1946 อ้างใน ศูนย์คุณธรรม และ

สถาบันวิจัยประชากรและสังคม มหาวิทยาลัยมหิดล, 2558) โดยได้แบ่งพัฒนาการทางจริยธรรม

ออกเป็น 3 ระดับ มีรายละเอียด ดังนี้ 

 ระดับที่ 1 ระดับก่อนเกณฑ์ทางสังคม (Pre-Conventional) โดยเด็กจะได้รับทราบ

กฎเกณฑ์ของพฤติกรรมที่ดีและไม่ดีจากผู้ที่มีอ านาจเหนือตนเอง เช่น พ่อแม่ ครู หรือบุคคลที่มีอายุ

มากกว่า และจะเชื่อมโยงกับผลที่เกิดข้ึนจากการมีพฤติกรรมต่างๆ เช่น หากมีพฤติกรรมคือพฤติกรรม

ที่แสดงแล้วได้รางวัล โดยสามารถแบ่งได้เป็น 2 ขั้นตอนย่อย คือ 

  ขั้นที่ 1 ขัน้การลงโทษ และการเชื่อฟัง (Punishment and Obedience 

Orientation) ซึ่งในข้ันนี้เด็กจะยอมท าตามเพราะไม่อยากถูกลงโทษ 

  ขั้นที่ 2 ขั้นถือประโยชน์ของตนเองเป็นใหญ่ (Instrumental Relativist 

Orientation) เด็กจะเชื่อฟังขึ้นอยู่กับรางวัล ค าชมเชยที่ได้รับ 



42 

 ระดับที่ 2 ระดับจริยธรรมตามกฎเกณฑ์ทางสังคม (Conventional) เชื่อว่าการประพฤติ

ตนตามความคาดหวังของพ่อแม่ กลุ่มหรือสังคม เป็นสิ่งที่ควรท าเพราะหากกระท าที่ผิดเพ้ียนไปจาก

ความคาดหวังก็อาจจะไม่ได้รับการยอมรับจากบุคคลอื่น โดยในระดับนี้สามารถแบ่งได้เป็น 2 ขั้นตอน

ย่อย คือ 

  ขั้นที ่3 ขั้นคล้อยตามบุคคลอ่ืน (Mutual Interpersonal Normative Morality) 

เป็นการคล้อยตามความคาดหวังของคนในสังคม เพ่ือให้ได้รับการยอมรับจากกลุ่มว่าตนเองเป็นคนดี 

จึงท าตามในสิ่งที่สังคมต้องการหรือคาดหวัง 

  ขั้นที่ 4 ขั้นของการท าตามกฎหมาย กฎระเบียบของสังคม (Law and Order 

Orientation) เป็นการที่บุคคลท าในสิ่งที่ถูกต้อง ไม่กระท าผิดกฎหมาย ท าตามหน้าที่ของพลเมือง 

ที่ดีในสังคม รักษาระเบียบของสังคม 

 ระดับที่ 3 ระดับภายหลังจากการท าตามกฎระเบียบของสังคม (Post-Conventional 

Level) โดยพัฒนาการทางจริยธรรมระดับนี้เป็นหลักจริยธรรมของบุคคลที่มีอายุ 20 ปีขึ้นไป ซึ่ง

บุคคลจะตีความหมายของมาตรฐานทางจริยธรรมด้วยวิจารณญาณของตนเองจากนั้นจึงน าไปยึดถือ

ปฏิบัติเป็นหลักการของตนเอง ระดับนี้สามารถแบ่งได้เป็น 2 ขั้นตอนย่อย คือ 

  ขั้นที่ 5 ขั้นท าตามสัญญาของสังคม (Social Contract Orientation) การที่บุคคล

ในสังคมยอมรับมาตรฐานทางจริยธรรมในสังคมว่าเป็นสิ่งที่ถูกต้องสมควรที่จะปฏิบัติตาม 

  ขั้นที่ 6 หลักการคุณธรรมจริยธรรมสากล (Univers Ethical Principle 

Orientation) เกี่ยวข้องกับการที่บุคคลเชื่อในความดีงาม ความถูกต้องที่เป็นหลักสากล ซึ่งเป็นหลักท่ี

ไดร้ับการยอมรับจากคนส่วนใหญ่ในระดับสังคมและระดับโลก 

 

 ทฤษฎีต้นไม้จริยธรรม เป็นทฤษฎีที่มีพ้ืนฐานจากผลการวิจัยในประเทศไทย 12 เรื่อง และมี

ผลการวิจัยสนับสนุนต่อเนื่องว่าสามารถน าไปใช้ในการอธิบายสาเหตุต่างๆ ของการเกิดพฤติกรรม 

และเป็นแนวทางในการพัฒนาคุณลักษณะทางจริยธรรมได้ โดยทฤษฎีต้นไม้จริยธรรมกล่าวถึงจิต

ลักษณะ 8 ประการที่เกี่ยวข้องกับจริยธรรม โดยน าเสนออยู่ในรูปของต้นไม้ ได้แก่ ส่วนที่เป็นราก     

ส่วนที่เป็นล าต้น และส่วนที่เป็นดอกและผลของต้นไม้ (ดวงเดือน พันธุมนาวิน, 2544 อ้างใน ดุจเดือน 

พันธุมนาวิน, 2551) ส่วนแรก คือ ราก ประกอบด้วยรากหลัก 3 ราก แทนจิตลักษณะพ้ืนฐาน 3 

ประการ ได้แก่ 1) สุขภาพจิต หมายถึง ความวิตกกังวล ตื่นเต้น ความไม่สบายใจของบุคคลอย่าง



43 

เหมาะสมกับเหตุการณ์  2) ความเฉลียวฉลาด หรือสติปัญญา หมายถึง การรู้การคิดในขั้นรูปธรรม

หลายด้าน และการคิดในขั้นรูปธรรมหลายด้าน และการคิดในขั้นนามธรรม และ 3) ประสบการณ์ทาง

สังคม หมายถึง การรู้จักเอาใจเขามาใส่ใจเรา ความเอ้ืออาทร เห็นอกเห็นใจ สามารถคาดเดา

ความรู้สึกของบุคคลอ่ืนได้ ซึ่งจิตลักษณะทั้ง 3 ประการนี้จะเป็นจิตลักษณะพ้ืนฐานของจิตลักษณะ 5 

ตัวบนล าต้น และเป็นลักษณะพื้นฐานของพฤติกรรมของบุคคลในส่วนที่เป็นดอกและผลด้วย ซึ่งหาก

บุคคลมีจิตลักษณะ 3 ประการนี้ในปริมาณเหมาะสม จะท าให้จิตลักษณะอีก 5 ตัวบนล าต้นพัฒนาได้

อย่างดี และเป็นพฤติกรรมที่น่าปรารถนามากด้วย ส่วนที่ 2 คือ ส่วนที่เป็นล าต้น เป็นผลมาจากจิต

ลักษณะพ้ืนฐานที่ราก 3 ประการ ประกอบด้วยจิตลักษณะ 5 ประการ ได้แก่ 1) ทัศนคติ ค่านิยม และ

คุณธรรม ซึ่งทัศนคติเป็นการเห็นประโยชน์หรือโทษของสิ่งใดสิ่งหนึ่ง ความพอใจหรือความไม่พอใจต่อ

สิ่งนั้น ส่วนคุณธรรมนั้นหมายถึงสิ่งที่ส่วนรวมเห็นว่าดีงาม ส่วนใหญ่มักเกี่ยวข้องกับหลักศาสนา เช่น 

ความกตัญญู ความเสียสละ และค่านิยมหมายถึงสิ่งที่คนส่วนใหญ่เห็นว่าส าคัญ เช่น ค่านิยมใน

การศึกษาต่อ เป็นต้น 2) เหตุผลเชิงจริยธรรม หมายถึง เจตนาของการกระท าที่ท าเพ่ือส่วนรวม

มากกว่าส่วนตัว 3) ลักษณะมุ่งอนาคตควบคุมตน หมายถึง ความสามารถในการคาดการณ์ไกลว่าสิ่งที่

กระท าลงไปในปัจจุบันจะส่งผลอย่างไร 4) ความเชื่ออ านาจในตน หมายถึง ความเชื่อว่าผลที่ตนก าลัง

ได้รับอยู่เกิดจากกระท าของตนเองไม่ใช่เกิดความบังเอิญหรือเกิดจากการควบคุมของผู้อ่ืน และ 5) 

แรงจูงใจใฝ่สัมฤทธิ์ หมายถึง ความพยายามฝ่าฟันอุปสรรคในการท าสิ่งใดสิ่งหนึ่งโดยไม่ย่อท้อ ซึ่งใน

การอธิบาย ท านาย และพัฒนาพฤติกรรมของบุคคลต้องใช้จิตลักษณะหลายตัวพร้อมกันในการศึกษา 

ทั้งจากจิตลักษณะ 5 ประการบนล าต้น ร่วมกับจิตลักษณะพื้นฐานที่ราก 3 ประการ และส่วนที่สาม 

คือ ส่วนของดอกและผล เป็นส่วนของพฤติกรรมของคนดีและเก่ง ซึ่งแสดงพฤติกรรมการท าความดี 

ละเว้นความชั่ว ซึ่งเป็นพฤติกรรมของคนดี และพฤติกรรมการท างานอย่างขยันขันแข็งเพ่ือส่วนร่วม

อย่างมีประสิทธิภาพ แบ่งได้เป็น 2 ส่วน คือ 1) พฤติกรรมของคนดี ประกอบด้วย 2 พฤติกรรมหลัก 

ได้แก่ 1.1) พฤติกรรมที่ไม่เบียดเบียนตนเอง ไม่ท าร้ายหรือท าลายตนเอง เช่น ไม่ติดยาเสพติด ไม่เล่น

การพนัน เป็นต้น และ 1.2) พฤติกรรมไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน ไม่ท าร้าย ท าลาย หรือท าให้ผู้อ่ืนเดือดร้อน 

เช่น มีพฤติกรรมการขับข่ีอย่างมีมารยาท เป็นต้น 2) พฤติกรรมของคนดีและคนเก่ง ประกอบด้วย 2 

พฤติกรรม ได้แก่ 2.1) พฤติกรรมรับผิดชอบ เช่น พฤติกรรมการเรียนการท างาน เป็นต้น และ 2.2) 

พฤติกรรมพัฒนา เช่น พฤติกรรมพัฒนาตนเอง เช่น พฤติกรรมใฝ่รู้ เป็นต้น พฤติกรรมพัฒนาผู้อ่ืน เช่น 

พฤติกรรมการเป็นกัลยาณมิตร เป็นต้น และพฤติกรรมพัฒนาสังคม เช่น พฤติกรรมอาสา เป็นต้น 



44 

หลักการเรียนการสอนด้านการพัฒนาจริยธรรม 

 นลินี ทวีสิน (2549) ได้อธิบายหลักการเรียนการสอนที่เกี่ยวข้องกับการพัฒนาจริยธรรม มี

รายละเอียด ดังนี้ 

 1. หลักการปฏิบัติของครู 

 ครูผู้สอนมีอิทธิผลโดยตรงต่อการพัฒนาการเรียนการสอนจริยธรรมให้กับผู้เรียน ซึ่งครู

สามารถยึดแนวทางดังนี้ คือ ใช้เหตุผลในการอธิบายสิ่งที่ถูกผิด ให้ผู้เรียนมีโอกาสแสดงความคิดเห็น

มากที่สุด เข้าใจความแตกต่างของผู้เรียน มีทักษะการสื่อสารที่ดี เป็นแบบอย่างที่ดี ให้ความรัก

สนับสนุนผู้เรียน ไม่ยึดการสอนแบบเดิม แต่สร้างสื่อการสอนที่สอดคล้องกับสถานการณ์ปัจจุบัน 

 2. หลักการจัดการเรียนการสอนด้านคุณธรรมจริยธรรม  

 ครูผู้สอนควรช่วยให้ผู้เรียนเกิดความตระหนักถึงความแตกต่างระหว่างความดีและความชั่ว 

ให้ผู้เรียนมีเหตุผลทางจริยธรรมที่ชัดเจน เพ่ือให้สามารถด าเนินชีวิตภายใต้การตัดสินใจที่ถูกต้อง โดย

มีหลักในการจัดการเรียนการสอนด้านจริยธรรม ดังนี้ 

  2.1 เน้นฝึกทักษะการคิดเชิงจริยธรรม การฝึกให้ผู้เรียนคิด ช่วยให้เกิดความส านึก 

และเห็นคุณค่าของจริยธรรม  

  2.2 เน้นพัฒนาตามสภาพความแตกต่างของแต่ละบุคคล ครูควรรู้จักผู้เรียนแต่ละคน

เป็นอย่างดี และจัดการเรียนการที่เหมาะกับสภาพของผู้เรียน เช่น การจัดการเรียนการสอนที่

สอดคล้องกับช่วงวัย หรือสอดคล้องกับระดับทักษะการคิดและการใช้เหตุผล เป็นต้น 

  2.3 เน้นเชื่อมโยงคุณธรรมจริยธรรมกับชีวิตจริง โดยการพัฒนาจริยธรรมเป็นเรื่องที่

ซับซ้อน จ าเป็นต้องให้ผู้เรียนได้มีโอกาสเข้าไปสัมผัสสิ่งที่เกิดขึ้นจริงในสังคม ผ่านการวิเคราะห์ และ

การสนทนาแลกเปลี่ยนมุมมองเก่ียวกับสถานการณ์ความขัดแย้งที่เกิดขึ้น เช่น กิจกรรมบ าเพ็ญ

ประโยชน์ 

  2.4 เน้นการมีส่วนร่วมของสังคม ในการพัฒนาคุณธรรมจริยธรรม สถาบันการศึกษา

ไม่สามารถท าได้โดยล าพัง เนื่องจากความจ ากัดในด้านทรัพยากร ดังนั้นสถาบันการศึกษาควรขอความ

ร่วมมือจากสถาบันอ่ืน เช่น บ้าน ศาสนา สื่อมวลชน หน่วยงานของรัฐ เป็นต้น 

 3. หลักการประเมินผลการเรียนการสอนจริยธรรม 

  3.1 วางแผนประเมินให้รัดกุม เพื่อให้การประเมินผลมีความเที่ยงตรงและสอดคล้อง

กับวัตถปุระสงค์ 



45 

  3.2 ประเมินผลอย่างต่อเนื่อง ครูผู้สอนไม่สามารถตัดสินผู้เรียนว่ามีจริยธรรมหรือไม่ 

จากการประเมินเพียงครั้งเดียว อีกทั้งผู้เรียนจะไม่เกิดความเคยชินในการปฏิบัติ ดังนั้นการประเมิน

จริยธรรมของผู้เรียนควรท าอย่างต่อเนื่อง ทั้งที่เป็นทางการและไม่เป็นทางการ และจดบันทึก เพ่ือ

ประเมินในภาพรวม 

  3.3 ประเมินผลโดยใช้เครี่องมือที่หลากหลาย เพ่ือให้การประเมินผลตรงตามความ

เป็นจริงมากท่ีสุด การประเมินผลจึงควรใช้การประเมินผลที่หลากหลาย และครอบคลุม เช่น ใช้แบบ

สังเกต แบบส ารวจ แบบทดสอบ แบบสอบถาม  

  3.4 ประเมินผลแบบมีส่วนร่วม เพื่อให้ครูได้ทราบมุมมองที่แตกต่างเกี่ยวกับ

จริยธรรม ควรใช้การประเมินผลแบบมีส่วนร่วม โดยโรงเรียนประสานกับพ่อแม่ผู้ปกครอง เพื่อน 

ชุมชน ผู้ที่เก่ียวข้องกับผู้เรียน  

 

การพัฒนาจริยธรรม 

อ้อมเดือน สดมณี และฐาศุกร์ จันประเสริฐ (2554) ได้ประมวลเอกสารที่เกี่ยวข้อง สรุปเป็น

แนวคิดทฤษฎีพัฒนาการทางจริยธรรมที่ส าคัญ 6 กลุ่ม คือ กลุ่มแนวคิดทฤษฎีพัฒนาการทางความคิด 

กลุ่มแนวคิดจิตพิสัย กลุ่มแนวคิดพฤติกรรมนิยม กลุ่มแนวคิดจิตพฤติกรรมศาสตร์ กลุ่มแนวคิดทาง

สังคมวิทยา และกลุ่มแนวคิดทางศาสนา  

การพัฒนาจริยธรรมตามกลุ่มทฤษฎีพัฒนาการทางความคิด สามารถท าได้หลายวิธี เช่น  

1. การให้ความรู้ขั้นสูง คือ การสร้างประสบการณ์ให้บุคคลได้รับเหตุผลใหม่และดีกว่า  

2. การมีความสัมพันธ์กับผู้อ่ืน และสภาพแวดล้อม คือ การสร้างประสบการณ์ให้บุคคลได้มี

โอกาสมีปฏิสัมพันธ์หรือมีความสัมพันธ์กับผู้อ่ืน รวมทั้งสภาพแวดล้อม 

3. การให้แสดงบทบาทสมมติ คือ การให้บุคคลได้มีโอกาสสวมบทบาทอ่ืนๆ นอกเหนือจาก

บทบาทเดิมที่เป็นอยู่ ซึ่งบทบาทนั้นควรเกี่ยวข้องกับเรื่องจริยธรรม ซึ่งการแสดงบทบาทสมมตินี้จะ

ช่วยให้บุคคลเข้าใจความคิดความรู้สึกของบุคคลอ่ืน ไม่ยึดติดกับความคิดความรู้สึกของตนเอง 

4. การจัดบรรยากาศที่เอื้อต่อการแสดงความคิดเห็น คือ การมีบรรยากาศท่ีเปิดโอกาสให้

บุคคลได้แสดงความคิดเห็น ได้ซักถามอภิปรายในเรื่องความขัดแย้งเชิงจริยธรรมกับบุคคลอื่น  

ในการพัฒนาจริยธรรมของบุคคลควรพิจารณารูปแบบการพัฒนาที่แตกต่างกัน ซึ่งขึ้นอยู่กับ

ความสามารถทางความคิดและวัยของบุคคล 



46 

การพัฒนาจริยธรรมตามกลุ่มแนวคิดจิตพิสัย ซึ่งประเด็นส าคัญของทฤษฎีนี้เชื่อว่า การเรียนรู้

ด้านจิตใจครอบคลุมความสนใจ เจตคติ ค่านิยม ลักษณะนิสัยส่วนบุคคล โดยทฤษฎีนี้เชื่อว่าการ

พัฒนาคุณธรรมจริยธรรมของบุคคล มีข้ันตอนส าคัญ คือ ขั้นรับรู้ (Perceiving Receiving) ขั้นการ

ตอบสนอง (Responding) ขั้นการเห็นคุณค่า (Valuing) ขั้นจัดระบบ (Organizing) และขั้นการ

พัฒนาเป็นลักษณะนิสัย (Characterization)  ซึ่งแนวทางในการพัฒนาดังกล่าวจะเป็นกระบวนการที่

ต่อเนื่องกันไป โดยเริ่มจากให้บุคคลมีโอกาสรับรู้ มีความสนใจในเรื่องที่ต้องการปลูกฝังจริยธรรม 

รวมทั้งมีโอกาสในการตอบสนองต่อสิ่งที่สนใจ เห็นคุณค่าของสิ่งที่ปฏิบัติ และสามารถน าไปปฏิบัติใช้

ในชีวิตประจ าวันได้ จนพัฒนากลายเป็นลักษณะนิสัย 

การพัฒนาจริยธรรมตามกลุ่มแนวคิดพฤติกรรมนิยม โดยมีแนวคิดว่าพฤติกรรมของบุคคล

เป็นผลที่เกิดจากการมีปฏิสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อม และสามารถเปลี่ยนแปลงไปตามผลที่เกิดข้ึนจาก

สภาพแวดล้อมนั้นๆ โดยมีขั้นตอนที่ส าคัญ คือ 1) การก าหนดพฤติกรรมที่เป็นเป้าหมายให้ชัดเจน 2) 

ใช้แรงเสริมที่เหมาะสม เช่น การให้ค าชมเชย ยกย่อง การให้รางวัลเป็นสิ่งของ หรือการเปิดโอกาสให้

บุคคลได้ท ากิจกรรมที่ตนเองชอบหรือสนใจ  3) สังเกตการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมของบุคคล เมื่อ

บุคคลมีพฤติกรรมที่ต้องการ ควรให้แรงเสริมทันที แต่เมื่อเวลาผ่านไประยะหนึ่ง ควรให้แรงเสริมเป็น

ครั้งราว เพ่ือให้พฤติกรรมนั้นคงอยู่ถาวร 

การพัฒนาจริยธรรมตามแนวคิดจิตพฤติกรรมศาสตร์ เป็นแนวคิดท่ีใช้ในการอธิบายสาเหตุ

ของพฤติกรรม โดยใช้รูปแบบปฏิสัมพันธ์นิยม (Interationism Model) และใช้ทฤษฎีต้นไม้จริยธรรม

มาเป็นสิ่งที่ก าหนดสาเหตุต่างๆ ของพฤติกรรม ซ่ึงก่อนการพัฒนาคุณธรรมจริยธรรมตามแนวคิดนี้ เรา

จะต้องตอบค าถามอย่างน้อย 3 ข้อก่อน คือ จะพัฒนาอะไร ในการพัฒนามีข้ันตอนอย่างไร และจะ

พัฒนาอย่างไร ซึ่งเมื่อได้ตอบค าถามดังกล่าวได้แล้ว ก็จะน าข้อมูลไปประกอบในการวางแผนและ

ด าเนินการพัฒนาคุณธรรมจริยธรรมของบุคคลต่อไป 

การพัฒนาจริยธรรมตามกลุ่มแนวคิดสังคมวิทยา โดยเป็นแนวคิดท่ีศึกษากระบวนการปฏิ

รังสรรค์ และรูปแบบของความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลในกลุ่ม องค์การ และสังคม โดยแนวคิดนี้มองว่า 

การพัฒนาจริยธรรมของบุคคลเกิดขึ้นได้จากการที่บุคคลผ่านกระบวนการขัดเกลาทางสังคม 

(Socializaion) ซึ่งการพัฒนาจริยธรรมตามแนวคิดนี้ สามารถท าได้หลายวิธี เช่น 1) การอบรมเลี้ยงดู

ของพ่อแม่ ซึ่งจะท าให้บุคคลได้ทราบถึงสิ่งที่ควรท าและไม่ควรท า 2) การเป็นแบบอย่างที่ดีของพ่อแม่ 

เนื่องจากบุคคลจะเรียนรู้และสังเกตพฤติกรรมของพ่อแม่ จนหล่อหลอมกลายเป็นบุคลิกภาพของ



47 

ตนเอง 3) การอบรมสั่งสอนครูอาจารย์ ซึ่งครูมีอิทธิพลในการขัดเกลานิสัยของนักเรียน และยังเป็นตัว

แบบในการแสดงพฤติกรรมต่างๆ ให้แก่นักเรียนอีกด้วย 4) การอบรมสั่งสอนจากพระ จะช่วยส่งเสริม

จริยธรรมผ่านหลักค าสอนและการจัดกิจกรรมทางศาสนา 5) การเรียนรู้จากกลุ่มเพ่ือน ท าให้บุคคลได้

เรียนรู้บทบาท และค่านิยมทางสังคมท่ีผู้ใหญ่ไม่ได้สอน หรือไม่ต้องการสอน และ 6) การเรียนรู้จาก

สื่อมวลชน ซึ่งจะช่วยท าให้บุคคลรับรู้ในสิ่งที่เป็นประโยชน์และจ าเป็นในเรื่องการพัฒนาคุณธรรม

จริยธรรม 

การพัฒนาคุณธรรมจริยธรรมตามกลุ่มแนวคิดศาสนา เชื่อว่าหลักธรรมค าสอนทางศาสนา จะ

ช่วยท าให้บุคคลมีจิตส านึกท่ีถูกต้อง และสามารถด าเนินชีวิตร่วมกับผู้อ่ืนได้ จะเห็นได้จากหลักค าสอน

ของศาสนาต่างๆ เช่น ค าสอนของพระเยซูที่เน้นให้บุคคลหมดความเห็นแก่ตัว มีความรักต่อผู้อื่น 

เสียสละเพ่ือผู้อ่ืน ศาสนาอิสลาม เช่น ค าสอนของท่านศาสนทูตมุฮัมหมัด โดยสนับสนุนให้บุคคลมี

ความคิดท่ีถูกต้อง มีคุณธรรมในจิตใจ ซึ่งจะช่วยท าให้บุคคลมีพฤติกรรมหรือกระท าในสิ่งที่เป็น

ประโยชน์ต่อตนเองและผู้อ่ืนรวมถึงในศาสนาพุทธที่ส่งเสริมให้บุคคลด าเนินชีวิตร่วมกับผู้อ่ืน ให้บุคคล

มีใจที่เป็นกุศล พูดดี ท าดี ซึ่งจะช่วยให้บุคคลอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนได้อย่างสงบสุข 

 

 นอกจากนี้ ประภาศรี สีหอ าไพ (2550) ได้อธิบายการพัฒนาและปลูกฝังจริยธรรม มี

รายละเอียด ดังนี้ 

 1. การปลูกฝังทางด้านวิชาการ โดยการศึกษาของไทยมีความเก่ียวข้องกับศาสนาอย่างเป็น

เนื้อเดียวกัน 

 2. การปลูกฝังด้านชีวิตและสังคม โดนน าหลักศาสนามาเป็นหลักในการคิดแก้ปัญหาในเชิง

คุณธรรมจริยธรรม  

 3. การปลูกฝังด้านจิตวิทยา เน้นให้เกิดความคิดอย่างมีวิจารณญาณ ไตร่ตรองจนเกิดความ

เข้าใจ จนเกิดเป็นจิตส านึก มุ่งให้บุคคลคิดเป็น ท าเป็น และแก้ปัญหาเป็น โดยการศึกษาด้านจิตวิทยา

จะท าให้เข้าใจธรรมชาติของความเป็นมนุษย์ ซึ่งจะท าให้เกิดความเข้าใจตนเองและผู้อ่ืน  

 และยังได้อธิบายถึงการพัฒนาจริยธรรมด้วยการปลูกฝังค่านิยม ซึ่งสามารถท าได้ด้วยวิธีการ

ต่างๆ ดังนี้ เช่น 

 1. ก าหนดพฤติกรรมที่พึงปรารถนาสอดคล้องกับจริยธรรม 

 2. เสนอตัวอย่างพฤติกรรมที่พึงปรารถนา พร้อมทั้งแสดงให้เห็นผลดีผลเสีย 



48 

 3. ประเมินพฤติกรรมที่สอดคล้องและไม่สอดคล้องกับจริยธรรม โดยใช้เกณฑ์ผลของ

พฤติกรรมต่อตนเอง กลุ่มและสังคม 

 4. แลกเปลี่ยน วิจารณ์การประเมินในกลุ่ม 

 5. ฝึกปฏิบัติให้บุคคลมีการกระท าตามหลักจริยธรรมด้วยความสมัครใจ และให้ประเมินผล

ส าเร็จด้วยตนเอง 

 6. เน้นย้ าให้บุคคลปฏิบัติตัวตามหลักจริยธรรมให้เหมือนเป็นส่วนหนึ่งของตนเอง 

 7. ให้บุคคลปฏิบัติตัวตามหลักจริยธรรมอย่างต่อเนื่องและให้ชักชวนผู้อ่ืนประพฤติปฏิบัติตาม

หลักจริยธรรมเช่นกัน 

 8. พัฒนาค่านิยมจากระดับครอบครัว ไปสู่ระดับกลุ่มและสังคม เช่น เริ่มต้นจากความกตัญญู 

ความเสียสละ ความสามัคคีในระดับครอบครัว กลุ่ม สังคม ไปจนถึงระดับประเทศ 

 9. จัดกิจกรรมส่งเสริมให้มีการปฏิบัติตัวโดยยึดหลักจริยธรรม เช่น กิจกรรมรณรงค์ต่าง ๆ 

การจัดนิทรรศการ การประชุม การสัมมนา การศึกษากรณีพิเศษ เป็นต้น  

อย่างไรก็ตาม  ถึงแม้การพัฒนาคุณธรรมจริยธรรมในแนวคิดต่างๆ จะมีวิธีการที่แตกต่างกัน 

แต่หากเม่ือพิจารณาถึงกระบวนการพัฒนาแล้ว ก็จะพบว่าในทุกแนวคิดจะมีลักษณะที่สอดคล้องกัน 

 

การวัดจริยธรรม  

 Haan, Smith และ Block (1968 อ้างใน ดุจเดือน พันธุมนาวิน, 2551) ได้พัฒนาแบบวัดใน

ลักษณะให้เลือกตอบ โดยแบบวัดนี้จะให้ผู้ตอบอ่านเรื่องที่มีความขัดแย้งทางจริยธรรม ให้เลือกตอบ

จากเหตุผลหลายๆ เหตุผลของการตัดสินใจในการท าหรือไม่ท าพฤติกรรมในเรื่องนั้นๆ ซึ่งผู้ตอบ

สามารถก าหนดทิศทางของพฤติกรรมได้เองพร้อมให้เหตุผลในตัดสินใจดังกล่าว แต่ก็มีผู้วิจารณ์ว่า

ผู้ตอบบางคนอาจเลือกกระท าพฤติกรรมในทุกข้อ ในขณะที่บางคนอาจจะเลือกไม่กระท าพฤติกรรมใน

ทุกข้อ หากเป็นเช่นนี้แบบวัดนี้อาจวัดคนละตัวแปรในหัวข้อเดียวกัน ซึ่งถือเป็นจุดอ่อนของแบบวัด

ดังกล่าว 

 นวนละออง หงส์ภู และวารุณี ลัภนโชคดี (2552) ได้พัฒนาแบบวัดคุณธรรม จริยธรรม และ

คุณลักษณะที่พึงประสงค์ส าหรับเด็กปฐมวัยในโรงเรียนสังกัดส านักงานเขตหลักสี่ กรุงเทพมหานคร 

โดยวัดใน 6 ด้าน ได้แก่ ด้านความมีวินัย ความรับผิดชอบ ปฏิบัติตามข้อตกลงร่วมกัน ด้านความ

ซื่อสัตย์สุจริต ด้านความกตัญญูกตเวที ด้านความมีเมตตากรุณา มีน้ าใจเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่และเสียสละ 



49 

ด้านความประหยัด ด้านความมีมารยาทและปฏิบัติตามวัฒนธรรมไทยตามมาตรฐานการศึกษาปฐมวัย 

โรงเรียนสังกัด กรุงเทพมหานคร ข้อค าถามในแต่ละด้านมี 6 ข้อ รวมข้อค าถามทั้งหมด 36 ข้อ  

 

แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับความรับผิดชอบ 

   

ความหมายของความรับผิดชอบ 

 ความรับผิดชอบหนึ่งในคุณลักษณะที่ส าคัญของจริยธรรม และเป็นลักษณะของความเป็น

พลเมืองดีที่ส าคัญอย่างหนึ่ง เป็นปัจจัยอันส าคัญที่จะช่วยให้สังคมมีระเบียบและสงบสุข การที่สังคม

ขาดความสงบ กล่าวได้ว่าเกิดจากบุคคลกลุ่มหนึ่งขาดคุณสมบัติ 5 ประการ คือ ความรับผิดชอบ 

ความสม่ าเสมอ ความเชื่อมั่นในตนเอง ความซื่อสัตย์และความพยายามพ่ึงตนเอง (สัญญา สัญญา

วิวัฒน์, 2542) ความรับผิดชอบ หมายถึง ความสนใจ ตั้งใจ ที่จะปฏิบัติหน้าที่ด้วยความเพียรพยายาม 

ละเอียดรอบคอบ เพื่อให้ส าเร็จตามเป้าหมาย ยอมรับผลการกระท าของตน ทั้งพยายามปรับปรุงการ

ปฏิบัติงานหน้าที่ให้ดียิ่งขึ้น (กรมวิชาการ, 2542) และยังเป็นความสนใจ ความตั้งใจที่จะท างาน และ

ติดตามผลงานที่ได้ท าไปแล้ว เพื่อปรับปรุงแก้ไขให้ส าเร็จลุล่วงไปด้วยดี ยอมรับในสิ่งที่ตนกระท าลงไป 

ทั้งในด้านที่เป็นผลดีและผลเสีย โดยแสดงออกในรูปการปฏิบัติงานที่ได้รับมอบหมายด้วยความสมัคร

ใจ ปฏิบัติงานด้วยความระมัดระวังด้วยความมีจุดมุ่งหมาย เพ่ือให้บรรลุส าเร็จทั้งที่ได้รับงานมา 

(จินตนา ธนวิบูลย์ชัย, 2540) 

 จากความหมายของความรับผิดชอบข้างต้น สามารถสรุปได้ว่า ความรับผิดชอบเป็นความ

สนใจ ตั้งใจที่จะปฏิบัติหน้าที่ด้วยความเพียรพยายาม รอบคอบเพ่ือให้ส าเร็จตามเป้าหมาย และ

ติดตามผลงานที่ได้ท าไปแล้ว เพื่อปรับปรุงแก้ไขให้ส าเร็จลุล่วงไปด้วยดี  

  

แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับความรับผิดชอบ 

จินตนา ธนวิบูลย์ชัย (2540) ได้จ าแนกประเภทของความรับผิดชอบได้เป็น 4 ด้าน ดังนี้  

 1. ความรับผิดชอบต่อหน้าที่การงาน หมายถึง การปฏิบัติหน้าที่การงานของตนด้วยความ

เอาใจใส่ ขยันหมั่นเพียร อดทนต่ออุปสรรค ไม่ย่อท้อ มีความละเอียดรอบคอบ ซื่อสัตย์ ตรงต่อเวลา 

ไม่ละเลยทอดทิ้งหรือหลีกเลี่ยง พยายามปรับปรุงให้ดียิ่งขึ้น รู้จักวางแผนระบบงาน และป้องกันความ

บกพร่องเสื่อมเสียในวงงานที่ตนรับผิดชอบ  



50 

2. ความรับผิดชอบในการกระท าของตนเอง หมายถึง การยอมรับผลการกระท าของตนทั้ง

ผลดี และผลเสีย ไม่ปัดความรับผิดชอบของตนเองให้ผู้อื่น แต่พร้อมที่จะปรับปรุงแก้ไขเพ่ือที่จะให้

ได้ผลดียิ่งขึ้น  

 3. ความรับผิดชอบต่อตนเอง หมายถึง การรักษาป้องกันตนเองให้ปลอดภัยจากโรคภัยไข้

เจ็บ บังคับควบคุมจิตใจไม่ให้เป็นทาสของกิเลส ประพฤติตนให้อยู่ในศีลธรรม ละเว้นความชั่ว รู้จัก

ประมาณการใช้จ่ายให้เหมาะสมกับฐานะ และหมั่นศึกษาเล่าเรียนจนประสบผลส าเร็จ  

 4. ความรับผิดชอบต่อส่วนรวม หมายถึง การปฏิบัติกิจกรรมของหมู่คณะ ครอบครัว 

โรงเรียน และชุมชนอย่างเต็มก าลังความสามารถ ร่วมมือแก้ปัญหาต่าง ๆ ที่เกิดขึ้น ปฏิบัติตาม

กฎหมาย ดูแลทรัพย์สมบัติของสาธารณะ และสร้างสรรค์ความเจริญก้าวหน้าแก่ส่วนร่วม 

นอกจากนี้ กรมวิชาการ (2542) ได้แบ่งประเภทของความรับผิดชอบไว้ ได้แก่ 

 1. ความรับผิดชอบต่อตนเอง หมายถึง การขจัดปัญหาที่ท าให้ตนเองเป็นทุกข์ เช่น ป้องกัน

ตนเองให้ปลอดจากอันตรายจากโรค รักษาร่างกายให้แข็งแรง รู้จักหน้าที่ของตนเอง และปฏิบัติหน้าที่

การงานของตนให้ลุล่วงไปอย่างมีประสิทธิภาพทักก าหนดตรงเวลา 

 2. ความรับผิดชอบต่อสังคม หมายถึง การรู้จักฐานะความรับผิดชอบของตนเองที่มีต่อ

สังคม ได้แก ่ความรับผิดชอบต่อครอบครัว โรงเรียน ชุมชน ประเทศชาติ และบุคคลที่เก่ียวข้องโดย

ปฏิบัติอย่างถูกต้องเหมาะสมเกิดประโยชน์แก่สังคมส่วนรวม 

 

การวัดความรับผิดชอบ 

 ในการวัดความรับผิดชอบ ในการวิจัยครั้งนี้ แบ่งเป็น 2 ประเภท คือ การวัดความรับผิดชอบ

ต่อตนเอง และการวัดความรับผิดชอบต่อผู้อ่ืน มีรายละเอียด ดังนี้ 

 การวัดความรับผิดชอบต่อตนเอง 

 Li, Wright, Rukavina, & Pickering (2008) ได้สร้างแบบวัดความรับผิดชอบต่อตนเองและ

ต่อสังคม (Personal and Social Responsibility Questionaire: PSRQ) ซึ่งพัฒนาจากแบบวัด

ความรับผิดชอบต่อตนเองของ Watson และคณะที่สร้างขึ้นใน ปี ค.ศ. 2003 โดยแบบวัดนี้

ประกอบด้วย 2 องค์ประกอบ คือ ความรับผิดชอบต่อตนเองและความรับผิดชอบต่อสังคม ซึ่งในแต่

ละองค์ประกอบมีข้อค าถามทั้งสิ้น 7 ข้อ แบบวัดเป็นมาตราส่วนประมาณค่า (Likert Scale) 6 ระดับ 



51 

ตั้งแต่ ไม่เห็นด้วยอย่างยิ่ง เห็นด้วย ค่อนข้างไม่เห็นด้วย ค่อนข้างเห็นด้วย เห็นด้วย และเห็นด้วยอย่าง

ยิ่ง 

 ในการวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยได้ใช้ข้อค าถามในองค์ประกอบด้านความรับผิดชอบต่อตนเอง ของ Li, 

Wright, Rukavina, & Pickering (2008) มีจ านวนข้อถาม 7 ข้อ 

 การวัดความรับผิดชอบต่อผู้อ่ืน 

 Schuyt, Bekkers, & Smit (2010) ได้สร้างแบบวัดความรับผิดชอบต่อผู้อ่ืน (The 

Philanthropy Scale) มีข้อค าถามทั้งสิ้น 7 ข้อ โดยแบบวัดนี้ได้วัดทัศนคติของบุคคลในการท าเพ่ือ

สังคม ซึ่งในข้อที่ 1 และ 2 เป็นการวัดทัศนติเกี่ยวกับความเป็นปึกแผ่น ข้อที่ 3 วัดเกี่ยวกับความ

สามัคคีในสังคม ข้อที่ 4 ถึงข้อที่ 7 วัดความรับผิดชอบต่อผู้อื่น ซึ่งในแต่ละองค์ประกอบนี้เป็นพื้นฐาน

ของความรับผิดชอบต่อสังคม เป็นมาตราส่วนประมาณค่า (Likert Scale) ตั้งแต่ไม่เห็นด้วยอย่างยิ่ง 

เห็นด้วย ค่อนข้างไม่เห็นด้วยหรือค่อนข้างเห็นด้วย เห็นด้วย และเห็นด้วยอย่างยิ่ง 

 ในการวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยได้ใช้แบบวัดความรับผิดชอบต่อผู้อื่น (The Philanthropy Scale) 

ของ Schuyt, Bekkers, & Smit (2010) มีจ านวนข้อค าถาม 7 ข้อ  

 

งานวิจัยท่ีเกี่ยวข้อง 

 

งานวิจัยท่ีเกี่ยวข้องกับจิตวิญญาณ และจิตตปัญญาศึกษา 

 วัลภา คุณทรงเกียรติ (2547) ท าการศึกษาเรื่อง สุขภาพจิตวิญญาณของคนไทย เพ่ือท าความ

เข้าใจประสบการณ์ชีวิตที่เกี่ยวกับสุขภาพจิตวิญญาณตามการรับรู้ของคนไทย โดยการวิจัยเชิง

คุณภาพแบบปรากฏการณ์วิทยานิยมของไฮเดกเกอร์ สัมภาษณ์เจาะลึกกับผู้ให้ข้อมูลเป็นประชาชนใน

จังหวัดเชียงใหม่จ านวน 19 คน จากการศึกษาพบว่า สุขภาพจิตวิญญาณตามการรับรู้ของคนไทย แบ่ง

ออกเป็น 3 ประเด็นหลัก ประเด็นที่ 1 คือ มีสิ่งยึดเหนี่ยวในชีวิต การมีสิ่งยึดเหนี่ยวนี้ท าให้มีความสุข 

สงบ และปลอดภัยในชีวิต ซึ่งหมายถึงมีสิ่งยึดเหนี่ยวที่มีความหมายเก่ียวข้องกับศาสนา พลังอ านาจที่

เหนือธรรมชาติ และบุคคล สิ่งที่ยึดเหนี่ยวประกอบด้วย การมีความยึดมั่นในศาสนา การมีความเชื่อ

ในพลังอ านาจที่เหนือธรรมชาติ การมีสัมพันธภาพกับบุคคล การมีความยึดมั่นในศาสนาแสดงออก

ด้วยการมีความศรัทธาต่อศาสนา การน าหลักทางศาสนามาเป็นสิ่งชี้น าชีวิต และมีการปฏิบัติกิจกรรม

ศาสนา การมีความเชื่อในพลังอ านาจที่เหนือธรรมชาติแสดงออกด้วยการมีความเชื่อและบูชาต่อสิ่ง



52 

เหนือธรรมชาติ ส่วนการมีสัมพันธภาพกับบุคคลนั้นสะท้อนให้เห็นการมีความรู้สึกผูกพันกับครอบครัว 

มีสัมพันธภาพกับเพ่ือน และมีความศรัทธาต่อบุคคลที่เคารพนับถือ ประเด็นที่ 2 คือ มีความสุขในชีวิต 

ซึ่งหมายถึงความรู้สึกอ่ิมเอมใจในชีวิตส่วนตัว ชีวิตครอบครัว และชีวิตทางสังคม ขณะที่การมีชีวิตที่มี

ความหมาย เกิดจากการมีคุณค่าในตนเอง และมีความภาคภูมิใจในตนเอง ประเด็นที่ 3 คือ มีพลังที่

จะมีชีวิตอยู่ ซึ่งหมายถึงมีพลังทางบวกที่ท าให้คนสามารถท่ีจะด ารง และด าเนินชีวิตต่อไปได้ พลังนี้

เป็นผลจากการมีความต้องการที่จะมีชีวิตอยู่ และมีความสามารถใน การจัดการกับปัญหาในชีวิต 

ความต้องการที่จะมีชีวิตอยู่ แสดงให้เห็นได้จากการมีก าลังใจ มีความเข้มแข็งภายในตนเอง มี

ความหวัง และมีการวางแผนในอนาคต ส่วนความสามารถในการจัดการปัญหาในชีวิตแสดงออกโดย

การสามารถเผชิญปัญหาและปรับเปลี่ยนชีวิตและวิถีชีวิตเพ่ือแก้ไขปัญหาที่เกิดขึ้นได้ 

 อ านาจ  อยู่ค า (2550) ได้ศึกษาจิตวิญญาณของผู้บริหารสถานศึกษาต้นแบบ พบว่า ระดับจิต

วิญญาณของผู้บริหารสถานศึกษาต้นแบบกับผู้บริหารสถานศึกษาทั่วไปในภาพรวมมีความแตกต่างกัน 

โดยกลุ่มผู้บริการสถานศึกษาต้นแบบมีระดับจิตวิญญาณสูงว่า และผลการวิเคราะห์องค์ประกอบของ

จิตวิญญาณด้านความสามารถทางปัญญา สรุปได้ว่า ความสามารถทางปัญญา การมีจิตส านึกที่ดี การ

ใช้ปัญญาไตรตรองด้วยเหตุผล ให้เกียรติรับฟังข้อเสนอแนะ ริเริ่มสร้างสรรค์งานใหม่ๆ ตระหนักให้

ความส าคัญกับบุคคล จะท าให้งานประสบความส าเร็จ 

 Abdullah, Alzaidiyeen, &  Aldarabah (2009) ได้ศึกษาเรื่องจิตวิญญาณในการท างานกับ

ประสิทธิผลของผู้น าในกลุ่มผู้บริหารการศึกษาประเทศมาเลเซีย กลุ่มตัวอย่างเป็นครูระดับมัธยมศึกษา

จ านวน 1,510 คน ใน 4 รัฐซึ่งอยู่ทางตอนเหนือของประเทศมาเลเซีย ใช้แบบสอบถามในการรวบรวม

ข้อมูล และครู 10 คน จากโรงเรียน ผลการศึกษาพบว่า การฝึกหัดหรือการพัฒนาภาวะผู้น าเป็นตัว

แปรคั่นกลางระหว่างจิตวิญญาณของการท างานกับประสิทธิผลของผู้น า หมายความว่า ประสิทธิผล

ของความเป็นผู้น า จิตวิญญาณของการท างานเป็นตัวแปรที่ส าคัญ แต่ผู้น าจะต้องได้รับการฝึกฝนหรือ

พัฒนาให้มีภาวะผู้น าที่ดีก่อน นอกจากนี้ผลการวิจัยยังพบอีกว่าการฝึกหัดความเป็นผู้น ายังส่งผลต่อ

ความพึงพอใจของครูและความยึดมั่นผูกพันที่จะปฏิบัติงานในหน่วยงาน 

 ปราณี อ่อนศรี และคณะ (2556) ได้ศึกษาเรื่องการพัฒนาหลักสูตรฝึกอบรมเพ่ือเสริมสร้าง

คุณลักษณะตามแนวคิดจิตตปัญญาศึกษาส าหรับนิสิตระดับอุดมศึกษา โดยมีวัตถุประสงค์ส าคัญคือ

การพัฒนาหลักสูตรฝึกอบรมและน าหลักสูตรฝึกอบรมไปใช้ท าการศึกษากับนิสิตสาขาการ

ประถมศึกษา คณะศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครทรวิโรฒ จ านวน 29 คน และประเมิน



53 

ประสิทธิผลของหลักสูตรฝึกอบรม โดยการวิเคราะห์เนื้อหาจากแบบประเมินและแบบสัมภาษณ์ 

ผลการวิจัยสรุปได้ดังนี้  1) ได้หลักสูตรฝึกอบรม เพ่ือเสริมสร้างคุณลักษณะตามแนวคิดจิตตปัญญา

ศึกษา ประกอบด้วย 5 กิจกรรมได้แก่ สุนทรียศิลป์ โยคะ สุนทรียสนทนา ผ่อนคลายตระหนักรู้ และ

การสะท้อนคิด รวมระยะเวลาการฝึกอบรม 5 วัน 2) ประสิทธิผลของหลักสูตรฝึกอบรม ก่อให้เกิด

ประสิทธิผลในการพัฒนาคุณลักษณะทางจิตตปัญญาศึกษา เช่น ด้านจิตใจ ท าให้เป็นผู้ที่มีความ

ตระหนักรู้ภายในตน ท าให้เป็นผู้ที่มีความเมตตาต่อผู้อื่น มีจิตส านึกต่อส่วนรวม และด้านปัญญาเป็นผู้

ที่มีทักษะด้านภาษา ด้านเหตุผล ด้านมิติสัมพันธ์ ด้านการเข้าใจธรรมชาติ ด้านมนุษยสัมพันธ์ และ

ด้านการเข้าใจตนเอง สามารถน าไปประยุกต์ใช้ในการพัฒนานิสิตในสถาบันอื่นๆ ต่อไป  

 พงษธร ตันติฤทธิศักดิ์ และคณะ (2556) ศึกษาเรื่องการวิจัยเชิงปฏิบัติจิตตปัญญาศึกษา: 

กรณีศึกษาสองชั้นเรียน โดยมีวัตถุประสงค์เพ่ือพัฒนาการจัดการเรียนการสอนแบบจิตตปัญญาศึกษา

ในระดับอุดมศึกษา โดยด าเนินการศึกษาวิจัยชั้นเรียนระดับอุดมศึกษา ที่ใช้กระบวนการเรียนรู้ด้วยใจ

อย่างใคร่ครวญ (Contemplation) อยู่แล้ว และต้องการพัฒนากระบวนการเรียนรู้เพ่ือส่งเสริม

ศักยภาพการเรียนรู้ของนักศึกษาให้ดียิ่งขึ้น จ านวน 2 ชั้นเรียน คือ ชั้นเรียนวิชาหลักการ และปรัชญา

การศึกษานอกระบบโรงเรียน คณะครุศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย และชั้นเรียนวิชาสิ่งแวดล้อม 

และความหลากหลายทางชีวภาพ: ทฤษฎีและปฏิบัติ คณะวิทยาศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหิดล โดยคณะ

นักวิจัยมีส่วนร่วมกับอาจารย์จัดกิจกรรมและกระบวนการเรียนรู้ให้แก่ผู้เรียน การวิจัยใช้ระเบียบวิธี

วิจัยแบบผสมผสาน เก็บข้อมูลตามกรอบสามทัศน์ (บุคคลที่หนึ่ง สอง และสาม) ใน 3 ช่วงเวลา (ก่อน 

ระหว่าง และหลังภาคการศึกษา) ข้อค้นพบ ท าให้ทราบถึงคุณลักษณะส าคัญของการจัดการเรียนการ

สอนแบบจิตตปัญญาศึกษา คือ ความสอดคล้องกันระหว่างเส้นทางการเรียนรู้ของผู้เรียน การจัด

กิจกรรม และการจัดกระบวนการเรียนรู้ โดยมีหลักส าคัญ คือ การอยู่กับปัจจุบันขณะของชั้นเรียน 

การจัดการเรียนการสอนแบบจิตตปัญญาศึกษามีส่วนช่วยให้เกิดการเปลี่ยนแปลงขั้นพ้ืนฐานในตัว

ผู้เรียน  

 พลวัติ วุฒิประจักษ์ และมาเรียม นิลพันธุ์ (2554) ท าการศึกษาวิจัยเรื่องการพัฒนาหลักสูตร

รายวิชาจิตตปัญญาศึกษาส าหรับนักศึกษาครู โดยมีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาวิเคราะห์ข้อมูลพ้ืนฐานการ

พัฒนาหลักสูตรรายวิชาจิตตปัญญาศึกษาส าหรับนักศึกษาครู ออกแบบและพัฒนาหลักสูตรรายวิชา

จิตตปัญญาศึกษาส าหรับนักศึกษาครู โดยใช้ระเบียบวิธีการวิจัยและพัฒนาด้วยการวิจัยแบบ

ผสมผสานวิธี (Mixed Methods Research)  แบบแผนการวิจัยกึ่งทดลอง (Quasi-Experiment 



54 

Design) โดยวัดผลก่อนและหลังตามกระบวนการหลักสูตรไปใช้ในชั้นเรียน กลุ่มตัวอย่างได้มาจากการ

สุ่มแบบอาสาสมัคร จากนักศึกษาครูสาขาวิชาสังคมศึกษา จ านวน 19 คน ผลการวิจัยพบว่า 

คุณลักษณะบัณฑิตครูที่พึงประสงค์ตามแนวคิดจิตตปัญญาศึกษาก่อนและหลังเรียนมีความแตกต่างกัน

อย่างมีนัยส าคัญ 

 สมสิทธิ์ อัสดรนิธี และกาญจนา ภูครองนาค (2555) ได้ท าการศึกษาวิเคราะห์ความรู้เกี่ยวกับ

การเรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลงตามแนวจิตตปัญญาศึกษาเพื่อการบ่มเพาะความซื่อตรง โดยได้ท าการ

วิจัยทั้งเชิงเอกสารร่วมกับการวิจัยด้วยการสัมภาษณ์เชิงลึก โดยในการวิจัยเชิงเอกสาร  ได้ท าการ

รวบรวมข้อมูลจากเอกสารต่างๆ เช่น หนังสือ วิทยานิพนธ์ รายงานการวิจัย บทความทางวิชาการ 

เป็นต้น และท าการวิเคราะห์เนื้อหาเชิงคุณภาพ เพื่อพิจารณาความสอดคล้องและเชื่อมโยงกันของ

ความหมายในเนื้อหาที่เกี่ยวข้อง ส่วนกลุ่มตัวอย่างผู้ให้ข้อมูลได้รับการแนะน าจากผู้เชี่ยวชาญและ

ผู้ทรงคุณวุฒิว่ามีคุณลักษณะตามเกณฑ์แห่งผู้มีความซื่อตรง (Integrity) และ/หรือมีความรู้ความ

เชี่ยวชาญเกี่ยวกับการจัดกระบวนการเรียนรู้เพ่ือการเปลี่ยนแปลง จากนั้นได้คัดเลือกแบบ

เฉพาะเจาะจง และน าข้อมูลที่ได้ทั้งหมด มาประมวลตีความท าเป็นดัชนีค าส าคัญเพ่ือค้นหา

ความหมายและค าอธิบายต่อประเด็นต่างๆ ที่เก่ียวข้อง 

 ผลการศึกษาแสดงให้เห็นว่า การเรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลงแนวจิตตปัญญาศึกษาสามารถ

สร้างการเปลี่ยนแปลงที่แท้จริงและยั่งยืนได้จริงด้วยการกลับเข้าไปท างานกับธรรมชาติด้านในถึงระดับ

ชุดความเชื่อพ้ืนฐาน หรือกรอบการอ้างอิง อีกนัยหนึ่งคือการยกระดับจิตส านึกของผู้เรียนให้สูงขึ้น

และซับซ้อนขึ้น ซึ่งจะน าไปสู่การปรับเปลี่ยนท่าที ความคิด ความรู้สึก และพฤติกรรม เกิดเป็นวิถีชึวิต

ใหม่ที่จริงแท้ พึงประสงค์ และไม่ย้อนกลับ ส่วนวิธีการหรือกระบวนการเรียนรู้เพ่ือบ่มเพาะความ

ซื่อตรงตามแนวคิดนี้ สามารถแบกออกได้เป็น 3 แนวทางหลัก ได้แก่ 1) วิธีการหรือกระบวนการ

เรียนรู้ที่เกิดจากภายในตัวผู้เรียนเอง เช่น การใคร่ครวญในตนเอง การคิดเชิงวิพากษ์ การเจริญสติ

ภาวนา และการทดลองลงมือกระท าเพ่ือสร้างการเปลี่ยนแปลงในตนเอง 2) วิธีการหรือกระบวนการ

เรียนรู้ที่เกิดจากครอบครัว โรงเรียน และคนรอบข้าง เช่น การสนทนาเชิงวิพากษ์ การท าสุนทรีย

สนทนา การมีสังฆะกัลยาณมิตร และการอบรมสั่งสอนและฝึกปฏิบัติด้านคุณธรรมศีลธรรม และ 3) 

วิธีการหรือกระบวนการเรียนรู้ที่เกิดจากสังคม วัฒนธรรมประเทศชาติ (และโลก) โดยทั้งหมดนี้ต่างมี

ความสัมพันธ์เชื่อมโยงและส่งผลเกื้อกูลกันและกัน  

 



55 

งานวิจัยท่ีเกี่ยวข้องกับการเห็นคุณค่าในตนเอง และการเห็นคุณค่าของผู้อ่ืน 

 สุธาสินี  นพธัญญะ (2551) ได้ท าการศึกษาเรื่องผลของโปรแกรมการปรึกษาแบบกลุ่มตาม

แนวคิดเชิงพฤติกรรมและการเรียนรู้การติดต่อการตระหนักรู้ตนเองกับการยอมรับตนเองของผู้ติดสุรา 

ผลการวิจัยพบว่า ผู้ป่วยติดสุราที่เข้าร่วมโปรแกรมการปรึกษาแบบกลุ่มตามแนวคิดเชิงพฤติกรรมและ

การเรียนรู้การติดต่อการตระหนักรู้ตนเองกับการยอมรับตนเอง มีการตระหนักรู้ตนเองไม่แตกต่างจาก

ก่อนการทดลอง นอกจากนี้หลังจากการทดลอง พบว่า ผู้ป่วยติดสุราที่เข้าร่วมโปรแกรมการปรึกษา

แบบกลุ่มตามแนวคิดเชิงพฤติกรรมและการเรียนรู้การติดต่อการตระหนักรู้ตนเองกับการยอมรับ

ตนเอง มีการยอมรับตนเองสูงกว่าก่อนการทดลองอย่างมีนัยส าคัญทางสถิติที่ระดับ .05 

 กรกช สุดสวัสดิ์ และเอมอัชฌา วัฒนบุรานนท์ (2554) ได้ศึกษาเรื่องผลของการจัดกิจกรรม

พลศึกษาโดยใช้กิจกรรมกลุ่มสัมพันธ์เพื่อพัฒนาการเห็นคุณค่าในตนเองของนักเรียนประถมศึกษา 

โดยกลุ่มตัวอย่างเป็นนักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่ 4 ภาคเรียนที่ 2 ปีการศึกษา 2553 จ านวน 60 คน 

ผลการศึกษาพบว่า นักเรียนที่เป็นกลุ่มทดลองมีคะแนนเฉลี่ยการเห็นคุณค่าในตนเองสูงกว่าก่อนการ

ทดลองอย่างมีนัยส าคัญทางสถิติที่ระกับ .05 และมีคะแนนเฉลี่ยการเห็นคุณค่าในตนเองสูงกว่ากลุ่ม

ควบคุมอย่างมีนัยส าคัญทางสถิติท่ีระดับ .05 

 สุณิสา คินทรักษ์ และคณะ (2558) ได้ท าการศึกษาผลของโปรแกรมฝึกอบรมต้นทุนทาง

จิตวิทยาทีม่ีต่อการเห็นคุณค่าในตนเอง โดยกลุ่มตัวอย่างคือ คนท างานวัยผู้ใหญ่ตอนต้น จ านวน 24 

ราย ผลการศึกษาพบว่า หลังเข้าร่วมโปรแกรมฝึกอบรมต้นทุนทางจิตวิทยา กลุ่มทดลองมีคะแนน

ต้นทุน ทางจิตวิทยาและการเห็นคุณค่าในตนเองสูงกว่าก่อนเข้าร่วมกิจกรรมอย่างมีนัยส าคัญทางสถิติ 

ที่ระดับ .05 แต่ไม่พบความแตกต่างกันอย่างมีนัยส าคัญทางสถิติของคะแนนต้นทุนทางจิตวิทยา และ

การเห็นคุณค่าในตนเองระหว่างกลุ่มทดลองและกลุ่มควบคุม พบว่าต้นทุนทางจิตวิทยา มี

ความสัมพันธ์ทางบวกกับการเห็นคุณค่าในตนเอง อย่างมีนัยส าคัญทางสถิติที่ระดับ .01 กล่าวโดยสรุป 

แสดงให้เห็นว่า โปรแกรมฝึกอบรมต้นทุนทางจิตวิทยามีส่วนช่วยในการพัฒนาต้นทุนทางจิตวิทยาและ

การเห็นคุณค่าในตนเองในคนวัยท างานวัยผู้ใหญ่ตอนต้นได้ และสามารถน าโปรแกรมฝึกอบรมต้นทุน

ทางจิตวิทยานี้ ไปใช้เป็นแนวทางในการพัฒนาโปรแกรมฝึกอบรมต้นทุนทางจิตวิทยาให้มีมาตรฐาน

มากยิ่งขึน้ 

  

 



56 

งานวิจัยท่ีเกี่ยวข้องกับการสร้างความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืน 

 ปัทมา ศุภก าเนิด (2545) ได้ท าการการศึกษาพฤติกรรมด้านสังคมของเด็กปฐมวัยที่ได้รับการ

จัดประสบการณ์แบบโครงการ โดยใช้กลุ่มตัวอย่างจ านวน 15 คน ซึ่งมีพฤติกรรมทางด้านสังคมต่ า ซ่ึง

สังเกตพฤติกรรมจากครูผู้สอน เพื่อจัดให้เด็กได้รับกานจัดประสบการณ์แบบโครงการเป็นระยะเวลา 8 

สัปดาห์ สัปดาห์ละ 4 วัน วันละ 50 นาที ผลการศึกษาพบว่า เด็กปฐมวัยก่อนจัดประสบการณ์และ

ระหว่างจัดประสบการณ์แบบโครงการในแต่ละสัปดาห์มีพฤติกรรมด้านสังคมแตกต่างกันอย่างมี

นัยส าคัญทางสถิติที่ระดับ .01 โดยพฤติกรรมด้านสังคมโดยเฉลี่ยรวมและแยกรายด้านระหว่างหลังจัด

ประสบการณ์สูงกว่าก่อนจัดประสบการณ์ 

 ศันสนีย์ นาคะสนธิ์ (2545) ได้ท าการศึกษาและพัฒนาทักษะทางสังคมของนักเรียนชั้น

มัธยมศึกษาปีที่ 2 โรงเรียนวัดประดู่ในทรงธรรมกรุงเทพมหานคร โดยใช้กลุ่มตัวอย่างจ านวน 286 คน 

ผลการศึกษาพบว่า ทักษะทางสังคมของนักเรียนอยู่ในระดับปานกลาง  ทักษะทางสังคมของนักเรียน

ชาย – หญิง แตกต่างกันอย่างมีนัยส าคัญทางสถิติที่ระดับ .01 ส่วนการเกิดผลสัมฤทธิ์ทางการเรียน

ต่างกันอย่างไม่มีนัยส าคัญทางสถิติ นักเรียนมีทักษะทางสัคมดีข้ึนอย่างมีนัยส าคัญทางสถิติที่ระดับ 

.01 ภายหลังเข้าร่วมกลุ่มสัมพันธ์เพ่ือพัฒนาทักษะทางสังคม 

 

งานวิจัยท่ีเกี่ยวข้องกับการให้อภัย  

 Brown &  Phillips (2005) ได้ศึกษาความตรงของมาตรวัดพ้ืนนิสัยในการให้อภัย มาตร 

Tendency to Forgiveness (TTF) โดยทดสอบความสัมพันธ์กับมาตรวัดพ้ืนนิสัยในการให้อภัยมาตร 

Transgression Narrative Test of Forgiveness (TNTF) มาตร The Attitudes Toward 

Forgiveness scale (ATF) และมาตร Trait Rumination (TR) และทดสอบความสัมพันธ์ระหว่างพื้น

นิสัยในการให้อภัยกับการให้อภัยเฉพาะเหตุการณ์Transgression-Related Interpersonal 

Motivations Inventory (TRIM) พบว่า มาตรวัดพ้ืนนิสัยในการให้อภัยทั้ง 3 มาตรมีสหสัมพันธ์

ทางบวกกับการให้อภัยเฉพาะเหตุการณ์ คือ ถ้ามีพ้ืนนิสัยในการให้อภัยจะมีการให้อภัยเฉพาะ

เหตุการณ์ 

Tse & Cheng (2006) ได้ท าการศึกษาอิทธิพลของความซึมเศร้า ลักษณะของเหตุการณ์ 

และความใกล้ชิด ต่อการให้อภัยเฉพาะเหตุการณ์ในกลุ่มตัวอย่างนักศึกษาจีน 119 พบว่า ใน

สถานการณ์ที่ไม่รุนแรงและเป็นการกระท าของคนใกล้ชิดน้อย คนที่ซึมเศร้าจะให้อภัยน้อยกว่าคนที่ไม่



57 

ซึมเศร้า แต่ในสถานการณ์ที่รุนแรงและมีความใกล้ชิดน้อย และสถานการณ์ไม่รุนแรงกับคนที่ใกล้ชิด

มาก ทั้งคนที่ซึมเศร้ามีการให้อภัยไม่แตกต่างกัน และคนที่ไม่ซึมเศร้ามีการให้อภัยมากกว่าคนที่

ซึมเศร้า  

 Ysseldyk, Matheson, & Anisman (2007) ได้ท าการศึกษาพ้ืนนิสัยในการให้อภัยกับการ

แก้แค้นและความขุ่นเคืองใจต่อสุขภาพจิตกับนักศึกษาจ านวน 183 คน ผลการศึกษาพบว่า คนที่มีพ้ืน

นิสัยในการให้อภัย จะมีการแก้แค้นต่ า และมีสุขภาพจิตที่ดี เช่น ซึมเศร้าต่ า มีความพึงพอใจในชีวิตสูง 

Strelan (2007) ได้ท าการศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างบุคลิกภาพแบบหลงตนเอง ความรู้สึก

ผิด การเห็นคุณค่าแห่งตน บุคลิกภาพแบบ 5 องค์ประกอบ ด้านความเป็นมิตร กับพ้ืนนิสัยในการให้

อภัยผู้อ่ืน การให้อภัยตนเอง และการให้อภัยสถานการณ์ กลุ่มตัวอย่างเป็นนักศึกษาจ านวน 176 คน 

จาก Australian University ผลการศึกษาพบว่า บุคลิกภาพแบบหลงตนเองมีสหสัมพันธ์ทางลบกับ

พ้ืนนิสัยในการให้อภัยผู้อ่ืน และมีสหสัมพันธ์ทางบวกต่อพ้ืนนิสัยในการให้อภัยตนเอง ส่วนบุคลิกภาพ

แบบ 5 องค์ประกอบ ด้านความเป็นมิตร มีสหสัมพันธ์ทางบวกพ้ืนนิสัยในการให้อภัยผู้อ่ืน และ

ความรู้สึกผิดมีสหสัมพันธ์ทางลบกับพ้ืนนิสัยในการให้อภัยตนเอง และพ้ืนนิสัยในการให้อภัย

สถานการณ์ และการเห็นคุณค่าแห่งตนเป็นตัวแปรส่งผ่านบุคลิภาพแบบหลงตนเองสามารถท านาย

การให้อภัยต่อตนเอง 

Brown (2004) ชี้ให้เห็นว่าการวิจัยต่าง ๆ แสดงให้เห็นว่าการให้อภัยและแนวโน้มในการ   

แก้แค้นนั้นมีความเกี่ยวข้องกัน โดยคนที่ให้อภัยจะไม่คิดท่ีจะแก้แค้น แต่ยังไม่มีงานวิจัยที่ศึกษาว่าคน

ที่ไม่ให้อภัยจะคิดแก้แค้นเสมอไปหรือไม่ อีกทั้ง Brown ยังได้น าเอาบุคลิกภาพแบบหลงตัวเองมาเป็น

ตัวแปรเพิ่มเติมในการจ าแนกคนที่ให้หรือไม่ให้อภัยอีกด้วย ผลการวิจัยพบว่า การแก้แค้นมีสหสัมพันธ์

ทางลบกับการให้อภัย แต่ส าหรับการไม่ให้อภัยนั้นมีความสัมพันธ์กับการแก้แค้นอย่างไม่มีนัยส าคัญ

ทางสถิติ และเมื่อน าเอาบุคลิกภาพแบบหลงตัวเองมาใช้พิจารณาก็พบว่า บุคคลที่มีบุคลิกภาพแบบ

หลงตัวเองสูง จะเป็นคนที่ให้อภัยผู้อ่ืนต่ า ในขณะเดียวกันก็มีแนวโน้มที่จะแก้แค้นสูงด้วย งานวิจัยของ 

Brown นี้มีข้อค้นพบเพ่ิมเติมเกี่ยวกับการให้อภัยด้วยว่า การให้อภัยจะมีเพ่ิมขึ้นเมื่อผู้กระท าผิดเป็น

บุคคลที่ผู้ให้อภัยมีความสนิทสนมด้วย โดย Brown ให้เหตุผลว่าเป็นเพราะการไม่ให้อภัยบุคคลที่มี

ความสนิทสนมสูงจะน าไปสู่ความสัมพันธ์ที่ห่างเหิน ซึ่งก่อให้เกิดผลร้ายต่อจิตใจของผู้ไม่ให้อภัยด้วย 

McCullough et al. (2001) ศึกษาเรื่องการอาฆาตพยาบาท (Wengefulness) ว่ามีความ

เชื่อมโยงกับการให้อภัย การครุ่นคิด (Rumination) และสุขภาวะ (Well-Being) อย่างไร โดย 



58 

McCullough ได้เสนอว่าการอาฆาตพยาบาทเป็นการกระท าเพ่ือให้ได้ความสมดุล กล่าวคือ เมื่อมีคน

ท าผิดต่อเรา เราก็ควรจะแก้แค้นเขาคืนกลับไป อีกทั้งยังเป็นการกระท าเพ่ือต้องการให้บทเรียนเชิง

จริยธรรมแก่ผู้กระท าผิด และเป็นการกระท าเพ่ือรักษาหน้าของผู้ที่ได้รับการกระท าผิดด้วยว่าผู้กระท า

ผิดควรให้ความเคารพและไม่กระท าผิดต่อเขาซ้ าอีก การอาฆาตพยาบาทนี้มีความเชื่อมโยงกับการ

ครุ่นคิดถึงการกระท าผิดของอีกฝ่ายหนึ่ง ซึ่งการครุ่นคิดนี้เองที่ท าให้บุคคลให้อภัยผู้กระท าผิดน้อยลง 

นอกจากนี้เมื่อมีความขัดแย้งเกิดข้ึนก็จะก่อให้เกิดการครุ่นคิดซึ่งมีผลต่อสุขภาวะด้วย McCullough

ท าการศึกษา 2 การศึกษา โดยการศึกษาแรกต้องการศึกษาความเชื่อมโยงระหว่างการอาฆาต

พยาบาท การให้อภัย การครุ่นคิดและสุขภาวะ (ความพึงพอใจในชีวิต และความรู้สึกทางลบ) โดยผู้

ร่วมการทดลองต้องเป็นผู้เคยได้รับการกระท าผิดอย่างรุนแรงต่อตนเอง แล้วให้เล่าเหตุการณ์ดังกล่าว 

จากนั้นให้ตอบแบบสอบถาม ผลการทดลองพบว่า บุคคลที่มีการอาฆาตพยาบาทสูงจะมีการครุ่นคิดใน

ปริมาณมาก มีแรงจูงใจที่จะหลีกหนีหรือหาทางแก้แค้นผู้กระท าผิด มีการให้อภัยต่ า ไม่พึงพอใจใน

ชีวิต และมีอารมณ์ทางลบสูง นอกจากนี้คณะผู้วิจัยยังเห็นว่าการอาฆาตพยาบาทมีบทบาทส าคัญต่อ

การให้อภัยอีกด้วย ในการศึกษาท่ี 2 ศึกษาบุคลิกภาพแบบห้าองค์ประกอบ และการอาฆาตพยาบาท 

ซึ่งผลการวิจัยพบว่า การอาฆาตพยาบาทมีสหสัมพันธ์ทางลบกับบุคลิกภาพด้านความเป็นมิตร 

(Agreeableness) แต่มีสหสัมพันธ์ทางบวกกับบุคลิกภาพด้านความไม่ม่ันคงทางอารมณ์ 

(Neuroticism) และอารมณ์ทางลบ 

 

งานวิจัยท่ีเกี่ยวข้องกับจริยธรรม 

 อ้อมเดือน สดมณี และคณะ (2548) ได้ท าการศึกษาสภาพการจัดฝึกอบรมและการเรียนรู้

เพ่ือส่งเสริมคุณธรรมจริยธรรมของคนไทยในเชิงลึก จากองค์การที่ประสบความส าเร็จในการ

ด าเนินการฝึกอบรมด้านคุณธรรมจริยธรรม จ านวน 20 แห่ง จากการศึกษาพบว่า สภาพการจัด

ฝึกอบรมและการเรียนรู้เพื่อพัฒนาคุณธรรม และจริยธรรม แบ่งได้เป็น 3 รูปแบบ คือ 1) การพัฒนา

คุณธรรมโดยผ่านกระบวนการเรียนรู้ โดยจะเน้นทั้งความรู้การปฏิบัติ และความตระหนักในความเป็น

พุทธศาสนิกชนที่ดี ในการอบรมจะใช้สื่อต่าง ๆ เข้ามาประกอบการฝึกอบรม และใช้เทคนิคการสอน

ของครูมาประยุกต์ให้เหมาะสมกับพัฒนาการของเด็ก 2) การพัฒนาคุณธรรมโดยผ่านการปฏิบัติธรรม 

โดยใช้การปฏิบัติตามหลักสติปัฏฐาน 4 แนวทางในการปฏิบัติมีอยู่หลายแนวทาง ทั้งที่เน้นภาคปริยัติ 

(ภาคทฤษฎี) และปฏิบัติ ควบคู่กันไป โดยจะต้องพิจารณาให้เหมาะสมกับระดับความสามารถ พ้ืนฐาน



59 

ด้านความรู้ของผู้เข้าร่วมปฏิบัติ 3) การพัฒนาคุณธรรมจริยธรรมโดยผ่านกระบวนการทักษะชีวิต โดย

ผ่านตัวแทนทางสังคม ไม่ว่าจะเป็น พระสงฆ์ ครู-อาจารย์ พ่อ–แม่ หรือแม้กระทั่งเพ่ือน เป็นต้น การ

พัฒนาคุณธรรมจริยธรรมโดยผ่านกระบวนการทักษะชีวิต โดยผ่านองค์การต่าง ๆ เป็นรูปแบบ ที่เป็น

การผสมผสานการพัฒนาเข้ากับวิถีการด าเนินชีวิต โดยที่เน้นการใช้ธรรมะควบคู่กันไป 

 สถาบันแห่งชาติเพ่ือการพัฒนาเด็กและครอบครัว (2552) ได้ท าการวิจัยเกี่ยวกับการปลูกฝัง

คุณธรรมจริยธรรมในสถาบันการศึกษา ผลการวิจัยพบว่า คุณธรรมจริยธรรมที่ประชาชนใน 7 สถาบัน

ของสังคมไทย อันได้แก่ สถาบันครอบครัว สถาบันการศึกษา สถาบันศาสนา สถาบันการเมืองการ

ปกครอง ชุมชนท้องถิ่น องค์การธุรกิจเอกชน สื่อและสื่อสารมวลชน เห็นว่ามีความส าคัญต่อการอยู่

ร่วมกันด้วยดีคือ 1) ความพอเพียง 2) ความเมตตากรุณาเอ้ือเฝื้อเผื่อแผ่ 3) ความกตัญญูกตเวที 4) 

ความซื่อสัตย์ซื่อตรง 5) ความเสียสละ 6) ความมีวินัย 7) ความอดทนอดกลั้น 8) ความรับผิดชอบ 9) 

ความขยันหมั่นเพียร และ 10) ความมีสติ 

 สายฤดี วรกิจโภคาทร และคณะ (2552) ได้ท าการศึกษาวิจัยคุณลักษณะและกระบวนการ

ปลูกฝังคุณธรรมจริยธรรมในประเทศไทย จากการวิจัยพบว่า ในการปลูกคุณธรรมจริยธรรม

ประกอบด้วยปัจจัยต่าง ๆ 10 ประการ ดังนี้ 1) มีจิตส านึกดีรับผิดชอบต่อครอบครัวและสังคม 2) มี

วิธีการผสมผสานคุณธรรม จริยธรรม เข้ากับวิถีชีวิตโดยรวม 3) เล็งเห็นประโยชน์ และให้ความส าคัญ

กับการปลูกฝังคุณธรรมจริยธรรม 4) มีผู้น าที่ประพฤติตนเป็นแบบอย่าง ของผู้มีคุณธรรมจริยธรรม 

สร้างความเลื่อมใสศรัทธาจากบุคคลรอบข้าง 5) ยึดแนวทางของศาสนาเป็นวิถีน าในการด าเนินการ

อย่างชัดเจนและต่อเนื่อง 6) มีการยอมรับและให้เกียรติซึ่งกันและกัน มองบุคคลอ่ืนในด้านบวก สร้าง

สัมพันธ์ภาพที่ดีระหว่างกันและกัน 7) มีการสื่อสารที่ดีกับบุคคลทั้งในภายในและภายนอกองค์การ มี

การสนับสนุนให้ก าลังใจสมาชิกในองค์การที่กระท าความดีอย่างสม่ าเสมอ 8) มีการสร้างเครือข่าย

ความร่วมมือกับหน่วยงานนอกองค์การ เพ่ือสนับสนุนกันและกันในการท ากิจกรรมต่าง ๆ ให้บรรลุ

เป้าหมาย 9) ยึดมั่นในความดีงามและหมั่นกระท าอย่างสม่ าเสมอ 10) มีเครือข่ายเชื่อมโยง และการมี

ส่วนร่วมของทุกฝ่ายทั้งฝ่ายให้และฝ่ายรับ ท าให้สามารถด าเนินงานได้ในหลายบริบท 

 DiGiacomo (2000) ได้ท าการศึกษาพบว่า วิธีการสอนจริยธรรมให้แก่นักศึกษาวัยรุ่นให้

ประสบความส าเร็จ โดยเฉพาะในประเด็นที่เกี่ยวกับการสอนว่าอะไรถูกอะไรผิดอาจารย์ผู้สอนต้องให้

ความส าคัญต่อปัจจัยที่มีอิทธิพลต่อการพัฒนาจริยธรรมใน 3 ประเด็นหลัก คือ 1) ด้านวัฒนธรรม 2) 

ด้านปรัชญาและความเชื่อ 3) ด้านศาสนานอกจากนี้จะต้องค านึงถึงแรงผลักดันทางสังคมเป็นส าคัญ



60 

นอกจากนี้สื่อต่าง ก็มีส่วนส าคัญในการส่งเสริม หรือ อาจจะขัดแย้ง ต่อการปลูกฝังค่านิยมทัศนคติค า

สอนที่เก่ียวกับจริยธรรมจากค าสอนที่มาจากครอบครัวศาสนาและสถานศึกษา 

 อาจริยพงษ์ ค าตั๋น และ นพพร จันทรน าชู (2555) ได้ท าการศึกษาเรื่องการปฏิบัติตนด้าน

คุณธรรม จริยธรรม และค่านิยมที่พึงประสงค์ของนักเรียนโรงเรียนมัธยมศึกษาในเขตจังหวัดนครปฐม 

โดยมีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาระดับการปฏิบัติตนของนักเรียน เพ่ือเปรียบเทียบระดับการปฏิบัติตนของ

นักเรียน เพ่ือศึกษาปัจจัยทางจิตวิทยา และปัจจัยทางสังคมที่ส่งผลต่อการปฏิบัติตนของนักเรียน และ

เพ่ือศึกษาแนวทางในการพัฒนาคุณธรรม จริยธรรม และค่านิยมที่พึงประสงค์ของนักเรียน ซึ่งผลของ

วิจัยพบแนวทางในการพัฒนา มี 5 แนวทาง คือ การจัดการเรียนการสอน การเป็นแบบอย่างที่ดี การ

จัดกิจกรรมส่งเสริมคุณธรรม จริยธรรม และค่านิยมที่พึงประสงค์ การจัดสภาพแวดล้อมภายใน

โรงเรียน และการสร้างความมีส่วนร่วม 

 จินตนา ตันสุวรรณนนท์, ศศิพร ต่ายค า, อมรรัตน์ เรืองสกุลพัฒนา, สรรเสริญ อินทรัตน และ

ศยามล เอกะกุลานันต์ (2555) ศึกษาเรื่องการพัฒนารูปแบบการเรียนการสอนเพื่อเสริมสร้าง

คุณธรรมจริยธรรมที่ยั่งยืนของนักศึกษาในระดับอุดมศึกษา ซึ่งมีวัตถุประสงค์ในการศึกษาเพ่ือพัฒนา

รูปแบบการเรียนการสอนในการเสริมสร้างคุณธรรมจริยธรรมที่ยั่งยืนของนักศึกษาในระดับอุดมศึกษา

และเพ่ือประเมินผลการใช้รูปแบบการเรียนการสอนเพ่ือเสริมสร้างคุณธรรมจริยธรรมที่ยั่งยืนของ

นักศึกษาในระดับอุดมศึกษา กลุ่มตัวอย่างได้แก่ นักศึกษาคณะวิทยาการจัดการ มหาวิทยาลัยราชภัฎ

สวนดุสิต ระดับปริญญาตรี ปี 1 จ านวน 86 คน แบ่งเป็นกลุ่มทดลองและกลุ่มควบคุม กลุ่มละ 43 คน 

ซึ่งกลุ่มทดลองได้รับการสอนเพ่ือเสริมสร้างคุณธรรมจริยธรรมที่ยั่งยืนทั้ง 3 ด้าน คือ ด้านพฤติกรรม 

จิตใจและปัญญา ได้ฝึกปฏิบัติด้วยการท าโครงการจิตอาสา และกิจกรรมบ าเพ็ญประโยชน์ ในขณะที่

กลุ่มควบคุมได้รับการสอนแบบปกติแบบบรรยายเป็นหลัก ผลการวิจัยพบว่า กลุ่มทดลองที่ได้รับการ

สอนเพ่ือเสริมสร้างคุณธรรมที่ยั่งยืนมีคะแนนเฉลี่ยคุณธรรมจริยธรรมทั้ง 3 ด้าน ได้แก่ ด้านเหตุผลเชิง

จริยธรรม ด้านเจตคติที่มีต่อพฤติกรรมจริยธรรม และด้านพฤติกรรมจริยธรรมสูงกว่านักศึกษากลุ่ม

ควบคุมท่ีได้รับการสอนแบบปกติอย่างมีนัยส าคัญ นอกจากนี้จากผลการวิเคราะห์ข้อมูงเชิงคุณภาพที่

ได้จากการสังเกตพฤติกรรม การประเมินผลโครงการ การรายงานตนเองและการประเมินผลการ

ควบคุมตนเอง พบว่า นักศึกษากลุ่มทดลองมีพัฒนาการที่ดีขึ้นทั้งด้านเหตุผลเชิงจริยธรรมและด้านเจต

คติท่ีมีต่อพฤติกรรมจริยธรรมและด้านพฤติกรรมจริยธรรม 

 



61 

งานวิจัยท่ีเกี่ยวข้องกับความรับผิดชอบ 

 กลุ่มงานวิจัยและพัฒนา (2543) ได้ท าการศึกษาเกี่ยวกับ บทบาทและความรับผิดชอบของ

สมาชิกสภาผู้แทนราษฎร และสมาชิกวุฒิสภาในอนาคตตามทัศนะของประชาชน ผลการวิจัยพบว่า 

บทบาทหน้าที่ และความรับผิดชอบของสมาชิกสภาผู้แทนราษฎรตามรัฐธรรมนูญเท่าที่ประชาชน

ทราบ และเห็นด้วยมากท่ีสุด 3 อันดับ ได้แก่ การเป็นตัวอย่างที่ดีแก่ประชาชนในด้านความซื่อสัตย์ 

ตรวจเยี่ยม รับเรื่องราวร้องทุกข์และให้การช่วยเหลือ สุดท้ายติดตามข่าวสารความเดือดร้อนของ

ประชาชน จะเห็นว่าประชาชนมีความรู้ความเข้าใจในบทบาทหน้าที่ และความรับผิดชอบของ

สมาชิกสภาผู้แทนราษฎรตามรัฐธรรมนูญอยู่ในระดับปานกลาง 

 ประเทือง วิบูลศักดิ์ (2550) ศึกษาผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนและความรับผิดชอบทางการเรียน

ต่อวิชาคณิตศาสตร์ของนักเรียนชั้นมัธยมศึกษาปีที่ 4 โดยใช้แบบทดสอบวัดผลสัมฤทธิ์ทางการเรียน

วิชาคณิตศาสตร์ และแบบวัดพฤติกรรมความรับผิดชอบทางการเรียน เป็นเครื่องมือเก็บรวบรวม

ข้อมูล เพ่ือทาการวิเคราะห์ข้อมูลโดยการหาค่าเฉลี่ย ส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน และทดสอบค่า t-test 

พบว่า นักเรียนมีผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนสูงขึ้นและมีความรับผิดชอบทางการเรียนสูงขึ้นอย่างมี

นัยส าคัญทางสถิติที่ระดับ 0.01 โดยวัดจากองค์ประกอบของความรับผิดชอบทางการเรียน 5 ด้าน 

ได้แก่ พฤติกรรมที่แสดงออกในการตรงต่อเวลา การรู้จักหน้าที่ของตน การควบคุมความประพฤติของ

ตน การปรับปรุงตนเอง การรู้จักรักษาอนามัยของตน  

 ชัยธวัช อุตเสน (2551) ได้ท าการวิจัยเชิงทดลอง เรื่องการเปรียบเทียบผลการให้ค าปรึกษา

แบบกลุ่มที่มีต่อความรับผิดชอบทางการเรียน ของนักเรียนช่วงชั้นที่ 3 ระหว่างทฤษฎียึดบุคคลเป็น

ศูนย์กลางและทฤษฏีพฤติกรรมนิยม เนื่องจากพบปัญหาด้านความรับผิดชอบทางการเรียนว่าเป็น

คุณลักษณะที่สาคัญในการพัฒนาคนให้มีคุณภาพ ซึ่งในปัจจุบันนี้นักเรียนมีพฤติกรรมที่ขาดความ

รับผิดชอบทางการเรียน อาทิเช่น การไม่ตรงต่อเวลา ไม่รู้จักหน้าที่ของตนเอง ไม่สนใจในการเรียนการ

ทากิจกรรมทางการเรียน เป็นต้น ผู้วิจัยจึงมีความสนใจในเรื่องการพัฒนาความรับผิดชอบทางการ

เรียนให้ดีขึ้น งานวิจัยนี้มีความมุ่งหมายเพ่ือเปรียบเทียบผลการให้ค าปรึกษาแบบกลุ่มที่มีต่อความ

รับผิดชอบทางการเรียนของนักเรียนช่วงชั้นที่ 3 ระหว่างทฤษฎียึดบุคคลเป็นศูนย์กลางและทฤษฎี

พฤติกรรมนิยม ของนักเรียนโรงเรียนโพธิ์ทองพิทยาคม จังหวัดร้อยเอ็ด ซึ่งเป็นกลุ่มตัวอย่างจ านวน 

16 คนที่มีปัญหาเกี่ยวกับความรับผิดชอบทางการเรียน ได้มาจากการเลือกแบบเจาะจง แบ่งเป็นกลุ่ม

ทดลอง 2 กลุ่ม โดยกลุ่มที่ 1 ได้รับการให้ค าปรึกษาแบบกลุ่มตามทฤษฎียึดบุคคลเป็นศูนย์กลาง ส่วน



62 

กลุ่มท่ี 2 ได้รับการให้ค าปรึกษาแบบกลุ่มตามทฤษฎีพฤติกรรมนิยม ใช้เวลา 7 สัปดาห์ จ านวน 14 

ครั้ง ครั้งละ 1 ชั่วโมง เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัยประกอบด้วย แบบสอบถามความรับผิดชอบทางการ

เรียน โปรแกรมการให้ค าปรึกษาแบบกลุ่มตามทฤษฎียึดบุคคลเป็นศูนย์กลางและโปรแกรมการให้

ค าปรึกษาแบบกลุ่มตามพฤติกรรมนิยม พบว่าผลการให้ค าปรึกษาแบบกลุ่มตามทฤษฎียึดบุคคลเป็น

ศูนย์กลางและการให้ค าปรึกษาแบบกลุ่มตามทฤษฎีพฤติกรรมนิยม สามารถช่วยพัฒนานักเรียนให้มี

ความรับผิดชอบทางการเรียนดีขึ้นได้ ครูหรือบุคคลอ่ืนจึงควรที่จะน าการให้ค าปรึกษาแบบกลุ่มตาม

ทฤษฎียึดบุคคลเป็นศูนย์กลางและทฤษฎีพฤติกรรมนิยม ไปใช้พัฒนานักเรียนหรือบุคคลทั่วไปที่มี

พฤติกรรมที่เป็นปัญหาอย่างอ่ืนบ้าง 

 พรณรงค์ สิงห์ส าราญ (2551) ได้ท าการศึกษาวิจัยเกี่ยวกับ เจตคติของนักศึกษาวิทยาลัย 

นอรท์กรุงเทพที่มีต่อคุณธรรมจริยธรรมและความรับผิดชอบต่อสังคมพบว่า ด้านความรับผิดชอบต่อ

สังคมระดับความคิดเห็นของผู้ตอบแบบสอบถามโดยรวมอยู่ในระดับมากโดยด้านที่มีค่าเฉลี่ยมากท่ีสุด

ได้แก่ประเพณีและวัฒนธรรมของชาติเป็นสิ่งที่ทุกคนควรรักษาและหวงแหนรองลงมาคือการรักษา

ทรัพยากรธรรมชาติเป็นหน้าที่ของคนไทยทุกคนและการปิดก๊อกน้ าเมื่อพบเห็นการเปิดทิ้งไว้เป็นสิ่งที่

ควรกระท าตามล าดับส่วนด้านที่มีค่าเฉลี่ยน้อยสุดได้แก่ขอถุงพลาสติกใส่ทุกครั้งที่ซื้อสินค้าท่ีพอถือเอง

ได้ 

 พิมพ์พรรณ  เทพสุเมธานนท์ (2552) ได้ท าการศึกษาวิจัยเกี่ยวกับ การศึกษาพฤติกรรมความ

รับผิดชอบของนักศึกษามหาวิทยาลัยรามค าแหง ผลการศึกษาพบว่า 1) นักศึกษามหาวิทยาลัย

รามค าแหงมีพฤติกรรมความรับผิดชอบในทุกด้านอยู่ในระดับสูง 2) นักศึกษาชาย และหญิงมีความ

รับผิดชอบต่อตนเอง ต่อการกระท าของตนเอง และต่อการศึกษาเล่าเรียน แตกต่างกัน 3) นักศึกษาแต่

ละชั้นปีมีความรับผิดชอบต่อตนเอง ต่อการกระท าของตนเองและต่อสังคม ที่แตกต่างกัน 4) นักศึกษา

ที่เรียนอยูใ่นแต่ละคณะมีความรับผิดชอบต่อตนเอง ต่อการกระท าของตนเอง ต่อการศึกษาเล่าเรียน 

ต่อสถาบัน และต่อสังคม แตกต่างกัน 

 

 จากการทบทวนงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับจิตวิญญาณ จริยธรรม รวมถึงคุณลักษณะที่เกี่ยวข้อง 

เช่น การเห็นคุณค่าในตนเอง การเห็นคุณค่าของผู้อ่ืน การสร้างความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืน การให้อภัย 

และความรับผิดชอบทั้งต่อตนเอง ผู้อ่ืน และสังคม พบว่า จิตวิญญาณและจริยธรรมเป็นคุณลักษณะที่

สามารถพัฒนาได้ ทั้งความคิด ความรู้สึก และพฤติกรรม โดยใช้กระบวนการและเทคนิคร่วมกันหลาย



63 

ประการ เช่น การพัฒนาตามแนวจิตตปัญญาศึกษา กิจกรรมสุนทรียศิลป์ กิจกรรมสุนทรียสนทนา 

การเจริญสติภาวนา การใคร่ครวญด้วยตนเอง การฟังอย่างลึกซึ้ง การท างานศิลปะ การวาดภาพ 

นิเวศภาวนา การเขียนบันทึกประจ าวัน ซึ่งผู้วิจัยได้น าแนวทางการพัฒนาต่างๆ เหล่านี้ไปประยุกต์ใช้

ในการพัฒนาจิตวิญญาณ และจริยธรรมของนิสิตนักศึกษา 

 

 



บทที่ 3 

 

วิธีด ำเนินกำรวิจัย 

 

การวิจัยครั้งนี้มีวัตถุประสงค์หลักเพ่ือศึกษาองค์ความรู้เกี่ยวกับจิตวิญญาณและจริยธรรมของ

นิสิตนักศึกษามหาวิทยาลัยที่ควรพัฒนา และเสนอแนวทางใหม่ในการพัฒนาจิตวิญญาณและ

จริยธรรมของนิสิตนักศึกษามหาวิทยาลัยโดยการวิจัยเชิงปฏิบัติการ (Action Research) และเพ่ือ

ทดลองน าแนวทางใหม่ในการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรม ของนิสิตนักศึกษามหาวิทยาลัยไปใช้ 

และศึกษาผลของการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษามหาวิทยาลัยโดยการวิจัยเชิง

ปฏิบัติการ (Action Research) น าผลการศึกษาท่ีได้มาปรับปรุงและสรุปเป็นหลักสูตรและคู่มือการ

พัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษา 

 

ประชำกรและกลุ่มตัวอย่ำง 

กลุ่มเป้าหมายที่ใช้ในการศึกษาวิจัยครั้งนี้ ประกอบด้วย ผู้ทรงคุณวุฒิ และนิสิตนักศึกษา ดังนี้ 

1. ผู้ทรงคุณวุฒิ กลุ่มท่ี 1 จ านวน 5 ท่าน เป็นผู้ร่วมพัฒนาหลักสูตรฝึกอบรม และเป็น 

กระบวนกร รวมถึงสังเกตพฤติกรรมของผู้เข้ารับการฝึกอบรม ติดตามผล ประเมินผล และให้

ข้อเสนอแนะในการพัฒนาหลักสูตรฝึกอบรม ได้แก่  ดร.สมสิทธิ์ อัสดรนิธี  ดร.ไพรินทร์ โชติสกุลรัตน์ 

อ.อธิษฐาน์ คงทรัพย์ อ.จันทร์ทิพย์ ปิยะวรธรรม และ อ.วรรณา จารุสมบูรณ์  

2. ผู้ทรงคุณวุฒิ กลุ่มที่ 2 จ านวน 5 ท่าน เป็นผู้ตรวจสอบคุณภาพหลักสูตร ได้แก่ รศ.นพ.

ชัชวาลย์ ศิลปะกิจ รศ.ดร.ปกรณ์ สิงห์สุริยา ดร.สรยุทธ รัตนพจนารถ ดร.อดิศร จันทรสุข และ           

อ.นริศ มณีขาว  

3. นิสิตนักศึกษาในมหาวิทยาลัยของรัฐ จ านวนทั้งหมด 31 คน โดยแบ่งเป็นนิสิตนักศึกษา

จากมหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ จ านวน 20 คนมหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ จ านวน 5 คน

มหาวิทยาลัยเชียงใหม่จ านวน 5 คน และมหาวิทยาลัยศิลปากร จ านวน 1 คน 

 



 
65 

 

ขั้นตอนกำรด ำเนินกำรวิจัย 
 การวิจัยเรื่องการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษามหาวิทยาลัย เป็นการ

วิจัยเชิงปฏิบัติการ (Action Research) โดยใช้การปฏิบัติ 4 ขั้นตอน คือ การวางแผน (Plan) การ

ปฏิบัติ (Act) การสังเกต (Observe) และการสะท้อนผลการปฏิบัติ (Reflect) และพิจารณาปรับปรุง

แผน (Replaning) ต่อไปจนกว่าผลจะเป็นที่น่าพอใจ สอดแทรกอยู่ในขั้นตอนการด าเนินการวิจัยรวม

ทั้งหมด 12 ขั้นตอน มีเป้าหมายเพื่อท าให้เกิดการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษา

มหาวิทยาลัย โดยเริ่มจากการประมวลเอกสาร การสัมภาษณ์ (Interview) หรือการจัดสนทนากลุ่ม 

(Focus Group) กับบุคคลผู้มีส่วนเกี่ยวข้อง (Stakeholders) ได้แก่ ผู้ทรงคุณวุฒิ และนิสิตนักศึกษา 

เพ่ือสร้างองค์ความรู้ใหม่ (Constructive New Knowledge) เป็นกรอบแนวความคิดในการพัฒนา

จิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษา (Plan) และน าไปใช้เป็นแนวทางในการจัดท าโครงการ

และหลักสูตรการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษา และให้ผู้ทรงคุณวุฒิตรวจสอบ

คุณภาพหลักสูตร ปรับปรุงแก้ไข และน าหลักสูตรไปใช้ครั้งที่ 1 (Action Cycle1) ติดตามผลและน า

ผลที่ได้มาปรับปรุงแก้ไข น าไปใช้ครั้งที่ 2  (Action Cycle2) ติดตามผลและน าผลที่ได้มาปรับปรุง

แก้ไข หลังจากนั้นน าไปใช้ครั้งที่ 3  (Action Cycle3) ติดตามผลและน าผลที่ได้มาปรับปรุงแก้ไขอีก

ครั้ง จนได้หลักสูตรการฝึกอบรมฉบับสมบูรณ์และคู่มือการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิต

นักศึกษา  รายละเอียดดังภาพที่ 3.1  

 

 

 

 

 

 

 

 

ภำพที่ 3.1 วงจรการวิจัยเชิงปฏิบัติการ (Cycle of Action Research) 

 

 



 
66 

 

ในการด าเนินการวิจัยครั้งนี้มีรายละเอียดขั้นตอนการด าเนินการวิจัย ดังนี้ 

 
 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ภำพที ่3.2 ขั้นตอนการด าเนินการวิจัย 

 

ขั้นตอนที่ 1 ประมวลเอกสาร งานวิจัยท่ีเกี่ยวข้องกับจิตวิญญาณและจริยธรรม และแนวทางการพัฒนา

 สัมภาษณ์ หรือการจัดสนทนากลุม่ผู้ทรงคุณวุฒิ และนิสตินักศึกษา 

 

ขั้นตอนที่ 2 การสร้างกรอบแนวคดิในการพัฒนาจิตวิญญาณและจรยิธรรมของนิสตินักศึกษา 

 
 ขั้นตอนที่ 3 การจดัท าโครงการและหลักสตูรการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษา 

 

เฟส 1 

ขั้นตอนที่ 4 การหาคณุภาพหลักสูตรฝึกอบรม โดยผู้ทรงคณุวุฒิ 

ขั้นตอนที่ 6 น าหลักสูตรฝึกอบรมไปใช้ ครั้งท่ี 1 

ขั้นตอนที่ 7 การปรับปรุง แก้ไขหลักสูตรฝึกอบรม 

ขั้นตอนที่ 8 น าหลักสูตรฝึกอบรมไปใช้ ครั้งท่ี 2 

ขั้นตอนที่ 9 การปรับปรุง แก้ไขหลักสูตรฝึกอบรม 

 

เฟส 2 

ขั้นตอนที่ 10 น าหลักสูตรฝึกอบรมไปใช้ ครั้งท่ี 3 

ขั้นตอนที่ 11 การปรบัปรุง แก้ไขหลักสตูรฝึกอบรม 

ขั้นตอนที่ 12 สรุปหลักสูตรฝึกอบรมฉบับสมบูรณ์ และเขียนคูม่ือหลกัสูตรฝึกอบรม 

 

ขั้นตอนที่ 5 การปรับปรุง แก้ไขหลักสูตรฝึกอบรม 

 



 
67 

 

เฟส 1 ประกอบด้วย 

ขั้นตอนที่ 1 ประมวลเอกสาร งานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับจิตวิญญาณและจริยธรรม และแนวทาง

การพัฒนา สัมภาษณ์ผู้ทรงคุณวุฒิ และนิสิตนักศึกษา เพ่ือวิเคราะห์สถานการณ์ของประเด็นปัญหา 

และก าหนดประเด็นปัญหาวิจัยครั้งนี้ 

ปัจจุบันมหาวิทยาลัยต่างๆ มุ่งเน้นการพัฒนาความรู้ด้านวิชาการต่างๆให้กับนิสิตนักศึกษา 

และมีความตั้งใจที่จะพัฒนาคุณธรรม จริยธรรม ทักษะทางปัญญา ความสัมพันธ์ระหว่างบุคคล ความ

รับผิดชอบ และทักษะการวิเคราะห์เชิงตัวเลข  การสื่อสาร และการใช้เทคโนโลยีสารสนเทศ ผ่านการ

เรียนการสอนในหลักสูตรวิชาต่างๆ อย่างไรก็ตามพบว่าหลักสูตรการเรียนการสอนในระบบหรือใน

ห้องเรียนอย่างเดียวไม่เพียงพอในการจะช่วยพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษาได้ 

ประเด็นปัญหาวิจัยในครั้งนี้ ผู้วิจัยต้องการสร้างองค์ความรู้ใหม่ (Constructive New Knowledge) 

เกี่ยวกับจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษาที่ควรพัฒนา และแนวทางใหม่ในการพัฒนา เพ่ือ

น าไปใช้ในการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษาในมหาวิทยาลัยต่อไป  

โดยท าการทบทวนวรรณกรรมที่เก่ียวข้องกับจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษา 

จากเอกสารทั้งจากภายในประเทศและต่างประเทศ ประกอบด้วยแนวคิด ทฤษฎี เครื่องมือวัด การ

พัฒนา และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง รวมถึงการสัมภาษณ์ หรือการจัดสนทนากลุ่มกับผู้ทรงคุณวุฒิ และ

นิสิตนักศึกษา 

ในขั้นต้นนี้ผู้วิจัยพบว่าจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษาที่ควรพัฒนา มีดังนี้ 

ด้านจิตวิญญาณ มี 2 ด้าน ได้แก่  

1) การพัฒนาการเห็นคุณค่าในตนเอง และการเห็นคุณค่าของผู้อื่น  

2) การสร้างความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืน และการให้อภัย 

ด้านจริยธรรม มี 1 ด้าน ได้แก่ 

1) ความรับผิดชอบต่อตนเอง ผู้อื่น และสิ่งแวดล้อม 

 

ขั้นตอนที่ 2 การสร้างกรอบแนวคิดในการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษา 

จากการทบทวนวรรณกรรมที่เกี่ยวข้องกับแนวทางในการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรม

ของนิสิตนักศึกษา จากเอกสารทั้งจากภายในประเทศและต่างประเทศ ประกอบด้วยแนวคิด ทฤษฎี 

เครื่องมือวัด การพัฒนา และงานวิจัย รวมทั้งการสัมภาษณ์ หรือการจัดสนทนากลุ่มกับผู้ทรงคุณวุฒิ 



 
68 

 

และนิสิตนักศึกษา เพื่อให้ได้ข้อสรุปเกี่ยวกับแนวทางการพัฒนา และผู้วิจัยจะสร้างกรอบแนวคิด โดย

มีการสรุปคุณลักษณะจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษาท่ีควรพัฒนา ก าหนดโมดูลที่พัฒนา

และก าหนดกิจกรรมที่จะใช้ให้สอดคล้องกับแนวทางการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิต

นักศึกษา ตัวอย่างเช่น 

โมดูลที่ 1 การพัฒนาการเห็นคุณค่าในตนเอง และการพัฒนาการเห็นคุณค่าของผู้อื่น 

โมดูลที่ 2 การพัฒนาความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืนและการให้อภัย 

โมดูลที่ 3 การพัฒนาความรับผิดชอบตนเอง ผู้อื่น และสิ่งแวดล้อม 

โมดูลที่ 4 การวางแผนการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของตนเอง และการติดตามผล 

 

ขั้นตอนที่ 3 การจัดท าโครงการและหลักสูตรการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิต

นักศึกษา 

จากกรอบแนวคิดในการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษา ผู้วิจัยจะจัดท า

โครงการและหลักสูตรฝึกอบรม ตัวอย่างเช่น กระบวนการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิต

นักศึกษา 1 หลักสูตร ประกอบด้วย 4 โมดูล ใช้ระยะเวลาฝึกอบรม 3 วัน 2 คืน จ านวน 3 ครั้ง 

ภายหลังการฝึกอบรมมีการติดตามผล  

ในการฝึกอบรมหลักสูตรนี้ กระบวนกร (Facilitator) จ านวน 5 ท่าน โดยเป็นผู้ที่มีความรู้

และประสบการณ์ในด้านการฝึกอบรม การพัฒนาจิตวิญญาณหรือการจัดกระบวนการอบรมแนว  

จิตตปัญญาศึกษา ซึ่งจะมีการประชุม วางแผนเพื่อพัฒนาองค์ความรู้เกี่ยวกับการพัฒนาจิตวิญญาณ

และจริยธรรม ปรึกษาหารือเพ่ือแลกเปลี่ยนความคิดในการจัดกิจกรรมและกระบวนการพัฒนาร่วมกัน 

รวมถึงการวางแผนการจัดฝึกอบรมในโมดูลต่างๆ ร่วมกัน 

 ส าหรับเทคนิคในการจัดกระบวนการฝึกอบรม จะมีการใช้เทคนิคต่างๆ หลายเทคนิคร่วมกัน 

ตัวอย่างเช่น การใช้กระบวนการจิตตปัญญาศึกษา ที่เรียกว่าหลักจิตตปัญญา 7 (7C’s)  มีรายละเอียด

ดังนี้ 

 1. หลักการพิจารณาด้วยใจอย่างใคร่ครวญ (Contemplation) คือการเข้าสู่สภาวะจิตใจที่

เหมาะสมต่อการเรียนรู้ และการใคร่ครวญทั้งในด้านพุทธิปัญญา (Cognitive) ด้านระหว่างบุคคล 

(Interpersonal) และในด้านภายในบุคคล (Intrapersonal)  

 2. หลักความรักความเมตตา (Compassion) คือ การส่งพลังออกเพ่ือดูแลกลุ่มของกระบวน

กร และการจัดกระบวนกรด้านสิ่งแวดล้อมและบริบทที่เกื้อกูลต่อการเรียนรู้  



 
69 

 

 3. หลักการเชื่อมโยงสัมพันธ์ (Connection) คือ การช่วยให้ผู้เข้ารับการอบรมเชื่อมโยง

ประสบการณ์ในกระบวนการเข้ากับชีวิตได้ น าไปสู่การท าให้กระบวนการเข้ามาสู่ภายใน 

(Internalization) บูรณาการสู่วิถีชีวิต และการเอ้ือให้เกิดการเชื่อมโยงระหว่างผู้เข้ารับการอบรม

ด้วยกันเชื่อมโยงกับชุมชน  

 4. หลักการเผชิญหน้า (Confronting) คือ การเปิดให้ผู้เข้ารับการอบรมออกจากพ้ืนที่

ปลอดภัยของตนเอง เพื่อเข้าเผชิญกับพ้ืนที่เสี่ยงเพ่ือเปิดพื้นที่การเรียนรู้ใหม่ๆ และเข้าใจถึงข้อจ ากัด

และศักยภาพของตนเองต่อการเรียนรู้และการพัฒนา 

 5. หลักความต่อเนื่อง (Continuity) คือ การสร้างความไหลลื่นของกระบวนการ ช่วยให้เกิด

พลวัตต่อการเรียนรู้ เพ่ือช่วยเอื้อให้ศักยภาพการเรียนรู้ของผู้เข้ารับการอบรมได้รับการปลดปล่อย 

และสามารถเข้าท างานเพ่ือบ่มเพาะพัฒนา 

 6. หลักความมุ่งมั่น (Commitment) คือ การเอ้ือให้ผู้เข้ารับการอบรมสามารถน าเอา

กระบวนการกลับไปใช้ในชีวิตอย่างต่อเนื่องภายหลังจากการเข้าร่วมการอบรม เพื่อน าไปสู่การเรียนรู้

เพ่ือเปลี่ยนแปลงอย่างต่อเนื่องและยั่งยืน 

 7. หลักชุมชนแห่งการเรียนรู้ (Community) คือความรู้สึกเป็นชุมชนร่วมกันของผู้เข้ารับการ

อบรมรวมทั้งกระบวนกร ที่เกื้อหนุนให้เกิดการเรียนรู้และการเปลี่ยนแปลงภายในของแต่ละคน รวม

ไปถึงการสร้างเครือข่ายความสัมพันธ์ และการแลกเปลี่ยนเรียนรู้ที่เกิดข้ึนในกลุ่มซึ่งเป็นการเรียนรู้ที่

ต่อเนื่องและเชื่อมโยงกับชีวิต 

 รวมถึงใช้เทคนิคกระบวนการฝึกอบรมอ่ืนๆ เช่น การใช้กระบวนการกลุ่ม เทคนิคการ

พิจารณาไตร่ตรอง (Reflection) เทคนิคการแสดงบทบาทสมมติ การอภิปรายกลุ่ม เทคนิคกรณีศึกษา 

เทคนิคการแสดงแบบพฤติกรรมโดยการแสดงละคร เทคนิคการท ากิจกรรมโดยการเขียน การวาด

ภาพ การปั้นรูป การสร้างงานศิลปะ เพื่อใช้ในการสื่อเรื่องราวเกี่ยวกับการเห็นคุณค่าในตนเอง การ

เห็นคุณค่าผู้อ่ืน การพัฒนาความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืน และการให้อภัย การพัฒนาคุณธรรม นอกจากนั้น

ยังใช้การใช้เทคนิคการจูงใจให้ผู้รับการฝึกอบรมเห็นความส าคัญและประโยชน์ของการฝึกอบรมใน

หัวข้อต่างๆ ทั้งต่อต่อเอง ต่อผู้อื่น และต่อสังคม และจูงใจให้ผู้รับการฝึกอบรม มีความสนใจ ใส่ใจใน

การฝึกอบรมโดยการซักถามความเห็น การร่วมอภิปราย การแบ่งปันประสบการณ์ และให้ผู้รับการ

ฝึกอบรมมีส่วนร่วมในการวิจัยในครั้งนี้ โดยให้มีส่วนร่วมในการประเมินและให้ข้อเสนอแนะในการ

ปรับปรุงโครงการและหลักสูตรการฝึกอบรมการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษา 



 
70 

 

ในการฝึกอบรมครั้งนี้ จะมีการจัดเตรียมสถานที่ วัสดุอุปกรณ์ เอกสารประกอบการสอนที่ใช้

ในการฝึกอบรมอย่างครบถ้วนและเพียงพอ มีการจัดสภาพห้องอบรมอย่างเหมาะสม มีความสะอาด 

สว่าง สงบ และสะดวกในการท ากิจกรรมต่างๆ มีการจัดกิจกรรมภายใต้บรรยากาศท่ีดี และมีการ

น าเข้าสู่บทเรียนที่น่าสนใจ โดยใช้สื่อการสอนเช่น สไลด์ รูปภาพ บทกลอน บทเพลง นิทาน และการ

ท ากิจกรรมต่างๆ ร่วมกัน โดยมีการจูงใจให้ผู้รับการฝึกอบรมมีความพร้อมทั้งทางด้านร่างกาย จิตใจ 

และจิตวิญญาณก่อนเข้าสู่การอบรม โดยใช้วิธีการต่างๆ เช่น การท ากิจกรรมกลุ่ม การร้องเพลง การ

ท าสมาธิ การนวด การท าโยคะ การฝึกจินตนาการ การท างานศิลปะ และอ่ืนๆ  

 

ขั้นตอนที่ 4 การหาคุณภาพหลักสูตรฝึกอบรม โดยผู้ทรงคุณวุฒิ 

ผู้วิจัยจะน าหลักสูตรที่สร้างข้ึนไปให้ผู้ทรงคุณวุฒิที่เก่ียวข้องกับการพัฒนาด้านจิตวิญญาณ 

และจริยธรรม จ านวน 5 ท่านให้ค าแนะน า และตรวจสอบเนื้อหาหลักสูตร แผนการสอน กระบวนการ

และกิจกรรมต่างๆ ที่น ามาใช้ 

 

ขั้นตอนที่ 5 การปรับปรุง แก้ไขหลักสูตรฝึกอบรม 

น าผลการประเมินและข้อเสนอแนะที่ได้จากผู้ทรงคุณวุฒิมาปรับปรุงแก้ไขหลักสูตรฝึกอบรม

ก่อนน าไปใช้ ครั้งที่ 1 

 

เฟส 2 ประกอบด้วย 

ขั้นตอนที่ 6 น าหลักสูตรฝึกอบรมไปใช้ ครั้งที่ 1 

ผู้วิจัยน าหลักสูตรฝึกอบรมไปใช้กับนิสิตนักศึกษา ครั้งที่ 1 โมดูล 1 การพัฒนาการเห็นคุณค่า

ในตนเองและการพัฒนาการเห็นคุณค่าของผู้อ่ืนจ านวน 31 คน โดยมีวัตถุประสงค์เพ่ือประเมินความ

เหมาะสมของหลักสูตรฝึกอบรมด้านต่างๆ เช่น วัตถุประสงค์ เนื้อหาหลักสูตร กระบวนการและวิธีการ

ฝึกอบรม กิจกรรมที่ใช้ ระยะเวลา สถานที่ ปัญหาและอุปสรรคในการใช้หลักสูตร การติดตามผล 

รวมถึงการสังเกตพฤติกรรมของผู้เข้ารับการฝึกอบรม และรับฟังการประเมิน การให้ข้อเสนอแนะของ

ทีมวิทยากร และนิสิตนักศึกษาที่เข้ารับการฝึกอบรม 

 

 

 



 
71 

 

ขั้นตอนที่ 7 การปรับปรุง แก้ไขหลักสูตรฝึกอบรม 

หลังจากการน าหลักสูตรการฝึกอบรมไปใช้ครั้งที่ 1 น าข้อมูลจากการสังเกตพฤติกรรมของผู้

เข้ารับการฝึกอบรม การสนทนากลุ่ม และผลการประเมิน รวมถึงข้อเสนอแนะจากทีมวิทยากร และ

นิสิตนักศึกษาท่ีเข้ารับการฝึกอบรม มาปรับปรุงแก้ไข จากนั้นติดตามผลและน าผลที่ได้มาปรับปรุง

หลักสูตรฝึกอบรมเพ่ือให้มีความเหมาะสม  

 

ขั้นตอนที่ 8 น าหลักสูตรฝึกอบรมไปใช้ ครั้งที่ 2 

น าหลักสูตรไปใช้ครั้งที่ 2 โมดูล 2 การพัฒนาความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืนและการให้อภัยกับ

กลุ่มตัวอย่างกลุ่มเดิม และติดตามผล 

 

 ขั้นตอนที่ 9 การปรับปรุง แก้ไขหลักสูตรฝึกอบรม 

น าข้อมูลผลการทดลองที่ได้จากการใช้ครั้งที่ 2 ทั้งข้อมูลจากการสังเกตพฤติกรรมของผู้เข้า

รับการฝึกอบรม การสนทนากลุ่ม ผลการประเมิน และข้อมูลจากการติดตามผล รวมถึงข้อเสนอแนะ

จากทีมวิทยากร และนิสิตนักศึกษาที่เข้ารับการฝึกอบรม จากนั้นผู้วิจัยน าผลที่ได้ไปปรับปรุง แก้ไข

หลักสูตรฝึกอบรมเพ่ือให้มีความเหมาะสม  

 

ขั้นตอนที่ 10 น าหลักสูตรฝึกอบรมไปใช้ ครั้งที่ 3  

น าหลักสูตรไปใช้ครั้งที่ 3 โมดูล 3 การพัฒนาความรับผิดชอบตนเอง ผู้อ่ืน และสิ่งแวดล้อม

กับกลุ่มตัวอย่างกลุ่มเดิม และติดตามผล 

 

ขั้นตอนที่ 11 การปรับปรุง แก้ไขหลักสูตรฝึกอบรม 

น าข้อมูลที่ได้จากการใช้ครั้งที่ 3 ทั้งข้อมูลจากการสังเกตพฤติกรรมของผู้เข้ารับการฝึกอบรม 

การสนทนากลุ่ม การสัมภาษณ์เชิงลึก (In-Depth Interview) ผลการประเมิน และข้อมูลจากการ

ติดตามผล รวมถึงข้อเสนอแนะจากทีมกระบวนกร และนิสิตนักศึกษาท่ีเข้ารับการฝึกอบรม จากนั้น

ผู้วิจัยน าผลที่ได้ไปปรับปรุง แก้ไขหลักสูตรฝึกอบรม 

 

 

 



 
72 

 

ขั้นตอนที่ 12 สรุปหลักสูตรฝึกอบรมฉบับสมบูรณ์ และเขียนคู่มือหลักสูตรฝึกอบรม 

 จากผลการศึกษาและการพัฒนาหลักสูตรฝึกอบรมทั้ง 12 ขั้นตอน ผู้วิจัยน าข้อมูลที่ได้มาสรุป

เป็นหลักสูตรฝึกอบรมฉบับสมบูรณ์ และเขียนคู่มือการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิต

นักศึกษา พร้อมทั้งวางแผนการเผยแพร่และประชาสัมพันธ์ให้ผู้ที่เก่ียวข้องน าหลักสูตรฝึกอบรมไป

ประยุกต์ใช้ในการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษาในมหาวิทยาลัยอื่นๆ ต่อไป 

 

เครื่องมือที่ใชใ้นกำรวิจัย 

 ในการเก็บรวบรวมข้อมูลส าหรับการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษา

มหาวิทยาลัยโดยใช้การวิจัยเชิงปฏิบัติการในครั้งนี้ ซึ่งมุ่งหวังสร้างหลักสูตรการพัฒนาจิตวิญญาณและ

จริยธรรมที่ถูกพัฒนาขึ้นมาจากการมีส่วนร่วมของผู้ที่เกี่ยวข้องกับนิสิตนักศึกษามหาวิทยาลัย 

โดยเฉพาะอย่างยิ่งตัวนิสิตนักศึกษาเองที่ถือเป็นผู้ให้ข้อมูลหลัก เพ่ือสะท้อนข้อมูลส าหรับสร้าง

หลักสูตรดังกล่าวให้มีความเหมาะสมและสามารถพัฒนาได้ตามธรรมชาติของผู้ได้รับการพัฒนาจริง 

ดังนั้นผู้วิจัยจึงใช้การเก็บข้อมูลจากเครื่องมือวัดหลากหลายประเภท ทั้งเชิงคุณภาพและเชิงปริมาณ

เพ่ือให้สามารถได้ข้อมูลส าหรับการพิจารณาพัฒนาหลักสูตรการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรม และ

ศึกษาประสิทธิผลของการพัฒนาตามหลักสูตรดังกล่าวที่มีต่อพฤติกรรมเชิงจิตวิญญาณและจริยธรรม

ของนิสิตนักศึกษามหาวิทยาลัยที่เข้าร่วมการพัฒนาในโครงการ ส าหรับการเก็บข้อมูลเชิงคุณภาพ 

ผู้วิจัยใช้การสนทนากลุ่ม จ านวน 5 ครั้ง การสัมภาษณ์เชิงลึก และการให้ผู้เข้ารับการฝึกอบรมบันทึก 

Journal Journey และเขียนบรรยายสิ่งที่ได้รับจากการฝึกอบรมฯ ในแบบประเมินผล ทั้งนี้ผู้วิจัย

สามารถแบ่งเครื่องมือส าหรับใช้ในการเก็บรวบรวมข้อมูลออกเป็น 3 ประเภทคือ เครื่องมือที่ใช้ในการ

ระดมความคิด เครื่องมือที่ใช้ในการหาคุณภาพของหลักสูตร และเครื่องมือที่ใช้ในการประเมินผล มี

รายละเอียดดังนี้ 

 1. เครื่องมือที่ใช้ในการระดมความคิด ใช้แบบส ารวจความต้องการฝึกอบรม เพ่ือสอบถาม

ข้อมูลเกี่ยวกับความต้องการด้านต่างๆ ในการฝึกอบรม ที่เกี่ยวข้องกับจิตวิญญาณและจริยธรรมที่นิสิต

นักศึกษาต้องการพัฒนา ความสนใจที่จะเข้าร่วมหลักสูตร ความสามารถในการเข้าร่วมการฝึกอบรม

ได้ตลอดหลักสูตร และแบบสอบถามความคิดเห็นของผู้ทรงคุณวุฒิ (กลุ่มที่ 1) เพ่ือหาแนวทางในการ

พัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษารวมถึงให้ข้อเสนอแนะเพ่ิมเติมอ่ืนๆส าหรับ

รายละเอียดของเครื่องมืออยู่ในภาคผนวก ก 



 
73 

 

2. เครื่องมือที่ใช้ในการหาคุณภาพของหลักสูตร โดยใช้แบบประเมินหลักสูตรการฝึกอบรมซึ่ง

ให้ผู้ทรงคุณวุฒิ (กลุ่มที่ 2) พิจารณาและประเมินความเหมาะสมของเนื้อหา กิจกรรม และภาพรวม

ของหลักสูตรพร้อมทั้งให้ข้อคิดเห็นและข้อเสนอแนะเพ่ิมเติมแก่ผู้วิจัย ระดับการประเมินเป็นมาตรา

ส่วนประมาณค่า 5 ระดับ ตั้งแต่ น้อยที่สุด น้อย ปานกลาง มาก และมากที่สุด รวมถึงมีช่องให้เติม

ข้อมูลและให้ข้อคิดเห็นหรือข้อเสนอแนะเพ่ิมเติม ซึ่งรายละเอียดของแบบประเมินหลักสูตรการ

ฝึกอบรมอยู่ในภาคผนวก ข โดยตัวอย่างของแบบประเมิน มีดังนี้ 

 

ตัวอย่ำง เนื้อหำกิจกรรม 

ควำมเหมำะสม ข้อเสนอแนะ/ข้อควร
ปรับปรุง* 

(โปรดกรุณำเสนอแนะ
รำยละเอียด ด้ำนหลัง) 

เหมำะสม 
ไม่

เหมำะสม 

ควร
ปรับปรุง
เพิ่มเติม 

ตัวอย่ำงเนื้อหำในโมดูล 1 
กิจกรรม 1 สานสัมพันธ์เพื่อนใหม ่     
กิจกรรม 2  กิจกรรมการฟังอย่างลึกซึ้ง     
ตัวอย่ำงเนื้อหำในโมดูล 2 
กิจกรรม 1 Check in     
กิจกรรมที่ 2 การเรียนรูเ้รื่อง
ความสัมพันธ์และความรับผิดชอบ ผ่าน
การชมภาพยนตร์เรื่อง Oliver Twist 

    

ตัวอย่ำงเนื้อหำในโมดูล 3 
กิจกรรม 1 กิจกรรมสามเหลี่ยมสมัพันธ์     
กิจกรรม 2  ภาวนาแผ่เมตตาใหส้รรพสิ่ง     
กิจกรรม 3  กิจกรรมเพื่อนของเรา     
ตัวอย่ำงเนื้อหำในโมดูล 4 
1. ความส าคัญของการสรา้งโครงการ 
(Project) และวางเส้นทางการพฒันาจิต
วิญญาณและจริยธรรมของตนเอง 

    

2. การเตรยีมวางแผนโครงการและวาง
เส้นทางการพัฒนาจติวิญญาณและ
จริยธรรมใน 3 เดือนข้างหน้า 

    

 



 
74 

 

3. เครื่องมือที่ใช้ในการประเมินผล รายละเอียดดังนี้ 

 3.1 แบบประเมินความรู้ก่อนและหลังเข้ารับการฝึกอบรมหลักสูตร “การพัฒนาจิต

วิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษามหาวิทยาลัย” เป็นแบบวัดที่สร้างขึ้นเอง มีจ านวน 4 ข้อ 

เป็นมาตราส่วนประมาณ 5 ระดับ 

เกณฑ์การให้คะแนน 

น้อยที่สุด  คะแนน   1 

น้อย   คะแนน  2 

ปานกลาง  คะแนน  3 

มาก   คะแนน  4 

มากที่สุด  คะแนน  5 

ตัวอย่างแบบประเมินความรู้ก่อนและหลังเข้ารับการฝึกอบรม รายละเอียดของ

เครื่องมืออยู่ในภาคผนวก ค 

3.2 แบบประเมินผลโครงการฝึกอบรมเป็นแบบวัดที่สร้างขึ้นเอง โดยใช้ประเมินหลัง

การฝึกอบรมในแต่ละครั้ง จ านวน 3 ครั้ง แบ่งเป็น 3 ตอน ดังนี้ 

  ตอนที่ 1 ประเมินผลหลักสูตรในภาพรวม มีจ านวน 10 ข้อ เป็นมาตราส่วน

ประมาณค่า 6 ระดับ 

  ตอนที่ 2 ประเมินเจตคติต่อการฝึกอบรม มีจ านวน 5 ข้อ เป็นมาตราส่วน

ประมาณค่า 6 ระดับ 

  ตอนที่ 3 ประเมินความเหมาะสมของเนื้อหาและกิจกรรม โดยจ านวนข้อ

ขึ้นอยู่กับจ านวนกิจกรรมที่จัดขึ้นในแต่ละครั้ง ให้ประเมินความเหมาะสม โดยให้เลือกระหว่าง

เหมาะสม ไม่เหมาะสม ควรปรับปรุงเพ่ิมเติม รวมถึงมีช่องให้เติมข้อมูลและให้ข้อคิดเห็นหรือ

ข้อเสนอแนะเพ่ิมเติม ซึ่งรายละเอียดของแบบประเมินอยู่ในภาคผนวก ค 

 3.3 แบบประเมินก่อนและหลังการฝึกอบรม ในการประเมินประสิทธิผลของ

หลักสูตรฯ ผู้วิจัยมุ่งเก็บข้อมูลตัวแปรเกี่ยวกับจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษา โดยใช้แบบ

วัดหลายแบบวัดที่ตั้งใจให้กลุ่มตัวอย่างได้ประเมินความคิด ความรู้สึก และพฤติกรรมเชิงจิตวิญญาณ

และจริยธรรมของตนเองในช่วงก่อนและหลังได้รับการพัฒนาตามหลักสูตรฯ ทั้งนี้สามารถแจกแจง

แบบวัดทีใ่ช้ในการวิจัยได้ดังต่อไปนี้ 



 
75 

 

ตอนที่ 1 แบบสอบถามปัจจัยส่วนบุคคล เป็นข้อค าถามแบบเลือกตอบ จ านวน 7 ข้อ ได้แก่ 

เพศ อายุ ชั้นปี คณะ ภาควิชา/สาขาวิชา มหาวิทยาลัย และภูมิล าเนา (จังหวัด) 

   ตอนที่ 2 แบบวัดการเห็นคุณค่าในตนเองของ Rosenberg (1965) พัฒนาขึ้นโดยมีจุด
มุ่งหวังเพื่อศึกษาความรู้สึกโดยรวมเก่ียวกับการให้คุณค่าต่อตนเอง (Self-Worth) หรือการยอมรับ
ตนเอง (Self-Acceptance) แบบวัดดังกล่าวถูกน ามาใช้อย่างแพร่หลายในการศึกษาการเห็นคุณค่าใน
ตนเองทั้งในประเทศและต่างประเทศ ในการศึกษาครั้งนี้ ผู้วิจัยได้ใช้ข้อค าถามที่แปลเป็นภาษาไทย
โดย ฐปนีย์ ตั้งจิตภักดีสกุล (2545) แบบวัดดังกล่าวประกอบด้วยข้อค าถามทั้งสิ้น 10 ข้อ ตัวอย่างข้อ
ค าถามเช่น “โดยทั่วไปฉันรู้สึกพึงพอใจตนเอง” ลักษณะของการตอบข้อค าถาม เป็นแบบมาตราส่วน
ประมาณค่า (Likert Scale) โดยให้ผู้ตอบประเมินตนเอง 6 ระดับ ตั้งแต่ ไม่เห็นด้วยอย่างยิ่ง (1) 
จนถึง เห็นด้วยอย่างยิ่ง (6) 
 เกณฑ์การให้คะแนน 
  ไม่เห็นด้วยมากท่ีสุด คะแนน   1 
  ไม่เห็นด้วย  คะแนน  2 

  ค่อนข้างไม่เห็นด้วย คะแนน  3 

  ค่อนข้างเห็นด้วย  คะแนน  4 

  เห็นด้วย   คะแนน  5 

  เห็นด้วยมากที่สุด  คะแนน  6 

 ค านวณตัวแปรดังกล่าวจากคะแนนรวม (Total Score) ทั้งนี้ข้อค าถามทางลบได้แก่ ข้อที่ 2 
5 6 8 และ 9 จะต้องถูกแปลงคะแนนเป็นทางบวกก่อน แบบวัดนี้มีคะแนนรวมสูงสุดคือ 60 คะแนน 
และคะแนนรวมต่ าสุดคือ 10 คะแนน  

เกณฑ์ในการวิเคราะห์คะแนน 
  ในการพิจารณาระดับคะแนนข้างต้นสามารถก าหนดระดับของคะแนนรวมตัวแปร
ดังกล่าวได้ดังนี้ 

คะแนน  43.34 – 60.00 เท่ากับมีการเห็นคุณค่าในตนเองระดับสูง 
คะแนน  26.67 – 43.33 เท่ากับมีการเห็นคุณค่าในตนเองระดับปานกลาง 
คะแนน  10.00 - 26.66  เท่ากับมีการเห็นคุณค่าในตนเองระดับต่ า 

 
 ตอนที่ 3 แบบวัดการเห็นคุณค่าของผู้อื่น ผู้วิจัยใช้ข้อค าถามขององค์ประกอบด้านการ
ตระหนักรู้คุณค่าของผู้อ่ืน (Subscale of Appreciation of Others) ในแบบวัด The GRAT-short 
form (Thomas & Watkins, 2003) แบบวัดดังกล่าวประกอบด้วยข้อค าถามท้ังสิ้น 4 ข้อ ตัวอย่างข้อ



 
76 

 

ค าถามเช่น “ฉันไม่สามารถเป็นอยู่ได้ ณ ปัจจุบันนี้หากปราศจากการช่วยเหลือจากผู้อื่นหลาย ๆ คนที่
ผ่านมา” ลักษณะของการตอบข้อค าถาม เป็นแบบมาตราส่วนประมาณค่า (Likert Scale) โดยให้
ผู้ตอบประเมินตนเอง 6 ระดับ ตั้งแต่ ไม่เห็นด้วยอย่างยิ่ง (1) จนถึง เห็นด้วยอย่างยิ่ง (6) 

เกณฑ์การให้คะแนน 
ไม่เห็นด้วยมากท่ีสุด คะแนน   1 

ไม่เห็นด้วย  คะแนน  2 

ค่อนข้างไม่เห็นด้วย คะแนน  3 

ค่อนข้างเห็นด้วย  คะแนน  4 

เห็นด้วย   คะแนน  5 

เห็นด้วยมากที่สุด  คะแนน  6 
 ค านวณตัวแปรดังกล่าวจากคะแนนรวม (Total Score) โดยมีคะแนนรวมสูงสุดคือ 24 
คะแนน และคะแนนรวมต่ าสุดคือ 4 คะแนน  

เกณฑ์ในการวิเคราะห์คะแนน 
  ในการพิจารณาระดับคะแนนข้างต้นสามารถก าหนดระดับของคะแนนรวมตัวแปร
ดังกล่าวได้ดังนี้ 

คะแนน  17.34 – 24.00 เท่ากับมีการเห็นคุณค่าของผู้อ่ืนระดับสูง 
คะแนน  10.67 – 17.33 เท่ากับมีการเห็นคุณค่าของผู้อ่ืนระดับปานกลาง 
คะแนน  4.00 – 10.66  เท่ากับมีการเห็นคุณค่าของผู้อ่ืนระดับต่ า 

 
 ตอนที่ 4 แบบวัดสัมพันธภาพที่ดีกับผู้อ่ืน ผู้วิจัยใช้ข้อค าถามด้านสัมพันธภาพที่ดีกับผู้อ่ืน 
(Positive Relation with Others Subscale) จากแบบวัด Psychological Well-Being Scale ของ 
Ryff (1989) ที่มุ่งประเมินระดับการรับรู้ของบุคคลในสัมพันธภาพของตนเองที่มีต่อผู้อื่น แบบวัด
ดังกล่าวประกอบด้วยข้อค าถามท้ังสิ้น 7 ข้อ ตัวอย่างข้อค าถามเช่น “คนส่วนใหญ่มองว่าฉันเป็นคน
น่ารักและเป็นมิตร” ลักษณะของการตอบข้อค าถามเป็นแบบมาตราส่วนประมาณค่า (Likert Scale)
โดยให้ผู้ตอบประเมินตนเอง 6 ระดับ ตั้งแต่ ไม่เห็นด้วยอย่างยิ่ง (1) จนถึง เห็นด้วยอย่างยิ่ง (6) 

เกณฑ์การให้คะแนน 
ไม่เห็นด้วยมากท่ีสุด คะแนน   1 

ไม่เห็นด้วย  คะแนน  2 

ค่อนข้างไม่เห็นด้วย คะแนน  3 

ค่อนข้างเห็นด้วย  คะแนน  4 



 
77 

 

เห็นด้วย   คะแนน  5 

เห็นด้วยมากที่สุด  คะแนน  6 
 ค านวณตัวแปรดังกล่าวจากคะแนนรวม (Total Score) ทั้งนี้ข้อค าถามทางลบได้แก่ ข้อที่ 5 
6 และ 7 จะต้องถูกแปลงคะแนนเป็นทางบวกก่อน แบบวัดนี้มีคะแนนรวมสูงสุดคือ 42 คะแนน และ
คะแนนรวมต่ าสุดคือ 7 คะแนน  

เกณฑ์ในการวิเคราะห์คะแนน 
  ในการพิจารณาระดับคะแนนข้างต้นสามารถก าหนดระดับของคะแนนรวมตัวแปร
ดังกล่าวได้ดังนี้ 

คะแนน  30.34 – 42.00 เท่ากับมีการรับรู้สัมพันธภาพที่ดีกับผู้อ่ืนระดับสูง 
คะแนน  18.67 – 30.33 เท่ากับมีการรับรู้สัมพันธภาพที่ดีกับผู้อ่ืนระดับปานกลาง 
คะแนน  7.00 - 18.66  เท่ากับมีการรับรู้สัมพันธภาพที่ดีกับผู้อ่ืนระดับต่ า 

 
 ตอนที่ 5 แบบวัดการให้อภัย ผู้วิจัยใช้ข้อค าถามของการให้อภัยแก่ผู้อ่ืน (Other 
Forgiveness) ในแบบวัด The Heartland Forgiveness Scale (Yamhure-Thompson & 
Snyder, 2003) ซึ่งมุ่งหวังเพื่อวัดแนวโน้มของบุคคลที่จะให้อภัยแก่ผู้อื่นที่มาคุกคามต่อตนเองใน
หลากหลายสถานการณ์ แบบวัดดังกล่าวประกอบด้วยข้อค าถามทั้งสิ้น 6 ข้อ ตัวอย่างข้อค าถามเช่น 
“เมื่อบางคนท าให้ฉันผิดหวัง ฉันก็ยังสามารถผ่านพ้นความรู้สึกไม่ดีนั้นได้” ลักษณะของการตอบข้อ
ค าถามเป็นแบบมาตราส่วนประมาณค่า (Likert Scale) โดยให้ผู้ตอบประเมินตนเอง 6 ระดับ ตั้งแต่ 
ไม่เห็นด้วยอย่างยิ่ง (1) จนถึง เห็นด้วยอย่างยิ่ง (6) 

เกณฑ์การให้คะแนน 
ไม่เห็นด้วยมากท่ีสุด คะแนน   1 

ไม่เห็นด้วย  คะแนน  2 

ค่อนข้างไม่เห็นด้วย คะแนน  3 

ค่อนข้างเห็นด้วย  คะแนน  4 

เห็นด้วย   คะแนน  5 

เห็นด้วยมากที่สุด  คะแนน  6 
 ค านวณตัวแปรดังกล่าวจากคะแนนรวม (Total Score) ทั้งนี้ข้อค าถามทางลบได้แก่ ข้อที่ 1 
3 และ 5 จะต้องถูกแปลงคะแนนเป็นทางบวกก่อน แบบวัดนี้มีคะแนนรวมสูงสุดคือ 36 คะแนน และ
คะแนนรวมต่ าสุดคือ 6 คะแนน  
 



 
78 

 

เกณฑ์ในการวิเคราะห์คะแนน 
  ในการพิจารณาระดับคะแนนข้างต้นสามารถก าหนดระดับของคะแนนรวมตัวแปร
ดังกล่าวได้ดังนี้ 

คะแนน  26.01 – 36.00 เท่ากับมีแนวโน้มให้อภัยแก่ผู้อ่ืนในระดับสูง 
คะแนน  16.01 – 26.00 เท่ากับมีแนวโน้มให้อภัยแก่ผู้อ่ืนในระดับปานกลาง 
คะแนน  6.00 – 16.00  เท่ากับมีแนวโน้มให้อภัยแก่ผู้อ่ืนในระดับต่ า 

 
 ตอนที่ 6 แบบวัดความรับผิดชอบต่อตนเอง ผู้วิจัยใช้ข้อค าถามในองค์ประกอบด้านความ
รับผิดชอบต่อตนเองของแบบวัด Personal and Social Responsibility Questionnaire (PSRQ; 
Li, Wright, Rukavina, & Pickering, 2008) เพ่ือประเมินการแสดงออกของบุคคลในการที่จะใช้
ความพยายาม (Effort) และตั้งเป้าหมายตนเองในการบรรลุภารกิจที่ได้มุ่งหมายไว้หรือเป็นภารกิจ
ตามบทบาท แบบวัดดังกล่าวประกอบด้วยข้อค าถามทั้งสิ้น 7 ข้อ ตัวอย่างข้อค าถามเช่น “ฉันมุ่งม่ัน
เอาจริงเอาจัง” ลักษณะของการตอบข้อค าถามเป็นแบบมาตราส่วนประมาณค่า (Likert Scale) โดย
ให้ผู้ตอบประเมินตนเอง 6 ระดับ ตั้งแต่ ไม่เห็นด้วยอย่างยิ่ง (1) จนถึง เห็นด้วยอย่างยิ่ง (6) 

เกณฑ์การให้คะแนน 
ไม่เห็นด้วยมากท่ีสุด คะแนน   1 

ไม่เห็นด้วย  คะแนน  2 

ค่อนข้างไม่เห็นด้วย คะแนน  3 

ค่อนข้างเห็นด้วย  คะแนน  4 

เห็นด้วย   คะแนน  5 

เห็นด้วยมากที่สุด  คะแนน  6 
 ค านวณตัวแปรดังกล่าวจากคะแนนรวม (Total Score) โดยมีคะแนนรวมสูงสุดคือ 42 
คะแนน และคะแนนรวมต่ าสุดคือ 7 คะแนน 

เกณฑ์ในการวิเคราะห์คะแนน 
  ในการพิจารณาระดับคะแนนข้างต้นสามารถก าหนดระดับของคะแนนรวมตัวแปร
ดังกล่าวได้ดังนี้ 

คะแนน  30.34 – 42.00 เท่ากับมีความรับผิดชอบต่อตนเองในระดับสูง 
คะแนน  18.67 – 30.33 เท่ากับมีความรับผิดชอบต่อตนเองในระดับปานกลาง 
คะแนน  7.00 - 18.66  เท่ากับมีความรับผิดชอบต่อตนเองในระดับต่ า 

 



 
79 

 

 ตอนที่ 7 แบบวัดความรับผิดชอบต่อผู้อ่ืน ผู้วิจัยใช้แบบวัด The Philanthropy Scale 
(Schuyt, Bekkers, & Smit, 2010) ในการวัดแนวโน้มของบุคคลมีจะมีความรู้สึกแสดงความ
รับผิดชอบและแสดงความพร้อมที่จะให้ความสนใจต่อความผาสุกของสังคมทั้งในปัจจุบันและอนาคต 
แสดงให้เห็นถึงทัศนคติเกี่ยวกับความมีใจรักเพ่ือนมนุษย์ที่แวดล้อมตนเอง แบบวัดดังกล่าว
ประกอบด้วยข้อค าถามทั้งสิ้น 10 ข้อ ตัวอย่างข้อค าถามเช่น “โลกใบนี้มีความต้องการพลเมืองที่มี
ความรับผิดชอบต่อสังคม” ลักษณะของการตอบข้อค าถามเป็นแบบมาตราส่วนประมาณค่า (Likert 
Scale) โดยให้ผู้ตอบประเมินตนเอง 6 ระดับ ตั้งแต่ ไม่เห็นด้วยอย่างยิ่ง (1) จนถึงเห็นด้วยอย่างยิ่ง (6) 

เกณฑ์การให้คะแนน 
ไม่เห็นด้วยมากท่ีสุด คะแนน   1 

ไม่เห็นด้วย  คะแนน  2 

ค่อนข้างไม่เห็นด้วย คะแนน  3 

ค่อนข้างเห็นด้วย  คะแนน  4 

เห็นด้วย   คะแนน  5 

เห็นด้วยมากที่สุด  คะแนน  6 
 ค านวณตัวแปรดังกล่าวจากคะแนนรวม (Total Score) ทั้งนี้ข้อค าถามทางลบได้แก่ ข้อที่ 1 
2 4 6 7 และ 10 จะต้องถูกแปลงคะแนนเป็นทางบวกก่อน แบบวัดนี้มีคะแนนรวมสูงสุดคือ 60 
คะแนน และคะแนนรวมต่ าสุดคือ 10 คะแนน  

เกณฑ์ในการวิเคราะห์คะแนน 
  ในการพิจารณาระดับคะแนนข้างต้นสามารถก าหนดระดับของคะแนนรวมตัวแปร
ดังกล่าวได้ดังนี้ 

คะแนน  43.34 – 60.00 เท่ากับมีความรับผิดชอบต่อผู้อ่ืนในระดับสูง 
คะแนน  26.67 – 43.33 เท่ากับมีความรับผิดชอบต่อผู้อ่ืนในระดับปานกลาง 
คะแนน  10.00 - 26.66  เท่ากับมีความรับผิดชอบต่อผู้อ่ืนในระดับต่ า 

ตอนที่ 8 แบบวัดสุขภาวะทางจิตวิญญาณเพ่ือการพัฒนา ผู้วิจัยใช้แบบวัดสุขภาวะทางจิต

วิญญาณเพ่ือการพัฒนา ของ รัตติกรณ์ จงวิศาล และคณะ (2553) แบบวัดดังกล่าวประกอบด้วยข้อ

ค าถามทั้งสิ้น 23 ข้อ ตัวอย่างข้อค าถามเช่น “ท่านกล้าตัดสินใจตามอุดมการณ์เพ่ือเป้าหมายในชีวิต

ของท่าน” เป็นข้อค าถามทางบวกทั้งหมด ลักษณะของการตอบข้อค าถามเป็นมาตราส่วนประมาณค่า 

(Rating scales) โดยให้ผู้ตอบประเมินตนเอง 5 ระดับ ตั้งแต่ ไม่ใช่ตัวท่านมากที่สุด (1) จนถึง เป็นตัว

ท่านมากที่สุด (5) 



 
80 

 

 เกณฑ์การให้คะแนน 
  น้อยที่สุด  คะแนน  1 
  น้อย   คะแนน  2 
  ปานกลาง  คะแนน  3 
  มาก   คะแนน  4 
  มากที่สุด  คะแนน  5 

ค านวณตัวแปรดังกล่าวจากคะแนนรวม (Total Score) โดยมีคะแนนรวมสูงสุดคือ 115 
คะแนน และคะแนนรวมต่ าสุดคือ 23 คะแนน 

เกณฑ์ในการวิเคราะห์คะแนน 
  ในการพิจารณาระดับคะแนนข้างต้นสามารถก าหนดระดับของคะแนนรวมตัวแปร
ดังกล่าวได้ดังนี้ 

คะแนน  84.34–115.00 เท่ากับมสีุขภาวะทางจิตวิญญาณในระดับสูง 
คะแนน  53.67–84.33 เท่ากับมสีุขภาวะทางจิตวิญญาณในระดับปานกลาง 
คะแนน  23.00 –53.66 เท่ากับมสีุขภาวะทางจิตวิญญาณในระดับต่ า 

  
  3.4 แบบประเมินและหัวข้อการสนทนากลุ่ม โดยให้ผู้เข้ารับการฝึกอบรมท าแบบ
ประเมิน และบันทึกค าตอบก่อนเข้าการสนทนากลุ่ม ประกอบด้วย 3 ตอน ดังนี้ 
  ตอนที่ 1 ประเมินกระบวนการเรียนรู้ ประกอบด้วย  

1) ประเมินความพึงพอใจต่อกระบวนการเรียนรู้ โดยเป็นมาตรส่วน

ประมาณค่า 5 ระดับ ตั้งแต่ น้อยที่สุด จนถึง มากที่สุด และมีข้อค าถามให้เขียนบรรยาย คือ "กรุณา

เลือกกิจกรรม 1 - 2 กิจกรรม จากท่ีได้เข้าร่วมตลอดหลักสูตร โดยเป็นกิจกรรมที่โดนใจ และรู้สึกว่า

ได้รับประสบการณ์ การเรียนรู้มากท่ีสุด โดยบอกว่าเป็นกิจกรรมใดและกรุณาเล่าเพิ่มเติมถึง

ประสบการณ์ที่ได้รับนั้น" 

2) ประเมินความพึงพอใจต่อกระบวนกร / การท ากิจกรรมของกระบวนกร
ข้อค าถามเป็นมาตรส่วนประมาณค่า 5 ระดับ ตั้งแต่ น้อยที่สุด จนถึง มากที่สุด และให้เติมข้อความ
ค าอธิบายเพ่ิมเติม 

3) ความสอดคล้องตรงกับความคาดหวังในภาพรวมข้อค าถามเป็นมาตร
ส่วนประมาณค่า 5 ระดับ ตั้งแต่ น้อยที่สุด จนถึง มากที่สุด และให้เติมข้อความค าอธิบายเพิ่มเติม 

 
 



 
81 

 

ตอนที่ 2 ประเมินผลของการเรียนรู้ 

1) ประเมินความพึงพอใจในประสบการณ์การเรียนรู้ในภาพรวม ข้อค าถาม
เป็นมาตรส่วนประมาณค่า 5 ระดับ ตั้งแต่ น้อยที่สุด จนถึง มากที่สุด และมีข้อค าถามให้เขียนบรรยาย 
“เขียนเล่าเกี่ยวกับสิ่งดี ๆ 3 อย่าง ที่ท่านได้รับจากการเข้าร่วมกระบวนการเรียนรู้ มีอะไรบ้าง กรุณา
เล่ารายละเอียด" 

2) ประเมินระดับการตระหนักรู้เท่าทันในตนเอง (อารมณ์ ความรู้สึก 
ความคิด นิสัยใจคอ การแสดงออก) ข้อค าถามเป็นมาตรส่วนประมาณค่า 5 ระดับ ตั้งแต่ น้อยที่สุด 
จนถึง มากที่สุด และให้เขียนบรรยาย ค าอธิบายเพ่ิมเติม 

3) ประเมินระดับการพบเห็น ปม/ประเด็น ที่จะน าไปสู่การเปลี่ยนแปลงใน
ตนเอง ข้อค าถามเป็นแบบให้เลือกตอบระหว่าง เห็น และไม่เห็น 

4) ประเมินความพึงพอใจกับสัมพันธภาพกับคนรอบตัว ข้อค าถามเป็น
มาตรส่วนประมาณค่า 5 ระดับ ตั้งแต่ น้อยที่สุด จนถึง มากท่ีสุด และให้เติมข้อความค าอธิบาย
เพ่ิมเติม 

3.5 สมุดบันทึก Journal Journey ให้ผู้เข้ารับการฝึกอบรมเขียนบันทึก

ประสบการณ์ที่ได้รับจากการฝึกอบรมในแต่ละครั้ง 

3.6 ใบประเมินผลโครงการฝึกอบรมครั้งสุดท้าย มี 5 ข้อ โดยมีค าถามเขียนบรรยาย 

ตัวอย่างค าถาม เช่น “ท่านได้บรรลุผลตามที่คาดหวังหรือไม่” โดยจะให้ท าในการอบรมครั้งสุดท้าย 

รายละเอียดของแบบวัด อยู่ในภาคผนวกท่ี ค 

 
กำรตรวจสอบคุณภำพของเครื่องมือวัด 
 แบบวัดมาตรฐานของต่างประเทศทั้ง 7 แบบวัด ได้แก่ แบบวัดการเห็นคุณค่าในตนเอง      
แบบวัดการเห็นคุณค่าของผู้อ่ืน แบบวัดสัมพันธภาพที่ดีกับผู้อื่น แบบวัดการให้อภัย แบบวัดความ
รับผิดชอบต่อตนเอง แบบวัดความรับผิดชอบต่อผู้อื่น และแบบวัดสุขภาวะทางจิตวิญญาณเพ่ือการ
พัฒนา ที่น ามาใช้ในการเก็บข้อมูลเชิงปริมาณ ซึ่งผู้วิจัยได้น าแบบวัดทั้งหมดไปให้ผู้เชี่ยวชาญทาง
จิตวิทยาตรวจสอบความเที่ยงตรง และกระบวนกรในการพัฒนาหลักสูตรจิตวิญญาณและจริยธรรม
เพ่ือตรวจสอบความครอบคลุมของเนื้อหาและประเด็นในการวัดตัวแปรที่เหมาะสมกับการวิจัยครั้งนี้ 
นอกจากนี้ยังให้นิสิตนักศึกษาอ่านและตรวจสอบข้อค าถามดังกล่าวว่ามีความเข้าใจในภาษาของข้อ
ค าถามและเนื้อหาของแบบวัด หลังจากนั้นจึงน ามาปรับปรุงภาษาเพื่อให้มีความถูกต้อง 
 ส าหรับความเชื่อม่ันของแบบวัดดังกล่าว ผู้วิจัยได้วิเคราะห์และใช้ค่าสัมประสิทธิ์อัลฟา
ของครอนบาค (Cronbach’s Alpha Coefficient) เป็นตัวชี้วัดความเชื่อมั่นของแบบวัด และ



 
82 

 

พิจารณาค่า Item Total Correlation เพ่ือตรวจสอบข้อค าถามที่อาจจะไม่มีความสอดคล้องกับข้อ
ค าถามโดยรวมในแต่ละแบบวัด ทั้งนี้สามารถแสดง ค่าความเชื่อม่ันของแบบวัดที่ใช้ในการวิจัยครั้งนี้
ได ้ดังตารางที่ 3.1 
 
ตำรำงท่ี 3.1 ผลการวิเคราะห์ความเชื่อมั่นของแบบวัด 
 
ที ่ ตัวแปร ชื่อแบบวัด จ ำนวน

ข้อ 
ค่ำสัมประสิทธิ์อลัฟำ

ของครอนบำค 
พิสัยของ Item 

Total 
Correlation 

1 การเห็นคณุค่าในตนเอง Rosenberg Self-Esteem 
Scale 

10 .92 .492 - .793 

2 การเห็นคณุค่าของผู้อื่น ใช้ subscale ด้าน 
appreciation of others 
ในแบบวัด The GRAT-
short form (Thomas & 
Watkins, 2003). 

4 .72 .317 - .718 

3 สัมพันธภาพที่ดีกับผู้อื่น Ryff’s Psychological 
Well-Being Scale ใช้ 
Subscale Positive 
Relation with Others 

7 .83 .451 - .823 

4 การให้อภัย The Heartland 
Forgiveness Scale 

6 .77 .360 - .678 

5 ความรับผิดชอบต่อ
ตนเอง 

Personal and Social 
Responsibility 
Questionnaire (PSRQ) 
โดยใช้ Subscale 
Personal Responsibility 

7 .77 .268 - .772 

6 ความรับผิดชอบต่อ
ผู้อื่น 

The Philanthropy Scale 10 .69 .273 - .599 

7 สุขภาวะทางจิต
วิญญาณ 

แบบวัดสุขภาวะทางจิต
วิญญาณเพื่อการพัฒนา 

23 .86 .299 - .666 

  
 

 



 
83 

 

กำรเก็บรวบรวมข้อมูล 

 ในการศึกษาวิจัยครั้งนี้ ได้มีการเก็บรวบรวมข้อมูลด้วยวิธีต่างๆ ดังนี้ 

 ก่อนการสร้างหลักสูตร ได้สอบถามความต้องการฝึกอบรมกับนิสิตนักศึกษา โดยใช้การจัด

สนทนากลุ่มและแจกแบบสอบถามระหว่างการจัดสนทนากลุ่ม เมื่อได้รับแบบสอบถามกลับจึงน า

ข้อมูลที่ได้มาสร้างหลักสูตร รวมถึงได้สอบถามความคิดเห็นของผู้ทรงคุณวุฒิ (กลุ่มท่ี 1) จ านวน 5 

ท่าน เพื่อหาแนวทางในการพัฒนาหลักสูตร ซึ่งผู้วิจัยได้ด าเนินการเก็บข้อมูลโดยส่งแบบสอบถาม

คิดเห็นทางไปรษณีย์และทางอีเมล์ และมีการจัดประชุมร่วมกับผู้ทรงคุณวุฒิ  

 ในการหาคุณภาพของหลักสูตร ได้สอบถามความคิดเห็นของผู้ทรงคุณวุฒิ (กลุ่มที่ 2) จ านวน 

5 ท่าน พิจารณาและประเมินความเหมาะสมของหลักสูตร ซึ่งผู้วิจัยได้ด าเนินการเก็บข้อมูลโดยส่ง

แบบสอบถามคิดเห็นทางไปรษณีย์และทางอีเมล์ 

ในการประเมินผลก่อนการฝึกอบรม หรือระหว่างการฝึกอบรม หรือหลังการฝึกอบรม ผู้วิจัย

ได้ให้นิสิตนักศึกษาท าแบบประเมินการฝึกอบรม ท าแบบบันทึก Journal Journey จัดสนทนากลุ่ม 

และสัมภาษณ์เชิงลึก และเม่ือได้รับแบบสอบถามและข้อมูลกลับ จึงน าข้อมูลที่ได้มาวิเคราะห์ผลต่อไป 

  

กำรวิเครำะห์ข้อมูล 
 การวิเคราะห์ข้อมูลในการวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยใช้ทั้งการวิเคราะห์เชิงคุณภาพและการวิเคราะห์
เชิงปริมาณ โดยสามารถอธิบายได้ดังต่อไปนี้ 
 1. กำรวิเครำะห์ข้อมูลเชิงคุณภำพ 
 ข้อมูลที่ได้จากการสนทนากลุ่ม การสัมภาษณ์เชิงลึก และบันทึก Journal Journey น ามา

วิเคราะห์เชิงเนื้อหา (Content Analysis) จัดหมวดหมู่ของข้อมูล และจ าแนกวิเคราะห์ตามประเด็น

ค าถามของการวิจัย 

 2. กำรวิเครำะห์ข้อมูลเชิงปริมำณ 
ในการวิเคราะห์ข้อมูลส่วนบุคคลของผู้เข้ารับการพัฒนา ข้อมูลความคิดเห็นเกี่ยวกับหลักสูตร 

และประสิทธิผลของหลักสูตรฯ ที่มีต่อการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษา มีการใช้
สถิติในการวิเคราะห์ข้อมูล ดังนี้ 
  2.1 สถิติบรรยาย (Descriptive Statistics) ผูว้ิจัยใช้สถิติบรรยาย ได้แก่ ค่าเฉลี่ย ค่า
เบี่ยงเบนมาตรฐาน ความถี่ ร้อยละ และการสร้างกราฟ เพ่ือบรรยายคุณลักษณะส่วนบุคคลของผู้เข้า
รับการพัฒนา ความคิดเห็นเกี่ยวกับหลักสูตร และข้อมูลเกี่ยวกับตัวแปรจิตวิญญาณและจริยธรรมที่วัด
จากแบบวัดทั้ง 7 แบบวัด 



 
84 

 

  2.2 สถิติ Dependent Test เป็นสถิตินอนพาราเมตริกท่ีผู้วิจัยใช้ทดสอบความ
แตกต่างของคะแนนตัวแปรจิตวิญญาณและจริยธรรมระหว่างก่อนได้รับการพัฒนา (Pre Test) กับ
หลังได้รับการพัฒนา (Post Test) โดยมุ่งหวังว่าผู้เข้ารับการพัฒนาภายหลังจากได้เรียนรู้หลักสูตรฯ 
แล้วจะมีคะแนนตัวแปรจิตวิญญาณและจริยธรรมมากกว่าก่อนเข้ารับการพัฒนา และใช้การค านวณ
ค่าขนาดอิทธิพลของโคเฮน (Cohen’s d) เพ่ือศึกษาขนาดของการเปลี่ยนแปลงที่เกิดข้ึนของคะแนน
ความแตกต่างมาตรฐาน (Standardized Difference) ระหว่างก่อนและหลังได้รับการพัฒนา 
(Cohen, 1988) 
 



บทที่ 5 
 

สรุปผลการวิจัย และข้อเสนอแนะ 
 

 การวิจัยเรื่อง การพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษามหาวิทยาลัยมี 
วัตถุประสงค์ (1) เพ่ือศึกษาองค์ความรู้เกี่ยวกับจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษา
มหาวิทยาลัยที่ควรพัฒนา และเสนอแนวทางใหม่ในการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิต
นักศึกษามหาวิทยาลัยโดยการวิจัยเชิงปฏิบัติการ (2) เพ่ือทดลองน าแนวทางใหม่ในการพัฒนาจิต
วิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษามหาวิทยาลัยไปใช้ และศึกษาผลของการพัฒนาจิตวิญญาณ
และจริยธรรมของนิสิตนักศึกษามหาวิทยาลัย ผลการศึกษาที่ได้มาถูกน ามาปรับปรุงและสรุปเป็น
หลักสูตรและคู่มือการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษา การวิจัยครั้งนี้ มี
กลุ่มเป้าหมายที่ใช้ในการศึกษาวิจัยประกอบด้วย ผู้ทรงคุณวุฒิ และนิสิตนักศึกษา โดย ผู้ทรงคุณวุฒิ
ชุดที่ 1 จ านวน 5 ท่าน เป็นผู้ร่วมพัฒนาหลักสูตรฝึกอบรม และเป็นกระบวนกร รวมถึงสังเกต
พฤติกรรมของผู้เข้ารับการฝึกอบรม ติดตามผล ประเมินผล อีกท้ังให้ข้อเสนอแนะในการพัฒนา
หลักสูตรฝึกอบรม ผู้ทรงคุณวุฒิชุดที่ 2 จ านวน 5 ท่านเป็นผู้ตรวจสอบคุณภาพหลักสูตร และนิสิต
นักศึกษาในมหาวิทยาลัยของรัฐจ านวน 31 คน จาก 4 มหาวิทยาลัย เป็นผู้เข้ารับการฝึกอบรม 
 โดยการวิจัยครั้งนี้ใช้วิธีการด าเนินการปฏิบัติ 4 ขั้นตอนคือ 1) การวางแผน (Plan) 2) การ
ปฏิบัติ (Act) 3) การสังเกต (Observe) 4) การสะท้อนผลการปฏิบัติ (Reflect) และน าผลที่ได้ไป
พิจารณาปรับปรุงแผน (Replanning) โดยขั้นตอนดังกล่าวจะสอดแทรกอยู่ในขั้นตอนการด าเนินการ
วิจัยรวมทั้งหมด 12 ขั้นตอน ได้แก่ ขั้นตอนที่ 1 ประมวลเอกสาร และงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับจิต
วิญญาณและจริยธรรม  แนวทางการพัฒนา จากการสัมภาษณ์ผู้ทรงคุณวุฒิ และนิสิตนักศึกษา เพ่ือ
วิเคราะห์สถานการณ์ของประเด็นปัญหาและก าหนดประเด็นปัญหาวิจัยครั้งนี้ ขั้นตอนที่ 2 การสร้าง
กรอบแนวคิดในการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษา ขั้นตอนที่ 3 การจัดท า
โครงการและหลักสูตรการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษา ขั้นตอนที่ 4 การหา
คุณภาพหลักสูตรฝึกอบรม โดยผู้ทรงคุณวุฒิ ขั้นตอนที่ 5 การปรับปรุง แก้ไขหลักสูตรฝึกอบรม โดย
น าผลการประเมินและข้อเสนอแนะที่ได้จากผู้ทรงคุณวุฒิมาปรับปรุงแก้ไขหลักสูตรฝึกอบรมก่อน
น าไปใช้ ครั้งที่ 1 ขั้นตอนที่ 6 น าหลักสูตรฝึกอบรมไปใช้ ครั้งที่ 1 (โมดูล 1) ขั้นตอนที่ 7 การ
ปรับปรุง แก้ไขหลักสูตรฝึกอบรม โดยน าข้อมูลจากการฝึกอบรมครั้งที่ 1 (โมดูล 1) จากการสังเกต
พฤติกรรมของผู้เข้ารับการฝึกอบรม และผลการประเมิน รวมถึงข้อเสนอแนะจากทีมกระบวนกรและ
นิสิตนักศึกษาท่ีเข้ารับการฝึกอบรม มาปรับปรุงแก้ไขคู่มือการฝึกอบรม (โมดูล 1) ขั้นตอนที ่8 น า
หลักสูตรฝึกอบรมไปใช้ ครั้งที่ 2 (โมดูล 2)  ขั้นตอนที่ 9 การปรับปรุงและแก้ไขหลักสูตรฝึกอบรม 



 
223 

 

โดยน าข้อมูลจากการฝึกอบรมครั้งที่ 2 (โมดูล 2) จากการประเมินผลและการสนทนากลุ่มกับผู้เข้ารับ
การฝึกอบรม รวมถึงข้อเสนอแนะจากทีมกระบวนกร และนิสิตนักศึกษาท่ีเข้ารับการฝึกอบรม น า
ข้อมูลที่ได้มาปรับปรุงแก้ไขคู่มือการฝึกอบรม (โมดูล 2) ขั้นตอนที่ 10 น าหลักสูตรฝึกอบรมไปใช้ ครั้ง
ที่ 3 (โมดูล 3) ขั้นตอนที่ 11 การปรับปรุง แก้ไขหลักสูตรฝึกอบรม น าข้อมูลจากการฝึกอบรมครั้งท่ี 3 
และการติดตามผล (โมดูลที่ 4) ผลจากการประเมินผล การสนทนากลุ่ม การสัมภาษณ์เชิงลึกกับกลุ่มผู้
เข้ารับการฝึกอบรม รวมถึงข้อเสนอแนะจากทีมกระบวนกร และนิสิตนักศึกษาที่เข้ารับการฝึกอบรม 
มาปรับปรุงแก้ไขคู่มือการฝึกอบรม ขั้นตอนที่ 12 สรุปหลักสูตรฝึกอบรมฉบับสมบูรณ์ และคู่มือการ
ฝึกอบรมฉบับสมบูรณ์ 

เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัยครั้งนี้ ได้แก่ 1) เครือ่งมือที่ใช้ในการระดมความคิด ประกอบด้วย
แบบส ารวจความต้องการฝึกอบรม เพื่อสอบถามข้อมูลเกี่ยวกับความต้องการด้านต่าง ๆ ในการ
ฝึกอบรมที่เก่ียวข้องกับจิตวิญญาณและจริยธรรมที่นิสิตนักศึกษาต้องการพัฒนา ความสนใจที่จะเข้า
ร่วมหลักสูตร ความสามารถในการเข้าร่วมการฝึกอบรมได้ตลอดหลักสูตร และแบบสอบถามความ
คิดเห็นของผู้ทรงคุณวุฒิกลุ่มที่ 1 เพ่ือหาแนวทางในการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิต
นักศึกษา รวมถึงให้ข้อเสนอแนะเพ่ิมเติมอ่ืน ๆ 2) เครื่องมือที่ใช้ในการหาคุณภาพของหลักสูตร 
ประกอบด้วยแบบประเมินหลักสูตรการฝึกอบรมส าหรับผู้ทรงคุณวุฒิกลุ่มท่ี 2 พิจารณาและประเมิน
ความเหมาะสมของเนื้อหา กิจกรรมและภาพรวมของหลักสูตร พร้อมทั้งให้ข้อคิดเห็นและ
ข้อเสนอแนะเพ่ิมเติมแก่ผู้วิจัย 3) เครื่องมือที่ใช้ในการประเมินผล ประกอบด้วย แบบประเมินความรู้
ก่อนและหลังเข้ารับการฝึกอบรม แบบประเมินผลโครงการฝึกอบรม (ได้แก่ ประเมินผลหลักสูตรใน
ภาพรวม ประเมินเจตคติต่อการฝึกอบรม และประเมินความเหมาะสมของเนื้อหาและกิจกรรม) 
แบบประเมินก่อนและหลังการฝึกอบรม (ได้แก่ แบบสอบถามปัจจัยส่วนบุคคล แบบวัดการเห็นคุณค่า
ในตนเอง แบบวัดการเห็นคุณค่าของผู้อื่น แบบวัดสัมพันธภาพที่ดีกับผู้อ่ืน แบบวัดการให้อภัย แบบวัด
ความรับผิดชอบต่อตนเอง แบบวัดความรับผิดชอบต่อผู้อ่ืน และแบบวัดสุขภาวะทางจิตวิญญาณเพ่ือ
การพัฒนา) การสนทนากลุ่ม (Focus Group) เพ่ือประเมินกระบวนการเรียนรู้ และผลของการเรียนรู้ 
การสัมภาษณ์เชิงลึก (In-Depth Interview) และแบบประเมินผลโครงการฝึกอบรมครั้งสุดท้าย 
 การตรวจสอบคุณภาพเครื่องมือวัด แบบวัดมาตรฐานที่น ามาใช้ในการเก็บข้อมูลเชิงปริมาณ
แปลเป็นภาษาไทยโดยผู้เชี่ยวชาญทางภาษาและจิตวิทยา ตรวจสอบความตรงโดยให้ผู้เชี่ยวชาญทาง
จิตวิทยาและกระบวนกรในการพัฒนาหลักสูตรจิตวิญญาณและจริยธรรมและให้นิสิตนักศึกษาอ่าน
และตรวจสอบข้อค าถามดังกล่าวว่ามีความเข้าใจในภาษาของข้อค าถามและเนื้อหาของแบบวัด มีการ
ตรวจสอบความเชื่อม่ันของแบบวัดโดยการวิเคราะห์ค่าสัมประสิทธิ์อัลฟาของครอนบาค 
(Cronbach’s Alpha Coefficient) และตรวจสอบค่าอ านาจจ าแนก โดยการวิเคราะห์ค่า Item 
Total Correlation 



 
224 

 

 
 ด าเนินการวิเคราะห์ข้อมูลทั้งการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพที่ได้จากการเขียนประเมิน
โครงการฝึกอบรม การสนทนากลุ่ม การสัมภาษณ์เชิงลึก และการเขียนบันทึก Journal Journey 
น ามาวิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis) และการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงปริมาณในการบรรยายข้อมูล
ส่วนบุคคลของผู้เข้ารับการพัฒนา ข้อมูลความคิดเห็นเกี่ยวกับหลักสูตรฯ และประสิทธิผลของ
หลักสูตร ฯ ที่มีต่อการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษา โดยใช้สถิติบรรยาย 
(Descriptive Statistics) ผู้วจิัยใช้สถิติบรรยาย ได้แก่ ค่าเฉลี่ย ค่าเบี่ยงเบนมาตรฐาน ความถ่ี ร้อยละ 
และการสร้างกราฟ เพ่ือบรรยายคุณลักษณะส่วนบุคคลของผู้เข้ารับการพัฒนา ความคิดเห็นเกี่ยวกับ
หลักสูตร และข้อมูลเกี่ยวกับตัวแปรจิตวิญญาณและจริยธรรมที่วัดจากแบบวัดทั้ง 6 แบบวัด 
นอกจากนี้ยังใช้สถิติ t-test และค่าขนาดอิทธิพลโคเฮน ในการทดสอบความแตกต่างของคะแนนตัว
แปรจิตวิญญาณและจริยธรรมระหว่างก่อนได้รับการพัฒนา (Pre Test) กับหลังได้รับการพัฒนา 
(Post Test) 
 ผลการวิจัยเชิงปฏิบัติการพบว่า คุณลักษณะจิตวิญญาณและจริยธรรมที่นิสิตนักศึกษาควร
พัฒนา ประกอบด้วย 4 โมดูล ได้แก่ โมดูลที่ 1 การพัฒนาการเห็นคุณค่าในตนเอง และการพัฒนาการ
เห็นคุณค่าของผู้อ่ืน โมดูลที่ 2 การพัฒนาความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืนและการให้อภัย โมดูลที่ 3 การ
พัฒนาความรับผิดชอบตนเอง ผู้อ่ืน และสิ่งแวดล้อม โมดูลที่ 4 การวางแผนการพัฒนาจิตวิญญาณ
และจริยธรรมของตนเอง และการติดตามผล ทั้ง 4 โมดูลถูกน ามาสร้าง ทดลองใช้ และปรับปรุง จนได้
แนวทางใหม่ในการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรม และหลักสูตรและคู่มือในการฝึกอบรมโครงการ
พัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษามหาวิทยาลัย สามารถสรุปได้ดังนี้ 
 การน าหลักสูตรฝึกอบรมไปใช้กับนิสิตนักศึกษาในครั้งที ่1 ได้แก่ โมดูล 1 การพัฒนาการ
เห็นคุณค่าในตนเอง และการพัฒนาการเห็นคุณค่าของผู้อ่ืน เป็นเวลา 3 วัน 2 คืน โดยมี
วัตถุประสงค์ เพ่ือ 1) ให้ผู้รับการฝึกอบรมสามารถชื่นชม รัก ยอมรับและเคารพตนเองได้ ในสิ่งที่
ตนเองเป็นอย่างจริงแท้ ซื่อสัตย์กับตัวเอง รวมทั้งยอมรับข้อจ ากัดต่าง ๆ ที่ตนเองมีได้ด้วยความเข้าใจ
และความกรุณา 2) ให้ผู้รับการฝึกอบรมสามารถมองเห็นคุณสมบัติด้านบวกภายในตนเองได้ มีศรัทธา
ในพลังของตนเอง และรู้สึกถึงความมั่นคงภายในอันจะเป็นพลังให้ผ่านอุปสรรคต่าง ๆ ในชีวิตได้ 3) 
ให้ผู้รับการฝึกอบรมสามารถขยายพื้นที่ภายในไปมองเห็นคุณค่าและความดีงามท่ีมีอยู่ในตัวของผู้อื่น
ได้ และ 4) ให้ผู้รับการฝึกอบรมรู้เท่าทันการตัดสินตีความตนเองและผู้อื่น เปลี่ยนแปลงให้เป็นการ
รับรู้อย่างตรงไปตรงมา เพื่อให้เกิดความเข้าอกเข้าใจ อันเป็นส่วนส าคัญท่ีท าให้สามารถเปิดรับและ
เห็นคุณค่าในตัวเองและผู้อ่ืน โดยมีกิจกรรมหลักในการฝึกอบรมคือ 1) กิจกรรมสานสัมพันธ์เพ่ือน
ใหม ่2) กิจกรรมการฟังอย่างลึกซึ้ง 3) กิจกรรมฝึกฟังฝึกสติ 4) Appreciative Inquiry 5) กิจกรรม
สายธารชีวิต 6) กิจกรรมก้าวข้ามความทุกข์ 7) กิจกรรมเครื่องเตือนใจ 8) กิจกรรมขอบคุณชีวิตและ



 
225 

 

ภาวนาเพื่อสรรพชีวิต 9) กิจกรรมดอกไม้จากใจ และมีวิธีการในการน ากิจกรรมส าหรับกระบวนกร
ดังนี้ 1) การน ากิจกรรมผ่านประสบการณ์ตรง 2) สุนทรียสนทนาและการคุยกันในวงย่อย 3) การ
แบ่งปันเพ่ือเรียนรู้ในวงใหญ่ 4) ศิลปะเพ่ือการเรียนรู้ 5) การน าภาวนา (Guided Meditation) 
ภายหลังการฝึกอบรมได้มีการประเมินผลโดยนิสิตนักศึกษาผู้เข้ารับการอบรม กระบวนกร และ
ผู้ทรงคุณวุฒิ และได้น าผลการวิจัยมาปรับปรุงแก้ไขหลักสูตรในโมดูล 1 เป็นกิจกรรมหลักในการ
ฝึกอบรมใหม่ ดังนี้ 1) กิจกรรมสานสัมพันธ์เพ่ือนใหม่ 2) กิจกรรมเป็ดชิงพ้ืนที่ 3) กิจกรรมสายธาร
ชีวิต 4) กิจกรรมกงล้อสี่ทิศ 5) กิจกรรมผ่อนพักตระนักรู้ 6) กิจกรรมแม่น้ าพิษ 7) กิจกรรม Intuitive 
Writing 8) กิจกรรมจับคู่นวด 9) กิจกรรมสุนทรียสนทนา 10) กิจกรรมปิดตาพาเดิน 11) กิจกรรม
ตุ๊กตาล้มลุก 12) กิจกรรม Check out  
 ผู้วิจัยด าเนินการจัดหลักสูตรฝึกอบรมไปใช้กับนิสิตนักศึกษาในครั้งที่ 2 ได้แก่ โมดูล 2 การ
พัฒนาความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืนและการให้อภัย เป็นเวลา 3 วัน 2 คืน โดยมีวัตถุประสงค์คือ เพ่ือ
เรียนรู้เรื่องความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างตนเองและผู้อ่ืน ความรับผิดชอบต่อผู้อ่ืน พลังกลุ่ม และความสุขผู้
เข้ารับการฝึกอบรม ผู้อื่น มีกิจกรรมหลักในการฝึกอบรมคือ 1) Check in เปิดวงการเรียนรู้ 
ความสัมพันธ์ 2) การชมภาพยนตร์  3) การภาวนา ผ่านอายาตนะท้ัง 6  
4) ประเด็นทางสังคมเรื่องจริยธรรมและความซื่อตรง 5) บุคลิกภาพเชิงลึก กงล้อ 4 ทิศ 
6) กิจกรรมพลังกลุ่ม และการท างานร่วมกัน 7) กิจกรรมโพธิจิต 8) Check out ปิดวงการเรียนรู้           
9) กิจกรรมการให้อภัย และมีวิธีการในการน ากิจกรรมส าหรับกระบวนกรดังนี้ 1) กิจกรรมผ่าน
ประสบการณ์ตรง 2) กิจกรรมสุนทรียสนทนาและการคุยกันในวงย่อย 3) กิจกรรมผ่านการชม
ภาพยนตร์ 4) กิจกรรมภาวนาและการท าสมาธิ 5) กิจกรรมบุคลิกภาพเชิงลึก ภายหลังการฝึกอบรม
ได้มีการประเมินผลโดยนิสิตนักศึกษาผู้เข้ารับการอบรม กระบวนกร และผู้ทรงคุณวุฒิ และได้น า
ผลการวิจัยมาปรับปรุงแก้ไขหลักสูตรในโมดูล 2 เป็นกิจกรรมหลักในการฝึกอบรมใหม่ ดงันี้ 1) 
กิจกรรม Check in 2) กิจกรรมจับคู่วาดภาพ 3) กิจกรรม Dialogue ก้าวข้ามความทุกข์ 
4) กิจกรรมผ่อนพักตระหนักรู้ 5) กิจกรรมตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ (อายตนะทั้ง 6)  6) กิจกรรมการ
ท างานร่วมกัน 7) กิจกรรมไพ่แห่งความเข้าใจ 8) กิจกรรมฉันมาจาก 9) กิจกรรมจุดเทียน 10) 
กิจกรรมเขียนจดหมายถึงเจ้าตัวน้อย 11) กิจกรรม Check out 

ส าหรับการน าหลักสูตรฝึกอบรมไปใช้กับนิสิตนักศึกษาในครั้งที่ 3 (ได้แก่ โมดลู 3 และ โมดูล 
4) โมดูล 3 การพัฒนาความรับผิดชอบตนเอง ผู้อ่ืน และสิ่งแวดล้อม ใช้เวลา 3 วัน 2 คืน  
โดยมีวัตถุประสงค์ คือ 1) ผู้เข้ารับการฝึกอบรมได้พัฒนาความสามารถในการใช้วิจารณญาณท่ี
เหมาะสมในการตัดสินใจของตนเอง รวมไปถึงรับผิดชอบต่อผลที่จะตามมาได้ 2) ผู้เข้ารับการฝึกอบรม
ได้พัฒนาการมีจิตส านึกและความกล้าหาญทางจริยธรรมที่จะรับผิดชอบต่อผู้อื่นและสังคม ใส่ใจต่อ
ความทุกข์ของเพ่ือนมนุษย์คนอ่ืน ๆ แม้เขาจะแตกต่างจากเรา หรือไม่เกี่ยวข้องกับเราเลยก็ตาม 3) ผู้



 
226 

 

เข้ารับการฝึกอบรมได้พัฒนาการตระหนักรู้ถึงความไม่เท่าเทียมกันทางสังคม และมีความคิด
สร้างสรรค์ในการสร้างสังคมที่เท่าเทียมกันข้ึนมาได้ 4) ผู้เข้ารับการฝึกอบรมได้พัฒนาความความรู้
เกี่ยวกับความเชื่อมโยงของสรรพสิ่งในธรรมชาติ เข้าใจว่าเราเป็นส่วนหนึ่งของธรรมชาติ มีความ
เชื่อมโยงสัมพันธ์กับธรรมชาติอย่างลึกซึ้ง และตระหนักว่าเรามีหน้าที่ความรับผิดชอบที่จะดูและ
ธรรมชาติด้วย โดยมีกิจกรรมหลักในการฝึกอบรมคือ 1) ความส าคัญของการสร้างโครงการ 
(Project) และวางเส้นทางการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของตนเอง 2) การเตรียมวางแผน
โครงการและวางเส้นทางการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมใน 3 เดือนข้างหน้า 3) การบันทึก
ประจ าวันหรือสัปดาห์เกี่ยวกับประสบการณ์ภายในตนเอง 4) กิจกรรมติดตามผลหลังการฝึกอบรม 
(กลุ่มเพ่ือนช่วยเพื่อน) และมีวิธีการในการน ากิจกรรมส าหรับกระบวนกรดังนี้ 1) การบรรยาย 2) การ
อธิบายงาน 3) การให้ค าแนะน าปรึกษา 4) การอธิบายเรื่องกลุ่มเพื่อนช่วยเพื่อน 5) การไตร่ตรอง 6) 
การวาดภาพระบายสี 7) การเขียนแผนการพัฒนา ภายหลังการฝึกอบรมได้มีการประเมินผลโดยนิสิต
นักศึกษาผู้เข้ารับการอบรม กระบวนกร และผู้ทรงคุณวุฒิ และได้น าผลการวิจัยมาปรับปรุงแก้ไข
หลักสูตรในโมดูล 1 เป็นกิจกรรมหลักในการฝึกอบรมใหม่ ดังนี้ 1) กิจกรรม Check in 2) กิจกรรม
สามเหลี่ยมด้านเท่า 3) กิจกรรมสร้างความสัมพันธ์กับธรรมชาติ 4) กิจกรรมกอดธรรมชาติ 5) 
กิจกรรมทางเดินของจักรวาล บัญญัติ 10 ประการของชาวอินเดียนแดง 6) กิจกรรมผ่อนพักตระหนักรู้ 
7) กิจกรรมสายใยแห่งชีวิตจากอาหารมื้อนี้ 8) กิจกรรมก้าวที่แตกต่าง 9) กิจกรรมเส้นแบ่งประมูล 
10) กิจกรรมชมภาพยนตร์ และ 11) กิจกรรมกลับบ้าน โมดูลที่ 4 การวางแผนการพัฒนาจิต
วิญญาณและจริยธรรมของตนเอง และการติดตามผล โดยมีวัตถุประสงค์ คือ 1) สรุปรายละเอียด
จิตวิญญาณและจริยธรรมที่ตนเองต้องการพัฒนาได้ 2) สามารถวางเส้นทางการพัฒนาจิตวิญญาณ
และจริยธรรมของตนเองได ้และได้มีการติดตามผลภายหลังการฝึกอบรมในครั้งที่ 3 โดยเว้น
ระยะเวลาประมาณ 2 เดือน เพ่ือให้ผู้เข้ารับการฝึกอบรมได้ทวน พิจารณาไตร่ตรอง ปัญหาอุปสรรค
ในการด าเนินการตามแผนการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมที่ได้วางไว้ พร้อมทั้งแลกเปลี่ยนความ
คิดเห็น ได้รับข้อเสนอแนะแนวทางแก้ไขปัญหาต่าง ๆ ได้รับก าลังใจ และการสนับสนุนแก่กันและกัน
จากกลุ่มเพ่ือน หรือจากการให้ค าปรึกษาของกระบวนกร โดยมีกิจกรรมหลักในการฝึกอบรมคือ 1) 
การทบทวนแผนการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมเป็นรายบุคคล 2) รายงานความก้าวหน้า หรือ
ปัญหาอุปสรรคในกลุ่มใหญ่หรือกลุ่มย่อย 3) การอภิปราย แลกเปลี่ยนความคิดเห็นในกลุ่ม หรือการ
ให้ค าปรึกษาจากกระบวนกร 4) สรุปข้อเสนอแนะและแนวทางในการปรับปรุงแผนพัฒนาของตนเอง  

ผลการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงปริมาณ การทดสอบความแตกต่างของคะแนนตัวแปรจิตวิญญาณ

และจริยธรรมระหว่างก่อนได้รับการพัฒนา (Pre Test) กับหลังได้รับการพัฒนา (Post Test) โดย

ด าเนินการวิเคราะห์ข้อมูลจากกลุ่มตัวอย่างนิสิตนักศึกษาที่เข้าร่วมการพัฒนาได้ครบตามหลักสูตรทั้ง 

3 ครั้ง และให้ข้อมูลครบ เป็นจ านวนคนทั้งสิ้น 26 คน โดยน าข้อมูลดังกล่าวมาวิเคราะห์เพ่ือ



 
227 

 

เปรียบเทียบค่าเฉลี่ยสองกลุ่มที่ไม่เป็นอิสระต่อกัน Dependent t-test ทั้งนี้ก าหนดสมมติฐานให้

คะแนนตัวแปรหลังได้รับการพัฒนาสูงว่าคะแนนตัวแปรก่อนได้รับการพัฒนา ผลการเปรียบเทียบ

นัยส าคัญทางสถิติของค่าเฉลี่ยของคะแนนตัวแปรจิตวิญญาณและจริยธรรมก่อนและหลังได้รับการ

พัฒนาของนิสิตนักศึกษา และผลการวิเคราะห์ค่าขนาดอิทธิพลของโคเฮน (Cohen’s d Effect Size) 

ที่แสดงถึงขนาดของความแตกต่างระหว่างคะแนนก่อนและหลัง มากน้อยเพียงใด ผลการวิจัยพบว่า

ภายหลังได้รับการพัฒนาตามหลักสูตรฯ แล้วนิสิตนักศึกษากลุ่มตัวอย่างมีการเห็นคุณค่าในตนเอง

มากกว่าก่อนได้รับการพัฒนาอย่างมีนัยส าคัญทางสถิติ (t (25) = 5.599, p < .01) มีค่าขนาดอิทธิพล

ของโคเฮนเท่ากับ 1.09 ส่วนตัวแปรการเห็นคุณค่าของผู้อื่นพบว่า มากกว่าก่อนได้รับการพัฒนาอย่าง

มีนัยส าคัญทางสถิติ (t (25) = 2.124, p < .05) มีค่าขนาดอิทธิพลของโคเฮนเท่ากับ .41 ส าหรับตัว

แปรสัมพันธภาพที่ดีกับผู้อ่ืนนั้น ผู้วิจัยพบว่าภายหลังได้รับการพัฒนาตามหลักสูตรฯ แล้วกลุ่มตัวอย่าง

มีคะแนนมากกว่าก่อนได้รับการพัฒนาอย่างมีนัยส าคัญทางสถิติ (t (25) = 1.987, p < .05) มีค่า

ขนาดอิทธิพลของโคเฮนเท่ากับ .39 นิสิตนักศึกษากลุ่มตัวอย่างมีความรับผิดชอบต่อตนเองมากกว่า

ก่อนได้รับการพัฒนาอย่างมีนัยส าคัญทางสถิติ (t (25) = 6.152, p < .01) มีค่าขนาดอิทธิพลของ

โคเฮนเท่ากับ 1.20 ส่วนตัวแปรด้านความรับผิดชอบต่อผู้อื่นนั้นพบว่าภายหลังได้รับการพัฒนาตาม

หลักสูตรฯ แล้วกลุ่มตัวอย่างมีคะแนนมากกว่าก่อนได้รับการพัฒนาอย่างมีนัยส าคัญทางสถิติ (t (25) 

= 8.813, p < .01) มีค่าขนาดอิทธิพลของโคเฮนเท่ากับ 1.72 นอกจากนี้ผู้วิจัยสนใจผลของการ

พัฒนาที่มีต่อสุขภาวะทางจิตวิญญาณ โดยพบว่าสุขภาวะทางจิตวิญญาณภายหลังได้รับการพัฒนา

ตามหลักสูตรฯ แล้วกลุ่มตัวอย่างมีคะแนนมากกว่าก่อนได้รับการพัฒนาอย่างมีนัยส าคัญทางสถิติ (t 

(25) = 3.143, p < .01) มีค่าขนาดอิทธิพลของโคเฮนเท่ากับ .61 อย่างไรก็ตามไม่พบว่าการให้อภัย

ภายหลังจากได้รับการพัฒนาจะเพ่ิมข้ึนอย่างมีนัยส าคัญทางสถิติ (t (25) = .287, ns) มีค่าขนาด

อิทธิพลของโคเฮนเท่ากับ .05  

ผู้วิจัยวิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพจากการเขียนประเมินโครงการฝึกอบรม การสนทนากลุ่ม 

การสัมภาษณ์เชิงลึก และการเขียนบันทึก Journal Journey พบว่าผู้เข้ารับการฝึกอบรมส่วนใหญ่ได้

บรรลุผลตามที่คาดหวัง และมีบางส่วนรายงานว่าได้บรรลุผลเกินความคาดหวัง โดยสรุปสิ่งที่นิสิต

นักศึกษาได้รับ จากการเข้ารับการฝึกอบรมหลักสูตรนี้ พบว่าผู้เขา้รับการฝึกอบรมได้เข้าใจ

ความหมายของจิตวิญญาณมากขึ้น ได้รู้จักยอมรบั และเข้าใจในตนเองมากขึ้น รู้เท่าทันอารมณ์

ตนเอง ควบคุมอารมณ์ตนเองได้ดีขึ้น ท าให้มีสติมากข้ึน ได้ใคร่ครวญไตร่ตรองเกี่ยวกับตนเองมากข้ึน 

ได้ค้นพบตัวเองอย่างไม่เคยพบมาก่อน ไม่มองตนเองเป็นเหมือนศูนย์กลางจักรวาล ได้เรื่องการให้

อภัยทั้งตนเองและผู้อ่ืน ได้กล้าแสดงออก และมั่นใจมากข้ึน ได้เห็นคุณค่าในตนเองมากขึ้น ได้พัฒนา



 
228 

 

ศักยภาพตนเอง ได้เห็นการเปลี่ยนแปลงในตนเองอย่างค่อยเป็นค่อยไป ได้เกิดการเปลี่ยนแปลงทั้ง

ความคิดและจิตใจ ได้เปลี่ยนแปลงความคิดจากท่ีคิดว่าตนเองต้องเป็นที่หนึ่งตลอดตอนนี้คิดว่าเป็น

ส่วนหนึ่งก็ได้ ได้ข้อคิดที่สามารถน ามาปรับใช้กับตนเอง และได้ใช้ชีวิตอย่างมีคุณภาพ มีเป้าหมายใน

ชีวิตที่ชัดเจนมากขึ้น รู้สึกมีความรับผิดชอบชีวิตตัวเองได้มากขึ้น ได้เปิดรับสิ่งดีใหม่ๆ ได้

ประสบการณ์ใหม่ๆ สามารถน าไปใช้ได้จริงในชีวิตประจ าวัน ได้เติบโต ได้รับได้รับพลังทางบวก 

กิจกรรมต่างๆ ท าให้เราโน้มน าไปสู่การเข้าใจตนเองและผู้อื่น เห็นความส าคัญของสิ่งรอบตัว ได้พบ

ทางออกของปัญหาที่ก าลังเผชิญอยู่ ได้พบกับความจริงของชีวิต ได้เปลี่ยนชีวิตไปอย่างสิ้นเชิงอย่างที่

ตนเองรู้สึกได้ และสิ่งที่ได้รับในด้านที่เกี่ยวข้องกับผู้อ่ืน สังคม และสิ่งแวดล้อม ผู้เข้ารบัการอบรม

รายงานว่า ได้เข้าใจในตัวผู้อ่ืน ฟังผู้อื่นมากข้ึน เข้าใจความรู้สึกผู้อ่ืน มีความเอาใจใส่คนรอบข้างมาก

ขึ้น ไดเ้ข้าใจและให้อภัยผู้อ่ืนมากขึ้น ไดม้ีปฏิสัมพันธ์กับผู้อื่นมากขึ้น ไดแ้ลกเปลี่ยนความคิดเห็น

ระหว่างกัน ได้พัฒนาสัมพันธภาพกับผู้อ่ืนดีขึ้น ได้ทักษะการปรับตัวเข้ากับผู้อ่ืนมากขึ้น ได้เรียนรู้

และตระหนักถึงความส าคัญของโลกและธรรมชาติ ได้อยู่กับธรรมชาติท าให้รู้สึกสงบและสบายผ่อน

คลาย ได้เห็นความเชื่อมโยงของสิ่งต่าง ๆ รอบตัวทั้งตัวเราและคนรอบข้าง เห็นถึงความสัมพันธ์

ของสรรพสิ่ง และเห็นการกระท าท่ีส่งผลกระทบต่อสิ่งต่าง ๆ ได้เรียนรู้และเห็นคุณค่าของสังคม

สิ่งแวดล้อมมากข้ึน รู้สึกห่วงใยสิ่งแวดล้อมมากข้ึน ได้เรียนรู้และตระหนักถึงความรับผิดชอบต่อ

ส่วนรวม สังคม สิ่งแวดล้อม และความเป็นพลเมืองที่ดีมากขึ้น 

 ตัวอย่างผลจากการสัมภาษณเ์ชิงลึกกับผู้เข้ารับการฝึกอบรมจ านวน 7 คน พบว่าผู้เข้ารับการ

ฝึกอบรมมองว่าการเข้ารับการพัฒนาในหลักสูตรนี้ ท าให้ได้พัฒนาตนเอง ได้ความรู้และเห็นภาพของ

จิตวิญญาณท่ีชัดเจนมากข้ึน ได้เรียนรู้ว่าโชคดีท่ีเกิดมาเป็นมนุษย์และควรฝึกฝนพัฒนาตนเอง ได้

ประสบการณ์เปิดมุมมองใหม่ ๆ  สิ่งใหม่ ๆ ได้เปิดใจ และเปลี่ยนทัศนคติของตนเอง ได้รู้จักตนเอง 

ได้มองตนเองทางบวกมากขึ้น มีวินัยต่อตนเองและผู้อ่ืนมากขึ้น ยอมรับความรู้สึกของตนเองมากข้ึน 

การให้อภัยตนเองมากขึ้น สามารถใช้ชีวิตอย่างช้าลงท าให้รู้สึกมีความสุข ได้มิตรภาพต่อตนเอง ได้อยู่

กับตนเองมากขึ้น ไดเ้รียนรู้ความแตกต่างระหว่างบุคคล การอยู่ร่วมกับคนอ่ืน  การปรับตัวต่อคนอ่ืน 

การลดอคติลง ได้พัฒนาความสัมพันธ์และมิตรภาพกับผู้อ่ืน  ได้เชื่อมโยงกับตนเองและเปิดรับความ

เชื่อมโยงกับผู้อ่ืนมากขึ้น ได้มุมมองใหม่ ๆ จากคนอ่ืน ซึ่งสามารถน าไปใช้ในชีวิตประจ าวันได้ท้ังหมด 

การได้เห็นความเหลื่อมล้ าของสังคม การเห็นแก่ส่วนรวม สังคม และโลกมากขึ้น นอกจากนี้การได้

สัมผัสกับธรรมชาติ ท าให้ตระหนักรู้ว่าทุกสิ่งเชื่อมโยงส่งผลถึงกัน และการเปลี่ยนแปลงของคนหน่ึง

สามารถส่งผลกระทบต่อคนอ่ืนและโลกได้ ได้มุมมองใหม่ที่มีต่อคนอ่ืน สังคม และภาพรวมทั้งหมด 

 



 
229 

 

ตัวอย่างผลจากการวิเคราะห์บันทึก  Journal Journey ของผู้เข้ารับการฝึกอบรม พบว่าผู้

เข้ารับการฝึกอบรม ไดน้ิยามความหมายจิตวิญญาณของตนเองว่า จิตวิญญาณคือการเรียนรู้ ผู้เข้ารับ

การฝึกอบรมรายงานว่าได้เห็นคุณค่าและความหมายของชีวิต ได้เห็นคุณค่าของตนเองและผู้อ่ืน ได้

มีความสัมพันธ์ที่ดีกับตนเองและผู้อ่ืน ได้พบสิ่งท่ีมีความหมายในชีวิตคือการอยู่อย่างมีความหมาย 

การได้ก าหนดเป้าหมายให้กับตนเอง ว่า “เราจะท าอย่างไร ให้โลกดีใจที่เราเกิดมา” การได้รับสิ่งใหม่  

ทั้งมิตรภาพ ความรู้สึก ประสบการณ์ใหม่ๆ การข้ามก าแพงขีดจ ากัดของตนเอง ได้ก้าวข้ามผ่าน

ข้อจ ากัดของตนเอง การก้าวข้ามผ่านอุปสรรคที่เกิดขึ้น มีความสุขเมื่อย้อนกลับไปมองสิ่งที่ผ่านมา 

การเปิดใจและลองท า ได้มุมมองใหม่ ๆ สร้างความหนักแน่นในตนเอง การมีสมาธิจดจ่อกับปัจจุบัน 

การรู้สึกดีกับตัวเองมากข้ึน การได้ฟันฝ่าอุปสรรคที่เกิดข้ึน การได้ยินเสียงของตนเอง การได้รับรู้ 

อารมณ์ ความรู้สึกของตนเอง การฟังคนอ่ืน การได้เชื่อมโยงกับคนอ่ืนและการมีสัมพันธภาพที่แน่น

แฟ้นมากยิ่งขึ้น การไว้ใจคนอ่ืนมากขึ้น การเชื่อใจคนรอบข้าง การได้เห็นคุณค่าและความหมายของ

สิ่งต่าง ๆ การเข้าใจว่าธรรมชาติกับมนุษย์ต้องพึ่งพิงอาศัยกัน 

จากการประชุมกลุ่มเพ่ือติดตามผลภายหลังได้รับการพัฒนา 2 เดือนของผู้เข้ารับการ

ฝึกอบรมครั้งนี้ พบว่าผู้เข้ารับการฝึกอบรมส่วนใหญ่ได้บรรลุผลตามที่คาดหวัง และมีบางส่วนรายงาน

ว่าได้บรรลุผลเกินความคาดหวัง สามารถสรุปสิ่งที่นิสิตนักศึกษาได้รับหลังจากเข้ารับการฝึกอบรมทั้ง 

หลักสูตร ได้แก่ มีดังนี้ รู้จักตัวเองมากข้ึน ได้ทบทวนตนเอง ข้อบกพร่องที่ตนเองควรปรับปรุง มีวินัย

ในตนเองและความรับผิดชอบมากขึ้น การมีสติในการไตร่ตรองปัญหาที่เกิดขึ้น รู้เท่าทันความคิดของ

ตนเองมากข้ึน รู้ความต้องการของตนเอง  ความมั่นใจในตนเองมากข้ึน ได้เห็นคุณค่าของตนเอง ได้

เป็นตัวของตัวเองมากข้ึน ได้เปลี่ยนแปลงทัศนคติบางอย่างที่ข้ึน ท าให้มุมมองในการด าเนินชีวิต

เปลี่ยนไป มีความอ่อนโยนและมีเหตุผลมากข้ึน ใจเย็นมากขึ้น ได้เปลี่ยนแปลงความคิดและมุมมอง

ชีวิต มองโลกในแง่ดีมากขึ้น ได้มุมมองเรื่องการสร้างความสุขในการด าเนินชีวิต มีความสุขมากขึ้น มี

ความกล้าที่จะออกจากพ้ืนที่แห่งความสะดวกสบาย (Comfort Zone) ไปเผชิญความเสี่ยงเพ่ือเรียนรู้

การใช้ชีวิตมากขึ้น ได้วิธีการสร้างความสุขด้วยตนเอง  ได้เห็นการเปลี่ยนแปลงตนเองอย่างค่อยเป็น

ค่อยไป และไม่ตัดสินอะไรจากสิ่งที่เห็นเท่านั้น ได้ฝึกสมาธิ ได้เข้าใจเรื่องจิตวิญญาณมากขึ้น แม้ว่าจะ

ยังไม่สามารถพัฒนาจิตวิญญาณได้ดีมาก แต่ก็ตั้งใจจะพัฒนาต่อไป ได้พัฒนาตนเองจากภายในจริง ๆ 

ได้พัฒนาตนเองไปในทางท่ีดีขึ้น มีความสุขมากข้ึน รับรู้ได้ถึงการเปลี่ยนแปลงของตนเอง และคุณภาพ

ชีวิตที่ดีข้ึน มีมุมมองความคิดที่เปลี่ยนไปและคิดว่าจะเป็นสิ่งที่อยู่กับตนเองไปตลอดชีวิต ได้น าสิ่งที่ได้

เรียนรู้จากการฝึกอบรมไปปรับใช้ในชีวิตประจ าวันได้ ได้ตระหนักว่าควรเปลี่ยนแปลงตนเอง แทนที่จะ

เปลี่ยนผู้อ่ืน ได้เปิดโลกของตนเอง  



 
230 

 

นอกจากนี้ผู้เข้ารับการฝึกอบรมยังรายงานว่า การเข้าหลักสูตรนี้ท าให้มองคนอ่ืนในแง่ดีมาก

ขึ้น ได้เห็นคุณค่าของผู้อ่ืน มีความสัมพันธ์กับผู้อ่ืนดีขึ้น ได้มิตรภาพ และสัมพันธภาพจากเพ่ือน การ

รับฟังคนอ่ืนมากข้ึน ได้เข้าใจคนอ่ืนมากข้ึน ใส่ใจในคนอ่ืนมากข้ึน ได้เข้าใจความแตกต่างระหว่าง

บุคคล ให้อภัยคนอ่ืนมากข้ึน เลิกมองและตัดสินคนจากภายนอก พยายามเปิดรับและเข้าใจความรู้สึก

ของคนอ่ืน ได้ประสบการณ์และได้รับความคิดที่ดีจากคนอ่ืน ได้กัลยาณมิตร ได้เปิดใจและเชื่อใจผู้อ่ืน 

การเอาใจเขามาใส่ใจเรามากขึ้น และรู้สึกขอบคุณส าหรับ โอกาส ประสบการณ์ มิตรภาพ ความรู้ 

และความทรงจ าที่ดี และรู้สึกมีความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันกับธรรมชาติ ได้ประสบการณ์ใกล้ชิดกับ

ธรรมชาติ รู้สึกห่วงใยสิ่งแวดล้อมและธรรมชาติมากขึ้นจากเดิมที่ไม่เคยสนใจ ได้เห็นคุณค่าของสังคม

และสิ่งแวดล้อมมากขึ้น รู้สึกว่าเรามีหน้าที่และความรับผิดชอบต่อสังคมและสิ่งแวดล้อม 

เมื่อสอบถามกลุ่มผู้เข้ารับการฝึกอบรมว่าจะบอกเก่ียวกับหลักสูตรนี้ให้กับผู้ที่ไม่เคยเข้ารับ

การฝึกอบรมว่าอย่างไร พบว่ากลุ่มผู้ที่เข้ารับการฝึกอบรมรายงานว่า การอบรมหลักสูตรนี้เป็นการ

อบรมที่ท าให้เราได้มองย้อนกลับมามองตนเอง กลับมาทบทวนตนเอง มองเห็นคนรอบข้าง ผู้คนใน

สังคม เป็นบทเรียนที่เติมเต็มส่วนที่ขาดหายไปของชีวิตได้เป็นอย่างดี หลักสูตรนี้ช่วยให้เราเปิดใจ

เรียนรู้กับสิ่งที่ไม่เคยเรียนรู้มาก่อน แม้ว่าเราจะยังไม่รู้จักจิตวิญญาณท่ีแท้จริง แต่ท าให้เข้าใจค าว่าจิต

วิญญาณและความเกี่ยวข้องกันของทุกสรรพสิ่งรอบตัว ช่วยให้เรารู้จักและเข้าใจตนเองและผู้อื่นมาก

ขึ้น ได้รับทัศนคติใหม่ ได้เปิดหูเปิดตา ได้ประสบการณ์ใหม่ในการด าเนินชีวิต ท าให้เป็นคนละเอียด 

อ่อน และเข้าใจคนอ่ืนมากขึ้น รวมถึงไดแ้นวทางในการใช้ชีวิตของตนเอง ได้คุยกับตนเอง สนุกที่จะ

รู้จักกับตนเอง ได้ลองค้นหาตนเอง และได้เรียนรู้โลกกว้างขึ้น ได้เห็นความดีงามของสิ่งต่าง ๆ มากข้ึน 

การเรียนรู้จากกิจกรรมจะสามารถน าไปใช้ในชีวิตประจ าวันได้ท้ังหมด ท าให้ชีวิตดีขึ้น ได้ใช้ชีวิตอย่างมี

คุณภาพยกระดับจิตใจให้เป็นคนเต็มคนมากขึ้น ค่ายนี้ต้องสัมผัสด้วยตัวเราเอง ด้วยจิตวิญญาณของ

ตัวเอง เป็นค่ายที่ดีที่สุดในชีวิต เป็นความทรงจ าที่ยากจะลบเลือน เป็นต้น 

 

การสรุปผลการวิจัย 

 จากวงจรการวิจัยเชิงปฏิบัติการ (Cycle of Action Research) เพ่ือการพัฒนาหลักสูตรการ

พัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรม พร้อมกับการเก็บรวบรวมข้อมูลเชิงคุณภาพเพ่ือประเมินประสิทธิผล

ของกิจกรรมในแต่ละโมดูลและประเมินการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมภายหลังจากได้รับการพัฒนาครบ

ทั้ง 3 โมดลู ข้อมูลเชิงคุณภาพถูกเก็บรวบรวมผ่านการระดมสมอง การสนทนากลุ่ม การสัมภาษณ์เชิง

ลึก และบันทึกการเขียนสะท้อนพัฒนาการของตนเอง (Journal Journey) ผู้วิจัยวิเคราะห์ข้อมูล

ดังกล่าวและค้นพบประเด็นเกี่ยวกับประสิทธิผลของการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมในการวิจัย



 
231 

 

ครั้งนี้ได้ 4 ประเด็น (Themes) ได้แก่ จิตวิญญาณเป็นประสบการณ์ภายในตนเอง ผลต่อการเชื่อมโยง

กับตนเอง (Impact on Connect with Oneself) ผลต่อการเชื่อมโยงกับผู้อ่ืน (Connect with 

Others) และผลต่อการเชื่อมโยงกับสิ่งแวดล้อม (Connect with the Society & Environment) 

สามารถอธิบายได้ดังนี้ 

 1. การพัฒนาจิตวิญญาณเปน็การสร้างประสบการณ์ภายในตนเอง (Inner Experience) 
 องค์ประกอบส าคัญในการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมคือการสร้างประสบการณ์ที่ให้ผู้
เรียนรู้ได้สะท้อนความคิดและความรู้สึกของตนเองโดยผ่านการน าของกระบวนกร การเชื่อมโยงทาง
จิตวิญญาณไม่ได้เกิดข้ึนเพราะการมอบความรู้จากกระบวนกรซึ่งเป็นสิ่งเร้าภายนอก แต่หากการ
ตระหนักรู้ทางจิตวิญญาณเกิดขึ้นจากผู้เรียนรู้เองสร้างข้ึนมาภายใน โดยผ่านกระบวนการสะท้อนและ
ตีความด้วยตนเอง ดังเช่นนิสิตนักศึกษาคนหนึ่งได้เขียนบันทึกพัฒนาการของตนเองว่า “สิ่งต่าง ๆ ที่
เราประสบพบเจอ เป็นสิ่งที่มีความหมายต่อชีวิตของเราเสมอ แม้เราจะรู้ตัวหรือไม่ก็ตาม” สอดคล้อง
กับกลุ่มระดมสมองกลุ่มหนึ่งได้เสนอว่า 
 

“ตอนแรกอยากรู้จักว่าจิตวิญญาณคืออะไร ตอนนี้ได้รู้แล้วว่าจิตวิญญาณเป็นสิ่งที่ถ่ายทอด
โดยตรงไม่ได้ แต่ต้องอาศัยการสัมผัสด้วยตนเอง”  
 

 นอกจากนี้ยังมองว่าหลังจากได้รับการพัฒนาโดยสร้างประสบการณ์เกี่ยวกับตนเองแล้วท าให้
สามารถเปิดใจเชื่อมโยงกับการมีประสบการณ์กับผู้อ่ืนได้ ดังเช่นสมาชิกในกลุ่มระดมสมองกลุ่มหนึ่ง
เสนอว่า 
 

“การพัฒนาจิตวิญญาณท าให้มีประสบการณ์ท่ีท าให้ตนเอง กล้าออกจากพ้ืนที่แห่งความ
สะดวกสบาย (Comfort Zone) เพ่ือท าให้สิ่งที่ตนเองชอบ กล้าออกไปเจอคนใหม่ ๆ สิ่งใหม่ ๆ” 
 

 ประสิทธิผลในการพัฒนาจิตวิญญาณจะต้องถูกประเมินผ่านข้อมูลเกี่ยวกับประสบการณ์
ภายในของบุคคล สอดคล้องกับแนวคิดการพัฒนาจิตวิญญาณของ Dhingra et al. (2005) ที่มองว่า
ผลของการพัฒนาทางจิตวิญญาณจะต้องถูกศึกษาผ่านปรากฎการณ์เกี่ยวกับชีวิตภายใน สะท้อนจาก
คุณค่าและความหมายของชีวิตตนเองที่เกิดขึ้น 
 
 
 
 



 
232 

 

 2. ผลต่อการเชื่อมโยงตนเอง (Impact on Connect with Oneself)  
 ประเด็นส าคัญเกี่ยวกับผลลัพธ์ของการเข้าร่วมการพัฒนาจิตวิญญาณตามหลักสูตรในครั้งนี้ 
สังเกตได้ว่ากลุ่มผู้เรียนรู้และกระบวนกรมักจะใช้ค าว่า “เชื่อมโยง” โดยเฉพาะอย่างยิ่งการเข้าร่วม
กิจกรรมท าให้ผู้เรียนรู้มีประสบการณ์เกี่ยวกับการเชื่อมโยงกับตนเอง ท าให้เห็นประโยชน์ที่ส าคัญของ
การพัฒนาจิตวิญญาณว่าเป็นกระบวนการสร้างการเชื่อมโยงกับตัวตนเองภายใน (Inner self) ผู้วิจัย
ค้นพบประเด็นส าคัญดังนี้ 
 
 2.1 การยอมรับตนเอง (Self-Acceptance) กิจกรรมในโมดูลที่ 1 พยายามมุ่งให้นิสิต
นักศึกษาเข้าใจในกระบวนการที่น าไปสู่การเห็นคุณค่าของตนเอง กิจกรรมอาทิเช่น สายธารชีวิต การ
วิเคราะห์บุคลิกภาพของตนเอง และสุนทรียสนทนา ท าให้ผู้เรียนรู้ดังกล่าวได้มีโอกาสย้อนกลับไป
พิจารณายอมรับความต้องการที่แท้จริงของตนเอง ดังที่นิสิตนักศึกษาคนหนึ่งกล่าวว่า  
 

“การเข้าร่วมกิจกรรมท าให้เราได้ทบทวนเรื่องราวที่เกิดข้ึน ทบทวนความรู้สึกของเราจาก
เหตุการณ์นั้น ท าให้เราเห็นความรู้สึกที่เกิดขึ้นชัดเจนยิ่งขึ้น เรียนรู้ที่จะเข้าใจและยอมรับ
ความรู้สึกนั้น”  
 

 ข้อมูลจากกลุ่มระดมสมองกลุ่มหนึ่งภายหลังจากการเข้าร่วมกิจกรรมในโมดูลที่ 1 ได้ให้ความ
คิดเห็นไว้ว่า 
 

“กิจกรรมท าให้สามารถดึงความกล้าที่เราหลงลืมไปให้กลับมาอย่างรู้เท่าทัน การรู้ และการ
กลับมาอยู่กับตนเอง ท าให้เราพยายามฟังเสียงภายในของตัวเอง (Calling) และเมื่อฟังเสียง
ของตัวเองก็จะมีพลังในการท าบางสิ่งบางอย่างได้” 
 

 ข้อความดังกล่าวสะท้อนให้เห็นถึงประโยชน์ของการยอมรับตนเองที่เป็นเงื่อนไขพ้ืนฐานใน
การส่งเสริมการเห็นคุณค่าของตนเองในการด าเนินชีวิต 
 
 2.2 การเข้าใจตนเอง (Understanding Oneself) เมื่อผู้เรียนรู้เปิดโอกาสให้พิจารณา
ตนเองแล้ว ก็จะน าไปสู่สภาวะของการตระหนักรู้ตนเอง (Self-Awareness) เป็นการริเริ่มที่จะท า
ความเข้าใจถึงความต้องการ ความคิด และความรู้สึกของตนเอง รวมไปถึงการพิจารณาว่าตนเองมีจุด
แข็งและจุดอ่อนอย่างไรบ้าง ดังเช่นนิสิตนักศึกษาคนหนึ่งกล่าวว่า “เมื่อก่อนมองตนเองอย่างผิวเผิน 
มองตัวเองในแง่ลบ พออยู่กับตนเองมากข้ึน ก็ได้มองตนเองในหลายมุม” สอดคล้องกับที่นิสิต



 
233 

 

นักศึกษาคนหนึ่งได้พูดขึ้นมาระหว่างกระบวนการกลุ่มระดมสมองภายหลังจากได้รับการพัฒนาเสร็จ
สิ้นแล้วดังนี้ 
 

“พบว่าตนเองมีพัฒนาการอย่างต่อเนื่อง ให้เราพัฒนาตนเองได้อย่างมีขั้นตอน ท าให้รู้จัก 
ยอมรับ เข้าใจในตนเองและผู้อื่น มันเป็นสิ่งส าคัญมาก ๆ ในชีวิต ซึ่งหนูเพ่ิงจะมาคิด
ไตร่ตรองจริง ๆ ก็ตอนมาค่ายได้เข้าร่วมอบรมครั้งนี้”  
 

 นอกจากนี้นิสิตนักศึกษาที่ได้รับการพัฒนายังให้ข้อมูลอีกว่าเมื่อเข้าร่วมกิจกรรมไปแล้วพบว่า
ตนเองสามารถตระหนักรู้ในอารมณ์ความรู้สึกท่ีเกิดขึ้นได้และไม่ท าให้อารมณ์นั้นเกิดผลเสียต่อตนเอง 
เช่นนิสิตนักศึกษาคนหนึ่งพูดว่า  
 
 “ท าให้เข้าใจความรู้สึกของตนเองและผู้อื่นมากข้ึน เพราะก่อนหน้าอาจจะใช้ความรู้สึกตนเอง 
 ตัดสินใจอะไรไปก่อนมากเกินไป”  
 
 หรืออีกคนหนึ่งเสนอว่า  
 
 “ท าให้รู้เท่าทันอารมณ์ต่าง ๆ ของตนเอง เพ่ือน าไปสู่การดับอารมณ์ที่ทันเวลา”  
 
 นิสิตนักศึกษาหลายคนเสนอว่าการเข้าร่วมกิจกรรมกงล้อสี่ทิศที่วิเคราะห์บุคลิกภาพของ
ตนเองท าให้สามารถเข้าใจจุดแข็งและจุดอ่อนของตนเอง เมื่อเข้าร่วมแบ่งปันกับเพ่ือนในกิจกรรม
พบว่าตนเองสามารถยอมรับตัวตนของตนเองได้ ดังเช่น มีนิสิตนักศึกษาคนหนึ่งกล่าวว่า 
 

“กิจกรรมท าให้ได้ค้นหาตัวเองและเลือกว่าเป็นทิศไหน [บุคลิกภาพ] ซึ่งการค้นพบตัวเองนั้น
ท าให้เราพัฒนาตัวเองต่อไปได้ เพราะมองเห็นจุดดีจุดด้อยของตนเอง รู้ว่าควรพัฒนาส่วนไหน 
ส่งเสริมส่วนไหน และแก้ไขส่วนไหนบ้าง” 

  
 จะเห็นได้ว่ากิจกรรมที่มีกระบวนการที่เป็นรูปธรรมเช่น กงล้อสี่ทิศนี้ท าให้ผู้เรียนรู้สามารถท า
ความเข้าใจตนเองได้อย่างชัดเจน การมองเห็นจุดด้อยของตนเองเป็นหนทางท าให้ยอมรับตนเองและ
ตระหนักรู้ว่าจะจัดการกับปัญหาอันเนื่องมาจากลักษณะนิสัยของตนเองดังกล่าว 
 



 
234 

 

 2.3 การให้คุณค่าแก่ตนเอง (Self-Worth) เป็นคุณลักษณะของบุคคลที่ให้คุณค่าภายในแก่
ตนเอง (Intrinsic Value) เกี่ยวข้องกับการสร้างความหมายในชีวิตและมีความรับผิดชอบต่อตนเอง 
(Sense of Ownership) การพัฒนาจิตวิญญาณมุ่งหวังเพื่อให้บุคคลมีความซื่อสัตย์ต่อตนเองและเห็น
จริงใจต่อตนเอง (Authenticity) ดังที่นิสิตนักศึกษาคนหนึ่งได้พูดถึงสิ่งที่ตนเองได้รับระหว่างการได้รับ
การพัฒนาในโมดูลที่ 1 ว่า “ได้ซื่อสัตย์กับตัวเอง ทั้งในแง่ของความคิดและความรู้สึก” นิสิตนักศึกษา
คนหนึ่งเขียนบรรยายถึงพัฒนาการทางจริยธรรมของตนเองว่า “การเดินทาง [ได้รับการพัฒนาใน
หลักสูตร] ท าให้เราได้เรียนรู้ ความรู้เป็นสิ่งที่มีคุณค่า การมีคุณค่าท าให้เราเป็นมนุษย์” นิสิตนักศึกษา
อีกคนหนึ่งเขียนว่า “สิ่งที่มีความหมายในชีวิตฉัน คือการอยู่อย่างมีความหมาย” นอกจากนี้นิสิตคน
หนึ่งได้แบ่งปันมุมมองของตนเองระหว่างการระดมสมองเพ่ือประเมินผลหลักสูตรฯ ว่าการที่ตนเองให้
คุณค่าแก่ตนเอง เป็นพ้ืนฐานส าคัญในการที่ท าให้ตนเองได้เปิดเผยตนเองกับผู้อ่ืนอย่างมั่นใจ 
 

“กิจกรรมท าให้กล้าที่จะเปิดเผยตนเอง จากเป็นคนที่ไม่ชอบเล่าเรื่องส่วนตัว ไม่กล้าที่จะเล่า
เรื่องครอบครัว... ท าให้กล้าจะพูดคุย กล้าที่จะให้ก าลังใจผู้อ่ืน... ความม่ันใจท าให้ยอมก้าว
ออกจากโลกของตนเอง ไปยังพ้ืนที่ต่าง ๆ เพ่ือพบคนอ่ืน ๆ” 

 
 2.4 การมีพลังในการด าเนินชีวิต (Vigor) เป็นระดับของพลังในการด าเนินชีวิตและความ
ยืดหยุ่นทางจิตใจ (Mental Resilience) แสดงออกโดยการใช้ความพยายามในการท ากิจกรรมหรือ
ภารกิจเพ่ิมมากข้ึน ในการพัฒนาจิตวิญญาณมีกิจกรรมที่คอยให้ผู้เรียนรู้ได้ทบทวนตนเองและให้
ก าลังใจแก่ตนเองเช่น กิจกรรมฉันมาจาก และกิจกรรมเจ้าตัวน้อย เป็นต้น นิสิตคนหนึ่งได้กล่าวว่า  
 

“กิจกรรมที่เข้าร่วมเป็นการทบทวนพัฒนาการของตัวเอง ท าให้เราย้อนไปในวัยเด็กของเรา 
มันท าให้ตัวเองรู้สึกเข้มแข็งขึ้น...รู้สึกว่าการมีชีวิตบนโลกใบนี้ต้องมีความหวัง”  

 
 ในการประเมินผลภายหลัง 2 เดือนแล้วนิสิตคนหนึ่งได้แบ่งปันในกลุ่มว่า  
 
 “ตนเองมีความกล้าที่จะออกจากพ้ืนที่แห่งความสะดวกสบาย ไปเผชิญกับความเสี่ยงเพ่ือ
เรียนรู้การใช้ชีวิตมากขึ้น”  
 
 
 
 



 
235 

 

 อีกคนหนึ่งเสนอว่า  
 
 “ตนเองอยากท าอะไรบ้างให้กับสังคม รู้สึกว่าเกิดมาทั้งทีต้องท าอะไรให้เป็นที่น่าจดจ าของ
สังคมบ้าง” 
 
 3. ผลต่อการเชื่อมโยงกับผู้อ่ืน (Impact on Connect with Others)  
 นอกจากการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมจะท าให้ผู้เรียนรู้สามารถเชื่อมโยงกับตนเองได้
แล้ว ภายหลังจากการเข้าใจความต้องการ ความรู้สึก และค่านิยมของตนเอง ผลอาจท าให้บุคคลแผ่
ขยายความรู้สึกทางบวกไปยังบุคคลอื่นด้วย การสร้างสัมพันธภาพทางบวกเป็นองค์ประกอบที่ส าคัญ
ของการเชื่อมโยงทางจิตวิญญาณ สอดคล้องกับแนวคิดของ Meunier & Baker (2012) ที่เสนอว่า
สัมพันธภาพที่เติบโตเกี่ยวข้องกับการฝึกทักษะของบุคคลให้รู้จักเอาใจเขามาใส่ใจเรา (Empathic 
Attunement) เกิดจากประสบการณ์ระหว่างบุคคลที่จะสามารถท าความเข้าใจความคิด ความรู้สึก 
และสามารถตอบสนองความต้องการของบุคคลที่เรามีสัมพันธภาพด้วยได้ ท้ายที่สุดสัมพันธภาพ
ดังกล่าวจะมีความเข้มแข็ง เมื่อเกิดปัญหาความขัดแย้งจะสามารถแก้ไขได้ด้วยความเข้าใจซึ่งกันและ
กัน เมื่อใดก็ตามที่บุคคลสามารถสร้างความรู้สึกว่าตนเองเป็นส่วนหนึ่งของประสบการณ์ของ
สัมพนัธภาพทางบวกท่ีมีความหมาย เป้าหมายของชีวิตและการเชื่อมโยงทางจิตวิญญาณจึงจะเกิดขึ้น 
ผู้วิจัยค้นพบประเด็นส าคัญเก่ียวกับผลของการพัฒนาที่มีต่อการมีความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืนดังนี้ 
 
 3.1 การเปิดรับผู้อ่ืน (Openness to Others) เป็นการเปิดใจรับฟังเสียงจากผู้อ่ืน บุคคลที่
จะสามารถเชื่อมโยงประสบการณ์ของตนเองกับผู้อ่ืนได้จะต้องเริ่มต้นจากการรับฟังข้อความของ
บุคคลอื่น ๆ ด้วยความปรารถนาที่จะเรียนรู้ประสบการณ์ของผู้อื่นนั้น การรับฟังและเปิดโอกาสให้
ตนเองให้เข้าใจเหตุการณ์และความต้องการของผู้อ่ืนโดยปราศจากการตัดสินหรือมีอคติมาก่อนหน้า
เป็นองค์ประกอบส าคัญของการสร้างความสัมพันธ์ทางจิตวิญญาณระหว่างบุคคล (Kastel, 2012) 
สอดคล้องกับที่นิสิตคนหนึ่งได้พูดไว้ในการประชุมประเมินผลการพัฒนา 
 

“กิจกรรมการฟังอย่างลึกซึ้งที่ให้แลกเปลี่ยนเรื่องราวความสุขในชีวิตและการรับฟังเพ่ือน
อย่างสงบ รู้สึกว่าหากเราลองปิดเสียงภายในใจ และลองรับฟังเพ่ืออย่างแท้จริง จะท าให้เรา
เข้าไปสู่โลกและเรื่องราวของเขาได้ ท าให้เราได้รับรู้ประสบการณ์ใหม่ไปพร้อม ๆ กับเรื่องราว
ของเขา” 

 



 
236 

 

 การแบ่งปันในกลุ่มระดมสมองเพ่ือประเมินผลการพัฒามีนิสิตคนหนึ่งแบ่งปันผลที่ตนเอง
ได้รับว่า 
 

“เป็นเรื่องปกติท่ีตัวฉันเลือกที่คนที่อยากมีปฏิสัมพันธ์ด้วย ตัดสินคนจากภายนอก โดยไม่
ตรวจสอบข้อเท็จจริงก่อน แต่เมื่อมาท ากิจกรรม ได้ฟังเพ่ือนเล่าเรื่องต่าง ๆ จึงรู้ว่าแต่ละ
พฤติกรรมล้วนมีที่มา ไม่ควรตัดสินแค่เพียงจากภาพลักษณ์” 

 
 นักศึกษาคนหนึ่งเขียนบรรยายพัฒนาการทางจิตวิญญาณของตนเองเก่ียวกับการเปิดรับผู้อ่ืน
ไว้ว่า 
 

“เป็นค่ายที่ท าให้เห็นความหลากหลายของพวกเรา ... ให้ความรู้สึกแปลก ๆ ในทางบวก ท า
ให้มองข้ามก าแพงในตัวเองไปได้ ... เมื่อเปิดใจและลองท ามัน อย่างน้อยการได้ยินเสียงของ
ตนเองและเสียงของคนอ่ืน จะส่งเสริมให้เรามีสัมพันธภาพที่ดีข้ึน” 

 
 3.2 การยอมรับผู้อ่ืน (Other-Acceptance) เป็นความสามารถของบุคคลที่จะเข้าใจผู้อื่น
ไม่ว่าจะเป็นข้อดีหรือข้อจ ากัด โดยไม่มีการตัดสินว่าคนๆ นั้นดีกว่าหรือแย่กว่า บุคคลที่ยอมรับผู้อื่นจะ
ไม่ใช้อคติส่วนตัวในการตัดสินผู้อื่น แต่หากจะต้อนรับในเงื่อนไขของผู้อ่ืนและให้เกียรติ ผลของ
กิจกรรมการพัฒนาจิตวิญญาณโดยเฉพาะอย่างยิ่งในโมดูลที่ 2 ท าให้เกิดการเปลี่ยนแปลงแก่ผู้เรียนรู้ 
ดังเช่นนิสิตคนหนึ่งได้บอกเล่าถึงประสบการณ์ของการยอมรับผู้อ่ืนในกลุ่มระดมสมองว่า 
 

“คนเรามีหลายด้าน และยังมีความเกี่ยวข้องกับคนอ่ืน ๆ พยายามมองคนอ่ืนให้ลึกซ้ึงขึ้น ทุก
คนมีด้านดีและด้านไม่ดี พยายามปรับเข้าหากัน อาจเอาข้อเสียของเขามาเป็นครู ถ้าเปิดรับ
เราก็ได้สิ่งใหม่ ๆ การได้มองคนลึก ๆ เปิดรับ เปิดใจ เราจะช่วยคนได้มากขึ้น เราจะเปิดรับ
เชื่อมโยงกับคนอ่ืนมากข้ึน” 
 

  นิสิตคนหนึ่งเล่าว่าเมื่อผ่านกิจกรรมที่ตนเองจะต้องปิดตาและเพ่ือนจะเป็นน าทางให้เดินผ่าน
หมุดได้เล่าว่า 
 

“ตอนแรกรู้สึกว่าไม่ปลอดภัย ไม่อยากท ากิจกรรม แต่เมื่อได้เห็นเพื่อน ๆ ท าและสนุกสนาน 
ท าให้เราเกิดความกล้า [เชื่อใจผู้อ่ืน] จากกิจกรรมนี้ได้เห็นความเสียสละ ความเป็นห่วงเป็นใย



 
237 

 

กันของเพ่ือน ทั้ง ๆ ที่เพ่ิงรู้จักกัน ได้เห็นมุมมองต่าง ๆ ซึ่งอาจจะแตกต่างจากความคิด
ส่วนตัวที่ผุดขึ้นมาอยู่มาก [อคติ] ซึ่งเราก็ยอมรับและท าความเข้าใจกับมัน” 
 

 นิสิตอีกคนหนึ่งได้กล่าวถึงกิจกรรมไพ่แห่งความเข้าใจ ที่ให้เพ่ือนในกลุ่มช่วยวิเคราะห์ความ
ต้องการที่เป็นต้นตอของปัญหาความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลไว้ว่า 
 

“กิจกรรมนี้ท าให้รู้สึกเข้าใจประเด็นปัญหาที่แท้จริงและน าไปสู่การแก้ปัญหาหรือท าความ
เข้าใจในชีวิตจริง ได้รับรู้จุดที่ไม่คิดว่าเขา [เพ่ือนร่วมกิจกรรม] จะมีมุมนี้หรือปัญหานี้ รู้สึก
อยากเป็นเพ่ือนที่ดีกับเขามากขึ้น” 

 
 ในขณะที่ผู้เรียนรู้ได้เข้าใจผู้อ่ืนโดยการเอาใจเขามาใส่ใจเรามากขึ้น นิสิตคนหนึ่งได้แบ่งปันผล
สะท้อนทีต่นเองได้รับการเข้าใจจากเพ่ือนๆ ในกิจกรรมไว้ว่า 
 

“จากเดิมไม่ชอบผูกมิตร แต่พอเข้ามาฝึกอบรมแล้วได้เปลี่ยนความคิดตัวเองหลายอย่างให้ไป
ในทางท่ีดีขึ้น...รู้สึกดีท่ีไม่ถูกตัดสินก่อน รู้สึกดีใจที่ทุกคนในค่ายพร้อมรับฟังและเปิดรับความ
เป็นตัวเรา” 
 

 การยอมรับและไม่ตัดสินผู้อ่ืนที่มีเง่ือนไขและความต้องการแตกต่างจากตนเอง ท าให้นิสิต
สามารถพัฒนาสัมพันธภาพทางบวกต่อเพ่ือนได้อย่างราบรื่นและเมื่อจะต้องท ากิจกรรมเป็นทีมร่วมกับ
ผู้อื่นจะสามารถปรับตัวเข้ากันได้ 
 
 3.3 สัมพันธภาพทางบวก (Positive Relationships) เป็นความรู้สึกของบุคคลที่ได้รับ
การสนับสนุนจากผู้อ่ืน มีการเชื่อมโยงกับผู้อ่ืนด้วยความจริงใจ และมีความรู้สึกปลอดภัยใน
สัมพันธภาพดังกล่าว (Seligman, 2011) สัมพันธภาพทางบวกเกิดขึ้นเนื่องจากบุคคลมีประสบการณ์
ที่ได้รับการเปิดใจ ซื่อสัตย์ และเคารพจากผู้อ่ืนซึ่งเป็นประสบการณ์สองทิศทางท่ีบุคคลจะต้องทั้งให้
และรับ นิสิตคนหนึ่งได้แบ่งปันภายหลังเข้าร่วมกิจกรรมในโมดลูที่ 1 ว่า 
 

“การได้ลองท ากิจกรรมที่เสี่ยงอันตรายท าให้ต้องมีการพูดคุยตกลงกัน คิดว่าวางแผนกัน เวลา
ท าจริงก็รู้สึกเชื่อใจเพ่ือนที่ท าด้วย เพราะรู้สึกว่าเพ่ือนต้องไม่ให้เราเจ็บแน่นอน กลับกันนั้นว่า
เราต้องไม่ท าให้เพ่ือนเจ็บด้วย ต้องดูแลเขาเป็นอย่างดีและไปถึงจุดมุ่งหมายพร้อมกัน จึงรู้สึก
ว่าได้ประสบการณ์จากกิจกรรมนี้เป็นพิเศษ” 



 
238 

 

 นิสิตอีกคนหนึ่งได้แบ่งปันในกลุ่มระดมสมองถึงข้อคิดที่ตนเองได้จากการเข้าร่วมกิจกรรมว่า 
 

“ผู้เข้าร่วมการฝึกอบรมทุกคนมีความจริงใจ เปิดเผย กล้าที่จะแสดงความคิดเห็น และเปิดใจ
รับฟังความคิดเห็นของผู้อ่ืน ท าให้ได้มุมมองต่าง ๆ มากมาย รู้สึกสุดยอดมากในความคิดของ
แต่ละคน” 

 
 การสัมภาษณ์เชิงลึกภายหลังได้รับการพัฒนาในทุกโมดูลแล้ว มีนักศึกษาคนหนึ่งได้สรุปผล
ของการเข้าร่วมที่ตนเองได้รับว่า 
 

“ได้มิตรภาพที่เกิดข้ึนทั้งต่อตนเองและผู้อื่น ได้อยู่กับตนเอง มองตนเองในแง่บวก และพอมี
มิตรภาพต่อตนเองแล้วก็ส่งผลให้มีมิตรภาพต่อผู้อื่น การมาฝึกอบรมทั้งสามครั้ง ได้เจอเพ่ือน
ใหม่และสนิทสนมกันมากข้ึน ได้เห็นมุมมองใหม่ ๆ ของเพ่ือน การมาฝึกอบรมท าให้รู้สึก
อบอุ่น” 
 
นิสิตอีกคนหนึ่งได้แบ่งปันการเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นกับตนเองว่า 
“...เมื่อก่อนรู้สึกว่าเป้าหมายของตนเองคือ ต้องเป็นหนึ่งเท่านั้น แต่พอเข้าร่วมหลักสูตรในทุก
โมดูลแล้ว เป้าหมายเปลี่ยนไปว่า...ไม่ต้องเป็นหนึ่งก็ได้ ขอเป็นแค่ส่วนหนึ่งก็พอ...” 

 
 นอกจากนี้ผู้เรียนรู้ได้กล่าวถึงผลของการเข้าร่วมกิจกรรมว่าท าให้ตนเองมองผู้อื่นในแง่บวก
มากขึ้น นิสิตคนหนึ่งแบ่งปันว่าภายหลังจากเข้าร่วมกิจกรรมแล้วกลับไปด าเนินชีวิตในมหาวิทยาลัยมี
เพ่ือนสนิทเพ่ิมมากขึ้น 
 

“ได้มองผู้อ่ืนในแง่บวกมากขึ้น ทัศนคติการมองสิ่งต่าง ๆ ในทางท่ีดี เพราะว่าเราเข้าใจผู้อ่ืน
มากขึ้นจากการรับฟังประสบการณ์ของเขา เชื่อใจเพ่ือนมากข้ึน”  

 
 นักศึกษาอีกคนกล่าวว่า “กิจกรรมท าให้มุมมองการด าเนินชีวิตเปลี่ยนไป มีความอ่อนโยน
และมองเหตุผลมากข้ึน มากกว่าที่จะตัดสินใจจากสิ่งที่เห็น...ใจเย็นลง มองคนในแง่บวกมากข้ึน” 
 
 4. ผลต่อการเชื่อมโยงกับสิ่งแวดล้อม (Connect with the Society & Environment)
 คุณลักษณะทางจิตวิญญาณนอกเหนือจากการเชื่อมโยงเข้าสู่ภายในตนเอง การเชื่อมโยง
ตนเองต่อบุคคลอ่ืนแล้ว ยังจะต้องเชื่อมโยงตนเองกับมิติที่เป็นสิ่งแวดล้อมที่ไม่ใช่มนุษย์ (Non-



 
239 

 

Human Environment) และสถานการณ์ทางสังคมอีกด้วย การพัฒนาจิตวิญญาณของบุคคลจะต้อง
ใช้การใคร่ครวญและพิจารณาถึงการด าเนินชีวิตของตนเองที่อาจจะส่งผลต่อสิ่งแวดล้อมทางสังคมและ
ธรรมชาติ หลักสูตรการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมในครั้งนี้ได้น าผู้เรียนเข้าสู่การสัมผัสและมี
ประสบการณ์โดยตรงจากธรรมชาติเป็นหลัก นิสิตที่เข้าร่วมกิจกรรมโดยเฉพาะอย่างยิ่งในโมดูลที่ 3 ได้
อธิบายถึงการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมของตนเองดังนี้ 
 
 4.1 การเปิดรับสิ่งแวดล้อม (Openness to the Environment) ในชีวิตประจ าวันของ
นักศึกษาโดยเฉพาะอย่างยิ่งวัยรุ่นในเมืองใหญ่ มีโอกาสค่อนข้างน้อยที่จะได้เปิดรับสัมผัสตนเองกับ
สิ่งแวดล้อมโดยเฉพาะอย่างยิ่งธรรมชาติ กิจกรรมในหลักสูตรพัฒนาเปิดโอกาสให้นิสิตได้เข้าสู่
ธรรมชาติและใช้ประสาทสัมผัสและสะท้อนความคิดของตนเองเมื่ออยู่ในสถานการณ์แวดล้อมนั้นโดย
ปราศจากการคัดกรอง (Filter) การมีสติอยู่กับธรรมชาติรอบตัวท าให้ผู้เรียนรู้เชื่อมโยงตนเองกับ
ธรรมชาติได้มากยิ่งขึ้น ยังตัวอย่างของนักศึกษาคนหนึ่งที่แบ่งปันความรู้สึกของตนเองเมื่อกระบวนกร
ให้โอกาสเข้าไปอยู่กับธรรมชาติเป็นระยะพักหนึ่ง 
 

“เป็นกิจกรรมที่ได้ฟังเสียงของตัวเอง ท าให้ใจที่วุ่นวายได้สงบลงและหยุดคิดสิ่งต่าง ๆ ท าให้
คิดว่าธรรมชาติคือสิ่งมหัศจรรย์ มีมนต์ขลับและเสน่ห์ ธรรมชาติอยู่รอบตัวเสมอ แต่เรามักจะ
มองข้ามไป” 

 
 นักศึกษาคนหนึ่งได้กล่าวถึงบทบาทของตนเองในครั้งนี้ว่า  
 
 “การเปิดใจยอมรับธรรมชาติในรูปแบบที่เราไม่ใช่นักท่องเที่ยว ท าให้ลดความคาดหวังลง ท า
ให้เห็นสิ่งต่าง ๆ สังเกตสิ่งต่าง ๆ ของธรรมชาติได้มากขึ้น”  
 
 นักศึกษาอีกคนหนึ่งกล่าวเสริมว่า  
 
 “กิจกรรมท าให้ได้พิจารณากับสิ่งตรงหน้า [ธรรมชาติที่เคยละเลยไป] ได้เน้นในส่วนเล็ก ๆ ที่
อาจมองข้ามมาตลอด”  
 
 4.2 การใส่ใจต่อสิ่งแวดล้อม (Concern for the Environment) เมื่อผู้เรียนรู้ได้เปิด
ตนเองอย่างมีสติต่อความเป็นไปของธรรมชาติรอบตัว ท าให้เขาเริ่มสามารถเชื่อมโยงผลกระทบของ
การใช้ชีวิตของตนเองต่อการเปลี่ยนแปลงของธรรมชาติได้ ผู้เรียนรู้ตระหนักในบทบาทของตนเองที่จะ



 
240 

 

ส่งผลกระทบต่อสิ่งแวดล้อมที่ตนอาศัยอยู่ ดังที่นิสิตคนหนึ่งได้สรุปความคิดของตนเองภายหลังการ
พัฒนาในโมดลูที่ 3 ว่า 
 

“กิจกรรมท าให้ได้ทบทวนความสัมพันธ์ตัวเรากับธรรมชาติ การอยู่อาศัย และการใช้ชีวิตใน
ธรรมชาติ เราสามารถออกแบบและจัดการเพ่ือให้ตัวเราสามารถอยู่กับธรรมชาติได้อย่าง
เหมาะสม โดยไม่ล าบากตัวเรานัก” 

 
 นิสิตอีกคนหนึ่งแบ่งปันในกลุ่มระดมสมองว่า 
 

“ได้รู้เรื่องความเชื่อมโยงกับสิ่งแวดล้อม ท าให้เราสามารถเปลี่ยนทัศนคติ เมื่อเราท าอะไรไป
ย่อมส่งผลกระทบต่อสิ่งอื่น [คนอื่นและธรรมชาติ] จะท าอะไรให้คิดก่อน” 

 
 การสัมภาษณ์เชิงลึกภายหลังนิสิตได้รับการพัฒนาครบทั้งหลักสูตรแล้ว นักศึกษาคนหนึ่งได้
กล่าวถึงภาพรวมในการเข้าร่วมการพัฒนาของตัวเองว่า 
 

“จุดประสงค์ของกิจกรรมทั้งหมดเป็นสิ่งที่ดี ซึ่งท าให้เราเห็นแก่ส่วนรวมมากขึ้น รวมถึงสังคม 
โลก การเปลี่ยนแปลงต่าง ๆ ให้เราท าเพื่อส่วนรวม ซึ่งจากกิจกรรมทั้งหมดก็สอนให้เรารู้ว่า
คนแค่หนึ่งคนส่งผลต่อสังคมโลกของเราได้มากจริง ๆ” 

  
 จากผลการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพข้างต้นพบว่านิสิตสามารถสังเกตและอธิบายการ
เปลี่ยนแปลงของตนเองได้ การเข้าร่วมหลักสูตรการพัฒนาจริยธรรมและจิตวิญญาณท าให้สามารถ
เชื่อมโยงกับตนเอง บุคคลอ่ืน ๆ และสิ่งแวดล้อมได้ การพัฒนาจิตวิญญาณจึงเป็นการสร้างให้นิสิตมี
ท่าที (Approach) ทางบวกและมีเมตตากับตนเองและหน่วย (Entity) ที่อยู่นอกเหนือตนเองได้ 
 
 สรุปหลักสูตรการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษาฉบับสมบูรณ์ 
 ภายหลังที่ได้มีการทดลองใช้หลักสูตรกับกลุ่มนิสิตนักศึกษาตามกระบวนการวิจัยเชิง
ปฏิบัติการ ผู้วิจัยได้น าข้อมูลการประเมินผลทั้งเชิงปริมาณและเชิงคุณภาพในช่วงระหว่างการพัฒนา
และภายหลังการพัฒนา มาพิจารณาเพื่อสร้างหลักสูตรการพัฒนาฉบับสมบูรณ์ พร้อมทั้งได้น า
หลักสูตรดังกล่าวมาให้ผู้ทรงคุณวุฒิประเมินคุณภาพอีกครั้งหนึ่ง จนกระท่ังผลลัพธ์สามารถสร้างเป็น
หลักสูตรฉบับสมบูรณ์ซึ่งประกอบด้วย 4 โมดูล จ าแนกวัตถุประสงค์การพัฒนา ตัวอย่างกิจกรรมใน
การพัฒนาคุณลักษณะทางจิตวิญญาณและจริยธรรมได้ ดังตารางที ่5.1 



 
241 

 

ตารางท่ี 5.1 สรุปหลักสูตรการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษาฉบับสมบูรณ์ 
 

โมดลู วัตถุประสงค์ ตัวอย่างกิจกรรมหลักในการพัฒนา 
โมดลู 1 การพัฒนาการ
เห็นคุณคา่ในตนเองและ
ผู้อื่น 

สามารถช่ืนชม ยอมรับ และเคารพตนเอง
ได้ มองเห็นคณุสมบัติทางด้านบวกของ
ตนเอง สามารถขยายพื้นท่ีไปมองเห็น
คุณค่าและความดีของผู้อื่นได้ รู้เทา่ทัน
การตัดสินผู้อื่นได ้

การสานสัมพันธ์เพื่อนใหม่ กิจกรรมเป็ด
ชิงพื้นที่ กิจกรรมสายธารชีวิต กิจกรรม
กงล้อสี่ทิศ กิจกรรมแม่น้ าพิษ กิจกรรม 
Intuitive Writing  
กิจกรรมสุนทรียสนทนา กิจกรรมปิดตา
พาเดิน กิจกรรมตุ๊กตาลม้ลุก  

โมดลู 2 การพัฒนา
ความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อื่น 

สามารถสรา้งสัมพันธภาพทีด่ีระหว่าง
ตนเองกับผู้อื่น ความรับผิดชอบตอ่ผู้อื่น 
การสร้างพลังกลุ่ม และการสรา้งความสุข
แก่ผู้อื่น 

กิจกรรมจบัคู่วาดภาพ กิจกรรม 
Dialogue ก้าวข้ามความทุกข์ กิจกรรม
อายตนะทั้ง 6 กิจกรรมการท างาน
ร่วมกัน กิจกรรมไพ่แห่งความเข้าใจ 
กิจกรรมฉันมาจาก กิจกรรมจดุเทยีน 
และกิจกรรมเขียนจดหมายถึงเจ้าตัว
น้อย 

โมดลู 3 การพัฒนา
ความรับผิดชอบตนเอง 
ผู้อื่น และสิ่งแวดล้อม 

สามารถใช้วิจารณญาณส าหรับตดัสินใจ
และยอมรับผลที่ตามมาของตนเอง มี
จิตส านึกและความกล้าหาญที่จะ
รับผิดชอบต่อผู้อื่นและสังคม ตระหนักถึง
ความไมเ่ท่าเทียมทางสังคมและใช้
ความคิดสร้างสรรคเ์พื่อแก้ปัญหาดังกล่าว 
สามารถเชื่อมโยงความรับผดิชอบของ
ตนเองที่มีต่อสิ่งแวดล้อมได ้

กิจกรรมสามเหลีย่มด้านเท่า การสร้าง
สัมพันธ์กับธรรมชาติ กิจกรรมกอด
ธรรมชาติ กิจกรรมทางเดินของจักรวาล 
กิจกรรมสายใยจากอาหารมื้อนี้ 
กิจกรรมก้าวท่ีแตกต่าง กิจกรรมเส้น
แบ่งประมูล การชมภาพยนตร์ และ
กิจกรรมกลับบ้าน 

โมดลู 4 การวางแผน
การพัฒนาจิตวิญญาณ
และจริยธรรมของตนเอง
และการติดตามผล 

สามารถสรปุรายละเอียดและวางเส้นทาง
การพัฒนาตนเองได้ ด าเนินการพฒันา
ตนเอง พร้อมทั้งมีการประเมินผลตนเอง 
การแบ่งปันการพัฒนากับกลุม่เพื่อนและ
กลุ่มกระบวนกร 

การทบทวนแผนการพัฒนารายบคุคล 
การรายงานความก้าวหน้าและอุปสรรค
ในกลุ่ม การอภิปรายและแลกเปลีย่น
ความคิดเห็นในกลุ่ม และสรุป
ข้อเสนอแนะและแนวทางในการ
ปรับปรุงแผนพัฒนาตนเอง 

 
 รายละเอียดของหลักสูตรอยู่ในคู่มือการฝึกอบรม “การพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของ
นิสิตนักศึกษามหาวิทยาลัย” 
 



 
242 

 

อภิปรายผล  
 การวิจัยครั้งนี้ถูกด าเนินการโดยผ่านกระบวนการวิจัยเชิงปฏิบัติการที่อาศัยความร่วมมือของ
ผู้มีส่วนได้เสียส าคัญได้แก่ นิสิตนักศึกษา กระบวนกร และผู้วิจัย ในการสร้างแนวทางในการพัฒนาจิต
วิญญาณและจริยธรรมของนักศึกษามหาวิทยาลัยไทย กระบวนการที่ส าคัญคือพยายามจัดสถานการณ์
ที่ให้ทุกคนได้มีประสบการณ์เกี่ยวกับการเชื่อมโยงทางจิตวิญญาณของตนเอง ผู้อ่ืน และสิ่งแวดล้อม 
ผลของการเรียนรู้จากประสบการณ์ดังกล่าวถูกแบ่งปันในกลุ่มผู้เรียนรู้และถูกสังเกตในกลุ่มผู้วิจัย 
ข้อมูลดังกล่าวเปรียบเสมือนภาพสะท้อนประสิทธิผลของการเรียนรู้ในแต่ละกิจกรรม วิธีการพัฒนา 
และแนวทางการพัฒนาในภาพรวม และท้ายที่สุดถูกน ามาใช้ในการปรับปรุงหลักสูตรเพ่ือส าหรับ
พัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิตนักศึกษาต่อไป  
 กระบวนการวางแผน การลงมือปฏิบัติ การสังเกต และการสะท้อนผลจากการวิจัยเชิง
ปฏิบัติการมีศักยภาพท่ีท าให้ผู้วิจัยสามารถสร้างหลักสูตรพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมที่สอดคล้อง
กับบริบทของนิสิตนักศึกษาไทย การพัฒนาหลักสูตรตามแนวทางดังกล่าวจะสามารถค้นหาความ
ต้องการของผู้เรียนรู้ และสามารถเชื่อมโยงกิจกรรมที่ถูกออกแบบโดยกระบวนกรกับการปฏิบัติจริง 
(Real-World Practices) ได้ นั่นคือกิจกรรมพัฒนาจะถูกน าไปใช้จริง สังเกต และปรับปรุงให้
สอดคล้องกับความต้องการของกลุ่มเป้าหมาย ผลของการออกแบบหลักสูตร การด าเนินการทดลองใช้
หลักสูตรทั้ง 4 โมดูล และการประเมินประสิทธิผล จะเห็นได้ว่าการน าแนวทางการวิจัยเชิงปฏิบัติการ
มาใช้สามารถพัฒนาหลักสูตรที่มั่นใจได้ว่า (Ensure) กิจกรรมและวิธีการพัฒนาเกิดขึ้นจากการระบุ
ปัญหาและความต้องการของผู้เรียนรู้ นอกจากนี้ยังสามารถปรับเปลี่ยนหรือดัดแปลงกิจกรรมพัฒนา
ได้ดีมากยิ่งข้ึนเพ่ือให้ตรงกับกลุ่มเป้าหมายนิสิตนักศึกษามหาวิทยาลัยซึ่งมีความเฉพาะต่างจากกลุ่มที่
ต้องการพัฒนาจิตวิญญาณกลุ่มอ่ืน การน ากระบวนการวิจัยดังกล่าวมาประยุกต์เพ่ือพัฒนาหลักสูตร
พัฒนาจิตวิญญาณดังกล่าวสอดคล้องกับการวิจัยเพ่ือพัฒนาหลักสูตรจิญญาณในต่างประเทศเช่น การ
พัฒนาจิตวิญญาณของนักเรียนวัยรุ่นให้กลมกลืนกับการเรียนการสอนในชั้นเรียน (Brown, 2004) 
การพัฒนาจิตวิญญาณและวัฒนธรรมการศึกษาในกลุ่มนักศึกษาพยาบาล (Narayanasamy, 2006) 
การพัฒนาจิตวิญญาณในชุมชน (Dokecki, Newbrough, & O'Gorman, 2001) เป็นต้น 
 ผลการวิจัยพบว่าประสบการณ์ของการเข้าร่วมกิจกรรมตามหลักสูตรสามารถพัฒนาการเห็น
คุณค่าของตนเองให้เพ่ิมข้ึนได้ กิจกรรมเช่น Intuitive Writing และกิจกรรมสุนทรียสนทนา เสนอ
กระบวนการที่ให้ผู้เรียนรู้ได้มีสติทบทวนเรื่องราวในอดีตของตนเอง โดยเฉพาะอย่างยิ่งการพิจารณา
ในข้อจ ากัดหรือจุดอ่อนของตนเองซึ่งในอดีตที่ผ่านมาที่อาจคุกคามมโนทัศน์เกี่ยวกับตนเอง              
(Self-Concept) ไปในทิศทางลบ ประกอบกับการแบ่งปันเรื่องดังกล่าวกับเพ่ือนคนอ่ืน ๆ เป็น
กระบวนการที่ท าให้ผู้เรียนได้ยืนยันในคุณค่าของตนเอง (Self-Affirmation) ผลการวิจัยนี้สอดคล้อง
กับงานวิจัยของ Coholic (2005) ที่น าการพัฒนาจิตวิญญาณมาใช้พัฒนาบุคคลที่มีปัญหาเกี่ยวกับการ



 
243 

 

ใช้สารเสพติดซึ่งมีระดับการเห็นคุณค่าของตนเองต่ า กระบวนการที่ใช้พัฒนาเช่น การฝึกปฏิบัติสติ 
การเขียนอย่างสติ และงานศิลปะสามารถพัฒนาให้การตระหนักรู้ตนเองและความรู้สึกว่าตนเองมี
คุณค่าเพ่ิมมากขึ้น นอกจากนี้การเห็นคุณค่าของผู้อ่ืนถือเป็นค่านิยมเชิงจิตวิญญาณท่ีส าคัญโดยอย่าง
ยิ่งการด าเนินชีวิตร่วมกับผู้อ่ืน สอดคล้องกับ Kouzes & Posner (1999) เสนอว่าการที่บุคคลฝึก
ปฏิบัติที่จะยอมรับและชมเชยผู้อ่ืนว่าเป็นส่วนส าคัญของความส าเร็จของกลุ่ม เขาได้น าเสนอวิธีการฝึก
ปฏิบัติที่เรียกว่าการให้ก าลังใจ (Encouraging the Heart) ส าหรับการฝึกเป็นผู้น าที่ดี โดยพยายาม
เน้นความส าคัญของกระบวนการใส่ใจและยอมรับผู้อ่ืน เช่นเดียวกันกับกิจกรรมในหลักสูตรนี้ที่มุ่งให้
เทคนิคที่ให้กลุ่มของผู้เรียนรู้ได้ใส่ใจของเรื่องราวของเพ่ือน การสื่อสารทางบวกท่ีเป็นสัญญาณถึงการ
ยอมรับในมุมมองของผู้อ่ืน และการเห็นคุณค่าของการกระท าของเพื่อน ตัวอย่างของกิจกรรมได้แก่ 
สุนทรียสนทนา กิจกรรมสายธารชีวิต และการฟังอย่างลึกซึ้ง เป็นต้น 
 นอกจากนี้การสร้างสัมพันธภาพที่ดีกับผู้อ่ืนเป็นการเชื่อมโยงทางจิตวิญญาณในมิติหนึ่งที่มี
ความส าคัญของการพัฒนาจิตวิญญาณโดยรวมของบุคคล ผลการวิจัยพบว่ากิจกรรมที่มุ่งเน้นการ
เชื่อมโยงประสบการณ์ของบุคคลกับประสบการณ์ของบุคคลอื่นตามเทคนิคของจิตตปัญญาศึกษาเช่น 
กิจกรรมจับคู่วาดภาพ กิจกรรม Dialogue และกิจกรรมไพ่แห่งความเข้าใจ สามารถท าให้
สัมพันธภาพระหว่างบุคคลเพ่ิมข้ึนได้ สอดคล้องกับงานวิจัยของ Hanley, Warner, & Garland 
(2015) ที่พบว่ากลุ่มตัวอย่างที่ฝึกพัฒนาตนเองตามแนวจิตตปัญญาอย่างสม่ าเสมอมีสัมพันธภาพที่ดี
กับผู้อ่ืนซึ่งเป็นองค์ประกอบหนึ่งของความผาสุกทางจิตใจมากกว่ากลุ่มที่ไม่สนใจฝึก นอกจากนี้ยัง
สอดคล้องกับงานวิจัยเชิงทดลองของ Jones and Hansen (2015) ที่พบว่าการฝึกสติโดยให้ฝึกปฏิบัติ
ส ารวจตนเองและการฝึกทักษะในการก ากับอารมณ์สามารถลดความไวต่อการกระตุ้นเร้าจากสังคม 
(Social Sensitivity) ซึ่งเป็นองค์ประกอบหนึ่งของความบกพร่องทางทักษะทางสังคมได้ นอกจากนี้
การฝึกปฏิบัติตามแนว Dialectical Behavioral Therapy ซึ่งประกอบด้วยการฝึกสร้างสติ การฝึก
สร้างสัมพันธภาพระหว่างบุคคล การฝึกจัดการอารมณ์ การฝึกอดทอนต่อความทุกข์ยาก (Distress 
Tolerance) มีความส าคัญต่อกระบวนการสื่อสารแบบสนับสนุนระหว่างบุคคล (Supportive 
Communication) สามารถลดความบกพร่องในการแก้ไขปัญหาจากการสื่อสาร (Dysfunctional 
Communicative coping) และเพ่ิมการประเมินสถานการณ์ในแง่บวกมากขึ้น (Positive 
Reappraisal)  
 ผลการวิจัยยังพบอีกว่านิสิตนักศึกษาท่ีเข้าร่วมการพัฒนาสามารถเชื่อมโยงตนเอง สังคมและ
สิ่งแวดล้อมได้ ประเมินผลได้จากความรับผิดชอบต่อตนเองและความรับผิดชอบต่อสังคมและ
สิ่งแวดล้อมเพ่ิมข้ึนภายหลังจากเข้าร่วมกิจกรรมแล้ว ผลการวิจัยที่พบสอดคล้องกับงานวิจัยของ 
Fredrickson and Anderson (1999) ที่ศึกษาประสบการณ์ของการอยู่ในธรรมชาติที่วิเวกสงบ 
(Wilderness Experience) กับแรงบันดาลใจทางจิตวิญญาณ (Spiritual Inspiration) ของกลุ่มนัก



 
244 

 

เดินทางผู้หญิง 12 คนที่ชื่นชอบท่องเที่ยวเพื่อให้เกิดประสบการณ์ทางจิตตปัญญา (Contemplative 
Experience) มากกว่าฝึกฝนความแข็งแกร่งทางกาย ผลจากการวิเคราะห์การเขียนบันทึกการเดินทาง 
การสังเกตพฤติกรรม และการสัมภาษณ์เชิงลึกพบว่า การเดินทางและใช้ชีวิตอยู่กับธรรมชาติที่เงียบ
สงบสามารถเพ่ิมพูดแรงบันดาลใจทางจิตวิญญาณทั้งประเด็นด้านการพัฒนาการอยู่ร่วมกับผู้อ่ืน 
ตัวอย่างเช่น การสร้างความไว้วางใจและการสนับสนุนทางอารมณ์ การแบ่งปันการเปลี่ยนแปลงใน
ชีวิต และบรรยากาศของการไม่แข่งขันกัน  นอกจากนี้ยังส่งผลด้านพัฒนาการการอยู่ร่วมกับธรรมชาติ
เช่น การรู้สึกได้เชื่อมโยงกับธรรมชาติ ความสันโดษ และความท้าทายภายในตนเอง สอดคล้องกับ
งานวิจัยของ Mayer and Frantz (2004) ที่พบว่าลักษณะของคนที่มีความเชื่อมโยงกับธรรมชาติ 
(Connectedness to Nature) มีความสัมพันธ์ทางบวกกับกลุ่มพฤติกรรมที่แสดงให้เห็นถึงความ
รับผิดชอบต่อธรรมชาติรอบตัวเช่น พฤติกรรมเป็นมิตรกับสิ่งแวดล้อม (Ecological Behaviour) การ
ค านึงถึงสิ่งแวดล้อม (Environmentalism) และการปรับเปลี่ยนมุมมองที่ใส่ใจต่อสิ่งแวดล้อม 
(Environmental Perspective Taking) เป็นต้น 
 

ข้อเสนอแนะจากผลการวิจัย 

จากผลการศึกษาวิจัยเรื่องการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรม โดยการวิจัยเชิงปฏิบัติการ 

จากผลการวิจัยในครั้งนี้ ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะดังต่อไปนี้ 

ข้อเสนอแนะในการน าผลการวิจัยไปประยุกต์ใช้ 

 1. การพัฒนาจิตวิญญาณในหลักสูตรการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมของนิสิต

นักศึกษามหาวิทยาลัยมีเป้าหมายหลักในการพัฒนาให้ผู้เข้ารับการฝึกอบรมมีความสัมพันธ์ที่ดีกับ

ตนเอง หรือการเห็นคุณค่าในตนเอง (Connect to Self) และการพัฒนาให้มีความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืน 

หรือการเห็นคุณค่าในผู้อื่น (Connect to Others) รวมถึงการพัฒนาความสัมพันธ์ที่ดีกับสังคม และ

สิ่งแวดล้อม (Connect to Social and Environment) และการพัฒนาจริยธรรมมีเป้าหมายหลักใน

การพัฒนาให้ผู้เข้ารับการฝึกอบรมมีความรับผิดชอบที่ดีต่อตนเอง ผู้อ่ืน และสังคม หน่วยงานที่

เกี่ยวข้อง หรือผู้ที่สนใจในการพัฒนานิสิตนักศึกษา การพัฒนาเยาวชน หรือพัฒนาทรัพยากรมนุษย์

สามารถน าหลักสูตรการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมดังกล่าว ไปประยุกตใ์ช้ในการพัฒนาบุคคลใน

ด้านจิตวิญญาณและจริยธรรม ทั้งนี้สามารถน ากิจกรรมในแต่ละโมดลูไปประยุกต์ใช้ให้เหมาะสมใน

บริบทของกลุ่มอ่ืนๆ ได้ เช่น บริบทของการศึกษาในระดับ มหาวิทยาลัย วิทยาลัย โรงเรียน ศูนย์ดูแล

เยาวชน หรือองค์การต่างๆ เป็นต้น 

2. หลักสูตรการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมดังกล่าว ประกอบไปด้วยกิจกรรมที่
มีลักษณะเฉพาะและต้องอาศัยความรู้ ทักษะ และประสบการณ์ทางด้านจิตวิญญาณหรือจิตตปัญญา



 
245 

 

ศึกษา ดังนั้นความส าเร็จตามเป้าหมายของการฝึกอบรมข้ึนอยู่กับคุณลักษณะของกระบวนกร 
(Facilitators) ซึ่งกระบวนกรหรือผู้ที่น ากิจกรรมตามหลักสูตรนี้ไปประยุกต์ใช้ควรมีประสบการณ์ตรง
ต่อการเรียนรู้ การเดินทาง และการเติบโตทางจิตวิญญาณด้วยตนเอง ผ่านประสบการณ์ของ
กระบวนการฝึกปฏิบัติ เช่น การภาวนา การฝึกสมาธิ การเจริญสติ การตระหนักรู้ในตนเองการ
ไตร่ตรอง การน ากิจกรรมกลุ่ม มีความรู้และประสบการณ์ที่เก่ียวข้องกับการจัดกระบวนการเรียนรู้ใน
แต่ละโมดูล สามารถสื่อสารกับกลุ่ม น ากิจกรรม ตั้งค าถามและน าการถอดบทเรียน เป็นต้น 
นอกจากนั้นกระบวนกรควรมีความเข้าใจในการด าเนินกิจกรรม มีความลื่นไหล กระตือรือร้น และมี
ความรักความเมตตาต่อผู้เข้ารับการฝึกอบรม มีการสังเกตสภาวะของผู้เข้ารับการฝึกอบรม โดย
กระบวนกรอาจจะผ่านการฝึกการเป็นกระบวนกร (Training for the Trainer) ในการพัฒนาจิต
วิญญาณและจริยธรรมในระดับเบื้องต้น หรือมีประสบการณ์ด้านการจัดกระบวนการอบรมตามแนว
จิตตปัญญาศึกษา ซึ่งจะช่วยให้มีทักษะในการน ากลุ่มและท ากิจกรรมต่างๆ ได้ 

3. การน าหลักสูตรนี้ไปใช้ ผู้จัดหรือกระบวนกรควรเริ่มจากการก าหนดเป้าหมาย

หรือวัตถุประสงค์ของการฝึกอบรม การศึกษาลักษณะเฉพาะของกลุ่มผู้เข้ารับการฝึกอบรม ความ

ต้องการในการฝึกอบรม และความสามารถในการที่จะเข้ารับการฝึกอบรมตลอดหลักสูตร รวมถึง

ความคาดหวังของผู้เข้ารับการฝึกอบรม ผู้จัดหรือกระบวนกรอาจจะเลือกหรือปรับกิจกรรมในแต่ละ

โมดูลให้เหมาะสมกับวัตถุประสงค์ ลักษณะเฉพาะของกลุ่มผู้เข้ารับการฝึกอบรม และบริบทของกลุ่ม 

รวมถึงอาจจะปรับระยะเวลาหรือช่วงเวลาที่ใช้ให้เหมาะสมกับกลุ่มผู้เข้ารับการฝึกอบรม 

นอกเหนือจากนั้นการน าหลักสูตรไปใช้อาจจะเริ่มต้นจากประเด็น “ความทุกข์” ในชีวิตของแต่ละคน

หรือ “ปัญหาทางจิตวิญญาณ” เพ่ือให้ผู้เข้ารับการฝึกอบรมได้เห็นและยอมรับความทุกข์และปัญหา

ทางจิตวิญญาณของตนเอง และเชื่อมโยงไปสู่การพัฒนาจิตวิญญาณ อย่างไรก็ตามกิจกรรมที่ใช้ในการ

พัฒนาในหลักสูตรนี้ เป็นการเรียนรู้และพัฒนาในขั้นต้น การเปลี่ยนแปลงและการพัฒนาจิตวิญญาณ

และจริยธรรมจ าเป็นต้องใช้เวลาและการพัฒนาอย่างต่อเนื่อง ซึ่งอาจจะขึ้นอยู่กับเหตุปัจจัยและ

คุณลักษณะพื้นฐานเดิมของแต่ละบุคคล เช่น อุปนิสัย ความชอบ ความสนใจ และการเรียนรู้ที่ส าคัญ

ในการพัฒนาของผู้เข้ารับการฝึกอบรม อาจจะไม่ได้เกิดแค่ในการฝึกอบรมตามหลักสูตรเพียงเท่านั้น 

อาจสามารถเกิดจากการเรียนรู้และประสบการณ์อ่ืนๆ ที่ได้รับจากภายนอกหลักสูตรฝึกอบรม 

4. การคัดเลือกผู้เข้ารับการฝึกอบรมในหลักสูตรนี้ ควรพิจารณาและให้ความส าคัญ

กับการจูงใจให้ผู้เข้ารับการฝึกอบรมเห็นคุณค่าความส าคัญและประโยชน์ของการพัฒนาจิตวิญญาณ

และจริยธรรม ทั้งต่อตนเอง ผู้อ่ืน และสังคม รวมทั้งในการฝึกอบรม ควรสร้างบรรยากาศที่อบอุ่นเป็น

มิตรเป็นกันเอง ให้อิสระ และดูแลผู้เข้ารับการฝึกอบรมทั้งด้านร่างกาย จิตใจ และจิตวิญญาณอย่างดี



 
246 

 

ที่สุด รวมทั้งการดูแลในด้านสถานที่อบรมที่เอ้ือต่อการเรียนรู้ อาหารการกิน อุปกรณ์ประกอบการ

ฝึกอบรม และอ่ืนๆ 

  

 ข้อเสนอแนะส าหรับการวิจัยครั้งต่อไป 
 1. ผู้ที่สนใจในหลักสูตรการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมในการวิจัยครั้งนี้ สามารถศึกษา
ผลของการใช้หลักสูตร ฯ ในการพัฒนานิสิตนักศึกษาในขอบเขตของตนเอง โดยด าเนินการออกแบบ
การวิจัยเชิงทดลอง สามารถตั้งสมมติฐานว่า การพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมตามหลักสูตรฯ จะ
ส่งผลต่อการเปลี่ยนแปลงผลลัพธ์ของบุคคลเช่น การปรับตัวในการเรียน (Academic Adjustment) 
ความผาสุกในชีวิต (Well-Being) หรือความเติบโตงอกงาม (Flourishing) เป็นต้น 
 2. ผลการวิจัยพบว่าผู้เข้ารับการฝึกอบรมหลักสูตร ฯ มีคะแนนจิตวิญญาณและจริยธรรมใน
ประเด็นของการเห็นคุณค่าในตนเองและผู้อื่น สัมพันธภาพระหว่างบุคคล ความรับผิดชอบต่อตนเอง 
ผู้อื่น และสิ่งแวดล้อม อย่างไรก็ตามผลของประสิทธิผลหลักสูตรดังกล่าวเป็นเพียงข้อมูลเดียว 
(Idiosyncratic Result) ที่เก็บกับกลุ่มตัวอย่างนิสิตนักศึกษาในมหาวิทยาลัยของรัฐ เพ่ือหลีกเลี่ยง
ความล าเอียงดังกล่าวและเพ่ือทดสอบความตรงภายนอก (External Validity) ของหลักสูตรฯ ผู้ที่
สนใจในการวิจัยเกี่ยวกับจิตวิญญาณและจริยธรรม อาจน าหลักสูตรดังกล่าวไปพัฒนาและประเมินผล
ที่มีต่อนิสิตนักศึกษาในบริบทของตนเองได้ เช่น นิสิตนักศึกษาในมหาวิทยาลัยของรัฐอ่ืนๆ 
มหาวิทยาลัยเอกชน วิทยาลัย ฯลฯ 
 3. ผู้วิจัยใช้กระบวนการประเมินประสิทธิผลของหลักสูตรฯ โดยการใช้แบบวัดทางจิตวิทยา 
การสนทนากลุ่ม การสัมภาษณ์เชิงลึก และ Journal Journey อย่างไรก็ตาม ผู้ที่สนใจสามารถใช้
วิธีการอ่ืน ๆ เพื่อประเมินการเปลี่ยนแปลงของพฤติกรรมตามจริยธรรมและคุณธรรมของผู้เข้ารับการ
ฝึกอบรมเช่น การใช้การเล่าเรื่อง (Storytelling) โดยอาจมีกระบวนการคัดเลือกผู้ได้รับการประเมิน
และใช้วิธีการเล่าเรื่องของกรณีท่ีประสบผลส าเร็จ (Success Case Method) ของนิสิตที่ได้มีการ
เปลี่ยนแปลงตนเองอย่างเด่นชัด เป็นต้น 
 4. ควรมีการท าวิจัยต่อในการพัฒนาหลักสูตร การพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมส าหรับ
กระบวนกร (Training for Trainer) เพ่ือจะพัฒนาให้มีกระบวนกรมากขึ้นในการน าหลักสูตรนี้ไปใช้ 
และควรมีการวิจัยเพื่อน าหลักสูตรฯ นี้ไปพัฒนาและประยุกต์ใช้กับกลุ่มตัวอย่างอ่ืนๆ เช่น เยาวชน 
นักเรียน ผู้ใหญ่วัยท างาน หรือผู้น าผู้บริหารในองค์การต่างๆ  
 5. ในการด าเนินการวิจัยปฏิบัติการครั้งต่อไป ผู้วิจัยสามารถตั้งค าถามงานวิจัยเพิ่มเติมที่
เกี่ยวข้องกับกระบวนการเรียนรู้ทางจิตวิญญาณ เช่น ประเด็นคุณลักษณะของกระบวนการใดบ้างที่
ส่งผลต่อความส าเร็จในการเรียนรู้ ไม่ว่าจะเป็น ความรู้ ทักษะ และความสามารถ ประเด็นปฏิสัมพันธ์
ระหว่างกระบวนกรและผู้เรียนรู้ทางจิตวิญญาณควรเป็นอย่างไร 



 
247 

 

 ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
 1. การส่งเสริมและเผยแพร่การพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมในนิสิตนักศึกษา 
 หน่วยงานที่เกี่ยวข้อง เช่น มหาวิทยาลัย คณะ หลักสูตร หรือสถาบันที่มีหน้าที่รับผิดชอบใน
การพัฒนานิสิตนักศึกษาควรส่งเสริมและสนับสนุนให้มีการพัฒนานิสิตโดยน าหลักสูตรการพัฒนาจิต
วิญญาณและจริยธรรมนี้ไปใช้ และน าไปเป็นนโยบายในการพัฒนานิสิตนักศึกษา เพื่อนิสิตนักศึกษามี
การพัฒนาตนเองอย่างสมบูรณ์ท้ังครบ โดยเฉพาะทางด้านจิตวิญญาณ และเพ่ือให้นิสิตนักศึกษาได้
เห็นคุณค่าและมีความสัมพันธ์ที่ดีกับตนเอง ผู้อ่ืน และสังคม และมีจริยธรรมโดยเฉพาะด้านความ
รับผิดชอบ รวมทั้งอาจจัดตั้งเป็น “สถาบันการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรม” เพ่ือการจัดฝึกอบรม 
จัดกิจกรรมพัฒนา และให้ค าปรึกษาแนะน าแนวทางการฝึกปฏิบัติทางจิตวิญญาณและการพัฒนา
จริยธรรมให้กับผู้เรียนและผู้สอน หรือบุคลากรต่างๆ และเพ่ือการสนับสนุนส่งเสริมให้
สถาบันการศึกษา องค์การ เครือข่ายทางสังคม หน่วยงานทั้งภาครัฐและภาคเอกชนเกิดการตื่นตัวใน
การน าองค์ความรู้ด้านการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมไปประยุกต์ใช้ในบริบทต่างๆ  
 2. การส่งเสริมและเผยแพร่การพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมในกลุ่มผู้บริหาร 
 เสนอแนะให้ผู้บริหาร ผู้น า อาจารย์หรือผู้ที่รับผิดชอบเรื่องการพัฒนานิสิตนักศึกษา หรือ
เยาวชน ได้เข้ารับการฝึกอบรมด้านการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรม เพ่ือจะได้เข้าใจและตระหนัก
ถึงความส าคัญของการพัฒนาด้านจิตวิญญาณและจริยธรรม รวมถึงให้การสนับสนุนและส่งเสริมใน
ด้านต่างๆ ที่เกี่ยวข้องกับการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมในนิสิตนักศึกษาต่อไป 
 3. การส่งเสริมและเผยแพร่การพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรม 
 โดยการสนับสนุนให้มีการพัฒนาบุคลากร เช่น พัฒนากระบวนกรให้เพ่ิมมากขึ้น การวิจัยและ
พัฒนาองค์ความรู้และการศึกษาด้านจิตวิญญาณและจริยธรรมให้มากขึ้น เช่น การพัฒนาหลักสูตร
การพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมในกลุ่มผู้ที่ท างานในองค์การต่าง ๆ  
 4. การส่งเสริมการเรียนรู้โดยการสร้างเครือข่ายเป็นกลุ่ม หรือชุมชน  
 โดยการส่งเสริมให้มีการติดต่อสื่อสาร การแลกเปลี่ยนความรู้และประสบการณ์ในการพัฒนา
จิตวิญญาณและจริยธรรม สร้างเครือข่ายระหว่างบุคคลหรือกลุ่ม ที่มีประสบการณ์หรือผ่านการ
ฝึกอบรมด้านการพัฒนาจิตวิญญาณและจริยธรรมมาแล้ว อาจมีการพัฒนาต่อยอดสะสมองค์ความรู้ให้
เพ่ิมข้ึน และขยายฐานการเรียนรู้ให้กว้างข้ึน ไปยังกลุ่มต่างๆ ในสังคมไทย 

  
 

 

 



 
248 

เอกสารและสิ่งอ้างอิง 

 

กมลรัฐ อินทรทัศน์, พรทิพย์ เย็นจะบก และพัฒนพงส์  จาติเกตุ. (2547). การพัฒนาองค์ความรู้การ
สื่อสารเพื่อสุขภาพ (Health communication). โครงการการพัฒนาองค์ความรู้เรื่องการ
สื่อสารเพื่อสุขภาพ, สถาบันวิจัยและพัฒนาแห่งมหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 

กรกช สุดสวัสดิ์ และเอมอัชฌา วัฒนบุรานนท์ (2554). ผลของการจัดกิจกรรมพลศึกษาโดยใช้
กิจกรรมกลุ่มสัมพันธ์เพ่ือพัฒนาการเห็นคุณค่าในตนเองของนักเรียนประถมศึกษา.  

กรมวิชาการ. (2542). การพัฒนาจริยธรรม. สืบค้น 30 กันยายน 2559, จาก 
https://www.gotoknow.org/posts/210780,  

กลุ่มงานวิจัยและพัฒนา. (2543). บทบาทและความรับผิดชอบของมาชิกสภาผู้แทนราษฎร และ
สมาชิกวุฒิสภาในอนาคตตามทัศนะของประชาชน (รายงานการวิจัย). กรุงเทพฯ: ส านัก
วิชาการ ส านักงานเลขาธิการสภาผู้แทนราษฎร. 

เกียรติวรรณ อมาตยกุล. (2543). Self esteem พลังแห่งความเชื่อมั่น. กรุงเทพฯ: ทีพี พริ้น. 
โกมาตร จึงเสถียรทรัพย์. (2549). มิติสุขภาพ : กระบวนทัศน์ใหม่เพ่ือสร้างสังคมแห่งสุขภาวะ. 

นนทบุรี: สถาบันวิจัยระบบสาธารณสุข. 
จินตนา ธนวิบูลย์ชัย. (2540). ในการวัดและคุณภาพของมาตราวัดเจตคติเชิงจริยธรรมด้านความ

รับผิดชอบที่สร้างขึ้นโดยประยุกต์วิธีการของธอร์นไดค์ (ปริญญานิพนธ์ปริญญาดุษฎี
บัณฑิต). กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ. 

จินตนา ตันสุวรรณนนท์, ศศิพร ต่ายค า, อมรรัตน์ เรืองสกุลพัฒนา, สรรเสริญ อินทรัตน และศยามล 

เอกะกุลานันต์. (2555). การพัฒนารูปแบบการเรียนการสอนเพื่อเสริมสร้างคุณธรรม

จริยธรรมที่ยั่งยืนของนักศึกษาในระดับอุดมศึกษา. วารสารศึกษาศาสตร์ปริทัศน์, 27(2), 

137- 148. 

จุมพล พูลภัทรชีวิน. (2552). จิตตปัญญาศึกษาและการเรียนรู้สู่การเปลี่ยนแปลง. กรุงเทพฯ: 
เครือข่ายจิตตปัญญาศึกษา 

ชลลดา ทวีคูณ. (2555). การเห็นคุณค่าในตนเองที่มีต่อการพัฒนาจิตสาธารณะตามหลักพรหมวิหาร 

4 (รายงานการวิจัย). กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลสุวรรณภูมิ. 

ชลลดา ทองทวี และคณะ. (2551.) บทความการประชุมวิชาการประจ าปี 2551 เรื่องจิตต

 ปัญญาศึกษา การศึกษาเพื่อพัฒนาความเป็นมนุษย์. กรุงเทพฯ: โครงการศูนย์จิตตปัญญา

 ศึกษา มหาวิทยาลัยมหิดล. 



 
249 

ชัยธวัช อุตเสน. (2551). การเปรียบเทียบผลการให้ค าปรึกษาแบบกลุ่มที่มีต่อความรับผิดชอบทางการ
เรียนของนักเรียนช่วงชั้นที่ 3 ระหว่างทฤษฎียึดบุคคลเป็นศูนย์กลางและทฤษฏีพฤติกรรม
นิยม (วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต). มหาสารคาม: มหาวิทยาลัยมหาสารคาม.  

ชัยวัฒน์ วงศ์อาษา (2556). การเห็นคุณค่าในตนเอง. คณะสาธารณสุขศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหิดล  
 สืบค้น 15 กุมภาพันธ์ 2560, จาก http://ns2.ph.mahidol.ac.th/phklb/detail/index/909. 
ฐปนีย์ ตั้งจิตภักดีสกุล. (2545). ปัจจัยที่สัมพันธ์กับการเห็นคุณค่าในตนเอง และความรู้สึกสิ้นหวังใน

เด็กและเยาวชนที่กระท าผิดในสถานพินิจและคุ้มครองเด็กและเยาวชนกลาง (วิทยานิพนธ์
ปริญญามหาบัณฑิต). นครปฐม: มหาวิทยาลัยมหิดล. 

ดุจเดือน พันธุมนาวิน. (2551.) การสังเคราะห์งานวิจัยเกี่ยวกับคุณธรรม จริยธรรมในประเทศไทยและ

 ต่างประเทศ. กรุงเทพฯ: ศูนย์คุณธรรม. 

ดวงเดือน ละมูล. (2555). หนังสืออ่านเพ่ิมเติมเพ่ือพัฒนาทักษะชีวิตเล่มที่ 1: การตระหนักรู้และเห็น
คุณค่าในตนเองและผู้อ่ืน. กรุงเทพฯ: ส านักงานคณะกรรมการการศึกษาขั้นพ้ืนฐาน 
กระทรวงศึกษาธิการ. 

ทิพาวดี เมฆสวรรค์. (2544). กล้าคิด กล้าท า กล้าน า กล้าเปลี่ยน. กรุงเทพฯ : บริษัทเอ๊กซเปอร์เน็ท. 
ทศพร  ประเสริฐสุข. (2542). ความเฉลียวฉลาดทางอารมณ์กับการศึกษา. วารสารพฤติกรรมศาสตร์, 

5(1), 9-35. 
นลินี ทวีสิน. (2549). รูปแบบการสอนที่มีประสิทธิภาพในการพัฒนาผู้เรียนให้มีคุณธรรมจริยธรรม. 

 กรุงเทพฯ: สถาบันอนาคตศึกษาเพ่ือการพัฒนา (ไอเอฟดี). 

นงเยาว์ มงคลอิทธิเวช, คนึงนิจ ไชยลังการณ์, ลินจง โปธิบาล และจิตราวดี จิตจันทร์. (2552). การ
สังเคราะห์ความรู้ทางด้านการพัฒนาจิตปัญญา (วิญญาณ) จากเรื่องเล่าความส าเร็จของผู้
ให้บริการและผู้รับบริการในระบบสุขภาพ: พัฒนาการทางจิตวิญญาณและปัจจัยที่เก่ียวข้อง 
(รายงานผลการวิจัย). กรุงเทพฯ: โรงพยาบาลมหาราชนครเชียงใหม่และแผนงานพัฒนาจิต
เพ่ือสุขภาพ มูลนิธิสดศรี–สฤษดิ์วงศ์. 

นวนละออง หงส์ภู และวารุณี ลัภนโชคดี. (2552). การพัฒนาแบบวัดคุณธรรม จริยธรรม และ
คุณลักษณะที่พึงประสงค์ส าหรับเด็กปฐมวัยในโรงเรียนสังกัดส านักงานเขตหลักสี่ 
กรุงเทพมหานคร. วิทยาสารก าแพงแสน, 7(3), 43-55. 

ปัทมา ศุภก าเนิด. (2545). การศึกษาพฤติกรรมด้านสังคมของเด็กปฐมวัยที่ได้รับการจัดประสบการณ์
แบบโครงการ. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ. 

 
 



 
250 

ประเวศ วะสี. (2547). การพัฒนาจิตเพ่ือสุขภาพ สู่สุขภาวะจากการมีจิตใจสูงทั้งประเทศ. กรุงเทพฯ: 

มูลนิธิสดศรี-สฤษดิ์วงศ์. 

__________. (2553). ธรรมชาติของสรรพสิ่ง: การเข้าถึงความจริงทั้งหมด. นนทบุรี:  
 กรีน-ปัญญาญาณ. 
ประเสริฐ ผลิตผลการพิมพ์. (2552). 19 ปุจฉา พัฒนาจิตวิญญาณ. เลย: รุ่งแสงธุรกิจการพิมพ์. 

ประภาศรี สีหอ าไพ. (2550). พ้ืนฐานการศึกษาทางศาสนาและจริยธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพฯ: 
ส านักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

ปราณี อ่อนศรี และคณะ. (2556). การพัฒนาหลักสูตรฝึกอบรมเพ่ือเสริมสร้างคุณลักษณะตามแนว
จิตตปัญญาศึกษาส าหรับนิสิตระดับอุดมศึกษา. รวมบทความประชุมวิชาการประจ าปี              
จิตตปัญญาศึกษา ครั้งที่ 5: ภาวะผู้น า จิตวิญญาณ และการพัฒนามนุษย์ (พิมพ์ครั้งที่ 1). 
นครปฐม: ศูนย์จิตตปัญญาศึกษา มหาวิทยาลัยมหิดล. 

พงษธร ตันติฤทธิศักดิ์. (2552). การวิจัยเชิงปฏิบัติจิตตปัญญาศึกษา: กรณีศึกษาสองชั้นเรียน. รวม
บทความการประชุมวิชาการประจ าปีจิตตปัญญาศึกษา ครั้งที่ 2. นครปฐม: ศูนย์จิตต
ปัญญาศึกษา มหาวิทยาลัยมหิดล. 

พระพรหมคุณณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2551). อภัย...ไม่จองเวร. ใน ธรรมสภา (บรรณาธกิาร). 

อภัยทาน. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์ธรรมสภา. 

พรณรงค์ สิงห์ส าราญ. (2551). เจตคติของนักศึกษาวิทยาลัยนอร์ทกรุงเทพที่มีต่อคุณธรรมจริยธรรม
และความรับผิดชอบต่อสังคม (รายงานผลการวิจัย): กรุงเทพฯ: วิทยาลัยนอร์ทกรุงเทพ. 

พรพิมล จันทรวิโรจน์ และคณะ. (2557). สุขภาวะทางจิตวิญญาณของนักศึกษามหาวิทยาลัยรังสิต: 
กรณีศึกษาคณะกายภาพบ าบัด. วารสารพัฒนาการเรียนการสอน มหาวิทยาลัยรังสิต, 8(1), 
37-50. 

พลวัต วุฒิประจักษ์ และมาเรียม นิลพันธุ์. (2554). การพัฒนาหลักสูตรรายวิชาจิตตปัญญาศึกษา

 ส าหรับนักศึกษาครูเพ่ือเสริมสร้างคุณลักษณะบัณฑิตครูที่พึงประสงค์. วารสารศิลปากร

 ศึกษาศาสตร์วิจัย, 2(2), 150-162. 

พิมพ์พรรณ เทพสุเมธานนท์. (2552). การศึกษาพฤติกรรมความรับผิดชอบของนักศึกษามหาวิทยาลัย
รามค าแหง (รายงานการวิจัย). กรุงเทพฯ: สถาบันวิจัยและพัฒนา มหาวิทยาลัยรามค าแหง. 

เพ็ญแข ประจนปัจจนึก และคณะ. (2551). การยกระดับคุณธรรม จริยธรรมของสังคมไทยเพื่อการ
ปฏิรูปสังคม: แนวทางและการปฏิบัติ (รายงานผลการวิจัย). กรุงเทพฯ: ส านักงานสภาที่
ปรึกษาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ. 



 
251 

ภาวิช ทองโรจน์. (2549). สภาสถาบันอุดมศึกษากับการพัฒนาอุดมศึกษา. อนุสารอุดมศึกษา, 

32(339). 

รัตติกรณ์ จงวิศาล และคณะ. (2553).  การศึกษาและพัฒนาเครื่องมือประเมินและตัวชี้วัดสุขภาวะ
ทางจิตวิญญาณเพ่ือการพัฒนา (รายงานผลการวิจัย). กรุงเทพฯ: มูลนิธิสดศรี-สฤษดิ์วงศ์. 

วศิน อินทสระ. (2546). อาหาร 4. กรุงเทพฯ: โอเอสพริ้นติ้ง เฮาส์. 
วัลภา คุณทรงเกียรติ. (2547). สุขภาพจิตวิญญาณของคนไทย (Spiritual Health Of Thai People) 

(ปริญญานิพนธ์ปริญญาดุษฎีบัณฑิต). เชียงใหม่: มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
วิรงรอง นิกูลกาญจน์. (2552). กล้าให้อภัย. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์หมอชาวบ้าน. 
วิลาศลักษณ์ ชัววัลลี. (2552). จริยธรรมในเด็กและเยาวชน. วารสารพฤติกรรมศาสตร์, 15(1), 16-27. 
ศันสนีย์ นาคะสนธิ์. (2545). การศึกษาและพัฒนาทักษะทางสังคมของนักเรียนชั้นมัธยมศึกษาปีที่ 2 

โรงเรียนวัดประดู่ในทรงธรรมกรุงเทพมหานคร (วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต). 
กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ. 

ศูนย์คุณธรรม และสถาบันวิจัยประชากรและสังคม มหาวิทยาลัยมหิดล. (2558). รายงานการพัฒนา

ดัชนีภาพลักษณ์คุณธรรมของภาครัฐในประเทศไทย. กรุงเทพฯ: โครงการวิจัยการพัฒนา

ดัชนีภาพลักษณ์คุณธรรมของภาครัฐในประเทศไทย. 

ศูนย์ส่งเสริมและพัฒนาพลังแห่งแผ่นดินเชิงคุณธรรม (ศูนย์คุณธรรม). (2551) .ชุดความรู้การอบรม

กระบวนการแนวจิตตปัญญาศึกษา เล่ม 1 การเจริญสติวิปัสสนา. กรุงเทพฯ: บริษัท พริก

หวานกราฟฟิค จ ากัด. 

__________. (2551). ชุดความรู้การอบรมกระบวนการแนวจิตตปัญญาศึกษา เล่ม 2 การท างานเชิง

อาสามัคร. กรุงเทพฯ: พริกหวานกราฟฟิค จ ากัด. 

__________. (2551). ชุดความรู้การอบรมกระบวนการแนวจิตตปัญญาศึกษา เล่ม 3 จิตตศิลป์. 

กรุงเทพฯ: พริกหวานกราฟฟิค จ ากัด. 

__________. (2551). ชุดความรู้การอบรมกระบวนการแนวจิตตปัญญาศึกษา เล่ม 4 งาน พลังกลุ่ม 

และความสุข. กรุงเทพฯ: พริกหวานกราฟฟิค จ ากัด. 

__________. (2551). ชุดความรู้การอบรมกระบวนการแนวจิตตปัญญาศึกษา เล่ม 5 นพลักษณ์เพ่ือ

การพัฒนาตน. กรุงเทพฯ: พริกหวานกราฟฟิค จ ากัด. 

__________. (2551). ชุดความรู้การอบรมกระบวนการแนวจิตตปัญญาศึกษา เล่ม 6 ชุมชนแห่งการ

เรียนรู้เพื่อการเปลี่ยนแปลงร่วม. กรุงเทพฯ: พริกหวานกราฟฟิค จ ากัด. 

__________. (2551). ชุดความรู้การอบรมกระบวนการแนวจิตตปัญญาศึกษา เล่ม 7 วิธีคิดกระบวน

ระบบ. กรุงเทพฯ: พริกหวานกราฟฟิค จ ากัด. 



 
252 

__________. (2551). ชุดความรู้การอบรมกระบวนการแนวจิตตปัญญาศึกษา เล่ม 8 การเผชิญ

ความตายอย่างสงบ. กรุงเทพฯ: พริกหวานกราฟฟิค จ ากัด. 

__________. (2551). ชุดความรู้การอบรมกระบวนการแนวจิตตปัญญาศึกษา เล่ม 9 นิเวศน์ภาวนา. 

กรุงเทพฯ: พริกหวานกราฟฟิค จ ากัด. 

สมพร สุทัศนีย์. (2544). การทดสอบทางจิตวิทยา. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย. 

สายฤดี วรกิจโภคาทร และคณะ. (2552). โครงการวิจัยคุณลักษณะและกระบวนการปลูกฝังคุณธรรม
และจริยธรรมในประเทศไทย (รายงานผลการวิจัย). กรุงเทพฯ: ศูนย์ส่งเสริมและการพัฒนา
พลังแผ่นดินเชิงคุณธรรม ส านักงานบริหารและพัฒนาองค์ความรู้ (องค์การมหาชน).  

สัญญา สัญญาวิวัฒน์. (2542). สังคมวิทยา ปัญหาสังคม. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย. 

ส านักงานคณะกรรมการการอุดมศึกษา. (2552). มหาวิทยาลัยกับความรับผิดชอบต่อสังคม, สืบค้น 8 

พฤษภาคม 2558, จาก www.mua.go.th/data_pr/data_sumate_52/Retreat_4.pdf. 

__________. (2558). สถาบันอุดมศึกษาในสังกัด สกอ. สืบค้น 11 พฤษภาคม 2558, จาก 

 http://www.mua.go.th/university.html. 

ส านักงานคณะกรรมการพัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ. 2555. แผนพัฒนาเศรษฐกิจและ

 สังคมแห่งชาติ ฉบับที่ 11 (พ.ศ. 2555-2559). สืบค้น 8 พฤษภาคม 2558, จาก

 http://www.nesdb.go.th/portals/0/news/plan/p11/SummaryPlan11_thai.pdf. 

สุชีรา ภัทรายุตวรรตน์. (2551). คู่มือการวัดทางจิตวิทยา. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพฯ: ภาควิชาจิตเวช
ศาสตร์ คณะแพทย์ศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหิดล. 

__________, เธียรชัย งามทิพย์วัฒนา และบัญชา พิทยวรานันท์. (2554). การพัฒนาแบบประเมิน

การเห็นคุณค่าในตนเองแบบรูปแบบฉบับภาษาไทย. วารสารจิตวิทยาคลินิก, 4(2), 41-53. 

สุณิสา คินทรักษ์, สุชีรา ภัทรายุตวรรตน์ และวิชัย มนัสศิริรวิทยา. (2558). ผลของโปรแกรมฝึกอบรม
ต้นทุนทางจิตวิทยาที่มีต่อการเห็นคุณค่าในตนเอง. วารสารสมาคมจิตแพทย์แห่งประเทศ
ไทย, 60(1), 49-57. 

สุธาสินี  นพธัญญะ. (2551). ผลของโปรแกรมการปรึกษาแบบกลุ่มตามแนวคิดเชิงพฤติกรรมและการ
เรียนรู้การติดต่อการตระหนักรู้ตนเองกับการยอมรับตนเองของผู้ติดสุรา (วิทยานิพนธ์
ปริญญามหาบัณฑิต). เชียงใหม่: มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

สุภาพร พิศาลบุตร. (2549). จริยธรรมทางธุรกิจ. พิมพ์ครั้งที่ 18. กรุงเทพฯ: คณะวิทยาการ 

 จัดการ สถาบันราชภัฎสวนดุสิต. 



 
253 

สมสิทธิ์ อัสดรนิธี. (2552). จิตตปัญญาศึกษาคืออะไร. นครปฐม: 21 Century. 

__________ และกาญจนา ภูครองนาค. (2555). การศึกษาวิเคราะห์ความรู้เกี่ยวกับการเรียนรู้สู่การ

เปลี่ยนแปลงตามแนวจิตตปัญญาศึกษาเพื่อการบ่มเพาะความซื่อตรง. กรุงเทพฯ:

คณะกรรมาธิการการศาสนา คุณธรรม จริยธรรม ศิลปะ และวัฒนธรรม วุฒิสภา และศูนย์

จิตตปัญญาศึกษา มหาวิทยาลัยมหิดล. 

ไสว มาลาทอง. (2542). คู่มือการศึกษาจริยธรรมส าหรับนักเรียน นิสิต นักศึกษา นักบริหาร นัก

ปกครองและประชาชนทั่วไป. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์การศาสนา. 

อาจริยพงษ์ ค าตั๋น และ นพพร จันทรน าชู. (2555). การปฏิบัติตนด้านคุณธรรม จริยธรรม และ 

 ค่านิยมท่ีพึงประสงค์ของนักเรียนโรงเรียนมัธยมศึกษาในเขตจังหวัดนครปฐม. วารสาร

 ศิลปากรศึกษาศาสตร์วิจัย, 4(2), 251-266. 

อารยา พรายแย้ม และคณะ. (2552). การสังเคราะห์ความรู้ทางด้านการพัฒนาจิตปัญญา (วิญญาณ) 

จากเรื่องเล่าความส าเร็จของผู้ให้บริการและผู้รับบริการในระบบสุขภาพ (รายงาน

ผลการวิจัย). กรุงเทพฯ: มูลนิธิสดศรี-สฤษดิ์วงศ์. 

อ้อมเดือน สดมณี และคณะ (2548). ประสิทธิผลในการฝึกอบรมทักษะและจิตลักษณะที่มีผลต่อ
พฤติกรรมประหยัดน้ า และไฟฟ้าของนักเรียนระดับประถมศึกษา (รายงานผลการวิจัย). 
กรุงเทพฯ: สถาบันวิจัยพฤติกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ. 

อ้อมเดือน สดมณี และฐาศุกร์ จันประเสริฐ. (2554). การพัฒนาคุณธรรม จริยธรรม: จากแนวคิดสู่
แนวทางการปฏิบัติ. วารสารพฤติกรรมศาสตร์, 17(1), 20-30. 

อุมาพร  ตรังคสมบัติ. (2543). Everest พาลูกค้าหาความนับถือตนเอง. กรุงเทพฯ: ซันต้าการพิมพ์. 
อ านาจ  อยู่ค า. (2550). จิตวิญญาณของผู้บริหารในโรงเรียนผู้บริหารสถานศึกษาต้นแบบ (ปริญญา

นิพนธ์ปริญญาดุษฎีบัณฑิต). นครราชสีมา: มหาวิทยาลัยวงษ์ชวลิตกุล. 
Abdullah, A. G. K., Alzaidiyeen, N. J., & Aldarabah, I. T. (2009). “Workplace spirituality 

and leadership effectiveness among educational managers in Malaysia. 
European Journal of Social Sciences, 10(2), 304-316. 

Altaf, A., & Awan, M. A. (2011). Moderating affect of workplace spirituality on the 
relationship of job overload and job satisfaction. Journal of Business Ethics, 
104(1), 93-99. 

Babladelis, G. (1984). The study of personality. New York: Rinahart and Winston. 



 
254 

Boonyarit, I., Chuawanlee, W., Macaskill, A., & Supparerkchaisakul, N. (2013). 

Psychometric analysis of the Workplace Forgiveness Scale. Europe's Journal 

of Psychology, 9(2), 319-338. 

Brown, H. (2004). Action research in the classroom: A process that feeds the spirit of 
the adolescent. International Journal of Qualitative Methods, 3(1), 25-41. 

Brown, R.P. (2004). Vengeance is mine: Narcissism vengeance, and the tendency to 
forgive. Journal of Research Personality, 38, 576 - 584. 

__________., & Phillips, A. (2005). Letting bygones be bygones: Further evidence for 
the validity of the tendency to forgive scale [Electronic version]. Personality 
and Individual Differences, 38, 627-638. 

Coopersmith, S. (1981). The Antecedents of Self-Esteem. (2nd ed). California: W. H. 
Freeman & Company. 

Cohen, J. (1988). Statistical power analysis for the behavioral sciences (2nd ed). NJ: 
Lawrence Erlbaum Associates. 

Coholic, D. (2005). The helpfulness of spiritually influenced group work in developing 
self-awareness and self-esteem: A preliminary investigation. Scientific World 
Journal, 5, 789-802 

DiGiacomo, J. (2000). Teaching Right from Wrong: The Moral Education of Today’s 
Youth. Washington: National Catholic Education. 

Dhingra R., Manhas, S., & Thakur, N. (2005). Establishing connectivity of emotional 
quotient (e.q.), spiritual quotient (s.q.) with social adjustment: A study of 
Kashmiri migrant woman. Journal of Human Ecology, 18(4), 313-317. 

Dokecki, P. R., Newbrough, J.R. and O'Gorman, R. T. (2001). Toward a community-
oriented action research framework for spirituality: Community psychological 
and theological perspectives. Journal of Community Psychology, 29(5), 497–
518. 

Enright, R. D., & Coyle, C.T. (1998). Researching the process model of forgiveness 
within psychological intervention. Dimensions of forgiveness: Psychological 
research and theological perspectives. In E.L. Worthington (Eds.), Forgiveness 
is Choice (pp. 139-161). Philadelphia: Templeton Foundation Press. 



 
255 

Fredrickson, L. M. & Anderson, D. H. (1999). A qualitative exploration of the 
wilderness experience as a source of spiritual inspiration. Journal of 
Environmental Psychology, 19, 21-39. 

Goleman, D. (1998). What Made a Leader?. Harvard Business Review, 76(8), 92-102. 
Hamachek, D. E. (1978). Encounters with the Self. (2nd ed). New York: Holt, Rinehart 

and Winston, Inc.  
Hanley, A., Warner, A. & Garland, E.L. (2015). Associations between mindfulness, 

psychological well-being, and subjective well-being with respect to 
contemplative practice. Journal of Happiness Studies, 16(6), 1423-1436. 

Hwang, P. O. (2000). Other Esteem: Meaning Life in a Multicultural Society. United 
Kingdom: Routledge.  

Jones, S. M. & Hansen, W. (2015). The impact of mindfulness on supportive 
communication skills: Three exploratory studies. Mindfulness, 6, 1115-1128. 

Kastel, Z. (2012). Positive relations between members of groups with divergent belief 
and cultures. In S. Roffey (Ed.), Positive Relationships: Evidence Based 
Practice across the World (pp. 215-226). London: Springer. 

Kouzes, J. M. & Posner, B. Z. (1999). Encouraging the heart: A leader’s guide to 
rewarding and recognizing others. San Francisco7 Jossey-Bass 

Lawrence, D. (1987). Enhancing Self-Esteem in the Classroom. London: Paul 
Chapman Publishing. 

Lee, M. (1991). Spirituality in organizations: Empowerment and purpose. Management 

Education and Development, 22(3), 221-226.  

Li, W., Wright, P. M., Rukavuna, P. B., & Pichering, M. (2008). Measuring students’ 
perceptions of personal and social responsibly and the relationship to 
intrinsic motivation in urban physical education. Journal of Teaching in 
Physical Education, 27, 167-178. 

Marques, J., Satinder, D., & Richard, K. (2007). Spirituality in the Workplace: What it is, 
Why it matters, How it make it work for you. CA: Personhood Press.  

Mayer, F. S. & Frantz, C. M. (2004). The connectedness to nature scale: A measure of 
individuals’ feeling in community with nature. Journal of Environmental 
Psychology, 24, 503-515. 



 
256 

McCroskey, J. C., Richmond, V. P., & Stewart, R. A. (1986). One on One: The 

Fundamentals of Interpersonal Communication. Englewood Cliffs, NJ: 

Prentice-Hall. 

McCullough, M. E., Worthington, E. L., & Rachal, K. C. (1997). Interpersonal forgiving in 

close relationships. Journal of Personality and Social Psychology, 72, 321-

336. 

__________., Pargament, K.I., & Thoresen, C.E. (2000). The psychology of forgiveness: 
History, conceptual issues, and overview. In M.E. McCullough., K.I. 
Pargament., & C. E. Thoresen (Eds.), Forgiveness: Theory, research, and 
practice (pp.  1-14). New York: The Guilford Press. 

__________., et. al. (2001). Vengefulness: Relationship with forgiveness, rumination, 
well-being, and the big five. Journal of Personality and Social Psychology, 
27, 601-610. 

__________., & Witvliet, C. V. O. (2002). The psychology of forgiveness. In C.R. Snyder 
& S. J. Lopez (Eds.), Handbook of Positive Psychology (pp. 446-458). New 
York: Oxford University Press. 

Meunier, V. & Baker, W. (2012). Positive couple relationships: The evidence for long-
lasting relationship satisfaction and happiness. In S. Roffey (Ed.), Positive 
Relationships: Evidence Based Practice across the World (pp. 215-226). 
London: Springer. 

Moore, T. W. & Casper, W. J. (2005). The Mediating Effects of Spirituality on 

Transformational Leadership and Turnover Intentions. Paper presented at 

the Academy of Management, Honolulu. 

Mullet, E., Barros, J., Frongia, L., Usia, V., Neto, F., & Riviere-Shafighi, S. (2003). 
Religious involvement and the forgiving personality. Journal of Personality, 
71, 1-19. 

Narayanasamy, A. (2006), The impact of empirical studies of spirituality and culture 
on nurse education. Journal of Clinical Nursing, 15, 840–851. 

Reece, B. L., & Brandt, R. (1997). Human Relations: Principles and Practices.               
New York: Houghton Mifflin. 



 
257 

Rye, M. L., Folck, D. M., Okszewski, C. D., Heim, B. T., & Madia, B. T. (2001). Evaluation 
of the psychometric properties of two forgiveness scale. Current psychology: 
Development Learning Personality Social, 20, 260-277.  

Robbins, S. P., & Judge, T. A. (2017).  Organizational Behavior.  17th ed.  New Jersey: 

Pearson Education.  

Rosenberg, M. (1965). Society and the Adolescent Self-Image. Princeton, NJ: 

Princeton University Press. 

Ross, L.  (1995). The spiritual dimension: Its importance to patients’ health, well-
being and quality of the life and its implications for nursing practice. 
International Journal of Nursing Studies, 32(5), 57-68. 

Ryff, C. D. (1989). In the eye of the beholder: Views of Psychological Well-Being 

among middle and old-aged adults. Psychology and Aging, 4, 195-210. 

Schuyt, T., Bekkers, R., & Smit, J. (2010). The Philanthropy Scale: A sociological 

perspective in measuring new forms of pro social behaviour. Social Work & 

Society, 8(1), 121-135. 

Seligman, M. E. P. (2011). Flourish – A new understanding of happiness and well-
being – and how to achieve them. London: Nicholas Brealey Publishing. 

Strelan, P. (2007). Who forgives others, themselves, and situation? The roles of 
narcissism, guilt, self-esteem, and agreeableness. Personality and Individual 
Differences, 42, 259-269. 

Tangney, J. P., Boone, A. L., & Dearing, R. (2005). Forgiving the self: Conceptual issues 

and empirical findings. In E. L. Jr. Wirthington (Eds.), Handbook of Forgiveness 

(pp. 143-158). New York: Routledge. 

Thomas, G. (2000). The forgiveness factor. Christianity Today, 44, 38-45. 
Thomas, K., & Watkins, P. (2003). Measuring the Grateful Trait: Development of 

Revised GRAT. Poster session at the Annual Convention of the Western 
Psychological Association, Vancouver, British Columbia, Canada. 

Thompson, L. Y., et al. (2005). Measuring forgiveness. In S. J. Lopez., & C. R. Snyder 
(Eds.), Positive Psychological Assessment: A Handbook of Models and 
Measures (pp. 301-312). American Psychological Association (APA). 



 
258 

Tse, M. C., & Cheng, S. T. (2006). Depression reduces forgiveness selectively as a 
function of relationship closeness and transgression. Personality and 
Individual Differences, 40, 1133-1141. 

Weisinger, H. (1998). Emotional Intelligence at Work: The Untapped Edge for Success. 
San Francisco: Jassey-Bass Publishers.  

Wellman et. al., 2009. Educational leadership: The relationship between spirituality 
and leadership practices. Academic leadership: the online journal, 7(1), 21-
30. 

Wiggins, J. D. (1987). Self-Esteem, earned grades and television viewing habits of 
student. The School Counselor, 35, 128-133.  

Yamhure-Thompson, L., & Snyder, C. R. (2003). Measuring forgiveness. In S. J. Lopez., 
& C. R. Snyder (Eds.), Positive Psychological Assessment: A Handbook of 
Models and Measures (pp. 301-312). Washington, DC: American 
Psychological Association. 

Young K. M. (2010). Spirituality and self-esteem for Chinese people with severe 

mental illness. Social Work in Mental Health, 8(5), 455-468. 

Ysseldyk, R., Matheson, K., & Anisman, H. (2007). Rumination: Bridging a gap between 
forgivingness, vengefulness, and psychological health. Personality and 
Individual Differences, 42, 1573-1584.  

 
 

 

 
 


	1_หน้าปก
	2_บทสรุปผู้บริหาร
	3_บทคัดย่อ
	4_สารบัญ
	5_บท1_21.04.60
	6_บท2_21.04.60
	7_บท3_21.04.60
	9_บท5_21.04.60
	10_อ้างอิง

